Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Ein katholischer Bibelkommentar zum Buch Exodus und die judische
Auslegung

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein katholischer Bibelkommentar zum Buch
Exodus und die jiidische Auslegung

von Matthias Morgemtem *

In der Reihe ,Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament® (HThKAT)
liegt bei der Kommentierung des Exodusbuches der zweite Teilband vor dem ersten
vor; ! dies wird — abgesehen von im Vorwort genannten pragmatischen Umstinden —
vor allem damit begriindet, dass der Kommentator dem (noch nicht erschienenen)
ersten Teilband eine Einleitung zum Ganzen voranstellen will, die voraussetzen soll, dass
dann das Gesamwwerk vorliegt. Die Besprechung des hier anzuzeigenden Buches des
Regensburger katholischen Alttestamentlers Christoph Dohmen steht insofern unter
einem Vorbehalt. Hinsichtlich der hermeneutischen Fragen des Kommentars lassen sich
dennoch erste Beobachtungen anstellen und Fragen formulieren.

Dies gilt in besonderer Weise im Hinblick auf die programmatische Endgestalt-
Exegese — fiir Dohmen gehort ,,der Riickgriff auf mégliche Vorstufen [. . .] nicht zu den
eigentlichen Aufgaben eines Kommentars® (S. 30) — und die mit diesem exegetischen
Programm verbundene Einbezichung der jiidischen Tradition, die auch in der breiteren
Offentlichkeit Aufmerksamkeit gefunden hat. Auf diesen Aspekt soll sich der folgende
Diskussionsbeitrag konzentrieren.” Denn hier méchte die von Erich Zenger herausge-
gebene Reihe — wie es in der Presse heisst — ,,Maflstibe® setzen und der ,nach dem
Holocaust und einer Neubesinnung der Kirchen im Blick auf das Judentum® neuge-
wachsenen Sicht Raum geben, wobei die Einsicht grundlegend ist, dass das Christen-
tum sich als eingepfropfter Zweig auf der ,Wurzel des Judentums® verstehen miisse.’

Der Autor méchte auf dem Gebiet der Begegnung von traditionell-jiidischer und
moderner christlich-historisch-kritischer Exegese einen weiteren Schritt tun und den
auszulegenden Text nun konsequent im Gesprich mit jiidischen Quellen, ja von jiidi-
schen Quellen her lesen; das gibt schon das auf das jiidische Tora-Freudenfest des Jahres

Prof. Dr. Matthias Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-

72076 Tibingen.

I C. DouMEeN, Exodus 19— 40, Freiburg, Basel, Wien 2004 (= Herders Theologischer
Kommentar zum Alten Testament [ed. E. ZENGER]).

2 Vel. W. TuieLmann, Standardwerk: Herder setzt mit der Kommentarreihe zum

Alten Testament Mafistibe. Jeremia beginnt zu reden, in: Rheinischer Merkur. Christ

und Welt vom 9. 3. 2006.

3 So W. TuieLmann, Standardwerk, im Sinne des Herausgebers und seiner Autoren.

360



5765 datierte Vorwort zu erkennen. Das dem eigentlichen Kommentarteil vorangestell-
te Abkiirzungsverzeichnis (S. 24) nennt mit Abrabanel, Kimchi, Maimonides, Nach-
manides, Raschbam und Raschi dann die wichtigsten klassischen jiidischen Bibelex-
egeten. Ein Zitat aus dem Mischna-Traktar Schabbat zu den 39 am Sabbat verbotenen
Tirigkeiten, die von den Arbeiten zur Erstellung des Heiligtums abgeleitet werden
(»Sien, pfliigen, ernten, Garben binden, [. . .] aus einem Gebiet in ein anderes tragen®),
schliesst die Ausfithrungen zu den Schlusskapiteln des Buches (35—40) ab (S. 402).

Dohmens Umgang mit den Regelungen zum Sabbat in diesem Kommentar ver-
dient besonderes Interesse. So differenziert er zwischen den Bestimmungen Ex 23,12
und 34,21 einerseits und dem Dekaloggebot 20,8 —12 sowie 31,12—-17; 35,1—3 an-
dererseits. Erstere Bestimmungen handelten lediglich von einem Ruhetag wihrend der
Erntezeit in Anlehnung an die Landbrache und in Aufnahme altorientalischer Bestim-
mungen zum Arbeitsrecht (S. 117). Die Sabbatbestimmung des Dekalogs jedoch riick-
ten den Sabbat ,,im Riickgriff auf Gen 1 in eine kosmische Groflenordnung® (S. 119).
»Die Unumstoflichkeit und Prizision der zyklischen Wiederkehr erweckt den Ein-
druck, mit dem Elementaren der zyklischen Wiederkehr in der Natur konfrontiert zu
sein® (S. 120). Er kommt zu dem Schluss: ,Wenn allen Ruhe abverlangt wird, dann ist
auch die Arbeir, die im Wechsel zur Ruhe geschieht, kein auf andere Menschen abzu-
schiebendes oder zu beseitigendes Ubel, sondern eben etwas ,Normales'“ (S. 120). Im
Zusammenhang mit den Sabbatbestimmungen von Ex 31,12 -17; 35,1— 3 schliesslich
diskutiert er die talmudischen Bestimmungen des Sabbatgebotes, wobei er in diese
freilich nur einen kleinen, eher anekdotischen Einblick gibt. Die oben erwihnte Auf-
zihlung der verbotenen 39 Arbeiten fithrt er auf den Grundsatz zuriick: ,,Demnach
kénnte man den Schabbat als Pause beim technischen Eingriff in die Natur, bei der
pausenlosen Verwandlung der Natur in Kultur definieren® (S. 403).

Diese Erklirungen verlaufen auf verschiedenen Ebenen. Wihrend die Regelungen
von Ex 23 und 34 religionsgeschichtlich abgeleitet werden, wird fiir Ex 20,8 —12 aus
naheliegenden Griinden eine biblisch-theologische Erklirung gegeben, und die Sabbat-
bestimmungen der Heiligtumstexte stehen in cinem Zusammenhang mit der Rezeption
jiidischer Texte: Die erschopfte Kreatur soll ,wenigstens einen Tag in der Woche eine
Verschnaufpause® (S. 403) einlegen. Argumentiert das erste Paradigma in historischer
Perspektive, riicke beim zweiten der Kanon in den Fokus, im dritten Falle geht es um —
wie Gewerkschafter sagen wiirden — arbeitszeitrechtliche Schutzbestimmungen. Kein.e
der von Dohmen gegebenen Erliuterungen ist falsch, doch hinterlisst das bunte Kalei-
doskop von Erklirungsmustern einen erwas beliebigen Eindruck. Letztlich werden auf
diese Weise weder die historische noch die jiidische Dimension des Sabbatgebotes hin-
reichend ausgeleuchtet. Wenn man etwa die Erklirungen von Dohmens Gewihrsmann
Samson Raphael Hirsch zu den genannten Sabbatstellen liest, bekommt man einen
Eindruck davon, was jiidische Tradition mirt diesen Stellen verbinden kann. Verglichen
mit den scharfsinnigen rechtlichen Diskussionen des Talmuds, die sich — mit ithrem

4 Da nithere Angaben fehlen, handelt es sich offensichtlich um eine U?ersetzung des
Kommentators; in den gebriuchlichen Mischna-Ausgaben und Ubersetzungen
(etwa Dietrich Correns, Wiesbaden 2005, S. 149) steht das Zitat nicht in mShab

VIII, 2, wie angegeben, sondern in VII, 2.
361



ganz cigenen Charme! — an die Sabbatbestimmungen der Mischna anschliessen,’
kommt die ,kulturphilosophische Deutung® der ,Verschnaufpause® (S. 403) zudem
etwas platt und moralisierend daher: ein Hinweis darauf, dass die Inanspruchnahme
jiidischer Texte durch einen christlichen Bibelkommentar kein harmloses Unternehmen
ist und ernsthafter hermeneutischer Voriiberlegungen bedarf.

Insbesondere ist der jiidischen Tradition die Differenzierung in einen Ruhetag, der
nur wihrend der Agrarsaison giiltig sein soll, und dem eigentlichen Sabbat fremd.
Konsequenterweise begriindet Dohmen diese Differenz denn auch nichr aus jiidischen,
sondern aus altorientalischen Quellen. Die kosmische Dimension des Sabbat jedoch
basiert, wenn man dem Kommentator folgen darf, nicht auf altorientalischen, sondern
allein auf biblischen Voraussetzungen. Aber wie soll man sich dieses Nebeneinander
vorstellen? Im Kommentar heisst es (S. 187): ,Die nun in V 12 [Ex 23,12] folgende
Ruhetagsregelung — der Begriff Schabbat begegnet hier noch nicht — fithrt die soziale
Motivation der Landbrache weiter [...]“. Man wiisste gerne, was das parenthetische
»noch” bedeuten soll. Die Leserperspektive kann damit nicht gemeint sein, denn der
Sabbat — oder ,Schabbat®, wie Dohmen etwas penetrant schreibt — begegnet bereits in
Ex 16 mehrfach und natiirlich im Dekalog 20,10 —11. Sollte das Wértlein literarge-
schichtlich zu verstehen sein, im Sinne einer historisch-kritischen Auslegung, die das
Sabbatgebot des Bundesbuches und des sogenannten Privilegrechts vor die entspre-
chenden Bestimmungen des Dekalogs und der Heiligtumstexte datiert? Das wire aus
Dohmens Perspektive freilich inkonsequent, der auf entstechungsgeschichdiche Hypo-
thesen ja verzichten will: ,Die Verwendung des Begriffs ,Bundesbuch® soll und kann
nicht die Hypothese eines urspriinglich selbstindigen Gesetzeskorpus stiitzen® (S. 148).
Nun kann man gegen die Hypothese eines urspriinglich selbstindigen Bundesbuches
vielleicht Griinde vorbringen. Dohmens Hinweis jedoch, es handele sich um ,eine
verschriftete Gottesrede” (S. 148), ist eine auf die literarische Form oder Gattung bezo-
gene Beschreibung, kein literargeschichdiches Argument. Die obige Parenthese scheint
jedoch eine diachrone Differenzierung vorauszusetzen. Wie auch immer das gemeint
sein soll, eine Darlegung der literargeschichtlichen Verhiltnisse, und sei sie nur skizzen-
haft, brichte hier ein erhebliches Mass an Klarheit.

Was das in der Liste der ,,39 Verbote® angesprochene ,Iragen am Sabbat“ anbelangt,
so begriindet der Talmud diese Norm biblisch durch den Verweis auf Ex 36,6: ,Und
Mose befahl, und man liefd im Lager ausrufen: Weder Mann noch Frau sollen weiterhin
eine Hebe fiir das Heiligtum anfertigen. Da horte das Volk auf, weiteres herbeizubrin-

«G

gen® — eine Auslegung, die zur Erhellung des Textsinns des Exodusbuches (vgl. Doh-

5 Vgl. yShab 2b, 53-59 (vgl. F.G. Horrenmeister, Ubersetzung des Talmud Yeru-
shalmi, 1/1. Shabbat — Schabbat, Tiibingen 2004, S. 4); dort wird der Tatbestand
des ,Iragens“ am Sabbat quantifizierend (das Mindestmass entspricht einer getrock-
neten Feige), im Hinblick auf die betroffenen Riume (unterschieden werden pri-
vate, offentliche und , neutrale” Bereiche sowie Durchginge) sowie auf die Spezifik
des Tragens (kann das Werfen bzw. Auffangen oder das Hinunterschlucken einer
Olive und der ,Iransport® im ecigenen Magen als ,Iragen” gelten? vgl. yShab 2c,
12-19) usw. niher definiert. Auch der ,Vergessensfall® wird diskutiert, also die
Frage, wie sich ein etwaiges ,Vergessen“ des Sabbat auf die Tatbestandsmerkmale des
JIragens am Sabbat® auswirkt usw.

6 Vgl. yShab 2b, 45-53.

362



men, S. 33) offensichtlich wenig beitrigt. Von der Lektiire dieser und anderer rabbi-
nischer Texte herkommend, lautet die Frage daher nicht nur an dieser Stelle, sondern
grundlegend: Was ist mit der immer wieder in Anspruch genommenen ,jiidisch-christ-
liche[n] Tradition®, was mit dem Topos jiidisch-christliches Verstindnis® (vgl. etwa S.
216) gemeint?

Die Zitatologie bei Dohmen erweckt den Eindruck, dass bei ihm die erwihnte
Metapher der ,jiidischen Wurzel fiir das Christentum im Hintergrund steht, deren
Inanspruchnahme sich seit Franz Mufiner mit dem Programm einer theologischen
»Wiedergutmachung verbindet.” Daneben ist im Umfeld von Mufiner in historischer
und hermeneutischer Hinsicht hiufig von einem ,jiidischen Mutterboden® des Evan-
geliums die Rede. Diese Vorstellung wird in der Regel mit der Annahme einer beson-
deren, fiir das Christentum und die christliche Auslegung relevanten Authentizitit der
jiidischen Texte verbunden. Diese Annahme fusst — ausgesprochen oder unausgespro-
chen — des weiteren auf Voraussetzungen im Hinblick auf die literarisch-traditionsge-
schichtliche Kontinuitit von der Hebriischen Bibel zu den rabbinischen Texten, die
sich spiegelbildlich zur wie auch immer gedeuteten ,griechisch-neutestamentlichen®
Diskontinuitit verhalten.®

Die Konzeption einer so verstandenen jiidischen Matrix des Christentums ist in
neuerer Zeit am Beispiel des Wochenfestes diskutiert worden, das auch bei Dohmen im
Zusammenhang der Deutung des Sinai-Geschehens eine Rolle spielt. ,,Schon in frith-
jidischer Tradition®, heisst es im Kommentar zur Wirkungsgeschichte der Sinai-Peri-
kope mit Blick auf das in das zweite vorchristliche Jahrhundert zu datierende Jubili-
enbuch, ,begegner [...] das Wochenfest in besonders enger Verbindung mit dem
Bund“ (S. 81). Der Beginn des Satzes soll hier offensichtlich eine @ forteriori-Argumen-
tation des Sinnes insinuieren, dass dieser Konnex in spiteren Jahrhunderten desto si-
cherer anzunehmen und so eine sachliche oder literarische Entwicklungslinie von der
Bibel zum spiteren rabbinischen Festkalender zu ziehen sei. Unter dieser Voraussetzung
wiren die von Dohmen zitierten jiidischen Texte direkt oder indireke als Vorgeschichte
des neutestamentlichen Pfingstgeschehens in den christlichen Traditionszusammenhang
einzugliedern. Dem ist freilich zu entgegnen, dass das Jubilienbuch ausschliesslich
durch christliche Uberlieferung erhalten geblieben ist und Hinweise, dass die Rabbinen
es kannten, fehlen. Hinzu kommr, dass die Vorstellung des Wochenfestes als einer
Erinnerung an die Gabe der Tora in der Mischna, dem Grunddokument des rabbini-
schen Judentums, nicht vorkommt. Im Traktat Mo‘ed Qatan wird gar erwogen, das
Fest zuriickzustufen, weil es keinen Tempel mehr gab. Dies wire schwer vorstellbar
gewesen, wenn das Fest zu diesem Zeitpunkt bereits als Jahrestag des Sinai-Geschehens

7 F. MussNER, Theologische ,Wiedergutmachung am Beispiel der Auslegung des
Galaterbriefes, in: F. MussNER, Die Kraft der Wurzel. Judentum, Jesus, Kirche, Frei-
burg 1987, zitiert bei Dohmen, S. 80.

Fiir die hermeneutische und die theologische Beurteilung dieser Annahme ist ent-
scheidend, dass sich ,Kontinuitit“ und ,Diskontinuitit® (Fortentwicklung, revo-
lutionirer Bruch) prinzipiell sowohl positiv als auch negativ werten lassen und in
unterschiedlichen Kontexten auch gewertet worden sind. Mit der Unterstreichung
einer ,,Kontinuitit“ durch christliche Autoren, die von Juden méglicherweise eher
als Vereinnahmung wahrgenommen wird, ist im Sinne des jiidisch-christlichen Dia-
logs jedenfalls nichts gewonnen.

363



gegolten hitte. Angesichts der Tatsache, dass der erste sichere Beleg dafiir, dass das
Wochenfest als Fest der Toragabe gefeiert wurde, aus dem babylonischen Talmud
stammt (bPes 68b), kénnte man gerade umgekehre dafiir plidieren, die Feier der si-
naitischen Tora am Wochenfest als Antwort auf das christliche Pfingstfest zu interpre-
tieren — eine Sicht, die das herkémmliche Verstindnis des Judentums als der ,Wurzel®
des Christentums auf den Kopf stelle. Nun mag man die schwierigen historischen
Fragen der Talmudexegese in dieser Hinsicht unterschiedlich beurteilen — aufgrund der
synchronen Anlage seines Kommentars diirfte Dohmen hier aber nicht zu scharf urtei-
len; sicher diirfte jedenfalls sein, dass wir es im Talmud mit einer jiidischen Theologie
zu tun bekommen, die sich weder sachlich-theologisch noch historisch-chronologisch
darauf reduzieren lisst, Vorgeschichte fiir etwas Nichtjiidisches zu sein — nebenbei ein
Lehrbeispiel dafiir, dass jede christliche Inanspruchnahme einer jiidischen Position oder
Tradition #pso facto in ein innerjiidisches Kontroversgesprich eingreift.

Vor diesem Hintergrund lassen sich im Hinblick auf die exegetische Arbeit des
Autors am Alten Testament wenigstens drei Fragen formulieren:

1. Dohmen bezieht sich in seinem Vorwort emphatisch auf den masoretischen Text,
also im Normalfall auf den Codex Leningradensis der Biblia Hebraica, eine jiidische
Handschrift aus dem frithen 11. Jahrhundert, mitsamt Vokal-, Akzent- und Kan-
tillationszeichen sowie Masora (S. 31). So iiberrascht es nicht, dass der Kommentar
auf textkritische Uberlegungen ganz verzichten will. Doch von welchem hermeneu-
tischen Standpunkt aus kénnen Nichtjuden die Arbeit der Masoreten, in der es
nicht zuletzt darum ging, ,den Text (duflerlich, formal) zu sichern® (S. 31), iiber-
haupt auslegen? Ausfithrungen zur von der Masora beschriebenen ,iuflerlich-
materiellen® Gestalt des Exodusbuches, etwa zur selbst von Benno Jacob heraus-
gestellten und mathematisch-gematrisch gedeuteten Anzahl der Verse,” sucht man
bei Dohmen (mit guten Griinden) vergeblich. In seiner Auslegung etwa zu Ex 23,2
fliesst (wie auch bei Jacob) aber unter der Hand wieder die Septuaginta-Iradition
mit ein.'” Die schwierigen Akzentzeichen des Verses, die in der jiidischen Tradition
dazu fithren, dass dieser Text geradezu das Gegenteil seines Literalsinnes sagen soll,"'
bleiben unberiicksichtigr.'”

2. Wie lisst sich die bei jedem Riickgriff auf den jiidischen Traditionsbestand not-
wendig stattfindende Selektivitit hermeneutisch kontrollieren? Denkbar und sinn-
voll wire etwa die Konzentration auf die Geschichte des vierfachen Schriftsinnes

9 B. Jacos, Das Buch Exodus, Stuttgart 1997, S. 1067—1070.

10 Dohmen erginzt stillschweigend das fehlende Objekt des Schlusssatzes (,,um der
Mehrheit zugeneigt [das Recht] zu beugen®); vgl. den Apparat der BHS und B.
Jacos, Das Buch Exodus, S. 719 (,es wire also zu erginzen: UBWRD).

11 Wihrend der Vers nach seinem wortlichen Verstindnis dazu ermahnt, sich nicht
von einer Mehrheit zum Bésen verfiihren zu lassen, entnehmen ihm die talmudi-
schen Ausleger die Verpflichtung auf das Mehrheitsprinzip. Bei S.R. Hirsch, Der
Pentateuch. Zweiter Teil: Exodus, Tel Aviv 1986, S. 300, heisst es im offensichtli-
chen Konflikt mit dem Literalsinn: ,,Folge nicht einer einfachen Mehrheit zu Straf-
urteilen, und stimme bei streitigen Meinungen nichr also ab, daf$ einer von seiner
Meinung abgehe, damit nach der Majoritdt der Ausschlag erfolge®.

12 B. Jacos, Das Buch Exodus, S. 719, bemerke, dass diese ,,talmudische Interpretation
auch Raschi nicht befriedigt*.

364



14
15

18

und die Frage nach der historischen Entstehung des Interesses am Literalsinn.'?
Eine andere Moglichkeit der gezielten Rezeption klassisch-jiidischer Exegese wire —
in heuristischer Absicht und zur selbstkritischen Kontrolle zeitgendssisch-literar-
kritischer Beobachtungen — der Rekurs auf entsprechende Beobachtungen ,vorkri-
tischer” Exegeten, die man dann etwa ,proto-literarkritisch” nennen kénnte. Be-
trachtet man aber einen so massgeblichen Autor wie Raschi,' so stehen philologi-
sche, halachische, aggadische und ,mystische” Erklirungen nahezu gleichrangig
nebeneinander.” Von den jiidischen Autoren her gedacht, scheint es schwierig zu
sein, Kriterien dafiir zu finden, eine bestimmte Kategorie von Auslegungen fiir den
eigenen Gebrauch auszuwihlen und andere auszusondern — diese hermeneutische
Aufgabe nimmt dem heutigen Kommentator kein historischer Text ab.

Damit verbindet sich die Frage, wie die — legitimen, wenn offengelegten! — eigenen
Interessen in die Inanspruchnahme der jiidischen Uberlieferungen cingehen. In
seinen Ausfithrungen zu Ex 19,6 ist es dem Kommentator darum zu tun, die mit
dem priesterlichen Kénigreich® (S. 44) angesprochene ,priesterliche Gottesnihe®
(so der Seitentitel S. 62) von den besonderen Qualifikationen des Kultpersonals zu
unterscheiden und die ,Wesensbeschreibung® des ganzen Volkes Israel stattdessen
von Schalom Ben-Chorin und Martin Buber her (der ,kategorische Imperativ Is-
raels“ laute: ,Wie werden wir, was wir sind?“'®) moralisch oder ,existentialistisch®
zu interpretieren. Dabei kann gerade dieser Vers als Paradebeispiel fiir sehr profi-
lierte Auslegungsstrategien in der innerjiidischen Diskussion gelten. Ein Kommen-
tator der deutsch-jiidischen Neoorthodoxie im 19. Jahrhundert wie Samson Ra-
phael Hirsch, der sich auf dem Boden seiner biirgerlich-orthodoxen ,,Gemeinde-
theologie® gegen die ,neologen” Reformrabbiner zur Wehr setzte und dem ein
geradezu ,anriklerikales“ Pathos nachgesagt wurde, verband mit diesem Text andere
Interessen als liberale Autoren.'” Aber fiir sie alle gilt, dass der Begriff des ,Laien” —
im Gegensatz zu dem des Priesters — im Kontext des rabbinischen Judentums fast
zweitausend Jahre nach der Zerstérung des Tempels und dem Ende des Opferdien-
stes ,a meaningless expression® ist'® und man ein Interesse an der Aufrechterhal-
tung der Schranken zwischen allgemeinem und speziellem Priestertum keineswegs

Vgl. etwa die Studie von H. HAILPERIN, Rashi and the Christian scholars, Pittsburgh
1963; zum Hintergrund vgl. G. Scnorem, Der Sinn der Tora in der jiidischen
Mystik, in: G. ScHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt am Main
1973 (= Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 13), S. 49 —116, dort S. 85.

Vgl. etwa den Hinweis auf Raschi bei Dohmen, S. 71.

Dies, obwohl Raschi erklirtermassen den Literalsinn bevorzugen will, was aber in
der Praxis meist nicht zum Tragen kommt.

Vgl. S. BEN-CHoRIN, Die Tafeln des Bundes. Das Zehnwort vom Sinai, Tiibingen
1979, S. 19 und Dohmen, S. 63.

Bei S.R. HirscH, Der Pentateuch, S. 195, heisst es dazu: ,Jeder einzelne von euch
soll dadurch, dafl er sich in seinem ganzen Thun von mir ;regieren’ laf8t, [. . .] ein
Priester sein [...]"

Vel. S. C. HerLman, The Vision from the Madrasa and Bes Medrash: Some Paral-
lels between Islam and Judaism, in: M.E. MarTY/R.S. ArpLEBY (ed.), Fundamen-
talisms Comprehended, Chicago, London 1995 (= The Fundamentalism Project 5),
S. 71-95, dort S. 81.

365



voraussetzen kann. Im Katechismus der katholischen Kirche heisst es unter der
Uberschrift ,Das Sakrament der Weihe in der Heilsskonomie®: ,,Das auserwihlte
Volk wurde von Gott zu einem ,Reich von Priestern® und einem heiligen Volk
gemacht (Ex 19,6). Doch innerhalb des Volkes Israel wihlte Gott einen der zwslf
Stimme, den Stamm Levi, und sonderte ihn aus zum liturgischen Dienst.“ " Ist es
abwegig, Dohmens Aussage ,Ex 24,8 ist aber keine ,Priesterweihe’ des Volkes® (S.
69) und die mit den Worten Benno Jacobs vorgetragene Betonung, ,,sich von jedem
Weibe fern[zulhalten®, sei ,Vorbild und Vorbereitung fiir die Haltung vor dem

Sinai“,”® mit aktuellen kirchenpolitischen Debartten in Verbindung zu bringen?*'

19 Katechismus der Katholischen Kirche, Miinchen et al. 1993, No. 1539, S. 416.

20 B. Jacos, Das Buch Exodus, S. 546.

21 Vgl. die Besprechung des Kommentarbandes von Dr. Wolfgang Oswald (in: 7%eo-
logische Revue 101 [2005], S. 373 —375), dem ich fiir viele anregende Diskussionen
zur Exegese des Exodusbuches danke.

366



	Ein katholischer Bibelkommentar zum Buch Exodus und die jüdische Auslegung

