
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Ein katholischer Bibelkommentar zum Buch Exodus und die jüdische
Auslegung

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im Gespräch im Gespräch im Gespräch im Gespräch

Ein katholischer Bibelkommentar zum Buch
Exodus und die jüdische Auslegung

von Matthias Morgenstern
*

In der Reihe „Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament" (HThKAT)
liegt bei der Kommentierung des Exodusbuches der zweite Teilband vor dem ersten
vor;1 dies wird - abgesehen von im Vorwort genannten pragmatischen Umständen —

vor allem damit begründet, dass der Kommentator dem (noch nicht erschienenen)
ersten Teilband eine Einleitung zum Ganzen voranstellen will, die voraussetzen soll, dass

dann das Gesamtwerk vorliegt. Die Besprechung des hier anzuzeigenden Buches des

Regensburger katholischen Alttestamentiers Christoph Dohmen steht insofern unter
einem Vorbehalt. Hinsichtlich der hermeneutischen Fragen des Kommentars lassen sich
dennoch erste Beobachtungen anstellen und Fragen formulieren.

Dies gilt in besonderer Weise im Hinblick auf die programmatische Endgestalt-
Exegese - für Dohmen gehört „der Rückgriff auf mögliche Vorstufen [. .] nicht zu den

eigentlichen Aufgaben eines Kommentars" (S. 30) - und die mit diesem exegetischen
Programm verbundene Einbeziehung der jüdischen Tradition, die auch in der breiteren
Öffentlichkeit Aufmerksamkeit gefunden hat. Auf diesen Aspekt soll sich der folgende
Diskussionsbeitrag konzentrieren.2 Denn hier möchte die von Erich Zenger herausgegebene

Reihe - wie es in der Presse heisst - „Maßstäbe" setzen und der „nach dem
Holocaust und einer Neubesinnung der Kirchen im Blick auf das Judentum"
neugewachsenen Sicht Raum geben, wobei die Einsicht grundlegend ist, dass das Christentum

sich als eingepfropfter Zweig auf der „Wurzel des Judentums" verstehen müsse.3

Der Autor möchte auf dem Gebiet der Begegnung von traditionell-jüdischer und
moderner christlich-historisch-kritischer Exegese einen weiteren Schritt tun und den

auszulegenden Text nun konsequent im Gespräch mit jüdischen Quellen, ja von
jüdischen Quellen her lesen; das gibt schon das auf das jüdische Tora-Freudenfest des Jahres

Prof. Dr. Matthias Morgenstern, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-
72076 Tübingen.

1 C. Dohmen, Exodus 19-40, Freiburg, Basel, Wien 2004 Herders Theologischer
Kommentar zum Alten Testament [ed. E. Zenger]).

2 Vgl. W. Thielmann, Standardwerk: Herder setzt mit der Kommentarreihe zum
Alten Testament Maßstäbe. Jeremia beginnt zu reden, in: Rheinischer Merkur. Christ
und Welt vom 9. 3. 2006.

3 So W. Thielmann, Standardwerk, im Sinne des Herausgebers und seiner Autoren.

360



5765 datierte Vorwort zu erkennen. Das dem eigentlichen Kommentarteil vorangestellte
Abkürzungsverzeichnis (S. 24) nennt mit Abrabanel, Kimchi, Maimonides, Nach-

manides, Raschbam und Raschi dann die wichtigsten klassischen jüdischen Bibelex-
egeten. Ein Zitat aus dem Mischna-Traktat Schabbat zu den 39 am Sabbat verbotenen
Tätigkeiten, die von den Arbeiten zur Erstellung des Heiligtums abgeleitet werden
(„Säen, pflügen, ernten, Garben binden, [. .] aus einem Gebiet in ein anderes tragen"),
schliesst die Ausführungen zu den Schlusskapiteln des Buches (35 — 40) ab (S. 402).4

Dohmens Umgang mit den Regelungen zum Sabbat in diesem Kommentar
verdient besonderes Interesse. So differenziert er zwischen den Bestimmungen Ex 23,12
und 34,21 einerseits und dem Dekaloggebot 20,8-12 sowie 31,12-17; 35,1-3
andererseits. Erstere Bestimmungen handelten lediglich von einem Ruhetag während der
Erntezeit in Anlehnung an die Landbrache und in Aufnahme altorientalischer
Bestimmungen zum Arbeitsrecht (S. 117). Die Sabbatbestimmung des Dekalogs jedoch rückten

den Sabbat „im Rückgriff auf Gen 1 in eine kosmische Größenordnung" (S. 119).
„Die Unumstößlichkeit und Präzision der zyklischen Wiederkehr erweckt den
Eindruck, mit dem Elementaren der zyklischen Wiederkehr in der Natur konfrontiert zu
sein" (S. 120). Er kommt zu dem Schluss: „Wenn allen Ruhe abverlangt wird, dann ist
auch die Arbeit, die im Wechsel zur Ruhe geschieht, kein auf andere Menschen
abzuschiebendes oder zu beseitigendes Übel, sondern eben etwas .Normales'" (S. 120). Im
Zusammenhang mit den Sabbatbestimmungen von Ex 31,12 — 17; 35,1-3 schliesslich
diskutiert er die talmudischen Bestimmungen des Sabbatgebotes, wobei er in diese
freilich nur einen kleinen, eher anekdotischen Einblick gibt. Die oben erwähnte
Aufzählung der verbotenen 39 Arbeiten führt er auf den Grundsatz zurück: „Demnach
könnte man den Schabbat als Pause beim technischen Eingriff in die Natur, bei der
pausenlosen Verwandlung der Natur in Kultur definieren" (S. 403).

Diese Erklärungen verlaufen auf verschiedenen Ebenen. Während die Regelungen
von Ex 23 und 34 religionsgeschichtlich abgeleitet werden, wird für Ex 20,8-12 aus

naheliegenden Gründen eine biblisch-theologische Erklärung gegeben, und die

Sabbatbestimmungen der Heiligtumstexte stehen in einem Zusammenhang mit der Rezeption
jüdischer Texte: Die erschöpfte Kreatur soll „wenigstens einen Tag in der Woche eine

Verschnaufpause" (S. 403) einlegen. Argumentiert das erste Paradigma in historischer

Perspektive, rückt beim zweiten der Kanon in den Fokus, im dritten Falle geht es um -
wie Gewerkschafter sagen würden - arbeitszeitrechtliche Schutzbestimmungen. Keine
der von Dohmen gegebenen Erläuterungen ist falsch, doch hinterlässt das bunte
Kaleidoskop von Erklärungsmustern einen etwas beliebigen Eindruck. Letztlich werden auf
diese Weise weder die historische noch die jüdische Dimension des Sabbatgebotes
hinreichend ausgeleuchtet. Wenn man etwa die Erklärungen von Dohmens Gewährsmann
Samson Raphael Hirsch zu den genannten Sabbatstellen liest, bekommt man einen
Eindruck davon, was jüdische Tradition mit diesen Stellen verbinden kann. Verglichen
mit den scharfsinnigen rechtlichen Diskussionen des Talmuds, die sich - mit ihrem

^ Da nähere Angaben fehlen, handelt es sich offensichtlich um eine Übersetzung des

Kommentators; in den gebräuchlichen Mischna-Ausgaben und Übersetzungen
(etwa Dietrich Correns, Wiesbaden 2005, S. 149) steht das Zitat nicht in mShab

VIII, 2, wie angegeben, sondern in VII, 2.

361



ganz eigenen Charme! — an die Sabbatbestimmungen der Mischna anschliessend

kommt die „kulturphilosophische Deutung" der „Verschnaufpause" (S. 403) zudem

etwas platt und moralisierend daher: ein Hinweis darauf, dass die Inanspruchnahme
jüdischer Texte durch einen christlichen Bibelkommentar kein harmloses Unternehmen
ist und ernsthafter hermeneutischer Vorüberlegungen bedarf.

Insbesondere ist der jüdischen Tradition die Differenzierung in einen Ruhetag, der

nur während der Agrarsaison gültig sein soll, und dem eigentlichen Sabbat fremd.
Konsequenterweise begründet Dohmen diese Differenz denn auch nicht aus jüdischen,
sondern aus altorientalischen Quellen. Die kosmische Dimension des Sabbat jedoch
basiert, wenn man dem Kommentator folgen darf, nicht auf altorientalischen, sondern
allein auf biblischen Voraussetzungen. Aber wie soll man sich dieses Nebeneinander
vorstellen? Im Kommentar heisst es (S. 187): „Die nun in V 12 [Ex 23,12] folgende
Ruhetagsregelung - der Begriff Schabbat begegnet hier noch nicht - führt die soziale

Motivation der Landbrache weiter [. .]". Man wüsste gerne, was das parenthetische
„noch" bedeuten soll. Die Leserperspektive kann damit nicht gemeint sein, denn der
Sabbat - oder „Schabbat", wie Dohmen etwas penetrant schreibt — begegnet bereits in
Ex 16 mehrfach und natürlich im Dekalog 20,10-11. Sollte das Wörtlein literarge-
schichtlich zu verstehen sein, im Sinne einer historisch-kritischen Auslegung, die das

Sabbatgebot des Bundesbuches und des sogenannten Privilegrechts vor die
entsprechenden Bestimmungen des Dekalogs und der Heiligtumstexte datiert? Das wäre aus

Dohmens Perspektive freilich inkonsequent, der auf entstehungsgeschichtliche Hypothesen

ja verzichten will: „Die Verwendung des Begriffs ,Bundesbuch' soll und kann
nicht die Hypothese eines ursprünglich selbständigen Gesetzeskorpus stützen" (S. 148).
Nun kann man gegen die Hypothese eines ursprünglich selbständigen Bundesbuches
vielleicht Gründe vorbringen. Dohmens Hinweis jedoch, es handele sich um „eine
verschrifiete Gottesrede ' (S. 148), ist eine auf die literarische Form oder Gattung bezogene

Beschreibung, kein literargeschichtliches Argument. Die obige Parenthese scheint

jedoch eine diachrone Differenzierung vorauszusetzen. Wie auch immer das gemeint
sein soll, eine Darlegung der literargeschichtlichen Verhältnisse, und sei sie nur skizzenhaft,

brächte hier ein erhebliches Mass an Klarheit.
Was das in der Liste der „39 Verbote" angesprochene „Tragen am Sabbat" anbelangt,

so begründet der Talmud diese Norm biblisch durch den Verweis auf Ex 36,6: „Und
Mose befahl, und man ließ im Lager ausrufen: Weder Mann noch Frau sollen weiterhin
eine Hebe für das Heiligtum anfertigen. Da hörte das Volk auf, weiteres herbeizubringen"

6
— eine Auslegung, die zur Erhellung des Textsinns des Exodusbuches (vgl. Doh-

5 Vgl. yShab 2b, 53-59 (vgl. F. G. Hüttenmeister, Übersetzung des Talmud Yeru-

shalmi, II/1. Shabbat — Schabbat, Tübingen 2004, S. 4); dort wird der Tatbestand
des „Tragens" am Sabbat quantifizierend (das Mindestmass entspricht einer getrockneten

Feige), im Hinblick auf die betroffenen Räume (unterschieden werden
private, öffentliche und „neutrale" Bereiche sowie Durchgänge) sowie auf die Spezifik
des Tragens (kann das Werfen bzw. Auffangen oder das Hinunterschlucken einer
Olive und der „Transport" im eigenen Magen als „Tragen" gelten? vgl. yShab 2c,

12-19) usw. näher definiert. Auch der „Vergessensfall" wird diskutiert, also die

Frage, wie sich ein etwaiges „Vergessen" des Sabbat auf die Tatbestandsmerkmale des

„Tragens am Sabbat" auswirkt usw.
6 Vgl. yShab 2b, 45 — 53.

362



men, S. 33) offensichtlich wenig beiträgt. Von der Lektüre dieser und anderer rabbi-
nischer Texte herkommend, lautet die Frage daher nicht nur an dieser Stelle, sondern

grundlegend: Was ist mit der immer wieder in Anspruch genommenen „jüdisch-christ-
liche[n] Tradition", was mit dem Topos „jüdisch-christliches Verständnis" (vgl. etwa S.

216) gemeint?
Die Zitatologie bei Dohmen erweckt den Eindruck, dass bei ihm die erwähnte

Metapher der „jüdischen Wurzel" für das Christentum im Hintergrund steht, deren

Inanspruchnahme sich seit Franz Mußner mit dem Programm einer theologischen
„Wiedergutmachung" verbindet.' Daneben ist im Umfeld von Mußner in historischer
und hermeneutischer Hinsicht häufig von einem „jüdischen Mutterboden" des

Evangeliums die Rede. Diese Vorstellung wird in der Regel mit der Annahme einer besonderen,

für das Christentum und die christliche Auslegung relevanten Authentizität der
jüdischen Texte verbunden. Diese Annahme fusst - ausgesprochen oder unausgesprochen

- des weiteren auf Voraussetzungen im Hinblick auf die literarisch-traditionsgeschichtliche

Kontinuität von der Hebräischen Bibel zu den rabbinischen Texten, die
sich spiegelbildlich zur wie auch immer gedeuteten „griechisch-neutestamentlichen"
Diskontinuität verhalten.8

Die Konzeption einer so verstandenen jüdischen Matrix des Christentums ist in
neuerer Zeit am Beispiel des Wochenfestes diskutiert worden, das auch bei Dohmen im
Zusammenhang der Deutung des Sinai-Geschehens eine Rolle spielt. „Schon in früh-
Jüdischer Tradition", heisst es im Kommentar zur Wirkungsgeschichte der Sinai-Peri-
kope mit Blick auf das in das zweite vorchristliche Jahrhundert zu datierende
Jubiläenbuch, „begegnet [. .] das Wochenfest in besonders enger Verbindung mit dem
Bund" (S. 81). Der Beginn des Satzes soll hier offensichtlich eine a forteriori-Argumen-
tation des Sinnes insinuieren, dass dieser Konnex in späteren Jahrhunderten desto
sicherer anzunehmen und so eine sachliche oder literarische Entwicklungslinie von der
Bibel zum späteren rabbinischen Festkalender zu ziehen sei. Unter dieser Voraussetzung
wären die von Dohmen zitierten jüdischen Texte direkt oder indirekt als Vorgeschichte
des neutestamentlichen Pfingstgeschehens in den christlichen Traditionszusammenhang
einzugliedern. Dem ist freilich zu entgegnen, dass das Jubiläenbuch ausschliesslich
durch christliche Überlieferung erhalten geblieben ist und Hinweise, dass die Rabbinen
es kannten, fehlen. Hinzu kommt, dass die Vorstellung des Wochenfestes als einer
Erinnerung an die Gabe der Tora in der Mischna, dem Grunddokument des rabbinischen

Judentums, nicht vorkommt. Im Traktat Mo'ed Qatan wird gar erwogen, das

Fest zurückzustufen, weil es keinen Tempel mehr gab. Dies wäre schwer vorstellbar
gewesen, wenn das Fest zu diesem Zeitpunkt bereits als Jahrestag des Sinai-Geschehens

7 F. Mussner, Theologische „Wiedergutmachung" am Beispiel der Auslegung des

Galaterbriefes, in: F. Mussner, Die Kraft der Wurzel. Judentum, Jesus, Kirche,
Freiburg 1987, zitiert bei Dohmen, S. 80.

8 Für die hermeneutische und die theologische Beurteilung dieser Annahme ist ent¬
scheidend, dass sich „Kontinuität" und „Diskontinuität" (Fortentwicklung,
revolutionärer Bruch) prinzipiell sowohl positiv als auch negativ werten lassen und in
unterschiedlichen Kontexten auch gewertet worden sind. Mit der Unterstreichung
einer „Kontinuität" durch christliche Autoren, die von Juden möglicherweise eher
als Vereinnahmung wahrgenommen wird, ist im Sinne des jüdisch-christlichen Dialogs

jedenfalls nichts gewonnen.

363



gegolten hätte. Angesichts der Tatsache, dass der erste sichere Beleg dafür, dass das

Wochenfest als Fest der Toragabe gefeiert wurde, aus dem babylonischen Talmud
stammt (bPes 68b), könnte man gerade umgekehrt dafür plädieren, die Feier der
sinaitischen Tora am Wochenfest als Antwort auf das christliche Pfingstfest zu interpretieren

— eine Sicht, die das herkömmliche Verständnis des Judentums als der „Wurzel"
des Christentums auf den Kopf stellt. Nun mag man die schwierigen historischen

Fragen der Talmudexegese in dieser Flinsicht unterschiedlich beurteilen - aufgrund der

synchronen Anlage seines Kommentars dürfte Dohmen hier aber nicht zu scharf urteilen;

sicher dürfte jedenfalls sein, dass wir es im Talmud mit einer jüdischen Theologie
zu tun bekommen, die sich weder sachlich-theologisch noch historisch-chronologisch
darauf reduzieren lässt, Vorgeschichte für etwas Nichtjüdisches zu sein - nebenbei ein

Lehrbeispiel dafür, dass jede christliche Inanspruchnahme einer jüdischen Position oder
Tradition ipso facto in ein innerjüdisches Kontroversgespräch eingreift.

Vor diesem Hintergrund lassen sich im Hinblick auf die exegetische Arbeit des

Autors am Alten Testament wenigstens drei Fragen formulieren:

1. Dohmen bezieht sich in seinem Vorwort emphatisch auf den masoretischen Text,
also im Normalfall auf den Codex Leningradensis der Biblia Hebraica, eine jüdische
Handschrift aus dem frühen 11. Jahrhundert, mitsamt Vokal-, Akzent- und Kan-
tillationszeichen sowie Masora (S. 31). So überrascht es nicht, dass der Kommentar
auf textkritische Überlegungen ganz verzichten will. Doch von welchem hermeneu-
tischen Standpunkt aus können Nichtjuden die Arbeit der Masoreten, in der es

nicht zuletzt darum ging, „den Text (äußerlich, formal) zu sichern" (S. 31),
überhaupt auslegen? Ausführungen zur von der Masora beschriebenen „äußerlich-
materiellen" Gestalt des Exodusbuches, etwa zur selbst von Benno Jacob
herausgestellten und mathematisch-gematrisch gedeuteten Anzahl der Verse,9 sucht man
bei Dohmen (mit guten Gründen) vergeblich. In seiner Auslegung etwa zu Ex 23,2
fliesst (wie auch bei Jacob) aber unter der Hand wieder die Septuaginta-Tradition
mit ein.10 Die schwierigen Akzentzeichen des Verses, die in der jüdischen Tradition
dazu führen, dass dieser Text geradezu das Gegenteil seines Literalsinnes sagen soll,11

bleiben unberücksichtigt.12
2. Wie lässt sich die bei jedem Rückgriff auf den jüdischen Traditionsbestand not¬

wendig stattfindende Selektivität hermeneutisch kontrollieren? Denkbar und sinnvoll

wäre etwa die Konzentration auf die Geschichte des vierfachen Schriftsinnes

9 B. Jacob, Das Buch Exodus, Stuttgart 1997, S. 1067-1070.
10 Dohmen ergänzt stillschweigend das fehlende Objekt des Schlusssatzes („um der

Mehrheit zugeneigt [das Recht] zu beugen"); vgl. den Apparat der BHS und B.

Jacob, Das Buch Exodus, S. 719 („es wäre also zu ergänzen: ÜDtl?ö").
11 Während der Vers nach seinem wörtlichen Verständnis dazu ermahnt, sich nicht

von einer Mehrheit zum Bösen verführen zu lassen, entnehmen ihm die talmudischen

Ausleger die Verpflichtung auf das Mehrheitsprinzip. Bei S. R. Hirsch, Der
Pentateuch. Zweiter Teil: Exodus, Tel Aviv 1986, S. 300, heisst es im offensichtlichen

Konflikt mit dem Literalsinn: „Folge nicht einer einfachen Mehrheit zu
Strafurteilen, und stimme bei streitigen Meinungen nicht also ab, daß einer von seiner

Meinung abgehe, damit nach der Majorität der Ausschlag erfolge".
12 B. Jacob, Das Buch Exodus, S. 719, bemerkt, dass diese „talmudische Interpretation

auch Raschi nicht befriedigt".

364



und die Frage nach der historischen Entstehung des Interesses am Literalsinn.13
Eine andere Möglichkeit der gezielten Rezeption klassisch-jüdischer Exegese wäre —

in heuristischer Absicht und zur selbstkritischen Kontrolle zeitgenössisch-literar-
kritischer Beobachtungen — der Rekurs auf entsprechende Beobachtungen
„vorkritischer" Exegeten, die man dann etwa „proto-literarkritisch" nennen könnte.
Betrachtet man aber einen so massgeblichen Autor wie Raschi,14 so stehen philologische,

halachische, aggadische und „mystische" Erklärungen nahezu gleichrangig
nebeneinander.15 Von den jüdischen Autoren her gedacht, scheint es schwierig zu
sein, Kriterien dafür zu finden, eine bestimmte Kategorie von Auslegungen für den

eigenen Gebrauch auszuwählen und andere auszusondern — diese hermeneutische
Aufgabe nimmt dem heutigen Kommentator kein historischer Text ab.

3. Damit verbindet sich die Frage, wie die - legitimen, wenn offengelegten! — eigenen
Interessen in die Inanspruchnahme der jüdischen Uberlieferungen eingehen. In
seinen Ausführungen zu Ex 19,6 ist es dem Kommentator darum zu tun, die mit
dem „priesterlichen Königreich" (S. 44) angesprochene „priesterliche Gottesnähe"
(so der Seitentitel S. 62) von den besonderen Qualifikationen des Kultpersonals zu
unterscheiden und die „Wesensbeschreibung" des ganzen Volkes Israel stattdessen

von Schalom Ben-Chorin und Martin Buber her (der „kategorische Imperativ
Israels" laute: „Wie werden wir, was wir sind?"16) moralisch oder „existentialistisch"
zu interpretieren. Dabei kann gerade dieser Vers als Paradebeispiel für sehr profilierte

Auslegungsstrategien in der innerjüdischen Diskussion gelten. Ein Kommentator

der deutsch-jüdischen Neoorthodoxie im 19. Jahrhundert wie Samson

Raphael Flirsch, der sich auf dem Boden seiner bürgerlich-orthodoxen „Gemeindetheologie"

gegen die „neologen" Reformrabbiner zur Wehr setzte und dem ein

geradezu „antiklerikales" Pathos nachgesagt wurde, verband mit diesem Text andere

Interessen als liberale Autoren.1' Aber für sie alle gilt, dass der Begriff des „Laien" —

im Gegensatz zu dem des Priesters — im Kontext des rabbinischen Judentums fast

zweitausend Jahre nach der Zerstörung des Tempels und dem Ende des Opferdienstes

„a meaningless expression" ist18 und man ein Interesse an der Aufrechterhaltung

der Schranken zwischen allgemeinem und speziellem Priestertum keineswegs

13 Vgl. etwa die Studie von H. Hailperin, Rashi and the Christian scholars, Pittsburgh
1963; zum Hintergrund vgl. G. Scholem, Der Sinn der Tora in der jüdischen
Mystik, in: G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt am Main
1973 Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 13), S. 49-116, dort S. 85.

'4 Vgl. etwa den Hinweis auf Raschi bei Dohmen, S. 71.
13 Dies, obwohl Raschi erklärtermassen den Literalsinn bevorzugen will, was aber in

der Praxis meist nicht zum Tragen kommt.
16 Vgl. S. Ben-Chorin, Die Tafeln des Bundes. Das Zehnwort vom Sinai, Tübingen

1979, S. 19 und Dohmen, S. 63.
^ Bei S. R. Hirsch, Der Pentateuch, S. 195, heisst es dazu: „Jeder einzelne von euch

soll dadurch, daß er sich in seinem ganzen Thun von mir .regieren' läßt, [. .] ein
Priester sein [. .]".
Vgl. S.C. Heilman, The Vision from the Madrasa and Bes Medrash: Some Parallels

between Islam and Judaism, in: M.E. Marty/R. S. Appleby (ed.), Fundamentalisms

Comprehended, Chicago, London 1995 The Fundamentalism Project 5),
S. 71-95, dort S. 81.

365



voraussetzen kann. Im Katechismus der katholischen Kirche heisst es unter der
Uberschrift „Das Sakrament der Weihe in der Heilsökonomie": „Das auserwählte
Volk wurde von Gott zu einem ,Reich von Priestern' und einem heiligen Volk
gemacht (Ex 19,6). Doch innerhalb des Volkes Israel wählte Gott einen der zwölf
Stämme, den Stamm Levi, und sonderte ihn aus zum liturgischen Dienst." 19 Ist es

abwegig, Dohmens Aussage „Ex 24,8 ist aber keine .Priesterweihe' des Volkes" (S.

69) und die mit den Worten Benno Jacobs vorgetragene Betonung, „sich von jedem
Weibe fern [zu] halten", sei „Vorbild und Vorbereitung für die Haltung vor dem
Sinai",20 mit aktuellen kirchenpolitischen Debatten in Verbindung zu bringen?21

'9 Katechismus der Katholischen Kirche, München et al. 1993, No. 1539, S. 416.
20 B. Jacob, Das Buch Exodus, S. 546.
21 Vgl. die Besprechung des Kommentarbandes von Dr. Wolfgang Oswald (in: Theo¬

logische Revue 101 [2005], S. 373-375), dem ich für viele anregende Diskussionen

zur Exegese des Exodusbuches danke.

366


	Ein katholischer Bibelkommentar zum Buch Exodus und die jüdische Auslegung

