
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Literatur über Juden im islamischen Bereich

Autor: Kaufmann, Uri R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im Gespräch im Gespräch im Gespräch im Gespräch

Literatur über Juden im islamischen Bereich

von Uri R. Kaufmann*

1. Grundzüge der Forschungsgeschichte

Im Folgenden möchte ich kurz die Forschungsgeschichte skizzieren und auf die
wichtigsten Standardwerke zur Geschichte der Juden im islamischen Bereich mit Schwerpunkt

auf dem 19. und 20. Jahrhundert hinweisen. Eine umfassende Darstellung würde
den Rahmen eines Aufsatzes sprengen. In den letzten dreissig Jahren hat sich die

Literatur stark vermehrt. Eine wertvolle Bibliographie des älteren Schrifttums hat Robert
Attal 1973 verfasst (Les Juifs d'Afrique du Nord. Bibliographie, Jerusalem). Uber den

„Index of Articles on Jewish Studies" (Akrostychon nach dem Hebräischen: RAMBI,
im Internet) und Kiryat Sefer (zuerst: Kirjat Sepher) (für Monographien, Jerusalem ab

1924) kann man die neuere und laufende Forschung verfolgen. Wichtige Aufsätze
enthalten die hebräische Zeitschrift Sefunot (Jahrbuch zur Erforschung der jüdischen
Gemeinden im Orient, Jerusalem 1956ff.), Cathedra (1979ff.), Periodikum zur
Geschichte der jüdischen Bevölkerung in Palästina (vor 1948) und die Archives Israélites

(hier: Schwerpunkt auf dem ehemals französischen Algerien (1830 — 1964). Wichtige
Sammelbände geben landsmannschaftliche Organisationen oder neue Lehrstühle, etwa
derjenige an der Bar Ilan Universität zur Geschichte der Juden in Saloniki und
Griechenland heraus, die auch Forschungstagungen organisieren.

Um 1800 gab es kaum Beziehungen zwischen den Juden des islamischen Bereichs

und Europas. Ein jüdischer Aufklärer aus Mantua besuchte die marokkanischen Juden
und stellte unter ihnen Formen des Aberglaubens fest: Samuel Romanelli, Masa'
be-Araw (Reise in Arabien, englische Übersetzung: Travail in an Arab Land, Tuscaloosa

1989). Christliche Reisende berichteten ab und zu auch über Juden, so etwa Spanier
über marokkanische Judenviertel (Mellas) und die schlechten Lebensbedingungen dort.
Die Abgesandten vom Land Israel (Meschulachei Erez Jisrael) kamen zwar nach Livor-
no im damaligen Grossherzogtum Toskana, einem Umschlagplatz für den Levantehandel.

Juden durften sich hier nach 1550 ansiedeln. Einzelne Gesandte durchquerten auch

Mitteleuropa, doch erst mit der Expedition von Napoléon nach Ägypten und der in den
1840er Jahren verstärkt einsetzenden europäischen Expansion vermehrten sich die
Kontakte. Genaueres Wissen über abgelegene jüdische Gemeinden schöpften viele Juden in
den 1830er und 1840er Jahren aus Berichten der Judenmissionare. In London war
1809 die „Society for the Promotion of Christianity amongst the Jews" gegründet

* Dr. Uri Robert Kaufmann, Franz-Kafka-Strasse 15, D-69221 Dossenheim.

348



worden, verwandte Organisationen 1822 in Berlin und 1834 in Basel. In ihren Berichten

war mehr Spezifisches enthalten als in denen der anderen Orientreisenden, etwa des
Baslers Johann Ludwig Burckhardt, der bis nach Mekka vordrang.

Mit der Entstehung einer jüdischen Presse in Europa und den USA im Zeitraum
von 1837 bis 1850 sollten sich die Beziehungen zwischen europäischen und orientalischen

Juden ändern. Die Zeitungsrubrik, die auf deutsch als „Berichte und Korrespondenzen"

geführt wurde, stellte sich als absatzfördernd heraus. 1837 entstand die Allgemeine

Zeitung des Judentums, fünfzig Jahre betreut vom moderat-liberalen Rabbiner
Ludwig Philippsohn (bis 1922 erscheinend, siehe jetzt neu unter der Internetadresse:

www.compactmemory.de), 1840 die Archives Israélites de France, 1844 das orthodoxe
Gegenstück Univers Israélite, 1840 der englische Jewish Chronicle, der mit einer
Unterbrechung bis heute existiert, 1843 der amerikanische Occident. Weiter gab es kurzlebigere

Zeitschriften, die neben interessanten zeitgenössischen Quellen auch wissenschaftliche

Aufsätze enthielten, wie sie der Historiker Heinrich Graetz in den 1860/70er
Jahren für seine monumentale Geschichte derJuden verwendete. Wichtig in dieser Gruppe

waren Der Orient (1840-1851), herausgegeben von Julius Fürst in Leipzig, oder die
Israelitische\n] Annalen, herausgegeben 1839-1841 vom Lehrer und Historiker Isaak
Marcus Jost aus Frankfurt.

1840 warf die Affäre um unterstellte Ritualmorde in Damaskus ein erstes Schlaglicht

für die westliche Öffentlichkeit auf die Lebensverhältnisse der Juden in dieser
Provinz des riesigen Osmanischen Reiches. Dieses reichte von Tunesien (ab 1881
französisch besetzt) im Westen über Ägypten (1882 überwachten die Briten die Suez-
Kanalzone), Palästina und Syrien bis nach Saudi-Arabien und über den Irak und das
Gebiet der heutigen Türkei bis zum Balkan. Hier entwanden sich die christlichen
Völker im 19. Jahrhundert nach und nach der türkisch-muslimischen Kontrolle, so das

Kerngebiet von Griechenland („Morea") schon seit 1830. 1878 wurden Rumänien,
Bulgarien und Serbien unabhängig, österreichisch besetzt blieb Bosnien.

Einen rumänischen Juden aus dem kleinen Ort Falticeni in Moldawien (südöstlich
von der damals österreichischen Bukowina) packte 1844 die Reiselust. In romantischer
Weise suchte er nach dem Verbleib der sagenumwobenen zehn Stämme Israels, die nach
der Deportation aus dem Land Israel durch Nebukadnezar (586 vor unserer Zeitrechnung)

verlorengegangen waren und die die Phantasie vieler, besonders seit dem Bericht
von Eldad ha-Dani (um 880) beschäftigt hatte. Er verfasste unter dem Namen Josef J.
Benjamin II (1812-1864) ausführliche Berichte über seine Reisen rund ums Mittelnteer,

in Palästina, Kurdistan, Persien, Afghanistan und Indien: Acht Jahre in Asien und
AJrika, Hannover 1853 (hebräische Übersetzung durch David Gordon, Lyck 1856).
Seine Angaben wurden von den Zeitgenossen kritisch beurteilt.

Die Präsenz westlicher Mächte in Palästina, besonders in Jerusalem, begann mit der
Einrichtung von Bistumssitzen und Konsulaten in den 1840er Jahren. Besonders die
Berufung eines getauften Posener Juden als anglikanisch-lutherischer Bischof von
Jerusalem erregte unter europäischen Juden Opposition. Sie setzten den von Missionaren
betreuten Institutionen (Schulen, Spitäler etc.) jüdische Fürsorgeeinrichtungen entgegen.

Die westeuropäischen Juden fühlten sich ihren Glaubensgenossen im Orient
kulturell überlegen. Deshalb versuchten sie, moderne Schulen einzuführen. Die
traditionalistischen Juden in Jerusalem leisteten dagegen Widerstand. Rabbiner Esriel Hildesheimer

sammelte Spenden für diese dort meist in Armut Lebenden und konnte 1866
dank der Hilfe der Familie Rothschild mitten im jüdischen Viertel der Altstadt eine Art
von Sozialwohnungen bauen. Damals hiess der Ort „Deutscher Platz", heute „Batei
Machassé" (d.h. Schutzhäuser).

349



Die Einführung moderner Schulen sollte im grossen Rahmen erst durch die
französische „Alliance Israélite Universelle" von den 1860er Jahren an beginnen (Narcisse
Leven, Alliance Israélite Universelle: 50 ans d'Histoire. 2 Bände, Paris 1911/1920; Andre

Chouraqui, Cent ans de l'Histoire de l'Alliance Israélite Universelle et la renaissance

juive contemporaine, Paris 1960). 1914 wurden immerhin vierzigtausend jüdische Schüler

in den frankophonen Schulen der Alliance von Marokko bis zum Irak und dem
Balkan unterrichtet. Die Berichte der Schuldirektoren an die Zentrale in Paris haben
hohen Quellenwert, wie die Nachrichten, die in der jüdischen Presse abgedruckt wurden.

Ausgewogene Studien zum Schulwesen hat Aron Rodrigue veröffentlicht (French
Jeivs, Turkish Jews. The Alliance Israélite Universelle and the Politics ofJewish Schooling in
Turkey, 1860 — 1925, Bloomington 1990; Images of Sephardi and Eastern Jewries in
Transition: The Teachers of the Alliance Israélite Universelle, 1860 — 1939, Seattle 1993).

Die ältere zionistische Schule der Geschichtsschreibung fällte über das Erziehungswerk

der Alliance das Verdikt des „Assimilantentums". Die Alliance wahrte ihrerseits bis

1939 eine kritische Distanz zur zionistischen Bewegung und hoffte darauf, dass sich die
nordafrikanischen Juden im Zuge der Modernisierung in ihre Heimatländer integrieren
könnten. Das Aufkommen der verschiedenen arabischen Nationalbewegungen (besonders

in Algerien und Ägypten) sollte dies verunmöglichen. Etwas weniger stark präsent
war der „Hilfsverein der deutschen Juden" (gegründet 1901), der in Haifa ein
Technikum bauen liess. Uber die Unterrichtssprache an ihm entstand 1913 der berühmte
Sprachenstreit: Die Lehrer wollten nicht auf deutsch, sondern auf (neu-)hebräisch
unterrichten und setzten sich durch. Mit der Niederlage Deutschlands im Ersten Weltkrieg

stellte der Hilfsverein seine Tätigkeit im Osmanischen Reich ein. Eli Bar Chen
hat mit seiner in Tel Aviv eingereichten Dissertation einen Vergleich angestellt: Meine
Brüder und Nächsten Die Alliance Israélite Universelle und der Hilfsverein der deutschen

Juden: jüdische Solidarität im Informationszeitalter, zur Zeit der Industrialisierung, des

Nationalismus und des Kolonialismus, Tel Aviv 2003 [hebr.j.
Die wissenschaftliche Erforschung setzte spät ein. Die europäisch-jüdische

Geschichtsforschung entfaltete sich auf der Basis der historisch-kritischen Methode erst

von den 1820er Jahren an. Damals war wenig über orientalische Juden bekannt, doch

beschäftigten sich gerade jüdische Orientalisten in ihren allgemeinen Abhandlungen mit
ihnen oder der Haltung des Islams zum Judentum. Dies tat etwa der aus Sulzburg/
Baden stammende Arabist und Turkologe Gustav Weil (1807—1889 in seinen Werken:

Mohammed der Prophet. Sein Leben und seine Lehre aus handschriftlichen Qitellen
und dem Koran geschöpft und dargestellt, Stuttgart 1843; Historisch-Kritische Einleitung in
den Koran, Bielefeld 1844. Er war zugleich erster jüdischer Ordinarius im Grossherzogtum

Baden in Heidelberg (1861) und erster Übersetzer von Tausend und eine Nacht.
Seine orientalistische Ausbildung hatte er in der französischen Orientalistenschule unter
Sylvestre de Sacy erhalten. Ein weiterer, bedeutender jüdischer Orientalist war Ignaz
Goldziher (1850-1921), der sich in Budapest vor allem mit der frühen islamischen
Zeit beschäftigte und immer wieder auch jüdische Themen berührte.

In den älteren klassischen Standardwerken, wie etwa der Geschichte der Juden von
Heinrich Graetz, Professor am Jüdisch-Theologischen Seminar in Breslau 1854 —

1888), ist wenig über Juden im islamischen Bereich zu finden. Sie kommen in der Vor-
und Frühgeschichte des Islams (Band V, S. 67-108) und anlässlich der Vertreibung der

Juden aus Spanien und Portugal (Band VII, S. 360-362.365.441) kurz vor. Graetz
benutzte gedruckte hebräische Chroniken und handschriftlich erhaltenes Material etwa

von Moses und Elia Capsali, von Joseph Cohen und Ibn Verga (siehe dazu die neue

350



Arbeit von Martin Jacobs, Islamische Geschichte in jüdischen Chroniken. Hebräische

Historiographie des 16. und 17. Jahrhunderts, Tübingen 2004 [= Texts and Studies in
Medieval and Early Modern Judaism 18]).

Auch Simon Dubnow teilte in seiner Weltgeschichte der Juden (10 Bände, Berlin
1925-1929) wenig mit. Seiner Ansicht nach befanden sich alle Juden Nordafrikas im
«Schlaf" (Band X, S. 501) und wiesen einen „primitiven Kulturzustand" auf. Ihre
soziale Lage schildert er als äusserst schlecht. In Algerien befänden sie sich zwischen
muslimischem Fanatismus und christlichem Antisemitismus (ibidem). Seine Verwendung

des Ausdrucks „Splitter der Diaspora" (Band X, Titel § 55, S. 501) war angesichts
der über fünfhunderttausend Juden, die um 1929 in Nordafrika lebten, nicht passend.
Nach ihm war ihre Lage in der europäischen Türkei besser. Die Lehrer der Alliance
kanzelt er als „Apostel der Assimilation" ab (Band X, S. 477). Er vertrat dagegen eine
«nationale" Auffassung jüdischer Identität und Kultur. So stiess bei ihm ebenso das

Engagement von Juden in der jungtürkischen Bewegung (ibidem) auf Unverständnis,
war er doch als ein Anführer der „Folkspartei" Befürworter einer Integration in Osteuropa

als selbstbewusste, autonome nationale Gruppe mit Minderheitsrechten. Etwas
breiter kommt das bis 1917 zum Osmanischen Reich gehörende Palästina bei Dubnow
vor (Band X, S. 293-302.547—551). Er äusserte anerkennende Worte zum inzwischen
sichtbaren Aufbauwerk des Zionismus, obwohl er ideologisch dessen Gegner war. Ein
«kleines Juda" würde neben einem „grossen Israel" in der Diaspora weiterbestehen
(Band X, S. 551). Die Geschichte hat eine tragische andere Wendung genommen.

Bei den deutschsprachigen Juden hatten die sefardischen Juden ein besonders gutes
Image. Ihre Ausspracheweise des Hebräischen galt für die jüdischen Aufklärer im
Gegensatz zur aschkenasischen als die „authentische" und wurde 1817 durch den
Hamburger Tempelverein in den Gottesdienst eingeführt. Der spätere Zionismus übernahm
diese Wertung. Heute hat sich die sefardische Aussprache des Hebräischen in der Mehrheit

der aschkenasischen Gemeinden durchgesetzt.
Die islamische Zeit in Spanien (8. - 11. Jahrhundert) galt den europäischen Juden

des 19. Jahrhunderts als „Goldenes Zeitalter". Man konnte auf eine erfolgreiche
gesellschaftliche und kulturelle Integration in dieser Zeit hinweisen, etwa auf jüdische
Wissenschaftler, Politiker und Künstler. Die grossartigen Bauwerke der Alhambra in
Granada wurden in den 1820er Jahren durch Engländer wiederentdeckt. Christliche
Architekten benutzten nun mit Vorliebe den „maurischen" Stil im Synagogenbau, etwa
Friedrich von Gärtner für das pfälzische Ingenheim (1837) und Gottfried Semper für
Dresden (1840). Dieses deutsche Vorbild wirkte auf den Synagogenbau in der Schweiz,
auf Genf (1858), Basel (1868), St. Gallen (1881), Zürich (1883), Bern und Biel (siehe
das neueste Heft von Kunst und Architektur, Zürich 2005, über Synagogen in der
Schweiz). Jüdische Autoren waren bestrebt, das Judentum auf gleichem Niveau wie die
islamische Weltreligion wahrzunehmen. Dies ist der Hintergrund der Preisschrift von
Rabbiner Abraham Geiger, die er 1833 an der Universität Bonn eingereicht hatte:
«Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen?"

Einzelne Gelehrte verfassten erste regionale Studien, etwa der Galizier Meier Let-
teris zu Marokko (Wien 1851). Die hebräische Poesie, die im arabischen Umfeld
entstanden ist, wurde von Michael Sachs erforscht. In den 1890er Jahren entdeckte
man in einer Synagoge von Fostat (Alt-Kairo) ein Synagogenarchiv mit mehrhundertjährigen

Pergamenten. Sogar Autographen von Moses Maimonides wurden gefunden.
Ein rumänischer Gelehrter, Salman Schechter, studierte diese Texte in England, und in
seiner Nachfolge sollte Shlomo Dov (Fritz) Goitein, Sohn des Rabbiners von Burg-

351



kunstadt, das fünf Bände und einen Index umfassende Standardwerk A Mediterranean
Society. The Jewish Communities of the Arab World as Portrayed in the Documents of the

Cairo Geniza (Zeitraum 969-1250, Berkeley 1967-1993) verfassen. Steven Reif setzt
diese Tradition heute fort. Goitein veröffentlichte weiter eine optimistische
Bestandsaufnahme der Beziehungen zwischen Juden und Arabern Jews and Arabs. Their Contacts

Through the Ages, New York 31974).
In den 1920er Jahren wuchs das volkskundliche Interesse. Der Zionismus entdeckte

in den jemenitischen Juden die „authentischen" Glaubensgenossen. Erich Brauers
Werk baut darauf auf: Ethnologie der jemenitischen Juden, Heidelberg 1934
Kulturgeschichtliche Bibliothek 1/7). Unter britischer Herrschaft konnte er in den 1940er

Jahren den Irak und Kurdistan bereisen. Sein Werk wurde posthum übersetzt und
gedruckt The Jews of Kurdistan, ed. R. Patai, Detroit 1993 [= Jewish Folklore and

Anthropology Series]). Die jüdischen Gelehrten setzten in der Emigration ihre Arbeit
fort, wie der Wiener Elijahu Ashtor (Strauss, 1914-1984), dem das Standardwerk

zur Geschichte im muslimischen Spanien The Jews ofMoslem Spain. 3 Bände,
Philadelphia 1973-1984) zu verdanken ist. Auch in der Soziologie der Juden, die Arthur
Ruppin anlässlich seiner Vorlesungen an der jungen Hebräischen Universität in
Jerusalem entwickelte, sollten Abschnitte über die orientalischen Juden nicht fehlen (Soziologie

der Juden. 2 Bände, Berlin 1930/1931, dort Band I, S. 28-37). Der preußische
Assessor Ruppin war schon 1908 nach Jaffa ausgewandert und kaufte Land für die

zionistische Weltorganisation an. Er unterschied zwei orientalische „jüdische Haupttypen"

(sefardisch, irakisch) und den „Sondertyp" der jemenitischen Juden. Die
Physiognomie interessierte ihn sehr, ein Einfluss der deutschen Diskussionen über die „jüdische

Rasse". Ein grosser Teil der Photos in seinem Buch stammte von ihm selbst (Band
I, Photos Nr. 12-42b.68-77).

Es ist schwierig, genaue Zahlen der Juden in den verschiedenen Ländern anzugeben.

Der Staat drang mit seiner Verwaltung nicht überall durch, und die Einwohner
waren an einer amtlichen Registrierung alles andere als interessiert, bildete sie doch die

Grundlage für die militärische Aushebung und die steuerliche Veranlagung. Alle Zahlen
sind deshalb mit grosser Vorsicht zu betrachten und entsprechen höchstens groben
Schätzungen. 1908 sollen auf dem Gebiet der damaligen engeren Türkei (eingeschlossen

das heutige Albanien, Makedonien und griechische Gebiete wie Thrakien, darunter
die wichtige Stadt Thessaloniki, Kleinasien) etwa 150 000 Juden gelebt haben. Zu
dieser Zeit wuchs in den Ländern eine Generation heran, die die eigene Geschichte
erforschen konnte, so Moïse Franco, Essai sur l'histoire des Israélites de l'Empire Ottoman

depuis les origines jusqu'à nos jours, Paris 1897 und Abraham Galanté, (1878-1961,
Professor an der Universität Istanbul seit 1914). Seine Darstellungen (teilweise auf
französisch) sind oft etwas bemüht staatstragend und harmonisierend. Sie berühren fast

alle Regionen des Osmanischen Reiches und auch die Hauptstadt Istanbul. Salomon
A. Rosanes war sein Konkurrent auf diesem Gebiet: Histoire des Israélites de Turquie et
de l'Orient [Zeitbereich 1520-1730]. 2 Bände, Sofia 1935/ 1938). Eifrig tätig ist heute

Esther Benbassa in Paris: Un Grand Rabbin sépharade en politique d'Istanbul: 1892-
1923, Paris 1990; Une diaspora sépharade en transition: Istanbul XIXe - XXe siècle, Paris

1993; Sephardi Jewry: A History of the Judeo Spanish Community 14th — 20th century,
Berkeley 2000). In der Türkei lebende Forscher tragen zur Forschung bei, etwa Rifat
N. Bali, Les relations entre Turcs et Juifs dans la Turquie moderne, Istanbul 2001. Das

neue jüdische Museum in Istanbul betont die Kultur der sefardischen Juden. Etwas

mehr Gehör wollen sich die dort lebenden Nachkommen der aschkenasischen Juden

352



verschaffen: Erdal Frayman/Robert Schild (ed.), A Hundred Year Old Synagogue in
Yuksekkaldirim. Ashkenasi Jews, Istanbul 2000.

Joseph Nechama erforschte die Juden von Saloniki, die über vierhundert Jahre
(1453-1912) unter osmanischer Herrschaft standen (Histoire des Juifs de Salonique,
Nachdruck Thessaloniki 1974). Ein Viertel dieser Bevölkerung der Stadt war 1926 trotz
der nach 1912 erfolgten Auswanderung (Kämpfe zwischen Griechen und Türken,
Stadtbrand) immer noch jüdisch. Das soziale Profil der später ermordeten Juden von
Saloniki wird in den Vermögenserklärungen sichtbar, die diese unter der NS-Herrschaft
1943 abgeben mussten (Aure Recanati, Communauté Juive de Salonique 1943,
Jerusalem 2000). Der erwähnte Lehrstuhl der Bar Ilan Universität publizierte 2002 einen
Tagungsband: Minna Rozen (ed.), The Last Ottoman Century and Beyond: The Jews in
Turkey and the Balcans 1808 — 1945, Tel Aviv 2002.

Nach 1945 wurden die meisten Juden aus den muslimischen Ländern vertrieben.
Nur in Marokko blieb eine kleine Gruppe zurück. Friesel schätzte ihre Zahl für das

Jahr 1986 auf zwölftausend (Atlas ofModern Jewish Histoiy, siehe unten). Die Flüchtlinge

mussten sich in den Aufnahmeländern zuerst einmal wirtschaftlich etablieren. Ihre
Söhne und Töchter konnten sich ein Studium leisten. Wichtige Aufnahmeländer waren
Frankreich und Israel. Mehr als die Hälfte der französischen Juden haben heute ihre
Wurzeln im Maghreb. So entstand von den 1970er Jahren an eine neue Forscherschule.

Folgende Überblickswerke und Sammelbände sind zu empfehlen:

Andre N. Chouraqui, Histoire des Juif en Afrique du Nord, Paris 1965 (englische
Übersetzung: Between East and West. A History of the Jews ofNorth Africa,
Philadelphia 1968).

Michel Abitbol (ed.), Judaïsme d'Afrique du Nord aux XIX. - XX. siècles. Histoire,
société et culture, Jerusalem 1980.

Carol Iancu (ed.), Juif etJudaisme en Afrique du nord dans l'antiquité et le haut Moyen
âge. Actes du colloque international du Centre de Recherches et d'Études Juives et

Hébraiques et du Groupe de Recherches sur l'Afrique Antique, 26-27 sept. 1983,

Montpellier 1985.

Jacques Taïeb, Sociétés Juives du Maghreb moderne (1500 — 1900). Un monde en mou¬

vement, Paris 2000.

Die historische Bewertung der Lage der Juden in den islamischen Ländern ist nicht
abgeschlossen. Kritisch zum Status der „Schutzgenossenschaft" für nichtmuslimische
Minderheiten unter dem Islam (arabisch: „Dhimma") ist Bat-Ye'or [Pseudonym],
Islam and Dhimmitude. Where Civilizations Collide, Madison 2002. Auf deutsch übersetzt

ist ihre Studie als Der Niedergang des orientalischen Christentums unter dem Islam, 7.

~ 20. Jahrhundert. Zwischen Dschihad und Dhimmitude, Gräfelfing 22005.

2. Länderstudien

Algerien (1927 etwa 80 000 Juden) war zwischen 1830 und 1964 französische Kolonie,
und so wirkte hier der frankophone Einfluss besonders stark. Zudem erhielten alle
algerischen Juden 1870 durch ein Regierungsdekret die französischen Bürgerrechte,
konnten also ohne Probleme in das „Mutterland" auswandern. Sie bilden die grösste
Gruppe unter den maghrebinischen Juden in Frankreich. Es verwundert deshalb kaum,

353



dass die Mehrzahl der angeführten Autoren maghrebinischer Herkunft ist, ausgenommen

Bensimon, Iancu, Schwarzfuchs und Laskier.

Joëlle Allouche-Benayoun/Doris Bensimon, Juifs d'Algérie. Hier et aujourd'hui.
Mémoire et identités, Toulouse 1989 Judaïcités).

Joëlle Allouche-Benayoun/Doris Bensimon, Les Juifs d'Algérie: Mémoires et iden¬

tités plurielles, Paris 1998.

Simon Schwarzfuchs, Les Juifs d'Algérie et la France (1830-1855), Jerusalem 1981.

Robert Attal, Regards sur les Juifs d'Algérie, Paris 1996 Histoire et perspectives
méditerranéennes).

Richard Ayoun, Les Juifs d'Algérie. 2000 ans de l'histoire, Paris 1982 Judaiques, une
bibliothèque juive).

Jean Lalum, Juifs d'Algérie. Images et Textes, Paris 1987.

Henri Msellati, Les Juifs d'Algérie sous le régime de Vichy, 10 juillet 1940 — 3 novembre

1943, Paris 1999 Histoire et perspectives méditerranéennes).

Traditioneller eingestellt waren die marokkanischen Juden (französisches Protektorat

1912-1956, 1927 etwa 150 000 Juden alleine im französischen Teil, mit dem

spanischen Teil und Tanger wird die Zahl für 1940 auf 200 000 - 250 000 geschätzt).
Sie sprachen im Norden des Landes bis zum Zweiten Weltkrieg Spanisch, denn sie

waren von dort 1492 vertrieben worden und behielten diese Sprache als innerjüdische
Umgangssprache über vierhundertundfünfzig Jahre bei. Eine wichtige Gemeinde war
Tetouan: Sarah Leibovici, Chronique des Juifs de Têtouan 1860 — 1896, Paris 1984

Collection Judaïsme en terre d'Islam 3). Hier wurde 1862 die erste moderne Schule der

„Alliance Israélite Universelle" eingerichtet.

Ha'im Zafrani, Mille ans de vie juive au Maroc. Histoire et culture, religion et magie,
Paris 1983 Collection Judaïsme en terre d'Islam 1).

Issachar Ben-Ami, Saint Veneration Among the Jews in Morocco, Detroit 1998 Ra¬

phael Patai Series in Jewish Folklore and Anthropology).

Doris Bensimon-Donath, Évolution du Judaisme marocain sous le protectorat français.
1912 — 1956, Paris 1968 Études juives/École Pratique des Hautes Études [Paris].
Section Sciences Économiques et Sociales 12).

Shlomo Deshen, Les gens du Mellah. La vie juive au Maroc à L'époque précoloniale, Paris

1991 Présences du judaïsme) (englische Ausgabe: The Mellah Society. Jewish

Community Life in Sheriftan Morocco, Chicago 1989 [= Chicago Studies in the

History of Judaism]).

Shlomo Deshen (ed.), Jews Among Muslims: Communities in the Precolonial Middle
East, Basingstoke 1996.

Michael Laskier, The Alliance Israélite Universelle and the Jewish Communities ofMo¬

rocco 1862 — 1962, Albany 1983 Publications of the Diaspora Research Institute
45; SUNY Series in Modern Jewish History).

Eine marokkanisch-jüdische Gemeinde existierte seit dem 18. Jahrhundert auch in der
britischen Kronkolonie Gibraltar auf der Iberischen Halbinsel. Hier erreichten die
Juden 1921 fünf Prozent an der Gesamtbevölkerung.

354



Eine Mittelstellung zwischen Tradition und Moderne nahmen die tunesischen
Juden ein (1926 etwa 65 000 Juden, 1959 59 000 Juden), wo schon im 17. und 18.
Jahrhundert Juden aus der toskanischen Hafenstadt Livorno (ha-Gornim, al Grana)
präsent waren. Auch sie wanderten unter dem zunehmenden Druck der Regierung nach
Frankreich und Israel aus: Paul Sebag, Histoire des Juifs de Tunisie des origines à nos

jours, Paris 1991 Histoire et perspectives méditerranéennes).
Die Juden in Libyen waren mehr auf Italien ausgerichtet, das hier von 1912-1951

Kolonialmacht war (1931 etwa 25 000 Juden). Renzo de Felice hat hier das

Standardwerk verfasst: Jews in an Arab Land: Libya 1835—1970, Austin 1985 Middle
East Studies).

Weniger frankophon waren die ägyptischen Juden (1917 etwa 60 000 Juden). Hier
mischten sich italienische und englische Einflüsse. Grossbritannien war von 1882 -1954
im Suez-Kanalgebiet präsent, nominell wurde Ägypten 1922 zu einem (britisch
kontrollierten) Königreich.

Michael M. Laskier, The Jews ofEgypt 1920—1970. In the Midst ofZionism, Anti-
Semitism and the Middle East Conflict, New York 1992.

Gudrun Krämer, Minderheit, Millet, Nation! DieJuden in Ägypten 1914—1952, Wies¬

baden 1982 Studien zum Minderheitenproblem im Islam 7; Bonner Orientalische

Studien. Neue Serie 27,7).

Jacob M. Landau (ed), Jews in Nineteenth-Century Egypt, New York 1969 New
York University Studies in Near Eastern Civilization 2).

Jacob M. Landau, Geschichte der Juden in Ägypten zur osmanischen Zeit (1517—1914)
[hebr.], Jerusalem 1988.

Jacob M. Landau, Sources juives pour servir à l'histoire de l'Egypte du 19e siècle, Paris

1982.

Shimon Shamir, The Jews ofEgypt. A Mediterranean Society in Modem Times, Boulder
1987.

Kulturell verwandt waren die libanesischen Juden, siehe Kirsten E. Schulze, The

Jews ofLebanon Between Coexistence and Conflict, Brighton 2001. Einen ersten englischen

Überblick zur Geschichte der Juden im Irak verfasste Nissim Rejwan, TheJews of
Iraq. 3000 Years ofHistory and Culture, Boulder 1985 (1920 etwa 88 000 Juden, 1948
120 000). Eine kulturell besondere Gruppe bildeten die 15 000 bis 20 000 kurdischen
Juden im Nordosten des Iraks, die auch im benachbarten Iran und in der Türkei auf
etwa 200 Dörfer zerstreut lebten. Sie waren teilweise schon vor 1948 nach Palästina

eingewandert. Ihre Umgangssprache waren teilweise aramäische Dialekte, die schon
früh das Interesse der Sprachhistoriker erregt haben, so von Theodor Nöldeke oder vom
Basler Albert Socin (1844-1899, Die neu-aramäischen Dialekte von Urmia bis Mossul.
Texte und Übersetzung, Tübingen 1882). Walter Joseph Fischel stellte ethnologische
Untersuchungen an: „The Jews of Kurdistan", in: Bnai Brith Magazine (Cincinnati)
1932; W. J. Fischel (ed.), Unkown Jews in Unknown Lands. The Travels ofRabbi David
d'Beth Hillel (1824-1832), New York 1973.

Abraham Ben-Yaakov, Die Juden Babylons, Jerusalem 1965 [hebr].
Abraham Ben-Yaakov, Die Gemeinden der Juden Kurdistans, Jerusalem 1961 [hebr.].

355



Nissim Kazaz, The End ofDiaspora. The Jews ofIraq After the Mass Emigration (1951-
2000), Or Jehuda 2002.

Zvi Yehuda/Yitzhak Avishur (ed.), Studien zur Geschichte und Kidtur der Juden in
Babylonien, Or Jehuda 2002 [hebr.].

3. Forschung in Israel

In Israel gehörte die Erforschung der jüdischen Geschichte Nordafrikas nicht zu den

vorrangigen Zielen der Historiker, wenn man vom besonderen Interesse des

Staatspräsidenten Jizchak ben Zwi an den orientalischen Juden einmal absieht. Das hebräische

Werk des aus Krakau stammenden Hayyim Zwi (Hirsch) Hirschberg zur
Geschichte der Juden in Nordafrika hatte Seltenheitswert (Jerusalem 1965, ins Englische
übersetzt: A History of the Jews in North Africa. 2 Bände, Leiden 1974/1981). Er hatte
1939 in Krakau auf deutsch eine Studie über „jüdische und christliche Lehren im vor-
und frühislamischen Arabien" publiziert. Auf die neuere Arbeit von Ben-Yaakov habe

ich oben hingewiesen.
In Israel hing die vermehrte Förderung der Forschung mit dem politischen Umsturz

des Jahres 1977 zusammen. Viele orientalische Juden fühlten sich durch das aschkena-
sische Establishment diskriminiert und verlangten unter anderem nach mehr Präsenz an
den Universitäten und in der Forschung. Neue Institute und Zeitschriften wurden
geschaffen. Jüngere israelische Forscher entdeckten die Geschichte der jüdischen
Bevölkerung in Palästina vor 1900: Die Zeitschrift Cathedra (1979ff.) ist meist ihr
gewidmet. Eine wichtige Vorarbeit dazu hatte Mordechai Eliav geleistet: Das Land
Israels und seine jüdische Bevölkerung im 19. Jahrhundert, Jerusalem 1978 [hebr.].
Ergänzt wurde diese Arbeit durch Jacob Barnai, The Jews in Palestine in the Eighteenth
Century. Under the Patronage of the Istanbul Committee of OJftcials for Palestine, Tuscaloosa

1992 Judaic Studies Series). An israelischen Museen spielte der ethnologische
Zugang eine wichtige Rolle, etwa im Falle der kurdischen und jemenitischen Juden
(Aviva Klein-Franke, Die Hochzeitsriten der Juden von Sana'a, in: Alfred Janata
(ed.), Jemen. Im Land der Königin von Saba. Eine Alisstellung. Museum für Völkerkunde,

Wien 16. 12. 1989 — 10. 6. 1990, Wien 1989, S. 214-220). Eine der wenigen
deutschen Arbeiten hat Renate Meissner verfasst: Die südjemenitischen Juden. Versuch einer
Rekonstruktion ihrer traditionellen Kidtur vor dem Exodus, Frankfurt am Main 1999

Euopäische Hochschulschriften XIX, B 53).
Der politische Umschwung in Israel im Jahr 1977 erklärt, dass der Osteuropa-

Spezialist Ettinger als Mitherausgeber eines Überblickswerkes mit Yosef Tobi, Jacob
Barnai (auch Yaacov Barnay) und Moshe Bar-Asher fungierte: Geschichte der Juden
in den Ländern des Islams: Neuzeit [hebr.], Jerusalem 1981. Ebenfalls sah sich Evyatar
Friesel 1990 veranlasst, in seinen Atlas ofModern Jewish History, New York 1990
Studies in Jewish History) ein Kapitel über die Juden in islamischen Ländern
aufzunehmen (S. 77—87).

Michel Abitbol (ed.), Judaisme d'Afrique du Nord aux XIX. — XX. siècles. Histoire,
société et culture, Jerusalem 1980.

J. Chetrit, Miqueddem umiyyam [hebr. für: von Osten und Westen]: Tradition and
Modernity in the North African and Oriental Jewry, Haifa 1990.

356



Uberblicke über den Jemen gaben Yehuda Nini, Jemen und Zion. Der politische,
gesellschaftliche und geistige Hintergrund der ersten Alijah aus dem Jemen 1800 — 1914
[hebr.], Jerusalem 1982 (englische Übersetzung: The Jeivs ofYemen. 1800 — 1914, Chur
1991) und Yosef Tobi, The Jews ofYemen. Studies in Their History and Culture, Leiden
et al. 1999 Études sur le judaïsme médiéval 21). Zu dieser Landsmannschaft gibt es

sogar ein von Tobi herausgegebenes Lexikon: Yalcut Teman. Lexicon of Yemenite Jewry,
Tel Aviv 2000 [hebr.]. Siehe auch:

Reuben Ahroni, Yemenite Jewry. Origins, Culture and Literature, Bloomington 1986
Jewish Literature and Culture).

Reuben Ahroni, Jewish Emigration from the Yemen 1951 — 1998. Carpet Without Magic,
Richmond 2001.

Bat-Zion Eraqi Klorman, The Jews ofYemen in the Nineteenth Century. A Portrait ofa
Messianic Community, Leiden 1993 Brill's Series in Jewish Studies 6).

Einen Forschungsschwerpunkt zu den Juden im Osmanischen Reich hat auch
Jacob M. Landau von der Hebräischen Universität in Jerusalem: Jews, Arabs, Turcs.
Selected Essays, Jerusalem 1993; The "Young Turks" and Zionism — Some Comments
[Rutherford 1983]; siehe auch Abschnitt ,Ägypten'.

Die Zahl der Juden im Iran (Persien) wurde 1927 auf sechzigtausend geschätzt.
Auch sie sind grösstenteils nach Israel und den USA ausgewandert: Amnon Netzer,
Die Juden Irans, Jerusalem 1980 [hebr.]. Englisch abgefasst ist Habib Levy, Comprehensive

History of the Jews of Iran. Ed. and abridged by H. Ebrami, Costa Mesa 1999.
Raphael Patai verfolgte das Schicksal der zum Islam zwangskonvertierten Juden von
Meschhed: Jadid al-Islam. The Jewish "New Muslims" of Meshhed, Detroit 1997
Jewish Folklore and Anthropology Series).

Mit der Wirtschaftskrise der 1990er Jahre und dem damit verbundenen Niedergang
der Geisteswissenschaften verlor diese Bewegung an Schwung, während die Forschungstätigkeit

in Frankreich und den USA von etwa 1970 an zugenommen hatte.

4. Eine angelsächsische Historiker-Schule?

In Amerika entstand in den 1970er Jahren ebenfalls eine Forschergruppe, die sich mit
Juden im islamischen Bereich beschäftigt. Allen voran wäre aber der von London aus
wirkende Altmeister Bernard Lewis zu erwähnen, der die vergleichende Perspektive
betont, d.h. die Juden müssen im Kontext der Behandlung anderer nichtmuslimischer
Minderheiten im Osmanischen Reich gesehen werden. Bernard Lewis, Die Juden in
der islamischen Welt. Vom frühen Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert, München 2004
Beck'sche Reihe 1572); englisch: The Jews of the Islam, London 1984. Er benutzte
archivalische Quellen in Istanbul, was im Falle der nordafrikanischen Länder mit
Ausnahme von Marokko und teilweise Ägypten bis heute politisch nicht möglich ist. Lewis
betont den schlechten Einfluss der europäischen Mächte, die seiner Auffassung zufolge
den europäischen Antisemitismus in den islamischen Raum exportierten („Treibt sie ins
Meer." Die Geschichte des Antisemitismus, Frankfurt/M. 1989). Eine frische vergleichende

Perspektive eröffnen die von Bernard Lewis mit Benjamin Braude
herausgegebenen Bände: Christians and Jews in the Ottoman Empire. The Functioning of a
Plural Society. 2 Bände, New York 1982. Norman Stillman hat die massgeblichen

357



zwei englischen Quellenbände verfasst: The Jews ofArab Lands. A History and Source

Book, Philadelphia 1979; The Jews ofArab Lands in Modern Times, Philadelphia 1991.
Michael Laskier gab einen neueren englischen Uberblick: North African Jewry in the
Twentieth Century. The Jews ofMorocco, Tunisia, and Algeria, New York 1994. Stanford
J. Shaw verfasste einen gedrängten englischen Überblick über die Geschichte der Juden
im Osmanischen Reich und der europäischen Türkei (The Jews ofthe Ottoman Empire
and the Turkish Republic, New York 1991). Er war einer der ersten, der auf die Hilfe der
Türkei für die jüdischen Emigranten hinwies: Turkey and the Holocaust. Turkey's Role in
Rescuing Turkish and European Jewry from Nazi Persecution 1933-1945, Basingstoke
1993. Auf die Werke von Aron Rodrigue zur Bildungsgeschichte der Juden und der

Stereotypologie haben wir schon hingewiesen. Einen Überblick bietet das Werk von
Avigdor Levy (ed.), Jews, Turks, Ottomans. A Shared History, Fifteenth Through the
Twentieth Century, Syracuse 2002. Kurze Kapitel zu Juden in Afghanistan oder Kurdistan

finden sich in Ken Blady, Jewish Communities in Exotic Places, Northvale 2000.
Werke muslimischer Autoren zur jüdischen Geschichte ihrer Länder (mit Ausnahme

der Türkei) sind sehr selten. Am ehesten offen ist die Forschungsszene in Marokko,
die sich stark für die mittelalterliche jüdische Religionsphilosophie im arabischen
Kulturbereich (besonders für Maimonides) interessiert.

5. Zur Forschung in Deutschland

Die Vertreibung der Wissenschaft des Judentums aus Deutschland nach 1933 hat auch
diesen - wenn auch hier immer kleinen - Zweig der Geschichtsforschung zum Erliegen
gebracht. Vereinzelt war die 1968 eingereichte Kölner Dissertation von Aviva Klein-
Franke, die nur in einer vorab veröffentlichten Zusammenfassung in der Zeitschrift
Anthropos 1967, S. 842-897, greifbar ist („Tradition und Gesellschaft der jemenitischen
Juden"). Erst seit etwa 1980 werden Themen aus der orientalisch-jüdischen Geschichte

aufgegriffen. So verfasste Gudrun Krämer 1982 ihre Studie zur Geschichte der Juden in
Ägypten im 20. Jahrhundert (siehe oben). Bettina Marx, heute Nahost-Berichterstatterin,

nutzte die Korrespondentenberichte in der jüdischen Presse als Quelle zur
Geschichte der Juden Marokkos: Juden Marokkos und Europas. Das marokkanische Judentum

im 19. Jahrhundert und seine Darstellung in der zeitgenössischen jüdischen Presse in
Deutschland, Frankreich und Grossbritannien, Frankfurt am Main et al. 1991 Judentum

und Umwelt 32). Auf Meissner (1999) haben wir im Abschnitt Jemen' hingewiesen.

Etwas länger schon beschäftigen sich zwei arabistische Sprachforscher unter anderem

mit jüdisch-arabischen Dialekten: Otto Jastrow, Die arabischen Dialekte der

Juden von 'Aqra undArbïl, Wiesbaden 1990 Semitica viva 5); Werner Arnold, Die
arabischen Dialekte Antiochiens, Wiesbaden 1998 Semitica viva 19).

Eine Ausstellung in Fürth brachte 1995 syrisch-jüdisches Kunsthandwerk (Gilla
Wöllmer, Tanzilfidda. Jüdisches Metallhandwerk in Damaskus, Fürth 1995
[Tauschierhandwerk]) einer weiteren Öffentlichkeit näher.

Einer breiteren Öffentlichkeit in Europa ist die Geschichte der orientalischen Juden
weitgehend unbekannt, wenn man etwa vom autobiographischen Film des

irakischjüdischen Regisseurs Samir aus Zürich absieht („Babylon 2", Zürich 1994). Dies ist um
so bedauerlicher, weil ein grosser Teil der Bevölkerung Israels auf jüdische Familien aus
dem islamischen Bereich zurückgeht, die Terror, Verlust des Vermögens und Vertrei-

358



bung erlebt haben (Irak, Libanon, Syrien und Jemen: 1948, Marokko und Ägypten
1956, Libyen 1967, in den anderen Ländern verlief die Emigration schrittweise), was
eine Verständigung mit den Nachbarstaaten nicht gerade einfach macht (siehe Jacob
M. Landau, Bittersweet Nostalgia. Memoirs ofJewish Emigrants from the Arab Countries,
Washington 1981; Itamar Levin, Locked Doors. The Seizure ofJewish Property in Arab
Countries, Westport 2001). Zudem, die Juden lebten in diesem Raum lange vor dem
Aufkommen des Islams. Es geht hier nicht um historische Aufrechnungen, sondern um
die Wahrnehmung wichtiger psychologischer Faktoren.

359


	Literatur über Juden im islamischen Bereich

