Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Literatur tber Juden im islamischen Bereich
Autor: Kaufmann, Uri R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961623

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literatur iiber Juden im islamischen Bereich

von Uri R. Kﬂuﬁnann*

1. Grundziige der Forschungsgeschichte

Im Folgenden mochte ich kurz die Forschungsgeschichte skizzieren und auf die wich-
tigsten Standardwerke zur Geschichte der Juden im islamischen Bereich mit Schwer-
punkt auf dem 19. und 20. Jahrhundert hinweisen. Eine umfassende Darstellung wiirde
den Rahmen eines Aufsatzes sprengen. In den letzten dreissig Jahren hat sich die Li-
teratur stark vermehrt. Eine wertvolle Bibliographie des ilteren Schrifttums hat RoBerT
ATTAL 1973 verfasst (Les Juifs d’Afvique du Nord. Bibliographie, Jerusalem). Uber den
»Index of Articles on Jewish Studies® (Akrostychon nach dem Hebriischen: RAMBI,
im Internet) und Kiryat Sefer (zuerst: Kirjat Sepher) (fiir Monographien, Jerusalem ab
1924) kann man die neuere und laufende Forschung verfolgen. Wichtige Aufsitze
enthalten die hebriische Zeitschrift Sefunot (Jahrbuch zur Erforschung der jiidischen
Gemeinden im Orient, Jerusalem 1956ff.), Cathedra (1979ff.), Periodikum zur Ge-
schichte der jiidischen Bevélkerung in Palistina (vor 1948) und die Archives Israélites
(hier: Schwerpunkt auf dem ehemals franzésischen Algerien (1830 —1964). Wichtige
Sammelbinde geben landsmannschaftliche Organisationen oder neue Lehrstiihle, etwa
derjenige an der Bar Ilan Universitit zur Geschichte der Juden in Saloniki und Grie-
chenland heraus, die auch Forschungstagungen organisieren.

Um 1800 gab es kaum Bezichungen zwischen den Juden des islamischen Bereichs
und Europas. Ein jiidischer Aufklirer aus Mantua besuchte die marokkanischen Juden
und stellte unter ihnen Formen des Aberglaubens fest: SAMUEL RoMANELLI, Masa®
be-Araw (Reise in Arabien, englische Ubersetzung: Travail in an Arab Land, Tuscaloosa
1989). Christliche Reisende berichteten ab und zu auch iiber Juden, so etwa Spanier
tiber marokkanische Judenviertel (Mellas) und die schlechten Lebensbedingungen dort.
Die Abgesandten vom Land Israel (Meschulachei Erez Jisrael) kamen zwar nach Livor-
no im damaligen Grossherzogtum Toskana, einem Umschlagplatz fiir den Levantehan-
del. Juden durften sich hier nach 1550 ansiedeln. Einzelne Gesandte durchquerten auch
Mitteleuropa, doch erst mit der Expedition von Napoléon nach Agypten und der in den
1840er Jahren verstirkt einsetzenden europiischen Expansion vermehrten sich die Kon-
takte. Genaueres Wissen iiber abgelegene jiidische Gemeinden schépften viele Juden in
den 1830er und 1840er Jahren aus Berichten der Judenmissionare. In London war
1809 die ,Society for the Promotion of Christianity amongst the Jews® gegriindet

* Dr. Uri Robert Kaufinann, Franz-Kafka-Strasse 15, D-69221 Dossenheim.

348



worden, verwandte Organisationen 1822 in Berlin und 1834 in Basel. In ihren Berich-
ten war mehr Spezifisches enthalten als in denen der anderen Orientreisenden, etwa des
Baslers Johann Ludwig Burckhardt, der bis nach Mekka vordrang.

Mit der Entstehung einer jiidischen Presse in Europa und den USA im Zeitraum
von 1837 bis 1850 sollten sich die Bezichungen zwischen europiischen und orientali-
schen Juden indern. Die Zeitungsrubrik, die auf deutsch als ,Berichte und Korrespon-
denzen gefiihrt wurde, stellte sich als absatzfordernd heraus. 1837 entstand die Allge-
meine Zeitung des Judentums, fiinfzig Jahre betreut vom moderat-liberalen Rabbiner
Ludwig Philippsohn (bis 1922 erscheinend, siche jetzt neu unter der Internetadresse:
www.compactmemory.de), 1840 die Archives Israélites de France, 1844 das orthodoxe
Gegenstiick Univers Israélite, 1840 der englische Jewish Chronicle, der mit einer Unter-
brechung bis heute existiert, 1843 der amerikanische Occident. Weiter gab es kurzlebi-
gere Zeitschriften, die neben interessanten zeitgendssischen Quellen auch wissenschaft-
liche Aufsitze enthielten, wie sie der Historiker HEINRICH GRAETZ in den 1860/70er
Jahren fiir seine monumentale Geschichte der Juden verwendete. Wichtig in dieser Grup-
pe waren Der Orient (1840 —1851), herausgegeben von Julius Fiirst in Leipzig, oder die
Israelitische[n] Annalen, herausgegeben 1839 —1841 vom Lehrer und Historiker Isaak
Marcus Jost aus Frankfurt.

1840 warf die Affire um unterstellte Ritualmorde in Damaskus ein erstes Schlag-
licht fiir die westliche Offentlichkeit auf die Lebensverhiltnisse der Juden in dieser
Provinz des riesigen Osmanischen Reiches. Dieses reichte von Tunesien (ab 1881 fran-
z0sisch besetzt) im Westen iiber Agypten (1882 iiberwachten die Briten die Suez-
Kanalzone), Palistina und Syrien bis nach Saudi-Arabien und iiber den Irak und das
Gebiet der heutigen Tiirkei bis zum Balkan. Hier entwanden sich die christlichen
Vélker im 19. Jahrhundert nach und nach der tiirkisch-muslimischen Kontrolle, so das
Kerngebiet von Griechenland (,Morea®) schon seit 1830. 1878 wurden Ruminien,
BUIgarien und Serbien unabhingig, dsterreichisch besetzt blieb Bosnien.

Einen ruminischen Juden aus dem kleinen Qrt Falticeni in Moldawien (siid6stlich
von der damals ésterreichischen Bukowina) packte 1844 die Reiselust. In romantischer
Weise suchte er nach dem Verbleib der sagenumwobenen zehn Stimme Israels, die nach
der Deportation aus dem Land Israel durch Nebukadnezar (586 vor unserer Zeitrech-
nung) verlorengegangen waren und die die Phantasie vieler, besonders seit dem Bericht
von Eldad ha-Dani (um 880) beschiftigt hatte. Er verfasste unter dem Namen Joskr J.
Benjamin 11 (1812 —1864) ausfiihrliche Berichte iiber seine Reisen rund ums Mittel-
meer, in Palistina, Kurdistan, Persien, Afghanistan und Indien: Acht Jahre in Asien und
Afrika, Hannover 1853 (hebriische Ubersetzung durch David Gordon, Lyck 1856).
Seine Angaben wurden von den Zeitgenossen kritisch beurteilt.

Die Prisenz westlicher Michte in Palistina, besonders in Jerusalem, begann mit der
Einrichrung von Bistumssitzen und Konsulaten in den 1840er Jahren. Besonders die
Berufung eines getauften Posener Juden als anglikanisch-lutherischer Bischof von Je-
rusalem erregte unter europiischen Juden Opposition. Sie setzten den von Missionaren
betreuten Institutionen (Schulen, Spitiler etc.) jiidische Fiirsorgeeinrichtungen entge-
gen. Die westeuropiischen Juden fiihlten sich ihren Glaubensgenossen im Orient kul-
turell iiberlegen. Deshalb versuchten sie, moderne Schulen einzufiihren. Die traditio-
nalistischen Juden in Jerusalem leisteten dagegen Widerstand. Rabbiner Esriel Hildes-
heimer sammelte Spenden fiir diese dort meist in Armut Lebenden und konnte 1866
dank der Hilfe der Familie Rothschild mitten im jiidischen Viertel der Altstadt eine Art
von Sozialwohnungen bauen. Damals hiess der Ort ,Deutscher Platz“, heute ,Batei

Machassé“ (d. h. Schutzhiuser).
349



Die Einfithrung moderner Schulen sollte im grossen Rahmen erst durch die fran-
zosische ,, Alliance Israélite Universelle” von den 1860er Jahren an beginnen (NARCISSE
Leven, Alliance Israélite Universelle: 50 ans d’Histoire. 2 Binde, Paris 1911/1920; AN-
prE CHOURAQUI, Cent ans de I'Histoire de ’Alliance Israélite Universelle et la renaissance
juive contemporaine, Paris 1960). 1914 wurden immerhin vierzigrausend jtdische Schii-
ler in den frankophonen Schulen der Alliance von Marokko bis zum Irak und dem
Balkan unterrichtet. Die Berichte der Schuldirektoren an die Zentrale in Paris haben
hohen Quellenwert, wie die Nachrichten, die in der jiidischen Presse abgedruckt wur-
den. Ausgewogene Studien zum Schulwesen hat ARoN RopriGuUE verdffentlicht (French
Jews, Turkish Jews. The Alliance Israélite Universelle and the Politics of Jewish Schooling in
Turkey, 1860—1925, Bloomington 1990; [mages of Sephardi and Eastern [ewries in
Transition: The leachers of the Alliance Israélite Universelle, 1860— 1939, Seattle 1993).

Die iltere zionistische Schule der Geschichtsschreibung fillte iiber das Erzichungs-
werk der Alliance das Verdikt des ,,Assimilantentums®. Die Alliance wahrte ihrerseits bis
1939 eine kritische Distanz zur zionistischen Bewegung und hoffte darauf, dass sich die
nordafrikanischen Juden im Zuge der Modernisierung in ihre Heimatlinder integrieren
kénnten. Das Aufkommen der verschiedenen arabischen Nationalbewegungen (beson-
ders in Algerien und Agypten) sollte dies verunmoglichen. Etwas weniger stark prisent
war der ,Hilfsverein der deutschen Juden® (gegriindet 1901), der in Haifa ein Tech-
nikum bauen liess. Uber die Unterrichtssprache an ihm entstand 1913 der berithmte
Sprachenstreit: Die Lehrer wollten nicht auf deutsch, sondern auf (neu-)hebriisch un-
terrichten und setzten sich durch. Mit der Niederlage Deutschlands im Ersten Welt-
krieg stellte der Hilfsverein seine Tidtigkeit im Osmanischen Reich ein. Er1 Bar CHEN
hat mit seiner in Tel Aviv eingereichten Dissertation einen Vergleich angestellt: Meine
Briider und Niichsten? Die Alliance Israélite Universelle und der Hilfsverein der deutschen
Juden: jiidische Solidaritit im Informationszeitalter, zur Zeit der Industrialisierung, des
Nationalismus und des Kolonialismus, Tel Aviv 2003 [hebr.].

Die wissenschaftliche Erforschung setzte spit ein. Die europiisch-jiidische Ge-
schichtsforschung entfaltete sich auf der Basis der historisch-kritischen Methode erst
von den 1820er Jahren an. Damals war wenig iber orientalische Juden bekannt, doch
beschiftigten sich gerade jiidische Orientalisten in ihren allgemeinen Abhandlungen mit
ihnen oder der Haltung des Islams zum Judentum. Dies tat etwa der aus Sulzburg/
Baden stammende Arabist und Turkologe Gustav WEIL (1807-1889 in seinen Wer-
ken: Mohammed der Prophet. Sein Leben und seine Lehre aus handschriftlichen Quellen
und dem Koran geschipft und dargestellt, Stuttgart 1843; Historisch-Kritische Einleitung in
den Koran, Bielefeld 1844. Er war zugleich erster jiidischer Ordinarius im Grossher-
zogtum Baden in Heidelberg (1861) und erster Ubersetzer von Tausend und eine Nacht.
Seine orientalistische Ausbildung hatte er in der franzésischen Orientalistenschule unter
Sylvestre de Sacy erhalten. Ein weiterer, bedeutender jiidischer Orientalist war Ignaz
Goldziher (1850-1921), der sich in Budapest vor allem mit der frithen islamischen
Zeit beschiftigte und immer wieder auch jiidische Themen beriihrte.

In den ilteren klassischen Standardwerken, wie etwa der Geschichte der Juden von
HEeinricH Graetz, Professor am Jiidisch-Theologischen Seminar in Breslau (1854 —
1888), ist wenig iiber Juden im islamischen Bereich zu finden. Sie kommen in der Vor-
und Friihgeschichte des Islams (Band V, S. 67—-108) und anlisslich der Vertreibung der
Juden aus Spanien und Portugal (Band VII, S. 360-362.365.441) kurz vor. Graetz
benutzte gedruckte hebriische Chroniken und handschriftlich erhaltenes Material etwa
von Moses und Elia Capsali, von Joseph Cohen und Ibn Verga (siche dazu die neue

350



Arbeit von MARTIN Jacoss, [slamische Geschichte in jiidischen Chroniken. Hebriische
Historiographie des 16. und 17. Jabrhunderss, Tiibingen 2004 [= Texts and Studies in
Medieval and Early Modern Judaism 18]).

Auch Sivon Dusnow teilte in seiner Weltgeschichte der Juden (10 Binde, Berlin
1925-1929) wenig mit. Seiner Ansicht nach befanden sich alle Juden Nordafrikas im
»Schlaf“ (Band X, S. 501) und wiesen einen yprimitiven Kulturzustand® auf. Thre
soziale Lage schildert er als dusserst schlecht. In Algerien befinden sie sich zwischen
muslimischem Fanatismus und christlichem Antisemitismus (ibidem). Seine Verwen-
dung des Ausdrucks ,»Splitter der Diaspora® (Band X, Titel § 55, S. 501) war angesichts
der iiber finfhunderttausend Juden, die um 1929 in Nordafrika lebten, nicht passend.
Nach ihm war ihre Lage in der europiischen Tiirkei besser. Die Lehrer der Alliance
kanzelt er als ~Apostel der Assimilation” ab (Band X, S. 477). Er vertrat dagegen eine
»Nationale Auffassung jiidischer Identitit und Kultur. So stiess bei ihm ebenso das
Engagement von Juden in der jungtiirkischen Bewegung (ibidem) auf Unverstindnis,
war er doch als ein Anfiihrer der , Folkspartei“ Befiirworter einer Integration in Osteu-
ropa als selbstbewusste, autonome nationale Gruppe mit Minderheitsrechten. Etwas
breiter kommt das bis 1917 zum Osmanischen Reich gehérende Palistina bei Dubnow
vor (Band X, S. 293 -302.547—551). Er dusserte anerkennende Worte zum inzwischen
sichtbaren Aufbauwerk des Zionismus, obwohl er ideologisch dessen Gegner war. Ein
»kleines Juda“ wiirde neben einem »grossen Israel“ in der Diaspora weiterbestehen
(Band X, S. 551). Die Geschichte hat eine tragische andere Wendung genommen.

Bei den deutschsprachigen Juden hatten die sefardischen Juden ein besonders gutes
Image. Thre Ausspracheweise des Hebriischen galt fiir die jiidischen Aufklirer im Ge-
gensatz zur aschkenasischen als die ,,authentische® und wurde 1817 durch den Ham-
burger Tempelverein in den Gortesdienst eingefiihrt. Der spitere Zionismus iibernahm
diese Wertung. Heute hat sich die sefardische Aussprache des Hebriischen in der Mehr-
heit der aschkenasischen Gemeinden durchgesetzt.

Die islamische Zeit in Spanien (8. — 11. Jahrhundert) galc den europiischen Juden
des 19. Jahrhunderts als ,Goldenes Zeitalter“. Man konnte auf eine erfolgreiche gesell-
schaftliche und kulturelle Integration in dieser Zeit hinweisen, etwa auf jiidische Wis-
senschaftler, Politiker und Kiinstler. Die grossartigen Bauwerke der Alhambra in Gra-
nada wurden in den 1820er Jahren durch Englinder wiederentdeckt. Christliche Ar-
chitekten benutzten nun mit Vorliebe den ,maurischen Stil im Synagogenbau, etwa
Friedrich von Girtner fiir das pfilzische Ingenheim (1837) und Gottfried Semper fiir
Dresden (1840). Dieses deutsche Vorbild wirkte auf den Synagogenbau in der Schweiz,
auf Genf (1858), Basel (1868), St. Gallen (1881), Ziirich (1883), Bern und Biel (siche
das neueste Heft von Kunst und Architektur, Ziirich 2005, iiber Synagogen in der
Schweiz). Jiidische Autoren waren bestrebt, das Judentum auf gleichem Niveau wie die
islamische Weltreligion wahrzunehmen. Dies ist der Hintergrund der Preisschrift von
Rabbiner ABranam GEIGER, die er 1833 an der Universitit Bonn eingereicht hatte:
»Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen?*

Einzelne Gelehrte verfassten erste regionale Studien, etwa der Galizier MEiEr LET-
TERIS zu Marokko (Wien 1851). Die hebriische Poesie, die im arabischen Umfeld
entstanden ist, wurde von Michael Sachs erforscht. In den 1890er Jahren entdeckte
man in einer Synagoge von Fostat (Alt-Kairo) ein Synagogenarchiv mit mehrhundert-
jdhrigen Pergamenten. Sogar Autographen von Moses Maimonides wurden gefunden.
Ein ruminischer Gelehrter, Salman Schechter, studierte diese Texte in England, und in
seiner Nachfolge sollte SuLomo Dov (Fritz) Gortein, Sohn des Rabbiners von Burg-

351



kunstadt, das fiinf Bidnde und einen Index umfassende Standardwerk A Mediterranean
Society. The Jewish Communities of the Arab World as Portrayed in the Documents of the
Cairo Geniza (Zeitraum 969 —1250, Berkeley 1967—-1993) verfassen. Steven Reif setzt
diese Tradition heute fort. Gorren verdffentlichte weiter eine optimistische Bestands-
aufnahme der Bezichungen zwischen Juden und Arabern (Jews and Arabs. Their Con-
tacts Through the Ages, New York *1974).

In den 1920er Jahren wuchs das volkskundliche Interesse. Der Zionismus entdeckte
in den jemenitischen Juden die ,authentischen® Glaubensgenossen. EricH BRAUERS
Werk baut darauf auf: Ethnologie der jemenitischen Juden, Heidelberg 1934 (= Kultur-
geschichtliche Bibliothek 1/7). Unter britischer Herrschaft konnte er in den 1940er
Jahren den Irak und Kurdistan bereisen. Sein Werk wurde posthum iibersetzt und
gedruckt (The Jews of Kurdistan, ed. R. Patar, Detroit 1993 [= Jewish Folklore and
Anthropology Series]). Die jiidischen Gelehrten setzten in der Emigration ihre Arbeit
fort, wie der Wiener ErijaHU AsHTOR (Strauss, 1914 —1984), dem das Standardwerk
zur Geschichte im muslimischen Spanien (7he Jews of Moslem Spain. 3 Binde, Phil-
adelphia 1973 —1984) zu verdanken ist. Auch in der Soziologie der Juden, die ARTHUR
Rurrin anlisslich seiner Vorlesungen an der jungen Hebriischen Universitdt in Jeru-
salem entwickelte, sollten Abschnitte iiber die orientalischen Juden nicht fehlen (Sozzo-
logie der Juden. 2 Binde, Berlin 1930/1931, dort Band I, S. 28—-37). Der preufische
Assessor Ruppin war schon 1908 nach Jaffa ausgewandert und kaufte Land fir die
zionistische Weltorganisation an. Er unterschied zwei orientalische ,jiidische Hauptty-
pen® (sefardisch, irakisch) und den ,,Sondertyp® der jemenitischen Juden. Die Physio-
gnomie interessierte ihn sehr, ein Einfluss der deutschen Diskussionen iiber die ,,jiidi-
sche Rasse”. Ein grosser Teil der Photos in seinem Buch stammte von ihm selbst (Band
I, Photos Nr. 12—-42b.68-77).

Es ist schwierig, genaue Zahlen der Juden in den verschiedenen Lindern anzuge-
ben. Der Staat drang mit seiner Verwaltung nicht iiberall durch, und die Einwohner
waren an einer amtlichen Registrierung alles andere als interessiert, bildete sie doch die
Grundlage fiir die militirische Aushebung und die steuerliche Veranlagung. Alle Zahlen
sind deshalb mit grosser Vorsicht zu betrachten und entsprechen héchstens groben
Schitzungen. 1908 sollen auf dem Gebiet der damaligen engeren Tiirkei (eingeschlos-
sen das heutige Albanien, Makedonien und griechische Gebiete wie Thrakien, darunter
die wichtige Stadt Thessaloniki, Kleinasien) etwa 150 000 Juden gelebt haben. Zu
dieser Zeit wuchs in den Lindern eine Generation heran, die die eigene Geschichte
erforschen konnte, so Moise Franco, Essai sur ['histoire des [sraélites de I’Empire Otto-
man depuis les origines jusqu a nos jours, Paris 1897 und Abraham Galanté, (1878 —1961,
Professor an der Universitit Istanbul seit 1914). Seine Darstellungen (teilweise auf
franzésisch) sind oft etwas bemiiht staatstragend und harmonisierend. Sie beriihren fast
alle Regionen des Osmanischen Reiches und auch die Hauptstadt Istanbul. SaLomonN
A. Rosangs war sein Konkurrent auf diesem Gebiet: Histoire des Israélites de Turquie et
de ['Orient | Zeitbereich 1520 —1730]. 2 Binde, Sofia 1935/ 1938). Eifrig titig ist heute
EsTHER BENBaSsA in Paris: Un Grand Rabbin sépharade en politique d’Istanbul: 1892 —
1923, Paris 19905 Une diaspora sépharade en transition: Istanbul XIXe — XXe siécle, Paris
1993; Sephardi Jewry: A History of the Judeo Spanish Community 14" — 20" century,
Berkeley 2000). In der Tiirkei lebende Forscher tragen zur Forschung bei, etwa RiraT
N. BaL1, Les relations entre Turcs et Juifs dans la Tirquie moderne, Istanbul 2001. Das
neue jiidische Museum in Istanbul betont die Kultur der sefardischen Juden. Etwas
mehr Gehor wollen sich die dort lebenden Nachkommen der aschkenasischen Juden

332



verschaffen: ERDAL FRAYMAN/ ROBERT ScHILD (ed.), A Hundred Year Old Synagogue in
Yukseklkaldirim. Ashkenasi Jews, Istanbul 2000.

Josern NEecHaMA erforschte die Juden von Saloniki, die iiber vierhundert Jahre
(1453 -1912) unter osmanischer Herrschaft scanden (Histoire des Juifs de Salonigue,
Nachdruck Thessaloniki 1974). Ein Viertel dieser Bevolkerung der Stadt war 1926 trotz
der nach 1912 erfolgten Auswanderung (Kidmpfe zwischen Griechen und Tiirken,
Stadtbrand) immer noch jiddisch. Das soziale Profil der spiter ermordeten Juden von
Saloniki wird in den Vermogenserklirungen sichtbar, die diese unter der NS-Herrschaft
1943 abgeben mussten (AURE Recanati, Communauté Juive de Salonique 1943, Jeru-
salem 2000). Der erwihnte Lehrstuhl der Bar Ilan Universitit publizierte 2002 einen
Tagungsband: Minna RozeN (ed.), The Last Ottoman Century and Beyond: The Jews in
Turkey and the Balcans 1808 — 1945, Tel Aviv 2002.

Nach 1945 wurden die meisten Juden aus den muslimischen Lindern vertrieben.
Nur in Marokko blieb eine kleine Gruppe zuriick. FrIgseL schitzte ihre Zahl fir das
Jahr 1986 auf zwolftausend (Azlas of Modern Jewish History, siche unten). Die Fliicht-
linge mussten sich in den Aufnahmelindern zuerst einmal wirtschaftlich etablieren. Thre
S6hne und Téchter konnten sich ein Studium leisten. Wichtige Aufnahmelinder waren
Frankreich und Israel. Mehr als die Hilfte der franzésischen Juden haben heute ihre
Wurzeln im Maghreb. So entstand von den 1970er Jahren an eine neue Forscherschule.
Folgende Uberblickswerke und Sammelbinde sind zu empfehlen:

AND.I‘{é N. CHouraqQui, Histoire des Juifs en Afrique du Nord, Paris 1965 (englische
Ubersetzung: Between Fast and West. A History of the Jews of North Africa, Phil-
adelphia 1968).

MicheL AsrrsoL (ed.), Judaisme d’Afvique du Nord aux XIX. — XX. siécles. Histoire,
société et culture, Jerusalem 1980.

Carov Iancu (ed.), Juifs et Judaisme en Afrique du nord dans l'antiquité et le haut Moyen
dge. Actes du colloque international du Centre de Recherches et d’Ftudes Juives et
Hébraiques et du Groupe de Recherches sur [‘Afrique Antique, 26—27 sept. 1983,
Montpellier 1985.

JacqQuEs Tales, Sociétés Juives du Maghreb moderne (1500—1900). Un monde en mou-
vement, Paris 2000.

Die historische Bewertung der Lage der Juden in den islamischen Lindern ist nicht
abgeschlossen. Kritisch zum Status der »Schutzgenossenschaft“ fiir nichtmuslimische
Minderheiten unter dem Islam (arabisch: ,Dhimma®) ist BAT-YE’OR [Pseudonym],
Islam and Dhimmitude. Where Civilizations Collide, Madison 2002. Auf deutsch iiber-
setzt ist ithre Studie als Der Niedergang des orientalischen Christentums unter dem Islam, 7.
= 20. Jahrhundert. Zwischen Dschihad und Dhimmitude, Grifelfing 22005.

2. Linderstudien

Algerien (1927 etwa 80 000 Juden) war zwischen 1830 und 1964 franzésische Kolonie,
und so wirkte hier der frankophone Einfluss besonders stark. Zudem erhielten alle
algerischen Juden 1870 durch ein Regierungsdekret die franzosischen Biirgerrechte,
konnten also ohne Probleme in das ~-Mutterland® auswandern. Sie bilden die grosste
Gruppe unter den maghrebinischen Juden in Frankreich. Es verwundert deshalb kaum,

353



dass die Mehrzahl der angefiihrten Autoren maghrebinischer Herkunft ist, ausgenom-
men Bensimon, Iancu, Schwarzfuchs und Laskier.

JoELLE ALLOUCHE-BENAYOUN/DoRris BENSIMON, Juifs d’Algérie. Hier et aujourd hui.
Mémoire et identités, Toulouse 1989 (= Judaicités).

JOELLE ALLOUCHE-BENAYOUN/ DoRris BENSIMON, Les Juifs d’Algérie: Mémoires et iden-
tités plurielles, Paris 1998.

SIMON SCHWARZFUCHS, Les Juifs d’Algérie et la France (1830—1855), Jerusalem 1981.
ROBERT ATTAL, Regards sur les Juifs d’Algérie, Paris 1996 (= Histoire et perspectives

méditerranéennes).

RICHARD AYOUN, Les Juifs d’Algérie. 2000 ans de l'histoire, Paris 1982 (= Judaiques, une
bibliotheque juive).

JEAN LALUM, Juifs d’Algérie. Images et Textes, Paris 1987.

HEeNRT MSELLATL, Les Juifs d’Algérie sous le régime de Vichy, 10 juiller 1940 — 3 novembre
1943, Paris 1999 (= Histoire et perspectives méditerranéennes).

Traditioneller eingestellt waren die marokkanischen Juden (franzésisches Protekto-
rat 1912 -1956, 1927 etwa 150 000 Juden alleine im franzésischen Teil, mit dem
spanischen Teil und Tanger wird die Zahl fiir 1940 auf 200 000 — 250 000 geschitzt).
Sie sprachen im Norden des Landes bis zum Zweiten Weltkrieg Spanisch, denn sie
waren von dort 1492 vertrieben worden und behielten diese Sprache als innerjiidische
Umgangssprache iiber vierhundertundfiinfzig Jahre bei. Eine wichtige Gemeinde war
Tetouan: Sarau LeiBovict, Chronique des Juifs de Tétouan 1860 —1896, Paris 1984 (=
Collection Judaisme en terre d’Islam 3). Hier wurde 1862 die erste moderne Schule der
»Alliance Israélite Universelle® eingerichtet.

Haim ZArrRaNI, Mille ans de vie juive au Maroc. Histoire et culture, religion et magie,
Paris 1983 (= Collection Judaisme en terre d’Islam 1).

[ssacHAR BEN-Am1, Saint Veneration Among the Jews in Morocco, Detroit 1998 (= Ra-
phael Patai Series in Jewish Folklore and Anthropology).

Doris Bensimon-DoNaTH, Evolution du Judaisme marocain sous le protectorat frangais.
1912 —1956, Paris 1968 (= Etudes juives/Ecole Pratique des Hautes Etudes [Paris].

Section Sciences Economiques et Sociales 12).

SHLoMO DESHEN, Les gens du Mellah. La vie juive au Maroc a [époque précoloniale, Paris
1991 (= Présences du judaisme) (englische Ausgabe: The Mellah Society. Jewish
Community Life in Sherifian Morocco, Chicago 1989 [= Chicago Studies in the
History of Judaism]).

Suromo DESHEN (ed.), Jews Among Muslims: Communities in the Precolonial Middle
East, Basingstoke 1996.

MicHAEL LASKIER, The Alliance Israélite Universelle and the Jewish Communities of Mo-
rocco 1862 —1962, Albany 1983 (= Publications of the Diaspora Research Institute
45; SUNY Series in Modern Jewish History).

Eine marokkanisch-jiidische Gemeinde existierte seit dem 18. Jahrhundert auch in der
britischen Kronkolonie Gibraltar auf der Iberischen Halbinsel. Hier erreichten die Ju-
den 1921 fiinf Prozent an der Gesamtbevolkerung.

354



Eine Mittelstellung zwischen Tradition und Moderne nahmen die tunesischen Ju-
den ein (1926 etwa 65 000 Juden, 1959 59 000 Juden), wo schon im 17. und 18.
Jahrhundert Juden aus der toskanischen Hafenstadt Livorno (ha-Gornim, al Grana)
prisent waren. Auch sie wanderten unter dem zunchmenden Druck der Regierung nach
Frankreich und Israel aus: PauL SeBac, Histoire des Juifs de Tunisie des origines & nos
Jours, Paris 1991 (= Histoire et perspectives méditerranéennes).

Die Juden in Libyen waren mehr auf Italien ausgerichtet, das hier von 1912 1951
Kolonialmacht war (1931 etwa 25 000 Juden). RENzo DE FeLICE hat hier das Stan-
dardwerk verfasst: Jews in an Arab Land: Libya 18351970, Austin 1985 (= Middle
East Studies).

Weniger frankophon waren die dgyptischen Juden (1917 etwa 60 000 Juden). Hier
mischten sich italienische und englische Einfliisse. Grossbritannien war von 1882 —1954
Im Suez-Kanalgebiet prisent, nominell wurde Agypten 1922 zu einem (britisch kon-

trollierten) Kénigreich.

MicHAEL M. Laskier, The Jews of Egypr 1920 —1970. In the Midst of Zionism, Anti-
Semitism and the Middle Fast Conflict, New York 1992.

GUDRUN KRAMER, Minderheit, Millet, Nation? Die Juden in Agypten 1914 —1952, Wies-
baden 1982 (= Studien zum Minderheitenproblem im Islam 7; Bonner Orientali-
sche Studien. Neue Serie 27,7).

JacoB M. LANDAU (ed.), Jews in Nineteenth-Century Egypt, New York 1969 (= New
York University Studies in Near Eastern Civilization 2).

Jacos M. Lanbau, Geschichte der Juden in A:gypten zur osmanischen Zeit (1517—1914)
[hebr.], Jerusalem 1988.

JacoB M. Lanpau, Sources juives pour servir & ['histoire de I'Egypte du 19 siécle, Paris
1982.

SHIMON SHAMIR, The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times, Boulder
1987.

Kulturell verwandt waren die libanesischen Juden, siche KirsTen E. ScHULZE, The
Jews of Lebanon Between Coexistence and Conflict, Brighton 2001. Einen ersten engli-
schen Uberblick zur Geschichte der Juden im Irak verfasste Nissim Reywan, The Jews of
Iraq. 3000 Years of History and Culture, Boulder 1985 (1920 etwa 88 000 Juden, 1948
120 000). Eine kulturell besondere Gruppe bildeten die 15 000 bis 20 000 kurdischen
Juden im Nordosten des Iraks, die auch im benachbarten Iran und in der Tiirkei auf
etwa 200 Dorfer zerstreut lebten. Sie waren teilweise schon vor 1948 nach Palistina
eingewandert. Thre Umgangssprache waren teilweise aramiische Dialekte, die schon
friih das Interesse der Sprachhistoriker erregt haben, so von Theodor Néldeke oder vom
Basler ALBERT Socin (1844 —1899, Die neu-aramiischen Dialekte von Urmia bis Mossul.
lexte und Uberserzung, Tiibingen 1882). WaLTER Josepu FischeL stellte ethnologische
Untersuchungen an: ,The Jews of Kurdistan, in: Brai Brith Magazine (Cincinnati)
1932; W.]. FiscHEL (ed.), Unkown Jews in Unknown Lands. The Travels of Rabbi David
d’Beth Hillel (1824 —1832), New York 1973.

ABrRAHAM BEN-Yaakov, Die Juden Babylons, Jerusalem 1965 [hebr].

ABRAHAM BEN-YAakov, Die Gemeinden der Juden Kurdistans, Jerusalem 1961 [hebr.].

355



Nissim Kazaz, The End of Diaspora. The Jews of Iraq After the Mass Emigration (1951—
2000), Or Jehuda 2002,

Zv1 YEHUDA [/ Y1ITZHAK AVISHUR (ed.), Studien zur Geschichte und Kultur der Juden in
Babylonien, Or Jehuda 2002 [hebr.].

3. Forschung in Israel

In Israel gehorte die Erforschung der jiidischen Geschichte Nordafrikas nicht zu den
vorrangigen Zielen der Historiker, wenn man vom besonderen Interesse des Staats-
prisidenten Jizchak ben Zwi an den orientalischen Juden einmal absieht. Das hebrii-
sche Werk des aus Krakau stammenden Havvim Zwr (HirscH) HirscHBERG zur Ge-
schichte der Juden in Nordafrika hatte Seltenheitswert (Jerusalem 1965, ins Englische
iibersetzt: A History of the Jews in North Africa. 2 Binde, Leiden 1974/1981). Er hatte
1939 in Krakau auf deutsch eine Studie iiber jiidische und christliche Lehren im vor-
und frithislamischen Arabien® publiziert. Auf die neuere Arbeit von Ben-Yaakov habe
ich oben hingewiesen.

In Israel hing die vermehrte Forderung der Forschung mit dem politischen Umsturz
des Jahres 1977 zusammen. Viele orientalische Juden fiihlten sich durch das aschkena-
sische Establishment diskriminiert und verlangten unter anderem nach mehr Prisenz an
den Universititen und in der Forschung. Neue Institute und Zeitschriften wurden
geschaffen. Jiingere israclische Forscher entdeckten die Geschichte der jiidischen Be-
volkerung in Palistina vor 1900: Die Zeitschrift Cathedra (1979ff.) ist meist ihr ge-
widmet. Eine wichtige Vorarbeit dazu hatte MorpECHAT ELiav geleistet: Das Land
Israels und seine jiidische Bevilkerung im 19. Jahrbundert, Jerusalem 1978 [hebr.]. Er-
ginzt wurde diese Arbeit durch Jacos BarNat, 7he Jews in Palestine in the Eighteenth
Century. Under the Patronage 0f the Istanbul Committee af Oﬁ?cizzl; ﬁr Palestine, Tusca-
loosa 1992 (= Judaic Studies Series). An israelischen Museen spielte der ethnologische
Zugang eine wichtige Rolle, etwa im Falle der kurdischen und jemenitischen Juden
(Aviva KLein-Franke, Die Hochzeitsriten der Juden von Sana’a, in: ALFRED JANATA
(ed.), Jemen. Im Land der Kinigin von Saba. Eine Ausstellung. Museum fiir Vilkerkunde,
Wien 16. 12. 1989 — 10. 6. 1990, Wien 1989, S. 214 —-220). Eine der wenigen deut-
schen Arbeiten hat RENATE MEISSNER verfasst: Die siidjemenitischen Juden. Versuch einer
Rekonstruktion ihrer traditionellen Kultur vor dem Exodus, Frankfurt am Main 1999 (=
Euopiische Hochschulschriften XIX, B 53).

Der politische Umschwung in Israel im Jahr 1977 erklirt, dass der Osteuropa-
Spezialist ETTiNGER als Mitherausgeber eines Uberblickswerkes mit Yoser Tosl, Jacos
Barnar (auch Yaacov Barnay) und MosHE BAr-AsHER fungierte: Geschichte der Juden
in den Lindern des Islams: Neuzeit [hebr.], Jerusalem 1981. Ebenfalls sah sich EvvaTar
FrieseL 1990 veranlasst, in seinen Atlas of Modern Jewish History, New York 1990 (=
Studies in Jewish History) ein Kapitel iiber die Juden in islamischen Lindern aufzu-

nehmen (S. 77-87).
MicHeL ABitBOL (¢d.), Judaisme d’Afrique du Nord aux XIX. — XX siécles. Histoire,

société et culture, Jerusalem 1980.

J. CuETRIT, Migueddem umiyyam [hebr. fiir: von Osten und Westen]: Tradition and
Modernity in the North African and Oriental Jewry, Haifa 1990.

356



Uberblicke iiber den Jemen gaben YEHUDA NINI, Jemen und Zion. Der politische,
gesellschaftliche und geistige Hintergrund der ersten Alijah aus dem Jemen 1800—1914
[hebr.], Jerusalem 1982 (englische Ubersetzung: The Jews of Yemen. 1800—1914, Chur
1991) und Yoser Tosi, The Jews of Yemen. Studies in Their History and Culture, Leiden
et al. 1999 (= Etudes sur le judaisme médiéval 21). Zu dieser Landsmannschaft gibt es
sogar ein von Tosr herausgegebenes Lexikon: Yalcut Teman. Lexicon of Yemenite Jewry,

Tel Aviv 2000 [hebr.]. Siehe auch:

REUBEN AHRrONI, Yemenite Jewry. Origins, Culture and Literature, Bloomington 1986 (=
Jewish Literature and Culture).

ReUBEN AHRONI, Jewish Emigration from the Yemen 1951—1998. Carpet Without Magic,
Richmond 2001.

Bar-Z1on Eraqr KLorMmaN, The Jews of Yemen in the Nineteenth Century. A Portrait of a
Messianic Community, Leiden 1993 (= Brill's Series in Jewish Studies 6).

Einen Forschungsschwerpunkt zu den Juden im Osmanischen Reich hat auch Ja-
CoB M. LanDAU von der Hebriischen Universitit in Jerusalem: Jews, Arabs, Titrcs.
Selected Essays, Jerusalem 1993; The “Young Turks” and Zionism — Some Comments
[Rutherford 1983]; siche auch Abschnitt ,Agypten’.

Die Zahl der Juden im Iran (Persien) wurde 1927 auf sechzigtausend geschiitzt.
Auch sie sind grésstenteils nach Israel und den USA ausgewandert: AMNON NETZER,
Die Juden Irans, Jerusalem 1980 [hebr.]. Englisch abgefasst ist HaBis Levy, Compre-
hensive History of the Jews of Iran. Ed. and abridged by H. Esrami, Costa Mesa 1999.
RAPHAEL Patar verfolgte das Schicksal der zum Islam zwangskonvertierten Juden von
Meschhed: Jfadid al-Islam. The Jewish “New Muslims” of Meshhed, Detroit 1997 (=
Jewish Folklore and Anthropology Series).

Mit der Wirtschaftskrise der 1990er Jahre und dem damit verbundenen Niedergang
der Geisteswissenschaften verlor diese Bewegung an Schwung, wihrend die Forschungs-
tatigkeit in Frankreich und den USA von etwa 1970 an zugenommen hatte.

4. Eine angelsichsische Historiker-Schule?

In Amerika entstand in den 1970er Jahren ebenfalls cine Forschergruppe, die sich mit
Juden im islamischen Bereich beschiiftigt. Allen voran wire aber der von London aus
wirkende Altmeister Bernard Lewis zu erwihnen, der die vergleichende Perspektive
betont, d. h. die Juden miissen im Kontext der Behandlung anderer nichtmuslimischer
Minderheiten im Osmanischen Reich gesechen werden. BERNARD LEwis, Die Juden in
der islamischen Welz. Vom friihen Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert, Miinchen 2004 (=
Beck’sche Reihe 1572); englisch: 7The Jews of the Islam, London 1984. Er benutzte
archivalische Quellen in Istanbul, was im Falle der nordafrikanischen Linder mit Aus-
nahme von Marokko und teilweise Agypten bis heute politisch nicht moglich ist. LEwis
betont den schlechten Einfluss der europiischen Michte, die sciner Auffassung zufolge
den europiischen Antisemitismus in den islamischen Raum exportierten (,7reibt sie ins
Meer.“ Die Geschichte des Antisemitismus, Frankfurc/M. 1989). Eine frische verglei-
chende Perspektive erdffnen die von BERNARD LEwTs mit BENjaMIN BraUDE heraus-
gegebenen Binde: Christians and Jews in the Ottoman Empire. The Functioning of a
Plural Society. 2 Binde, New York 1982. NormaN StiLLMAN hat die massgeblichen

357



zwei englischen Quellenbinde verfasst: The Jews of Arab Lands. A History and Source
Book, Philadelphia 1979; The Jews of Arab Lands in Modern Times, Philadelphia 1991.
MicHaEL Laskier gab einen neueren englischen Uberblick: North Afvican Jewry in the
Twentieth Century. The Jews of Morocco, Tunisia, and Algeria, New York 1994. STANFORD
J. Suaw verfasste einen gedringten englischen Uberblick iiber die Geschichte der Juden
im Osmanischen Reich und der europiischen Tiirkei (7he Jews of the Ottoman Empire
and the Turkish Republic, New York 1991). Er war einer der ersten, der auf die Hilfe der
Tiirkei fiir die jiidischen Emigranten hinwies: Zirkey and the Holocaust. Turkey’s Role in
Rescuing Turkish and European Jewry from Nazi Persecution 1933 —1945, Basingstoke
1993. Auf die Werke von Aron Rodrigue zur Bildungsgeschichte der Juden und der
Stereotypologie haben wir schon hingewiesen. Einen Uberblick bietet das Werk von
AvieDOR LEvY (ed.), Jews, Turks, Ottomans. A Shared History, Fifteenth Through the
Twentieth Century, Syracuse 2002. Kurze Kapitel zu Juden in Afghanistan oder Kurdi-
stan finden sich in Ken Brapy, Jewish Communities in Exotic Places, Northvale 2000.

Werke muslimischer Autoren zur jiidischen Geschichte ihrer Linder (mit Ausnah-
me der Tiirkei) sind sehr selten. Am ehesten offen ist die Forschungsszene in Marokko,
die sich stark fiir die miteelaleerliche jiidische Religionsphilosophie im arabischen Kul-
turbereich (besonders fiir Maimonides) interessiert.

5. Zur Forschung in Deutschland

Die Vertreibung der Wissenschaft des Judentums aus Deutschland nach 1933 hat auch
diesen — wenn auch hier immer kleinen — Zweig der Geschichtsforschung zum Erliegen
gebracht. Vereinzelt war die 1968 eingereichte Kolner Dissertation von Aviva Klein-
Franke, die nur in einer vorab veréffentlichten Zusammenfassung in der Zeitschrift
Anthropos 1967, S. 842—897, greifbar ist (,Iradition und Gesellschaft der jemenitischen
Juden®). Erst seit etwa 1980 werden Themen aus der orientalisch-jiidischen Geschichte
aufgegriffen. So verfasste Gudrun Krimer 1982 ihre Studie zur Geschichte der Juden in
Agypten im 20. Jahrhundert (siche oben). BETTiNe MaRx, heute Nahost-Berichrerstat-
terin, nutzte die Korrespondentenberichte in der jiidischen Presse als Quelle zur Ge-
schichte der Juden Marokkos: Juden Marokkos und Europas. Das marokkanische Juden-
tum im 19. Jahrbundert und seine Darstellung in der zeitgendssischen jiidischen Presse in
Deutschland, Frankreich und Grossbritannien, Frankfurt am Main ef al. 1991 (= Juden-
tum und Umwelt 32). Auf Meissner (1999) haben wir im Abschnitt ,Jemen® hingewie-
sen.

Etwas linger schon beschiftigen sich zwei arabistische Sprachforscher unter ande-
rem mit judisch-arabischen Dialekten: Otro Jastrow, Die arabischen Dialekte der
Juden von ‘Aqra und Arbil, Wiesbaden 1990 (= Semitica viva 5); WERNER ARNOLD, Die
arabischen Dialekte Antiochiens, Wiesbaden 1998 (= Semirtica viva 19).

Eine Ausstellung in Fiirth brachte 1995 syrisch-jiidisches Kunsthandwerk (Grrra
WOLLMER, Tanzil fidda. Jiidisches Metallbandwerk in Damaskus, Fiirth 1995 [Tauschier-
handwerk]) einer weiteren Offentlichkeit niher.

Einer breiteren Offentlichkeit in Europa ist die Geschichte der orientalischen Juden
weitgehend unbekannt, wenn man etwa vom autobiographischen Film des irakisch-
jiidischen Regisseurs Samir aus Ziirich absieht (,,Babylon 2%, Ziirich 1994). Dies ist um
so bedauerlicher, weil ein grosser Teil der Bevolkerung Israels auf jiidische Familien aus
dem islamischen Bereich zuriickgeht, die Terror, Verlust des Vermégens und Vertrei-

358



bung erlebt haben (Irak, Libanon, Syrien und Jemen: 1948, Marokko und Agypten
1956, Libyen 1967, in den anderen Lindern verlief die Emigration schrittweise), was
eine Verstindigung mit den Nachbarstaaten nicht gerade einfach macht (siche Jacos
M. Lanpauv, Bittersweet Nostalgia. Memoirs of Jewish Emigrants from the Arab Countries,
Washington 1981; Itamar LeviN, Locked Doors. The Seizure of Jewish Property in Arab
Countries, Westport 2001). Zudem, die Juden lebten in diesem Raum lange vor dem
Aufkommen des Islams. Es geht hier nicht um historische Aufrechnungen, sondern um
die Wahrnehmung wichtiger psychologischer Fakroren.

359



	Literatur über Juden im islamischen Bereich

