
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Walter Benjamins verpasster Synagogenbesuch : das Erinnerungsbild
Erwachen des Sexus als Modell eines deutsch-jüdischen
Selbstentwurfs

Autor: Battegay, Caspar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Benjamins
verpasster Synagogenbesuch

Das Erinnerungsbild Erwachen des Sexus als Modell
eines deutsch-jüdischen Selbstentwurfs

„In einer jener Straßen, die ich später auf Wanderungen, die kein Ende nahmen,
nachts durchstreifte, überraschte mich, als es an der Zeit war, das Erwachen des

Geschlechtstriebs unter den sonderbarsten Umständen. Es war am jüdischen
Neujahrstage und die Eltern hatten Anstalten getroffen, in irgendeiner gottesdienstlichen

Feier mich unterzubringen. Wahrscheinlich handelte es sich um die
Reformgemeinde, der meine Mutter aus Familientradition einige Sympathie entgegenbrachte,

während meinem Vater von Hause aus der orthodoxe Ritus vertraut war.
Er mußte aber nachgeben. Man hatte mich für diesen Feiertag einem entfernteren
Verwandten anbefohlen, den ich abholen sollte. Aber sei es, daß ich dessen Adresse

vergessen hatte, sei es, daß ich mich in der Gegend nicht zurechtfand - es wurde
später und später und mein Umherirren immer aussichtsloser. Selbständig in die

Synagoge mich zu trauen, konnte gar nicht in Frage kommen, denn mein
Beschützer hatte die Einlaßkarten. An meinem Mißgeschicke trug die Hauptschuld
Abneigung gegen den fast Unbekannten, auf den ich angewiesen war, und Argwohn
gegen die religiösen Zeremonien, die nur Verlegenheit in Aussicht stellten. Da
überkam mich, mitten in meiner Ratlosigkeit, mit einem Male eine heiße Welle der

Angst - »zu spät, die Synagoge ist verpaßt« -, noch ehe sie verebbt war, ja genau im
gleichen Augenblicke aber eine zweite vollkommener Gewissenlosigkeit - »das alles

mag laufen wie es will, mich geht's nichts an«. Und beide Wellen schlugen
unaufhaltsam im ersten großen Lustgefühl zusammen, in dem die Schändung des

Feiertags sich mit dem Kupplerischen der Straße mischte, die mich hier zuerst die
Dienste ahnen ließ, welche sie den erwachten Trieben leisten sollte." 1

Lie. phil. Caspar Battegay, Hochschule für Jüdische Studien, Friedrichstrasse 9,
D-69115 Heidelberg. - Dieser Aufsatz ist eine überarbeitete Fassung eines

Vortrags, der am 31.5. 2006 auf der Gründungstagung der Gesellschaft für
europäisch-jüdische Literaturstudien unter dem Titel „Jüdische Selbstentwürfe in den

europäischen Nationalstaaten 1918-1938" gehalten wurde.
Ich zitiere den Text nach dem sogenannten „Stefans-Exemplar", welches in den von
Tillman Rexroth herausgegebenen Band IV der Gesammelten Schriften Eingang
fand: W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band IV, ed. T. Rexroth, Frankfurt
a.M. 1972, Band IV, S. 251.

von

331



Im Alter von 20 Jahren versucht sich Walter Benjamin in einem
Briefwechsel mit dem gleichaltrigen Ludwig Strauss - dem späteren Literaturwissenschaftler,

der 1935 nach Palästina emigrieren wird — über sein Jüdisch-
Sein klar zu werden. Seine „Stellung zum Jüdischen",2 so schreibt er 1912,
sei lediglich dadurch geprägt worden, dass ihm im intellektuellen Bereich

überall Juden begegneten, aber keineswegs durch ein religiöses Erlebnis:

„Nicht durch ein jüdisches Erlebnis - durch kein Erlebnis überhaupt." 3 Das

Erinnerungsbild aus den frühen 1930er Jahren, das den Abend vor Rosch

ha-Schana beziehungsweise dessen Nichfeiern und die bewusste „Schändung
des Feiertags" thematisiert, beschreibt so etwas wie ein prägendes
„NichtErlebnis". Wir haben es bei diesem kleinen Text aus der Berliner Kindheit um

1900, so meine These, in einem sehr präzisen Sinn mit einem „Selbstentwurf"

eines assimilierten4 deutschen Juden zu tun. - Was ist ein Selbstentwurf?

Das Wort Entwurf ist terminologisch wichtig bei Kant, der seine

Kopernikanische Wende damit einleitet, dass er für die Vernunft postuliert,
nur das anzuerkennen, was sie selbst als Entwurf hervorbringt. Kants
Definition des Menschen als autonomes, zum Selbst-Entwurf fähiges Wesen
erfährt dann bei Martin Heidegger eine existentialistische Wende. Als existentiell

Einsamer sei der Mensch in die „Seinsart des Entwerfens geworfen",1 der

Mensch entwerfe sich selbst nicht gemäss einem Plan, sondern „je schon", es

ist also dem Menschen wesentlich, sich selbst zu entwerfen. - Benjamins
Text kann als eine Antwort auf ein „je schon", als Selbst-Entwurf angesichts
eines zwar selbstverständlichen,6 aber ausserhalb eines sinnvollen
Lebenszusammenhangs bestehenden Jüdischseins gelesen werden. Ich werde versu-

2 W. Benjamin, Gesammelte Briefe. Band I: 1910-1918, ed. C. Gödde/H. Lonitz,
Frankfurt a. M. 1995, S. 75.

3 W. Benjamin, Gesammelte Briefe. Band I, S. 75.
4 Ich verwende bewusst den Begriff Assimilation - nicht im Sinn einer Verteidigung

der theoretisch nicht zeitgemässen Implikationen des Begriffs, sondern im Sinn
einer historischen Semantik des Wortes. Abgesehen davon, dass in neueren Debatten

auch der BegriffAkkulturation zweifelhaft geworden ist, da er insinuiert, dass es

eine „lineare Rezeption gibt" und „kulturelle Elemente also weitgehend unverändert
übernommen werden", bezeichnet das Adjektiv .akkulturiert' nicht eine philologische,

sondern eine metageschichtliche Perspektive. Das Adjektiv ,assimiliert'

hingegen öffnet eine ganze Reihe von Assoziationen und Konnotationen, die den Text

in seiner historischen Wirklichkeit situieren. Vgl. K. Hödl, Einleitung, in: K.

Hödl [ed.), Historisches Bewusstsein im jüdischen Kontext. Strategien — Aspekte -
Diskurse, Innsbruck, Wien, München, Bozen 2004, S. 7—11, dort S. 8.

5 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 1960, S. 145.
6 Vgl. G. Smith, ,Das Jüdische versteht sich von selbst'. Walter Benjamins frühe

Auseinandersetzung mit dem Judentum, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 65 (1991), S. 318-334.

332



chen, aus diesem Benjaminschen Text eine kleine Poetik der Assimilation zu

destillieren. Insofern ist dieser Aufsatz eine erste Anregung, die Berliner

Kindheit — nachdem sie geschiehtsphilosophisch
7 und psychoanalytisch,8

autobiographie-9 und gedächtnistheoretisch10 sowie im Kontext einer
medientheoretischen Forschung zur „Genealogie des Schreibens 11

jeweils

überzeugend gedeutet wurde — auch im soziohistorischen Kontext der
deutschjüdischen Literatur zu begreifen. Es gilt für diesen Versuch, nicht hinter die

theoretischen Erkenntnisse der vorliegenden Studien zurückzufallen, sondern

an diese anzuschliessen und mit ihnen zu operieren.
Zu Lebzeiten des Autors gab es nie ein Buch mit dem Titel Berliner

Kindheit um 1900. 1950 gab Theodor W. Adorno als eines der ersten Bücher
im neugegründeten Suhrkamp-Verlag eine Zusammenstellung von verschiedenen,

ihm und seiner Frau Gretel Adorno von Benjamin 1940 zugeschickten

autobiographisch inspirierten Prosaminiaturen sowie von bereits vorher

verstreut publizierten autobiographischen Texten Benjamins unter diesem

Titel heraus. Im Lauf der Zeit fanden sich weitere Konvolute von
Handschriften und Typoskripten, die diese erste Fassung fragwürdig werden
Hessen. Erst 1981 entdeckte Giorgio Agamben in der Pariser Bibliothèque
Nationale ein Typoskript, das Benjamin handschriftlich auf einem Beiblatt
als „Handexemplar komplett" bezeichnet hatte. Ob diese Fassung jedoch
identisch mit der von Benjamin brieflich erwähnten Fassung letzter Hand
ist, ist letztlich nicht festzustellen, und der Prozess des Schreibens und
Umschreibens, Zusammenstellens und Anordnens, der von 1932 bis zum
Tod Benjamins 1940 fortgesetzt wurde, ist nie ersichtlich abgeschlossen
worden.1" Diese nicht abgeschlossene Entstehungsgeschichte gibt, wie Nicolas
Pethes zeigt, „Auskunft über die sukzessive Arbeit der Erinnerung selbst. Der

A. Stüssi, Erinnerung an die Zukunft. Zu Walter Benjamins „Berliner Kindheit um
Neunzehnhundert", Göttingen 1977 Palaestra 266).

® M. Muthesius, Mythos — Sprache — Erinnerung. Untersuchungen zu Walter Benja¬
mins „Berliner Kindheit um neunzehnhundert", Basel, Frankfurt a. M 1996 Nexus
26).

9 M. Günter, Anatomie des Anti-Subjekts. Zur Subversion autobiographischen Schrei¬
bens bei Siegfried Kracauer, Walter Benjamin und Carl Einstein, Würzburg 1996
Epistemata. Reihe Literaturwissenschaft 192).

19 N. Pethes, Mnemographie. Poetiken der Erinnerung und Destruktion nach Walter

Benjamin, Tübingen 1999 Communicatio 21).
11 D. Giuriato, Mikrographien. Zu einer Poetologie des Schreibens in Walter Benjamins

Kindheitserinnerungen (1932 —1938), München 2006 Zur Genealogie des Schreibens

5).
12

Vgl. die Kommentare und die umfangreiche Dokumentation in W. Benjamin,
Gesammelte Schriften. Band VII,2, ed. R. Tiedemann/H. Schweppenhäuser,
Frankfurt a.M. 1989, S. 691-723.

333



Schreibprozess bildet den Erinnerungsprozess".13 So sind die erinnerten Bilder

in ihrer Diskontinuität und ihrer Fragmentarität gleichzeitig Bilder des

bruchhaften Erinnerns an die Kindheit. Auch Davide Giuriato kommt in
einer soeben publizierten Studie nach einer genauen Untersuchung der

„bisweilen chaotisch wirkenden Materialien zu Benjamins Kindheitserinnerungen"14

zum Schluss, dass es sich dabei um Entwürfe zu einem Buch
handelt, das „nie fertig geschrieben wurde oder werden konnte und das im
Verweis auf Benjamins Exil und die prekären Publikationsumstände" 15 kaum
nach werkästhetischen Kriterien herausgegeben werden kann. Obwohl die

Texte, welche unter dem Titel Berliner Kindheit um 1900 fungieren, mehrmals

Gegenstand von wissenschaftlichen Monographien wurden, gibt es bis

heute keine historisch-kritische Ausgabe, die ihrer „Schreibbewegung",6
Rechnung tragen würde. Gerade der Text Erwachen des Sexus stellt uns in
nuce vor die Problematik des ganzen Komplexes dieser versprengten
Erinnerungsschnipsel. Denn nachdem Benjamin 1932 eine erste Zusammenstellung

an Gershom Scholem nach Jerusalem schickte, riet ihm dieser dringend
zur Sekretierung dieses Stückes, „weil es das einzige in dem ganzen Buch sei,

in dem ausdrücklich aufJüdisches bezuggenommen werde und dadurch eine
besonders schiefe Assoziation geschaffen würde."17 Benjamin antwortete im
Januar 1933 zustimmend auf die „ganz besondern Erwägungen, die Du dem
Stück »Erwachen des Sexus« widmest. Diese Erwägungen überzeugen mich
und ich werde dementsprechend verfahren."IS Dementsprechend verfuhr
Benjamin jedoch nicht. Das Stück Erwachen des Sexus nimmt „eine
unbestimmte Stellung"19 ein. Benjamins Zusage an Scholem ist widersprüchlich,
denn Erwachen des Sexus erscheint zwar nie in einer Zeitung oder in einer
Exilzeitschrift, wie andere Miniaturen, doch bleibt es in den Konvoluten.
Und noch im Pariser Typoskript von 1938 ist es mit minimalen handschriftlichen

Eingriffen vorhanden.20

Auch in der von Adorno besorgten ersten Ausgabe der Berliner Kindheit
ist Erwachen des Sexus enthalten. Postwendend beschwert sich Scholem in
einem Brief — nach einem knappen Dank für die Bemühungen zur Drucklegung

— bei Adorno. Dabei wiederholt er sein Argument, dass

13 N. Pethes, Mnemographie, S. 267.
14 D. Giuriato, Mikrographien, S. 300.
15 D. Giuriato, Mikrographien, S. 300.
16 D. Giuriato, Mikrographien, S. 300.
17 Kommentar zu Brief 766, in: W. Benjamin, Gesammelte Briefe. Band IV: 1931 —

1934, ed. C. Gödde/H. Lonitz, Frankfurt a.M. 1998, S. 159.
18 W. Benjamin, Gesammelte Briefe. Band IV, S. 157.
19 D. Giuriato, Mikrographien, S. 252-253.

Vgl. D. Giuriato, Mikrographien, S. 295. Im Walter-Benjamin-Archiv im Archiv
der Künste in Berlin einsehbar.

334



„das einzige Erscheinen des Judentums in diesem Zusammenhang gerade ein völlig
verkehrtes Bild, und nun schon gar vor einer nichtjüdischen Leserschaft ergeben

müsse. Denn in unseren (und auch seinen) Kindheitserfahrungen erschien das, wie
immer denaturierte, Judentum doch noch an ganz anderen und ebenso unerwarteten

wie aufregenden Stellen, so daß man also füglich von diesem Phänomen auch

noch anderes oder aber gar nicht öffentlich senden könne".21

Es schien Scholems Angst zu sein, dass „dieser Zusammenhang", nämlich
das von Benjamin geschilderte Erwachen des Geschlechtstriebes und die

Anspielung auf die vom Erwachsenen in Anspruch genommenen Dienste der

Prostituierten, alte antisemitische Stereotype bedient. In der antisemitischen
Phantasie ist der Jude, der sich die Frau für Geld kauft und der natürliche
Sexualität mit unnatürlichem Geld korrumpiert. Sander Gilman hat gezeigt,
dass diese phantasmatischen Verbindungen noch viel weitreichender sind.

Jude und Prostituierte verbinden sich auf vielfältige Weise. So entzünden
sich an der vorgestellten Beschneidung Phantasien der sexuellen Differenz:
Sie wird mit der Kastration überblendet, macht den Juden zur Frau, lässt ihn
aber auch pervers werden oder als Träger verschiedener Haut- oder
Geschlechtskrankheiten erscheinen, klassischerweise der Syphilis. Wie die
Prostituierte will auch der Jude nur das Geld, den Profit, und wie auf sie wird
auch auf den Juden eine abartige, gefährliche und übermächtige Sexualität

projiziert, die den gesunden Körper der Volksgemeinschaft über das Blut und
die Blutvermischung infiziert.22 In seiner Philosophie de l'antisémitisme stellt
Michel Herszlikowicz dann auch fest, dass sich „der Jude" im Zentrum einer

„mythologie du sexe"23 befinden würde. Als treuer Leser und Sammler
antisemitischer Pamphlete wusste Scholem über diese ambivalenten Mythen
Bescheid und wollte ihnen keine neue Nahrung bieten. Seine Bestrebungen
zur Sekretierung des Textes sind jedoch kaum geeignet, die beunruhigende
Ratlosigkeit aufzulösen, die einem angesichts der Lektüre befällt. Wie auch

Sigrid Weigel gegenüber der benjaminschen „Verbindung der Motive Judentum

und Sexualität" festhält, hat bis heute „jene für rassistische Deutungen

21 G. Scholem, Briefe II. 1948 — 1970, ed. T. Sparr, München 1995, S. 23. Dass es

auch Adorno unwohl bei dem Text war, belegt seine briefliche Antwort an Scholem

vom 15. Januar 1951: „Von der Vereinbarung ,Erwachen des Sexus' zu sekretieren

war mir nichts bekannt, und weder in den beiden Originalmanuskripten, noch in
den Maschinenabschriften befand sich irgendein Hinweis darauf. Ich hätte ihrem
Einwand umso lieber Rechnung getragen, als ich selber bei dem Stück mich nie
recht wohl fühlte, andererseits aber hätte ich es nicht eigenmächtig entfernen
mögen", in: Frankfurter Adorno Blätter V/1998.

22 Vgl. S. Gilman, The Jew's Body, New York, London 1991, S. 104-127 sowie D.
Schmidt, Geschlecht unter Kontrolle. Prostitution in der modernen Literatur, Freiburg
im Breisgau 1998 Rombach-Wissenschaften. Reihe Litterae 54), S. 391-412.

2^ M. Herszlikowicz, Philosophie de l'antisémitisme, Paris 1985, S. 99.

335



einschlägige Biologisierung oder Naturalisierung kultureller Differenzen die

Thematisierung des von Benjamin skizzierten Zusammenspiels tabuisiert." 24

Warum aber gibt es ein „Zusammenspiel" zwischen dem erinnerten Augenblick,

in dem der Feiertag bewusst verpasst wird, und dem Erwachen des

ersten „großen Lustgefühl[s]"? Und was genau ist das „Kupplerischej. .] der

Straße", das offenbar die Anstalten der Eltern durchkreuzt, den kleinen
Walter „in irgendeiner gottesdienstlichen Feier" unterzubringen? Diesen Fragen

werde ich nun versuchen nachzugehen. Dabei verlasse ich mich auf
Sigrid Weigels Urteil, dass Erwachen des Sexus „eine Scharnierstelle zwischen

der subjektgenetischen Topographie der Berliner Kindheit und der

kulturgeschichtlichen der Passagen '25 markiert. Dass zum Verständnis des Textes

jedoch gerade die von ihr konstatierte „kulturelle Differenz", nämlich die

jüdische Identität, ausschlaggebend ist, dass gerade diese die angedeuteten
Prostituierten zu den emblematischen Figuren dieser „Scharnierstelle" werden

lässt, wird in Weigels sehr textfern erscheinender Betrachtungsweise
ausgeblendet. Insofern ist der vorliegende Aufsatz auch ein Versuch zur Entta-

buisierung eines mehr als irritierenden Komplexes.
Der Text beschreibt eine traumhafte Verschränkung; die kindliche Angst

des Zu-spät-Kommens überlagert sich mit dem Bewusstsein, sowieso nicht
mehr dazuzugehören, also immer schon zu spät zu sein. Dieses zwiespältige
Moment wird, indem die zwei Wellen „unaufhaltsam" zusammenschwappen,
in der Figur des Sexus aufgelöst. Es ist das Moment des Erwachens. Das

Erwachen ist eine Schlüsselkategorie in Benjamins Denken.26 Im Konvolut
O des ebenfalls Fragment gebliebenen, monumentalen Passagenwerks schreibt

er im Zusammenhang mit dem Verlust der zeremoniellen Erfahrung in der

Moderne:

„Rites de passage - so heißen in der Folklore die Zeremonien, die sich an Tod,
Geburt, an Hochzeit, Mannbarwerden etc. anschließen. In dem modernen Leben
sind diese Ubergänge immer unkenntlicher und unerlebter geworden. Wir sind sehr

arm an Schwellenerfahrungen geworden. Das Einschlafen ist vielleicht die einzige,
die uns geblieben ist. (Aber damit auch das Erwachen.)"2

Unkenntlich ist in unserem Text auch der Moment des religiösen
Jahreswechsels. Rosch ha-Schana, das Haupt des Jahres, bildet den Übergang, die

24 S. Weigel, Eros, in: M. Opitz/E. Witzisla {ed.), Benjamins Begrijfe, Frankfurt
a. M. 2000 Edition Suhrkamp 2048), S. 299-339, dort S. 333.

25 S. Weigel, Eros, S. 333-334.
26 Vgl. H. Weidmann, Erwachen/Traum, in: M. Opitz/E. Witzisla {ed.), Benjamins

Begrijfe, S. 341-362.
27 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band V, ed. R. Tiedemann, Frankfurt a. M.

1982, S. 617.

336



rituell und gemeinschaftlich erlebte Passage in einen neuen Zyklus. Hier
steht statt dessen ein einsames Erwachen — eine subjektgeschichtliche
Zeitenwende —, und die Schwelle dazu befindet sich nicht in der Synagoge,
sondern auf der Strasse der Grossstadt. Dieser Text, der den Eintritt in die
Pubertät erinnert, handelt nicht zufällig „in einer jener Strassen", die der

junge Mann später durchwandern wird. Die Erinnerung kann das Erwachen
des Sexus nur hier ansiedeln. Denn die „Strasse" und die Topographie der
Grossstadt spielen in der Gedächtnis-Mythologie Benjamins eine zentrale
Rolle. Ein anderes Stück der Berliner Kindheit, „Bettler und Huren", beginnt
folgendermassen:

„In meiner Kindheit war ich ein Gefangener des alten und neuen Westens. Mein
Clan bewohnte diese beiden Viertel damals in einer Haltung, die gemischt war aus
Verbissenheit und Selbstgefühl und die aus ihnen ein Ghetto machte, das er als sein
Lehen betrachtete. In dies Quartier Besitzender blieb ich geschlossen, ohne um ein
anderes zu wissen."28

Bemerkenswert ist zuerst die Zweideutigkeit des Wortes „Ghetto", welches

Benjamin hier offensichtlich für das nur den Wohlhabenden vorbehaltene
Stadtviertel verwendet. Der „Clan" bewohnte „damals" diese Viertel, was
zunächst auf eine grosse Familie verweist, die heute möglicherweise nicht
mehr dort lebt. Wenn man den Zeitraum, in dem der Text entsteht, einbezieht,

kann der „Clan", der in diesem „Ghetto" lebt, durchaus als das

assimilierte Judentum Berlins gedeutet werden, dessen „Selbstgefühl" durch den

zur Staatsdoktrin werdenden Antisemitismus historisch erheblich erschüttert
wurde. — „ohne um ein anderes zu wissen" lebt das Kind in diesem Milieu,
ohne die verschwiegenen ökonomischen, aber auch religiösen Bedingungen
seiner Existenz zu kennen. Doch Benjamin schildert, wie er später nächtelang

die Strassen Berlins durchstreift mit dem latenten Begehren, diesem

Milieu zu entkommen. „Kein Zweifel jedenfalls," heisst es gegen Ende des

Textes, „daß ein Gefühl — ein trügerisches leider —[...] meiner [. .] Klasse

abzusagen, Schuld an dem beispiellosen Anreiz trug, auf offener Straße eine
Hure anzusprechen. Stunden konnte es dauern, bis es dahin kam."29
Wiederum steht also die Figur der Prostituierten auf der Schwelle zweier Welten,
zwischen der behüteten Kindheit des wohlhabenden Westens und dem
Erwachsenen, der Einsicht hat in die ökonomischen Grundlagen jenes
Wohlstandes. „Wenn ich dann, manchesmal schon gegen Morgen", so endet der
Text, „in einer Torfahrt innehielt, hatte ich mich in die asphaltenen Bänder
der Straße hoffnungslos verstrickt, und die saubersten Hände waren es nicht,

W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band IV, S. 287.
W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band IV, S. 288.

337



die mich freimachten."30 Die Hände der Prostituierten sind der wortwörtliche

Umschlagplatz, jener fernste Punkt, in dem die Suche nach einem

Ausweg aus dem Strassenlabyrinth gänzlich „hoffnungslos" ist und doch

gerade dort ihre dialektische Erfüllung findet. In der bereits zitierten Notiz
des Passagenwerks heisst es: „Die Huren aber lieben die Schwellen dieser

Traumtore." 31

Der Übergang, der hier von der Erinnerung „gegen Morgen, in einer
Torfahrt" verortet wird, ist ein solches „Traumtor", ein zweideutiges,
vielleicht utopisches Bild, das den Übergang zwischen der Kindheit, der Nacht
und dem Traum in die Erwachsenenwelt und den Tag stillstellt. In einem

Exposé zum Passagenwerk schreibt Benjamin:

„Zweideutigkeit ist die bildliche Erscheinung der Dialektik, das Gesetz der Dialektik

im Stillstand. Dieser Stillstand ist Utopie und das dialektische Bild also

Traumbild. Ein solches Bild stellt die Ware schlechthin: als Fetisch [...]. Ein
solches Bild stellt die Hure, die Verkäuferin und Ware in einem ist."32

Es ist also weniger eine reale, lebensweltliche Prostituierte, die hier erinnert
wird. Vielmehr ist es die Figur der Prostituierten als Paradigma des

dialektischen Bildes,33 welche die Erinnerung mit dem Erwachen aus der Berliner
Kindheit assoziiert. Die anderen Wächter über diese Schwelle sind die
Bücher, und das Sich-Vertiefen in Bücher stellt in der Berliner Kindheit um
1900 ein weiteres Moment des Sich-Befreiens dar. — Im Aphorismenbuch
der Einhahnstrasse heisst es unter Nr. 13: „Bücher und Dirnen verschränken
die Zeit. Sie beherrschen die Nacht wie den Tag und den Tag wie die
Nacht."34 Wenn die Zeit „verschränkt" wird, ist sie stillgestellt. Darin liegt
ein Augenblick der Zeitlosigkeit, der den als Gefangenschaft und als „Ghetto"

erlebten Lebenszusammenhang aufreisst.

Wenn die Prostituierte das Emblem des Kapitalismus darstellt, weil -
einer Karl Marx und Georg Lukacs geschuldeten Theorie gemäss - sich an
ihr modellhaft der Fetischcharakter der Ware zeigt, die Verdinglichung des

Eros durch die Geldzirkulation, dann ist sie eine Figur der Entfremdung.35
Seit den frühen 1920er Jahren ist die Prostituierte eine beherrschende Ge-

30 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band IV, S. 288.
31 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band V, S. 617-618.
32 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band V, S. 55.
33 Vgl. A. Hillach, Dialektisches Bild, in: M. Opitz/E. Witzisla (ed.), Benjamins

Begrifft, S. 186 — 229, insbesondere S. 206.
34 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band IV, S. 109.
35 Vgl. K. Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte (1944), in: K. Marx/F.

Engels, Studienausgabe in vier Bänden, ed. I. Fetscher, Frankfurt a. M. 1990,
Band II, S. 38-164, vor allem S. 74 — 86.

338



stalt in Benjamins Phänomenologie der Moderne.36 Darin ist sie nicht nur
der Outsider der bürgerlichen Gesellschaft, als Phantasmagoric der Verhei-

ssung maskiert sie vielmehr den total gewordenen ökonomischen
Lebenszusammenhang. Insofern allegorisiert sie die zerfallende bürgerliche Kultur,
die unter ihrem idealistischen Dekor längst Warencharakter angenommen
bat oder zeitgemässer gesagt, marktgerecht ist. Deshalb ist das Gefühl des

jungen Walters, beim Ansprechen einer Hure der eigenen Klasse abzusagen,
eben ein trügerisches. In ihr spiegelt sich die eigene Entfremdung des

bürgerlichen Subjekts. Das Moment des Erwachens in den Armen der
Prostituierten ist nicht nur individualpsychologisches Aufwachen aus der Kindheit
und Abschied von der Mutter, sondern kann in einem geschichtsphiloso-
phischen Sinn gelesen werden. Im Exposé zum Passagenwerk schreibt
Benjamin:

„Die Verwertung der Traumelemente beim Erwachen ist der Schulfall des

dialektischen Denkens. Daher ist das dialektische Denken das Organ des geschichtlichen
Aufwachens. Jede Epoche träumt ja nicht nur die nächste sondern träumend drängt
sie auf das Erwachen hin. Sie trägt ihr Ende in sich [...]. Mit der Erschütterung der
Warenwirtschaft beginnen wir, die Monumente der Bourgeoisie als Ruinen zu
erkennen noch ehe sie zerfallen sind." 37

Im Traumtor, durch das Benjamin unter den Blicken der Berliner Prostituierten

zurück in die Kindheit und wieder in seine Gegenwart flaniert, werden
die Ruinen seines eigenen Elternhauses sichtbar und damit, in den Gestalten
ihrer Verwerfung, die Historizität der bürgerlichen Epoche.

Was hat das alles aber mit dem Verpassen der Synagoge an Rosch ha-
Schana zu tun? — Im vorliegenden Text soll das Kind einen entfernten
Verwandten abholen, der Einlasskarten für eine Synagoge der Reformgemeinde

hat.

„Aber sei es, daß ich dessen Adresse vergessen hatte, sei es, daß ich mich in der
Gegend nicht zurechtfand - es wurde später und später und mein Umherirren
immer aussichtsloser. [. .] An meinem Mißgeschicke trug die Hauptschuld
Abneigung gegen den fast Unbekannten, auf den ich angewiesen war, und Argwohn
gegen die religiösen Zeremonien, die nur Verlegenheit in Aussicht stellten."

36 Vgl. ein Fragment Benjamins, das in den Umkreis der Baudelaire-Übersetzungen
gehört und den Titel Die Dirne trägt: „In der Dirne sind zwei entgegengesetzte
Prinzipien ausgeprägt. Das anarchische Lustprinzip und das hierarchische Prinzip
des Gottesdienstes, heiße dieser Gott nun im eigentlichen Sinne so, wie für die
Hierodulen(,) oder heiße er Geld. [. .] Zu bedenken, daß diese Antinomie zweier
welthistorischer Prinzipien (kurz: des revolutionären und des theokratischen) in
dem Weib erscheint" (W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band VI, ed. R.
Tiedemann/H. Schweppenhäuser, Frankfurt a.M. 1985, S. 75).

37 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band V, S. 59.

339



„später und später" wird es nicht nur für das Kind am Abend des

Jahreswechsels, sondern in zweifachem Sinn auch für das Judentum der Epoche.
Erstens ist nicht nur die Situation des Kindes, sondern auch die des

deutschen Judentums immer „aussichtsloser" angesichts des sich abzeichnenden
Endes der bürgerlichen Ordnung. Zweitens ist auch in einem messianischen

Sinn für das Judentum in der Diaspora insgesamt das „Umherirren immer
aussichtsloser". So gelesen befindet sich das ganze assimilierte Judentum im
Zustand des Traums - und traumhaft oder albtraumhaft ist auch dieses

Missgeschick, das hier geschildert wird. Jeder kennt Träume, in denen man
nie dahin gelangt, wo man hinwill, sei es, weil man nicht vom Fleck kommt,
oder sei es, weil man immer schon zu spät ist38 wie die Protagonisten Kafkas.

„Gib's auf!" - Wie von Kafkas „Schutzmann" kommt auch von diesem

„Beschützer" kein Schutz mehr. Die dem traditionellen Judentum essentiell

wichtigen Banden der Verwandtschaft versagen. Aus der Familiengemeinschaft

erwächst nur die „Ratlosigkeit" dessen, der von der Tradition und der

Generationenfolge vergessen wurde. Ein Indiz dafür ist das „Nachgeben" des

Vaters, und es ist bemerkenswert, dass Benjamin im Prozess des Umschrei-
bens dieses Nachgeben mit Streichungen — die bei der Herausgabe des

„Handexemplars komplett", der sogenannten Fassung letzter Hand, berücksichtigt

wurden — gleichsam nachvollzogen hat: Nach „der meine Mutter aus

Familientradition einige Sympathie entgegenbrachte" streicht Benjamin den

Nachsatz und den folgenden Satz: „während meinem Vater von Hause aus

der orthodoxe Ritus vertraut war. Er mußte aber nachgeben."39 Diese

Änderungen belegen nicht nur die schon öfter bemerkten Tendenzen Benjamins
zur Abstrahierung des Autobiographischen und zur stilistischen Reduzierung,

sondern stellen im Verschweigen des orthodox sozialisierten Vaters im

38 Vgl. auch den Text „Zu spät gekommen" in der Berliner Kindheit-, „Die Uhr im
Schulhof sah beschädigt aus durch meine Schuld. Sie stand auf »zu spät«. [. .]

Unhörbar rührte ich die Klinke an. Die Sonne tränkte den Flecken, wo ich stand.
So schändete ich meinen grünen Tag und öffnete. Niemand schien mich zu kennen.
Wie der Teufel den Schatten des Peter Schlemihl, hatte der Lehrer mir meinen
Namen bei Beginn der Stunde einbehalten. Ich sollte nicht mehr an die Reihe
kommen. Leise schaffte ich mit bis Glockenschlag. Aber es war kein Segen dabei"

(W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band IV, S. 247). Der fehlende Segen gibt
die Richtung an, in die eine Lektüre des Textes gehen könnte: Wie der „Glockenschlag"

zeigt, sind die Institutionen noch vorhanden, doch fehlt durch die nicht
mehr wieder einzuholende Verspätung das metaphysische Sinn-Erleben.

39 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band VII, ed. R. Tiedemann/H. Schwep-
penhäuser, Frankfurt a. M. 1989, S. 431. Weiter ändert er „unter den sonderbarsten

Umständen" in „unter sonderbaren Umständen" und „konnte gar nicht in
Frage kommen" in „konnte nicht in Frage kommen".

340



Text gleichsam eine Säkularisierungsbewegung dar. Das Nachgeben des

Vaters gegenüber der Mutter wird zu einem Nachgeben des älteren orthodoxen

Ritus gegenüber der neueren Reformgemeinde, und zwar so vollkommen,

dass die Überlieferung buchstäblich unterdrückt wird. Die „Verlegenheit"

angesichts der als sinnlos erlebten religiösen Zeremonien kommt also

nicht daher, dass der Protagonist die Tradition vergessen hat, sondern
umgekehrt ist die Tradition eingeschlafen, und die Angst des Kindes, dass die

Synagoge verpasst ist, kann als eine Angst des Immer-schon-Verpassens der
sinnvoll gelebten Religion gelesen werden."*0 Die auf dem Fuss folgende
Indifferenz bildet nichts weniger ab als die Gewissenlosigkeit des ans Bürgerliche

assimilierten Judentums und dessen Zeremoniell, das eben nur noch
eine Phantasmagorie ist, welche die Marktkompatibilität, die ökonomische
Funktion der Religion verhüllt, die in den Einlasskarten zur Synagoge
allegorisch repräsentiert ist.

Erst ein erwachendes — utopisches - Judentum jenseits von Reformgemeinde

und Einlasskarten würde diese Verlegenheit überwinden und dieses

»Nichts von Judentum",41 wie sich Franz Kafka im Brief an den Vater
ausdrückte, auffüllen. Benjamins Freund Gerhard Scholem zog die Konsequenzen

daraus und wurde als Gershom Scholem zum Zionist, wenn auch in
einer sehr persönlichen Art und Weise. Benjamins unentschiedeneres Konzept

betreibt nicht eine solche Re-Judaisierung, sondern zeigt die Unmöglichkeit

des Erinnerns eines immer schon verschütteten Kontextes.
Jedenfalls versteht sich von hier aus, weshalb Benjamin gerade die

Ahnung an die Prostituierte in das Dunkle der Strasse mischt, mit welchem
dieser Text endet. Um abzuschliessen, möchte ich noch einmal aus dem
Konvolut O des Passagenwerks zitieren:

Als „Verlegenheit" kann man auch die Mischung aus Langeweile und Furcht
beschreiben, von der Kafka in seinem Brief an den Vater handelt: „Du giengst an vier
Tagen im Jahr in den Tempel, warst dort den Gleichgültigen zumindest näher, als

jenen, die es ernst nahmen, erledigtest geduldig die Gebete als Formalität, setztest
mich manchmal in Erstaunen, daß Du mir im Gebetbuch die Stelle aufmischen
konntest, die gerade recitiert wurde, im übrigen durfte ich, wenn ich nur (das war
die Hauptsache) im Tempel war, mich herumdrücken wo ich wollte. Ich
durchgähnte und durchduselte also dort die vielen Stunden (so gelangweilt habe ich mich
später, glaube ich, nur noch in der Tanzstunde) [...]. Übrigens habe ich dort auch
viel Furcht gehabt [...], weil Du einmal nebenbei erwähntest, daß auch ich zur
Thora aufgerufen werden könne. Davor zitterte ich jahrelang" (F. Kafka, Briefan
den Vater. Fassung der Handschrifi. Mit einem Nachwort und Anmerkungen
versehen von R. Hermes, Frankfurt a. M. 1999 Fischer-Taschenbuch 14674), S.

37-38.
41 F. Kafka, Brief an den Vater, S. 37.

341



„Denn in Bordell und Spielsaal ist es die gleiche, sündigste Wonne: In der Lust das

Schicksal zu stellen. Daß Sinnenlust, von welcher Art sie sei, den theologischen
Begriff der Sünde bestimmen könne, mögen ahnungslose Idealisten sich träumen
lassen. Der wahren Unzucht liegt nichts anderes zu Grunde als gerade diese

Entwendung der Lust aus dem Verlaufe des Lebens mit Gott, dessen Bindung an ihn
im Namen wohnt. Der Name selber ist der Schrei der nackten Lust. Dies Nüchterne,

Schicksalslose an sich - der Name - kennt keinen anderen Gegner als das

Schicksal, das in der Hurerei an seine Stelle tritt".42

Die namenlose Liebe zwischen Freier und Prostituierten ist, wie es weiter
hinten im Passagenwerk auch heisst, die „Apotheose zur Einfühlung in die
Ware";-13 im Zeichen des Marktes säkularisiert sie die Lust, die in der
traditionell religiösen Gesellschaft nur in der Ehe vor Gott ihren Platz hatte.

Der Name, der einem Menschen ebenfalls zeremoniell vor Gott gegeben

wird, macht in der Prostitution dem Schicksal Platz, dem dem Mythos
verhafteten Leben. Sie sexualisiert den utopischen, als platonische Idee gedachten

Eros.44 In der Figur der Prostitution - nicht der Prostituierten - ist das

Wegfallen der Bindung des Lebensverlaufes an Gott im Namen, also die

Entfremdung von der religiösen Identität emblematisch aufgehoben.
Wenn das jüdische Neujahrsfest zehn Tage vor Yom Kippur die Umkehr

Richtung Gott einleiten soll, so zeigt dieser Text nicht nur die Unmöglichkeit

dazu oder eine wie auch immer säkularisierte Version davon, sondern ist
ein Traumtext, in dem sich das verdrängte Wissen um die ökonomische und

politische Entfremdung des eigenen Judentums poetisch verdichtet manifestiert.

Dass die Begriffskonstellationen Erwachen — Neujahrstag — später und

später — Umherirren und Abneigung — Verlegenheit — Gewissenlosigkeit sich im
dialektischen Bild des Sexus, der notwendigerweise das Gesicht der Prostitution

annimmt, stillstellen, kann als Poetik der Assimilation beschrieben

werden, ein Schreiben, das seinen Fluchtpunkt in einem virtuellen Zustand
der Unentscheidbarkeit und UnUnterscheidbarkeit hat. Das dialektische Bild
des erwachenden Sexus, das diesen Zustand gefriert, bildet das Modell für
Benjamins Selbstentwurf als deutscher Jude angesichts des sich abzeichnenden

Endes eines Judentums in Deutschland.

42 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band V, S. 612-613.
43 W. Benjamin, Gesammelte Schriften. Band V, S. 637.
44 Vgl. I. Siemens, Die Prostituierte in der literarischen Moderne 1890-1933, Düssel¬

dorf 2000, S. 325-337.

342


	Walter Benjamins verpasster Synagogenbesuch : das Erinnerungsbild Erwachen des Sexus als Modell eines deutsch-jüdischen Selbstentwurfs

