
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Die Bedeutung des Landes Israel in christlicher Perspektive

Autor: Deines, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung des Landes Israel
in christlicher Perspektive

von Roland Deines*

1. Christliche Pluralität im Hinblick auf das Land

Der Titel des Vortrags impliziert zu Unrecht die Vorstellung, als ob es so

etwas wie eine oder gar die christliche Perspektive zur Bedeutung des Landes
Israel gibt. Das ist angesichts der konfessionellen und geographischen
Zersplitterung des Christentums weder gegeben noch zu erwarten. Differierende
historische Erfahrungen haben entsprechende Haltungen zum jüdischen
Volk und zum Land Israel geprägt. Die daraus resultierende Komplexität
kann im Folgenden lediglich durch den Hinweis auf exemplarische Haltungen

unterschiedlicher christlicher Strömungen vorgestellt werden. Zu
unterscheiden sind ferner kirchliche Stellungnahmen, die offiziellen Charakter
haben, theologische Aussagen von Einzelpersonen aus den unterschiedlichsten

kirchlichen und theologischen ,Lagern' (die sehr einflussreich sein können)

sowie Zeugnisse der Gemeindefrömmigkeit, wobei die Vielfalt nahezu

grenzenlos ist. Eine einheitliche, verschiedene Gemeinden, Länder, Kirchenbünde

etc. umgreifende Lehre des Verhältnisses von Christen zum „Land
Israel" gibt es nicht und hat es nie gegeben. Eine sogenannte „Israelogie" (die
nicht nur das „Land Israel" umfasst, sondern „Israel" in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft in der als untrennbar gesehenen Verbindung von Volk,
Land, Erwählung und Verheissung) gehört bis heute nur innerhalb des so-

Dr. Roland Deines, Department of Theology and Religious Studies, The University
of Nottingham, University Park, Nottingham NG7 2RD, United Kingdom. -
Dieser Beitrag wurde in Teilen vorgetragen auf der Tagung „Israel - Land der
Gegenwart, der Geschichte, der Verheissung für Juden, Christen und Muslime.
Erwägungen zu Religion und Politik angesichts der Bedeutung des Landes für
Juden, Christen und Muslime", veranstaltet von der Evangelisch-Jüdischen
Gesprächskommission des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes und des

Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes am 12. September 2005 in Bern.

309



genannten Dispensationalismus1 zur Standard-Dogmatik dazu. Vom
christlich-jüdischen Dialog geprägte Theologen wie Paul M. van Buren und
Friedrich-Wilhelm Marquardt haben in ihren dogmatischen Entwürfen jedoch

1 Das evangelikale, charismatische und pfingstkirchliche Verhältnis zu Israel und die

in diesen Kreisen weit verbreitete Solidarität mit dem Staat Israel ist ohne den

Dispensationalismus nicht zu verstehen, auch wenn viele Christen in diesen Kreisen
selbst gar nicht wissen, dass sie eine dispensationalistisch geprägte Dogmatik haben.

Arnold G. Fruchtenbaum, einflussreicher Vertreter einer dispensationalistischen Is-

raelogie (und regelmässiger Gastdozent am Gießener Institut für Israelogie, siehe

unten), gibt als Definition - unter Aufnahme einer Formulierung von C. C. Ryrie,
Dispensationalism Today, Chicago 1965, S. 31 - an: „Dispensationalism is that

system of theology which [. .] 'views the world as a household run by God. In this

household-world God is dispensing or administering its affairs according to His

own will and in various stages of revelation in the process of time. These various

stages mark off the distinguishably different economies in the outworking of His
total purpose, and these economies are the dispensations.' In this system there are

usually, but not always, seven such dispensations" (A. G. Fruchtenbaum, Israelol-

ogy: The Missing Link in Systematic Theology, Tustin/California 1996 ['1989], S. 3;

zu einer ausführlicheren Definition siehe ebenda S. 318-331). In der dispensationalistischen

Zeitalter-Lehre rangiert die Kirche lediglich als „a parenthesis in the

working of God with the Jews in the Old Testament, and the Jews in the millennium"

(P. E. Prosser, Dispensationalist Eschatology and Its Influence on American and
British Religions Movements, Lewiston et al. 1999 [= Texts and Studies in Religion
82], S. 74). Begründer dieser Lehre ist John Nelson Darby (1800-1882), dessen

Ideen von Cyrus I. Scofield (1843-1921, die erste Ausgabe der Scofield-Bible
erschien 1909) aufgenommen und verbreitet wurden. Das Endgeschehen im
Zusammenhang mit der Parusie Christi findet nach diesem Schema in Israel statt (was

auch dem neutestamentlichen Befund entspricht), wobei von einer eigenstaatlichen
Existenz der Juden in ihrem Land ausgegangen wird (als Erfüllung der prophetischen

Verheissungen, die vom Ende des Exils sprechen: Davon weiss das Neue
Testament nichts). Die prophetischen Verheissungen werden also exklusiv und

wörtlich auf die Juden und das Land bezogen, weshalb der Dispensationalismus
inkommensurabel mit jeder Form einer Substitutionstheologie ist (P.E. Prosser,

Dispensationalist Eschatology, S. 76, vgl. auch E. Sauer, Der Triumph des Gekreti-

zigten. Ein Gang durch die neutestamentliche Offenbarungsgeschichte, Wuppertal
81962 [= Biblische Studien und Zeitfragen 4/5], S. 172). Das erklärt das starke

Interesse an Israel seit 1948 (P.E. Prosser, Dispensationalist Eschatology, S. 79-
80.82-84 und öfter). Das der FTA Gießen angegliederte „Institut für Israelogie"
(getragen von der Fritz May-Stiftung; www.israelogie.de) vertritt eine dispensatio-
nalistische Israelogie mit wissenschaftlichem Anspruch. International führend ist
das Dallas Theological Seminary in Texas, dessen Gründer Lewis Sperry Chafer
(1871-1952) mit einer achtbändigen Systematic Theology (1947) auch deren Theologie

massgeblich prägte und noch prägt. Weitere wichtige Vertreter sind die
(deutschen) Brüdergemeinden (Bibelschule Wiedenest als Ausbildungsstätte) und hier
wiederum als Autoren Erich Sauer (1898-1959, von 1937-1959 Studienleiter in
Wiedenest, vgl. H. Afflerbach, Die heilsgeschichtliche Theologie Erich Sauers, Wit-

310



auch dem Land und Staat Israel eigene Abschnitte gewidmet." Das Thema

gewinnt also an Bedeutung.
Eine schon etwas ältere Bestandsaufnahme der theologischen Bedeutung

der Neugründung des Staates Israel und damit verbunden auch des Heiligen
Landes nennt drei hauptsächliche Positionen, die von christlicher Seite aus

eingenommen werden. '

1. Die erste, bis heute weit verbreitet, erkennt dem modernen Staat Israel

(und damit auch dem „Land Israel" als eigenes theologisches Konzept)
keinerlei theologische Bedeutung zu. Das ist die Konsequenz der sogenannten
Substitutionstheorie: Wenn die Kirche das neue Israel ist und entsprechend
alle auf Israel (als Volk und Land) bezogenen Verheissungen spiritualisiert
und d.h. hier in gewisser Weise ent-weltlicht werden, dann ist eine

Beschäftigung mit Israel und dem jüdischen Volk zumindest aus theologischen
Gründen nicht nötig. Es ist allerdings zu bemerken, dass diese Position im
Abnehmen begriffen ist (sie findet sich in Teilen der lutherischen Tradition
und besonders unter orthodoxen Kirchen), da die „bleibende Erwählung
Israels" von immer mehr Kirchen als gültige Lehraussage übernommen wird.
Eine geistliche Deutung der Landaussagen und der biblischen Bezeichnung
»Israel" wird allerdings - aus verständlichen Kreisen - in Kreisen der palä-

ten 2006 [= TVG Systematisch-Theologische Monographien 16]) und Ernst
Schrupp (gestorben 2005). Als prominentester internationaler Vertreter, der auch
im deutschen Sprachraum durch Vorträge und Übersetzungen präsent ist, kann der

Judenchrist Arnold G. Fruchtenbaum gelten. Ein weiterer - einstmals sehr einflussreicher

Vertreter - ist der apokalyptische Bestseller-Autor Hal Lindsay, dessen

Homepage einen eindrucksvollen Einblick in diese (bis jetzt noch) typisch
amerikanische Vermischung von Religion, Politik und Israel ermöglicht (www.hal-
lindseyoracle.com). Vgl. als Überblicke H. Stadelmann, Dispensationalismus, in:
H. Burkhardt/U. Swarat {ed.), Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde.

Band I, Wuppertal, Zürich 1992, S. 449-450; T. P. Weber, On the Road to

Armageddon: How Evangelicals became Israel's Best Friend, Grand Rapids / Michigan
2004; G. Gronauer, Der Staat Israel in der pietistisch-evangelikalen Endzeitfrömmigkeit

nach 1945, in: G. Litz/H. Munzert/R. Liebenberg {ed.), Frömmigkeit -
Theologie — Frömmigkeitstheologie. Contributions to European Church History. Fest-

schriflfur Berndt Hamm zum 60. Geburtstag, Leiden, Boston 2005 Studies in the

History of Christian Tradition 124), S. 797-810.
^ Vgl. U. Grabe, The Significance of the Land for a „Theology after Auschwitz" in

the European/North American Context and the Response of Palestinian Christians,

in: Al-Liqa' Journal 9-10 (1997), S. 34 — 51 (über www.ctbi.org.uk als

download verfügbar).
3 P. Heldt/M. Lowe, Theological Significance of the Rebirth of the State of Israel:

Different Christian Attitudes, in: Immanuel 22/23 (1989), S. 133-145; vgl. M.
Aumann, Juden, Christen, Israel. Nach 2000Jahren Vefolgung und Feindschaft - ein

Neuanfang, Gießen 2005, S. 213-215.

311



stinensischen (Befreiungs-)theologie4 mit Nachdruck vertreten, wobei der

Nachdruck auf einem engen Konnex von Land, Freiheit und Gerechtigkeit
liegt: Nur wo das ermöglicht wird, kann sozusagen das biblische Etikett
„Israel" in Anspruch genommen werden, und zwar in jedem Volk und in

jedem Land. Uberall, wo Gerechtigkeit herrscht und Frieden möglich ist, da

kann ein Land zu „Israel" werden. Die Stossrichtung ist klar: Der politische
Staat Israel ist deutlich zu unterscheiden vom biblischen „Israel".

2. Stellt diese Position in ihren unterschiedlichen Ausprägungen das eine

Extrem dar, so ist das andere in den Kreisen und Kirchen zu suchen, die in
Israel einen „Zeiger an Gottes Weltuhr"5 und darum die Neugründung des

Staates Israel als direkte Erfüllung biblischer Prophétie sehen. Hier wird in

bezug auf das Land meist eine Maximalposition vertreten: Das jüdische Volk
hat ein von Gott gegebenes Recht auf das ganze Land in den verheissenen

Grenzen (wobei die verschiedenen Grenzverzeichnisse durchaus in Betracht

gezogen werden), allerdings ist der Landbesitz wie schon in biblischer Zeit
abhängig vom geistlichen Zustand des Volkes Israel, d. h. ein deuteronomi-
stisches Geschichtskonzept wird hier fortgeführt. Aktuelle Ereignisse dienen
als Gradmesser, ohne dass man sich über die hermeneutischen Probleme
einer theologischen Geschichtsdeutung der Gegenwart Gedanken zu machen

scheint. Entsprechend dieser Konzeption wurde etwa der Rückzug aus Gaza

von manchen als Hinweis auf den Unglauben des jüdischen Volkes gesehen,
denn „Gott ist gegen die Rückgabe der von Israel seit 1967 befreiten
Gebiete".6 Dass diese Position äusserst problematisch ist, sei hier nur ange-

4 Vgl. A. Goetze, Israel in der Theologie christlicher Palästinenser, in: Deutsches

Pfarrerblatt 121 (1996), S. 62-64. Grundlegend: N.S. Ateek, Justice, and only

Justice. A Palestinian Theology ofLiberation, Maryknoll/New York 1989, vgl. auch

N. Ateek, Gottes Verheißungen für die arabischen Völker, in: A. Falk et al-,

Begegnung auf dem Olberg. Die Referate einer jüdisch-arabisch-christlichen Begeg-

nimgswoche unter dem prophetischen Wort in Jerusalem (August 1975), Heilbronn
1976 Paulus-Paperback 8); N. Ateek, An Arab-Israeli's Theological Reflections

on the State of Israel After 40 Years, in: Immanuel 22/23 (1989), S. 102 -113; M.
Raheb, Ich bin Christ und Palästinenser. Israel, seine Nachbarn und die Bibel,
Gütersloh 1994 Gütersloher Taschenbücher 1307); U. Grabe, Kontextuelle
palästinensische Theologie. Streitbare und umstrittene Beiträge zum ökumenischen und
interreligiösen Gespräch, Erlangen 1999 Missionswissenschaftliche Forschungen.
Neue Folge 9).

5 E. Sauer, Der Triumph des Gekreuzigten, S. 160.
6 F. May, Israel heute — ein lebendiges Wunder, Aßlar 1990 [31991 ], S. 131, vgl. F.

May, in: IDEA Spektrum 5/1997, S. 21-22: Für May ist es eindeutig, dass „nach
dem »Völkerrecht Gottes« [. .] die »Berge Israels« [. .] von seinem auserwählten
Volk Israel für immer in Besitz genommen und besiedelt werden" müssen.
Siedlungspolitik ist in dieser Sicht der einzige Weg, Gott gehorsam zu sein, vgl. dazu

312



merkt, massen sich doch Christen an, über den geistlichen Zustand des

Judentums zu urteilen und daraus politische Folgerungen abzuleiten.

Problematischer noch: Die Sympathie und Unterstützung Israels wird in gewisser

Weise davon abhängig gemacht, ob es diesen Massstäben genügt.7 So

Wurde in diesen Kreisen zur Zeit der Abfassung dieses Beitrages intensiv

diskutiert, ob man nach dem Gaza-Rückzug weiterhin die Politik Scharons

unterstützen könne, da dieser doch eindeutig gegen Gottes Auftrag der

Landnahme Verstössen habe.8 Man kann sich vorstellen, dass diese Form von
Philojudaismus sehr leicht in Antijudaismus umschlagen kann, wenn das real

existierende Israel sich nicht so verhält, wie es sich nach der Exegese dieser

christlichen „Israelfreunde" verhalten sollte.9 Es muss allerdings auch hier

gesagt werden, dass dieser christlich-fundamentalistische Zionismus vielerlei

Variationen aufweist und in der Öffentlichkeit zu den aktivsten Unterstützern

Israels gehört. Diese Förderung geschieht durch politischen und
publizistischen Lobbyismus, durch „Solidaritätsreisen", bei denen bewusst auch

Hotels und touristische Angebote in den besetzten Gebieten unterstützt werden,

vereinzelt auch durch das eigene Siedeln in diesen Gebieten und wohl
auch durch finanzielle Zuwendungen. Die christliche Botschaft in Jerusalem10

ist für diese Position repräsentativ, das internationale Laubhüttenfest
jedes Jahr im Herbst publizistischer und propagandistischer Höhepunkt, bei

auch J. Gerloff, Jerusalem — die Stadt des großen Königs. Theologisches und Politisches

aus dem Tagebuch eines Korrespondenten, Holzgerlingen 2001: J. Gerloff,
Jüdische Siedlungen — Kriegsverbrechen oder Erfüllung biblischer Prophétie?, Holzgerlingen

2002. Die beiden Bändchen bestehen weitgehend aus Artikeln, die Johannes
Gerloff für den „Israelreport" des von der „Konferenz evangelikaler Publizisten"
(KEP) herausgegebenen Informationshefts pro. Christliches Medienmagazin schrieb

(und noch immer schreibt). Er betreibt ausserdem die Internetseite www.israel-
netz.de.

7
Vgl. http://print.icej.de/archiv/biblischer-zionismus.html.

" Vgl. den Bericht über das von der christlichen Botschaft in Jerusalem (siehe unten
Anm. 10) veranstaltete Laubhüttenfest 2004 von G. Baltes, Israelfreunde vor neuen

Herausforderungen. Wie weit geht die Freundschaft?, in: Israelreport 5/2004
(siehe Anm. 4), S. 6-7. Ähnlich auch H. Reusch, Ein Land wird geteilt. Wie

„grenzenlos" ist Israeli, ohne Ort 32003 (das 48-seitige Heft kann unter anderem
über www.feigenbaum.de bezogen werden), S. 47: Alle, die Israel zu einer Rückgabe
oder Teilung des Landes raten oder drängen „machen [. .] sich reif zum Gericht".

5
Vgl. M. Kloke, Mobilmachung im Millenniumsfieber. Israel und der christliche
Fundamentalismus in Deutschland, in: Israel & Palästina 59 April 2000 [ed. vom
Deutsch-Israelischen Arbeitskreis für Frieden im Nahen Osten: vgl. www.dak.org/),
S. 25-28.

1(1 Die „International Christian Embassy Jerusalem" wurde 1980 von Dr. Johann
Lückoff gegründet, sein Nachfolger seit 2000 ist Malcolm Hedding. Website:

www.icej.org.il; der deutschsprachige Zweig ist unter www.icej.de zu finden.

313



dem jeweils hochrangige israelische Politiker als Gastredner auftreten. Dieses

Engagement für Israel wird von der israelischen Politik also ausdrücklich
anerkannt und gewürdigt, auch wenn sich viele der Ambivalenz bewusst

sind."
3. Eine Mittelposition zwischen den genannten Extremen versteht die

Rückkehr des Volkes in sein Land als Hinweis auf Gottes Treue zu seinem

eigenen Volk und damit als „Zeichen" (wobei genau diese Terminologie
hermeneutisch strittig ist) für dessen bleibende Erwählung. In bezug auf das

Land gibt es keine so klare Festlegung wie beim christlichen Zionismus,
insbesondere wird hier nicht mit Grenzverzeichnissen usw. operiert.12 Die

politische Gestalt und geographische Dimension der Rückkehr ins eigene

Land wird theologisch — wenn überhaupt - als Ausdruck von Gottes Treue

zu seinem Volk gedeutet, aber nicht im Sinne einer Erfüllung der prophetischen

Rückkehr-Verheissungen. Im Vordergrund steht das Eintreten für
eine gesicherte Staatlichkeit Israels, zumeist verbunden mit dem Hinweis auf

die politischen Rechte auch des palästinischen Volkes. Viele reformierte
Kirchentraditionen können dieser Mittelposition zugerechnet werden, desgleichen

die Mehrheit der seit den siebziger Jahren erlassenen kirchlich-protestantischen

offiziellen Dokumente zum Verhältnis von Christentum und
Judentum.

Der Unterschied zwischen den genannten Positionen zeigt sich ganz konkret

daran, dass der Abzug bzw. die Abkoppelung der besetzten Gebiete bei

Vertretern der Substitutionstheorie bzw. bei der Mittelposition kein besonderes

Echo und schon gar kein besonderes theologisches Nachdenken ausgelöst

hat. Demgegenüber wird in Kreisen der christlichen Zionisten intensiv
darüber diskutiert, ob der Rückzug theologisch legitim ist oder ob Israel

damit gegen Gottes Gebot verstösst, indem es freiwillig Land zurückgibt, das

ihm Gott als ewigen Besitz doch zugesagt hat. „Darf Israel die Siedlungen im
Gazastreifen aufgeben?" ist hier eine entscheidende Frage.13

4. Eine vierte Position, die meines Erachtens zu Unrecht bei offiziellen
Konsultationen in der Regel übergangen wird, ist die des Judenchristentums.14

Es ist ein Grenzphänomen, weil es seinem eigenen Selbstverständnis

11 Vgl. M. Aumann, Juden, Christen, Israel, S. 220.
12 Vgl. aber F.-W. Marquardt, Was dürfen wir hoffen, wenn wir hojfen dürfen? Eine

Eschatologie, 3 Bände, Gütersloh 1993, 1994, 1996, dort Band II, S. 187-285;
P. M. van Buren, A Theolog)/ of the Jewish-Christian Reality. Part II: A Theology of
the People of Israel, New York 1983 (Nachdruck Lanham 1995), S. 184-209.

13 Vgl. edi/Gesandt zu Israel 34/4, August 2005, S. 10 — 11.
14 Hier ist positiv auf die Studie Kirche lind Israel der Leuenberger Kirchengemein¬

schaft zu verweisen (H. Schwier [ed.\, Kirche und Israel. Ein Beitrag der reformd-

314



nach sowohl jüdisch als auch chrisdich ist, während bis heute sich sowohl
das Judentum wie das Christentum schwer damit tun, dieses Selbstverständnis

als legitim zu akzeptieren. Sieht man mit Hinblick auf die Bedeutung des

Landes einmal das Liederbuch der messianischen Gemeinden Israels genauer
durch, dann zeigt sich zwar, dass wie in anderen Gesangbüchern auch sehr

viele Bibeltexte gesungen werden, in denen von Jerusalem, vom Land und

vom Zion die Rede ist. Wenn man solche Texte in Israel singt, dann haben

diese geographischen Bezeichnungen einen realeren Bezug als etwa in einer
Berner Kirchengemeinde: Aber auch für die judenchristliche Tradition gilt,
dass das Land als besonderes Heils- oder Glaubensgut nicht benannt wird.15

Baruch Maoz, Leiter der messianischen Gemeinde in Rishon LeZion, fasste

seine Position einmal so zusammen:

„Die Endzeit sollte niemals als Richtschnur für menschliches Handeln verwendet
werden. Endzeitliche Voraussagen sollen ermutigen, warnen und motivieren, nicht
aber unsere Handlungsweise vorgeben. Viele haben sich zu sehr auf endzeitliche
Texte gestützt und dabei die Gebote Gottes vernachlässigt und missbraucht, die uns
in unseren Beziehungen untereinander leiten sollen".16

Ahnlich wie in der palästinensischen Befreiungstheologie ist es die Frage
nach der Gerechtigkeit, die hier leitend ist, d. h. hier scheinen Verständigungen

möglich.1 Diesen Äusserungen von israelischen messianischen Juden
stehen jedoch andere gegenüber, die eine Aufgabe von biblisch verheissenem
Land zugunsten eines Palästinenserstaates radikal ablehnen.18

torischen Kirchen Europas zum Verhältnis von Christen und Juden, Frankfurt a. M.
32004 [= Leuenberger Texte 6]), die das Judenchristentum in Vergangenheit und
Gegenwart ausdrücklich in die Überlegungen miteinbezieht, wenngleich es personell

bei den Gesprächen nicht vertreten war.
5

Vgl. VW'''? flUll mottSongbook for Messianic Worship, presented by the Peniel
Fellowship, Tiberias/ Israel 1998. Als Beispiele kann auf Lied 155 (zu Hanukka)
und 85 (eine Art Credo-Lied, in dem das Evangelium zusammengefasst ist)
verwiesen werden.

161 B. Maoz, Der Nahostkonflikt aus politischer und christlicher Sicht, in: A. Meyer
(ed.), Das biblische Land — Israel zwischen göttlicher Verheißung und menschlicher
Untreue, Bettingen 1999, S. 33-49, dort S. 49.
Ein Beispiel dafür ist die Arbeit des christlichen Palästinensers Salim J. Munayer,
der die jüdisch-palästinensische Versöhnungsarbeit Musalaha gründete, in der auch

judenchristliche Gemeinden beteiligt sind, vgl. S.J. Munayer (ed.), Dem Frieden

nachjagen. Menschen im Nahen Osten aufdem Weg zur Versöhnung, Bettingen 2000.
Zu nennen sind hier unter anderem David Jaffin, Ludwig Schneider und Alice
Naumoff, die alle durch Publikationen und Vorträge in deutschsprachigen Kirchen
und Gemeinden ein grosses Publikum erreichen. Vgl. dazu auch M. Kloke,
Mobilmachung im Millenniumsfieber.

315



2. Eine gemeinsame Voraussetzung

Trotz der angedeuteten Unterschiede und Vielfalt lässt sich meines Erachtens

eine allen christlichen Traditionen gemeinsame Feststellung hinsichtlich des

„Landes Israel" machen, die für die Fragestellung dieser Tagung grundsätzlich

wichtig ist: Weder gab es noch gibt es eine genuin christliche
Beanspruchung des Landes im Sinne eines „heiligen Landes" mit entsprechenden

politischen Implikationen. Für den Satz „Das Wohnen im Lande Israel wiegt
alle Gebote in der Tora auf" und die damit verbundene Landtheologie
innerhalb der rabbinischen Überlieferung19 gibt es kein christliches Äquivalent.

Es wurde also, mit anderen Worten, nie versucht, eine Art Kirchenstaat
auf dem Boden des Heiligen Landes zu errichten mit der Begründung, dieses

Land gehöre aus religiös-theologischen Gründen den Christen, sei ihnen von
Gott gegeben und müsste darum auch - aus Gehorsam gegenüber Gott -
von ihnen ,in Besitz genommen werden' oder ähnlich.

Einige Erläuterungen dazu: Es gibt zwar seit den Tagen von Jesus und

Paulus ein durchgehendes Interesse an Jerusalem und dem Land Israel in der

christlichen Tradition,20 aber dies ist nicht an Landbesitz im Sinne politischer
Herrschaft orientiert. Georg Strecker hat meines Erachtens Recht, wenn er

schreibt: „Eine theologische Bewertung des ,Landes' ist für das Urchristentum

nicht bezeugt"21 und, so lässt sich anschliessen: auch nicht für die

christliche Tradition bis zum 20. Jahrhundert. So ist die Zugehörigkeit Pa-

19 Vgl. dazu V. Stolle, Der Staat Israel und die christliche Endzeiterwartung, in:
Lutherische Theologie und Kirche 16 (1992), S. 67—82, dort S. 76—77; H.
Lichtenberger, „Im Lande Israel zu wohnen wiegt alle Gebote der Tora auf", in: R-

Feldmeier/U. Heckel {ed.), Die Heiden. Juden, Christen und das Problem des

Fremden, Tübingen 1994 Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament

70), S. 92 — 107; W. Kraus, >Eretz Jisraeh. Die territoriale Dimension in der

jüdischen Tradition als Anfrage an die christliche Theologie, in: M. Karrer/W.
Kraus/O. Merk {ed.), Kirche und Volk Gottes. Festschriftfiir Jürgen Rolojfzum 70.

Geburtstag, Neukirchen-Vluyn 2000, S. 19 — 41, dort S. 30-36.
20 Vgl. G. Strecker, Das Land Israel in frühchristlicher Zeit, in: G. Strecker {ed.),

Das Land Israel in biblischer Zeit. Jerusalem-Symposium 1981 der Hebräischen
Universität und der Georg-August-Universität, Göttingen 1983 Göttinger Theologische

Arbeiten 25), S. 195-199.
21 G. Strecker, Das Land Israel in frühchristlicher Zeit, S. 195. Grundlegend dafür

war die grosse Arbeit von W. D. Davies, The Gospel and the Land. Early Christianity
andJewish Territorial Doctrine, Berkeley, Los Angeles 1974, vgl. besonders S. 161 —

376; siehe ausserdem F.-L. Hossfeld, Die Metaphorisierung der Beziehung Israels

zum Land im Frühjudentum und im Christentum, in: F. Hahn et al. {ed.), Zion -
Ort der Begegnung. Festschrift für Laurentius Klein zur Vollendung des 65. Lebensjahres,

Bodenheim 1993 Bonner Biblische Beiträge 90), S. 13-33.

316



'ästinas zum römisch-byzantinischen Reich meines Wissens nicht aus
politischem Interesse religiös überhöht worden. Die Bedeutung des Landes lag
(und liegt) hingegen in seiner Zeugenfunktion für das Evangelium. Die
biblischen Orte und ihre geographische Konkretheit dienten der Erinnerung
des Inkarnationsgeschehens, sie waren und sind gleichsam ein Vademecum

gegen den die christliche Theologie immer wieder bedrohenden Doketismus
seit der Gnosis. Vor diesem Hintergrund ist das christliche Pilgerwesen zu
verstehen, das spätestens seit dem 4. Jahrhundert das sichtbarste und
wirkungsmächtigste Element der christlichen Beanspruchung des Landes Israel

darstellt - und zwar für viele christliche Traditionen bis heute.22 Daher richtete

sich das christliche Besitzinteresse seit dem Aufkommen des Pilgerwesens
auf den ungehinderten Zugang zu ausgewählten sogenannten „heiligen Stätten"

der biblischen Geschichte und der Möglichkeit gottesdienstlicher Feiern
an diesen Orten (womit das Interesse an entsprechenden Memorialbauten
verbunden ist).23 Es ist dies also ein eher pragmatisches und partielles Interesse

am Land, das nicht von einer umfassenden Land-Theologie' motiviert
wird. Zu Konflikten kam (und kommt es bis heute) immer dann, wenn
dieser ungehinderte Zugang verwehrt wird. Das war einer der Auslöser für
die Kreuzzüge24 und ist bis heute einer der Konfliktpunkte zwischen (in

~2 Vgl. dazu die „Handreichung" des Gesprächskreises „Juden und Christen" beim
Zentralkomitee der deutschen Katholiken für eine „Reise ins Heilige Land" vom
August 1983 R. Rendtorff/H. H. Henrix [ed.], Die Kirchen und das Judentum.

Band I: Dokumente von 1945-1985, Paderborn, München 1988 [22001], S.

288—303, dort S. 303): „Nicht die einzelnen Stätten als solche, zu denen man
reisen kann, sind dinghafte Träger von Heiligkeit. Aber der Auftrag zur Heiligung
von Mensch und Welt hat von hier seinen Ausgang genommen. Das Heilige Land

trägt seinen Namen vom Auftrag und von der Zusage solcher Heiligung her: ,Ihr
sollt (könnt) heilig sein, denn heilig bin ICH euer Gott' (Lev. 19,2)." In der

Fortsetzung wird dann der mit dem Land verbundene Verheissungscharakter
betont, der Juden und Christen gilt und auch eine Hoffnung für die Zukunft hat
(siehe auch S. 296-297: „Der Christ und der Staat Israel"). Vgl. ferner W.
Kraus /H.H. Henrix (ed.), Die Kirchen und das Judentum. Band II: Dokumente
von 1986—2000, Paderborn, Gütersloh 2001, S. 466; ausserdem A.D. Marcus,
Tempelberg und Klagemauer. Die Rolle der biblischen Stätten im Nahost-Konflikt,
Wien, Frankfurt/M. 2001.
Gerade im Bereich der Pilgerliteratur finden sich Hinweise, die davor warnen, die

Bedeutung des Heiligen Landes als Ort besonderer religiöser Erfahrungen zu
überhöhen, vgl. die Hinweise auf Hieronymus und Gregor von Nyssa bei Vinzenz
Mora, OSB (Dormitio-Abtei, Jerusalem): V. Mora, Christliches Gedächtnis, in:
Welt und Umwelt der Bibel 1/1996, S. 25-29.
Vgl. C. Auffarth, Jerusalem zwischen apokalyptischer Gewalt und ewigem Frieden

- Religiöse Motive der Kreuzfahrer, in: A. Wieczorek/M. Fansa/H. Meller
(ed.), Saladin und die Kreuzfahrer [Begleitband zur Sonderausstellung], Mannheim,

317



erster Linie: katholischen und orthodoxen) christlichen Gemeinden und dem

Staat Israel, greifbar insbesondere in Jerusalem, wo in allen politischen
Beratungen der Zugang zu den Heiligen Stätten für Christen und Muslime
(unter den Voraussetzungen einer jüdischen Hoheit über Jerusalem) bzw. für

Juden und Christen (unter den Voraussetzungen einer muslimischen
Verwaltung der Altstadt) eine wichtige Rolle spielt. Gleichwohl gilt, dass die

christliche Position, anders als die jüdische und muslimische, keine das ganze
Land umfassende, religiös motivierte ,Lehre' (Dogmatik, Halacha) besitzt.

Dieser Konsens wird nun allerdings von zwei unterschiedlichen Seiten in

Frage gestellt: vom Dispensationalismus einerseits (wobei in erster Linie von

Juden eine bestimmte Haltung zum Land erwartet wird, die jedoch christ-
licherseits anzuerkennen und zu unterstützen ist) und von verschiedenen

Neuansätzen innerhalb der neutestamentlichen Theologie, wobei Fragestellungen

und Herausforderungen des jüdisch-christlichen Dialogs bei einzelnen

Exegeten eine Rolle spielen.25 In beiden Fällen ist ein starkes, auf die

Mainz am Rhein 2005 Publikationen der Reiss-Engelhorn-Museen 17;
Schriftenreihe des Landesmuseums für Natur und Mensch Oldenburg 37), S. 37—45; J-

Riley-Smith, Gründung und Verwaltung der lateinischen Siedlungen in der

Levante, in: A. Wieczorek/M. Fansa/H. Meller {ed.), Saladin und die Kreuzfahrer,
S. 47—59: Eine religiös motivierte Inbesitznahme ist nirgends erkennbar.

^5 Einige Hinweise müssen hier genügen. In jüngster Zeit hat sich vor allem der

lutherische Theologe Wolfgang Kraus für eine Neubesinnung des Landes Israel im
Rahmen einer biblischen Theologie eingesetzt (W. Kraus, >Eretz Jisraeh; W.
Kraus, Das .Heilige Land' als Thema einer Biblischen Theologie, in: W.
Kraus/K.-W. Niebuhr [ed.], Frühjudentum und Neues Testament im Horizont
Biblischer Theologie, mit einem Anhang zum Corpus Judaeo-Hellenisticum Novi Testa-

menti, Tübingen 2003 [= Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament

162), S. 251 — 274). In der Jesus-Forschung gibt es da Ansätze zu einer

Neubesinnung auf das Land, wo Jesus mit einer starken Restaurationserwartung
(wie sie unter anderem hinter Apg 1,6; Lk 24,21 erkennbar ist) verbunden wird:
Die zwölf Jünger als Repräsentanten der zwölf Stämme stehen hier für eine

Neuaufrichtung auch der territorialen Dimension des davidischen Reiches (Jesus als

Sohn Davids), die sogenannte Tempelreinigung ist der Beginn der messianischen
Inbesitznahme des ganzen Landes; die zelotischen und politischen Nebentöne in
der Anklage gegen Jesus und seine Hinrichtung durch die Römer können ebenfalls

damit verbunden werden. Ein weiterer Aspekt wird aus der frühchristlichen
Geschichte und Mission gewonnen, wo möglicherweise ebenfalls eschatologische

Landkonzepte im Hintergrund standen, womit zumindest indirekt ein Einfluss
dieses Denkens auch aufJesus möglich erscheint (vgl. M. Bockmuehl, Antioch and

James the Just, in: B. Chilton/C. A. Evans [ed.), James the Just and Christian

Origins, Leiden, Boston, Köln 1999 [= Novum Testamentum. Supplements 98], S.

155 — 198; unter dem Titel „James, Israel and Antioch" auch in: M. Bockmuehl,
Jewish Law in Gentile Churches. Halakhah and the Beginning of Christian Public
Ethics, London, New York 2000 [= Grand Rapids/Michigan 2003], S. 49 — 83).

318



Gegenwart bezogenes ,dogmatisches' Interesse an der versuchten Wiedergewinnung

einer religiösen Geographie sichtbar. Das sollte bei der Bewertung
dieser Arbeiten und ihrer Ergebnisse immerhin berücksichtigt werden.

Mehrheitlich ist es jedoch weiterhin die Funktion des Landes als „fünftes
Evangelium", die ihm in der christlichen Tradition und Frömmigkeit seine

einzigartige Bedeutung verleiht.
Im „overpromised land" beanspruchen die Christen also keine Verhei-

ssung für sich, was das Wohnen und Regieren im Land angeht. Wo Christen
in der Gegenwart meinen, zum Land Israel und dem Staat Israel theologisch
Stellung beziehen zu müssen, da tun sie es ausschliesslich im Hinblick auf
das jüdische Verhältnis zum Land.26

3. Die Schwierigkeiten einer christlichen Stellungnahme
zu einer jüdischen Frage

Es ist deutlich geworden, dass nur da, wo theologisch von einer bleibenden

Erwählung des jüdischen Volkes ausgegangen wird (oder, wie es der Dispen-
sationalismus formulieren würde: von einer zukünftigen Aufgabe des Volkes
Israel im Heilsplan Gottes), auch das Thema von Land und Staat Israel

theologischen Rang bekommt. Die Aussage von der „bleibenden Erwählung
Israels" findet sich seit Beginn der achtziger Jahre des letzten Jahrhunderts in
einer zunehmenden Anzahl kirchlicher Stellungnahmen zum christlichjüdischen

Verhältnis.27 Das ist bekannt und braucht nicht im Detail wiederholt

zu werden. Ich beschränke mich darum auf die damit verbundene Stellung

zum Land: 28

26 Ich übergehe hier die sozial-ethisch motivierten Verlautbarungen, in denen zu ei¬

nem gerechten Verhalten gegenüber den Palästinensern aufgefordert wird. Sie sind
nicht durch eine besondere Landtheologie motiviert, sondern Bestandteil des
weltweiten kirchlichen Engagements für Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der
Schöpfung.

22
Vgl. D. Görrig, Die Wurzel trägt. Israels „bleibende Erwählung" und die „Mission"
der Kirche, Frankfurt am Main 2004.

28 Zitiert nach den Wiederabdrucken in R. Rendtorff/H. H. Henrix {ed.), Die
Kirchen und das Judentum. Band I und W. Kraus / H.H. Henrix {ed.), Die Kirchen
und das Judentum. Band II. Vgl. dazu auch die Zusammenstellungen bei J. Eh-
mann, Solidarität mit dem Staat Israel? Der Staat Israel in evangelischen und
ökumenischen Dokumenten und Verlautbarungen, in: Kirche und Israeli (1992),
S. 149-160; V. Stolle, Der Staat Israel und die christliche Endzeiterwartung, S.

73-76.

319



Die „Niederländische Reformierte Kirche" erliess am 16. Juni 1970 eine Handreichung

zum Thema „Israel: Volk, Land und Staat" (R. Rendtorff/H. H. HenriX
[ed.], Die Kirchen und das Judentum. Band I, S. 461-478): Darin wird ausdrücklich

gefragt, ob „der Staat Israel für Christen eine besondere Glaubensdimension
hat" (S. 462). In der Antwort wird festgehalten, dass für Israel das Land immer ein

wesentliches Element der Erwählung des Volkes gewesen und geblieben ist - nicht
als Selbstzweck, sondern als Zeichen für die Völker. Jesus selbst tritt als Glied des

jüdischen Volkes auf und bekennt sich zu dessen Bund und Erwählung. Trotz der

mehrheitlichen jüdischen Ablehnung Jesu bleibe die Erwählung des Volkes bestehen

(S. 468, vgl. S. 473) und damit auch das Band zwischen jüdischem Volk und Land

Israel. Diese Beziehung zwischen Volk und Land sieht das Dokument auch im
Neuen Testament insbesondere im Hinblick auf die eschatologische Zukunft und

die Wiederkehr von Christus vorausgesetzt (S. 469). Die „Wiedervereinigung von
Volk und Land" ist daher auch von Christen als ein Hinweis „auf die besondere

Bedeutung dieses Volkes mitten unter den anderen Völkern und auf die bewahrende

Treue Gottes" zu deuten und dankbar und freudig anzuerkennen. Einschränkend

wird darauf hingewiesen, dass „die Verheißung Gottes [. .] der bleibenden
Verbundenheit von Volk und Land" gilt, „aber nicht in gleicher Weise der von Volk
und Staat" (S. 474). Gleichwohl wird die relative Notwendigkeit der jetzigen
Staatsform aus pragmatischen Gründen anerkannt und zugleich für theologisch

notwendig betrachtet: Weil die „Bejahung der eigenen Staatsform [. .] auf dem

bleibenden Band mit dem Land kraft der Verheißung gegründet ist, also letzten
Endes auf Glaubensgründen beruht, kann dies in der christlichen Gemeinde keine
Sache freibleibender Diskussion sein. Sonst würde man sich auf einen Weg begeben,

auf dem das Neue Testament vom Alten, Gott von der Geschichte und sein

Gebot von seiner Gnade gelöst zu werden drohen; damit würde der Glaube spiri-
tualisiert oder ethisiert werden" (S. 475). Die Ambivalenz des Staates wird deutlich
gesehen und benannt, gleichwohl wird - theologisch begründet - diesem Staat ein

Sondercharakter in der Staatenwelt zugebilligt, was - soweit ich die Texte gelesen
habe — sonst nie der Fall ist. „Auf Grund der Stellung, die eigens das jüdische Volk

von Gott her einnimmt, hat auch der Staat Israel eine eigenartige Dimension" (S.

476). Das Dokument enthält meines Erachtens Ansätze, die für ein dezidiert
theologisches Verständnis des Staates Israel hilfreich weitergeführt werden könnten. Diese

sind aber in den folgenden Erklärungen nicht nur nicht aufgenommen, sondern

sogar wieder abgeschwächt, indem sie weitgehend auf die politische Frage reduziert
worden sind.
So wird in der EKD-Studie „Christen und Juden" vom Mai 1975 Christen und

Juden I, R. Rendtorff/H. H. Henrix [ed.], Die Kirchen und das Judentum. Band

I, S. 558-578) in einem eigenen Abschnitt zu „Der Staat Israel" (S. 573 — 574,
nach: „Die beiden Formen jüdischer Existenz" [S. 572-573], wo es um das Leben

im Land bzw. der Diaspora geht) festgehalten: „Juden haben stets im Land Israel

und in der Diaspora gelebt; volle Verwirklichung jüdischen Lebens steht jedoch zu
allen Zeiten mit dem Land in Verbindung" (S. 572). Die religiöse Bedeutung des

Landes und damit des Staates Israel „für viele Juden" (diese Einschränkung ist

meines Erachtens wichtig) wird ebenso berücksichtigt, wie dass sich der Staat Israel

durch seine Namensgebung und seine Gründungsurkunde „ausdrücklich in die

biblische Tradition des Judentums und damit in den Zusammenhang der Geschichte

des erwählten Volkes" stellt(e). Dies sei „auch für Christen von Bedeutung".

320



Allerdings beschränkt sich dies ausdrücklich auf die christliche Verpflichtung, „den
völkerrechtlich gültigen Beschluß der Vereinten Nationen von 1947 anzuerkennen
und zu unterstützen, der den Juden ein gesichertes Leben in einem eigenen Staat

ermöglichen soll". Eine Unterstützung der geschichtstheologischen Legitimation
wird dagegen vermieden.29
In den „Überlegungen zum Problem Kirche-Israel" des Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbunds vom Mai 1977 (R. Rendtorff/H. H. Henrix [ed.], Die
Kirchen und das Judentum. Band I, S. 493-498) wird im Vorwort „die Sammlung
vieler Juden in Teilen des verheißenen Landes des Alten Bundes" als Anlass genommen,

über die „Probleme!. •
•] des Nahen Ostens" nachzudenken. Die

„religionsgeschichtliche Verbundenheit mit dem Judentum" erfordere eine Stellungnahme zu
diesen Fragen. Der umfangreichste der insgesamt sieben Punkte ist der sechste, mit
„Zionismus - Staat Israel" überschriebene (S. 496 — 497). Da heisst es unter
anderem: „Wir erachten es als Aufgabe der christlichen Kirchen und aller Christen für
das Lebensrecht des uns besonders verbundenen jüdischen Volkes und seines Staates

einzutreten und Israel in seiner zunehmenden Isolierung beizustehen." Daneben
steht das Eintreten für die Palästinenser. Die theologische Frage wird nur gestreift:
„Manche Christen und viele Juden sehen in der Staatsgründung Israels die Erfüllung

biblischer Verheißungen." Eine klare Stellungnahme wird hier wie in allen

gleichzeitigen Veröffentlichungen vermieden. Der letzte Punkt widmet sich der

Frage Jerusalems (Punkt 7). Hier wird, in gut protestantischer Tradition, darauf

hingewiesen, dass der Glaube nicht an „sogenannte ,heilige Stätten' gebunden" ist.

Darüber hinaus wird dann aber, sozusagen unter Aufnahme der gesamtchristlichen
Tradition, die Bedeutung der Memorial- und Pilgerstätten der Stadt hervorgehoben.
Auch hier überwiegt das pragmatische Interesse, während die theologische Anfrage
wie bei Punkt 6 in der Schwebe bleibt.
Auch die Leitsätze der Kommission des reformierten Bundes zum Thema „Wir und
die Juden — Israel und die Kirche", vorgelegt zur Hauptversammlung des

Reformierten Bundes vom 27. bis 29. September 1984 (R. Rendtorff/H.H. Henrix
[ed.], Die Kirchen und das Judentum. Band I, S. 616-620), folgen diesem Duktus.
So heisst es in Leitsatz VI (S. 619): „Dankbar preisen wir die Treue Gottes, der sein
Volk erwählt hat. Wir erkennen, daß die Landverheißung untrennbar mit der

Erwählung verbunden ist. Diese Verheißung ist vom Volk Israel festgehalten worden
im Land und in der Diaspora, im Festkalender und in der Liturgie. Aufgenommen
vom politischen Zionismus, hat dies zur Gründung und Entwicklung des Staates
Israel geführt. In unserer Zeit sehen wir in der Rückkehr von Juden ins Land eine

Bestätigung der Treue Gottes. In dem allen werden die' irdisch-geschichtlichen
Dimensionen der Verheißungen Gottes den Christen und allen Völkern nachhaltig
vor Augen und ins Bewußtsein gerückt [es folgen als Zitat Jer 23,3; Sach 2,(8)12],
Weil wir als Christen in einem besonderen Zusammenhang mit dem jüdischen Volk
stehen, müssen wir - eingedenk unserer Schuld - für das Leben dieses Volkes
eintreten. Wir begleiten voll Spannung und Sorge das Leben von Juden im Land
Israel und den Weg des Staates Israel. Wir widersprechen allen antijüdischen
Bestrebungen, die das Lebensrecht Israels problematisieren. Wir sind aufgerufen, mit

Nach V. Stolle, Der Staat Israel und die christliche Endzeiterwartung, S. 74 (mit
Anm. 15) sogar ausdrücklich verneint, doch finde ich das von ihm hierfür genannte
Zitat in der Dokumenten-Sammlung nicht.

321



unseren Gebeten und in politischer Verantwortung dem Staat Israel, seiner Lebensgestalt

und seiner Entwicklung, besonders in seinen Gefährdungen und Bedrohungen,

zugewandt zu sein." Auch diese weitergehende Auseinandersetzung mit der

Landfrage vermeidet es, eine christlich-theologische Bewertung des Staates Israel

bzw. des jüdischen Anspruches auf das Land zu geben.
— Diese Reihe liesse sich fortsetzen, aber fast alle Dokumente weichen der eigentlich

theologischen Frage nach der Stellung des Landes für die christliche Dogmatik,
insbesondere die Eschatologie, aus. Festzuhalten ist jedoch, dass sich durch die

Betonung der bleibenden Erwählung Israels die Frage des Landes mit einer inneren

Notwendigkeit stellte. Wer die Erwählung Israels als bleibend anerkennt und darin
einen Ausdruck von Gottes Heilshandeln sieht, kann am Land als Teil dieser

Erwählung und als Gottes Heilsgabe in diesem Bund nicht vorbeisehen. Die genaue

Bestimmung ist jedoch mit einer Reihe von Schwierigkeiten verbunden, die zum
Teil auch deutlich gesehen werden.

Die in den Dokumenten der ,mittleren' Phase30 erkennbare Zurückhaltung
im Hinblick auf eine theologische Bestimmung des geographischen Aspekts
des Staates Israel ist in den jüngeren Verlautbarungen erkannt und ausdrücklich

benannt worden. So hat sich die Lutherische europäische Kommission
Kirche und Judentum (LEKKUJ) zwischen 1991 und 1995 in fünf Tagungen

mit der Frage nach der „theologischen Bedeutung des Landes Israel für
den christlichen Glauben" beschäftigt,31 und zwar ausgehend von der

Erklärung der Lutherischen europäischen Kommission Kirche und Judentum,
in der es hiess: „Wir glauben, daß Gott in seiner Treue Israel durch die

Geschichte geführt und es durch die jüdische Glaubenstradition als Volk
bewahrt hat. Wir sehen in der Heimkehr in das Land der Väter ein Zeichen
der Bundestreue Gottes" (S. 462).

3° Ich meine, dass sich drei Phasen der kirchlichen Stellung zu Israel unterscheiden
lassen, die sehr stark von den politisch-historischen Gegebenheiten des 20.
Jahrhunderts geprägt sind: eine frühe Phase von 1948 bis Anfang der siebziger Jahre, in
dem das Geschehen der Schoah und das ,an ein Wunder grenzende' Uberleben
Israels in den Kriegen von 1948 bis 1967 im Vordergrund stand; dann die mittlere
Phase, eingeleitet durch den Yom-Kippur-Krieg 1973 und den damit verbundenen
Wechsel in der israelischen Politik und damit einhergehend der Beginn der Besie-

delungspolitik in den eroberten Gebieten. Der Ton in diser Phase ist kühler, die

Haltung zum jüdischen Volk wird getrennt von der Solidarität mit dem Staat Israel;

erst mit dem ersten Golfkrieg und der damit verbundenen existentiellen Bedrohung
Israels als einer Nation änderte sich die Haltung wieder, zumal durch die Kriege in

Ex-Jugoslawien auch in Europa die Bedrohung durch den militanten Islam stärker

wahrgenommen wurde und so Israels schwierige geo-politische Lage eher verstanden

wurde.
V Vgl. den Arbeitsbericht in W. Kraus /H.H. Henrix {ed.), Die Kirchen und das

Judentum. Band II, S. 462-469.

322



Übereinstimmung bestand in der Kommission über die Bedeutung
Israels als „Schauplatz" der biblischen Geschichte und damit verbunden als

Ort der vertieften Erinnerung, d. h. die Bedeutung als Memorial- und

Pilgerstätte wurde noch einmal betont. Strittig blieb jedoch — weshalb am Ende
der fünfjährigen Beratung auch keine Erklärung, sondern ,nur' ein Arbeitsbericht

stand -, ob das Land darüber hinaus „theologische Bedeutung" habe.

Eine Seite lehnte eine theologische Bedeutung des Landes rundweg ab, weil
der christliche Glaube nur „an das Wort Gottes gebunden [sei] und an
keinen wie auch immer gearteten historischen Ort". Zur Begründung wurde
dabei auf die relative Unwichtigkeit der Landverheissung im Neuen Testament

verwiesen. Dieser Position wurde jedoch entgegengehalten, dass die

Offenbarung Gottes zwar durch das Wort geschehe, sich aber immer ganz
konkret verleibliche in einzelnen Personen und so auch im Volk Israel und
dem ihm verheissenen und gegebenen Land. Ein möglicher .lutherischer'

Ausgleichsversuch wurde unternommen, indem Kategorien der Abendmahlslehre

auf das Land übertragen wurden: So wie das Verheissungswort und der

Glaube die Elemente von Brot und Wein zu Leib und Blut Christi
transformieren, so transformiert der Glaube auch das Land Israel in ein heiliges
Land: „Wie für Israel durch die Heilsgabe der Verheißungen und Gebote das

Land geheiligt wird, so wird dieses Land für Christen auch durch die Heilsgabe

des Glaubens an Jesus Christus im Vollzug des Glaubens zum heiligen
Land." Es folgt noch eine weitere Reihe von meines Erachtens problematischen

Sätzen, die alle versuchen, eine höhere Bedeutung des Landes für die
christliche Tradition zu fundieren, deren Notwendigkeit nicht einsichtig ist.

Theologisch und historisch nötigt nichts dazu, dem Land einen besonderen

Heiligkeitscharakter zuzuschreiben. Dieses Bemühen erscheint mir als ein

Wenig hilfreiches Unterfangen, sich jüdischem Denken im Hinblick auf das

Land allzu eng anzunähern (wobei ich nicht sicher bin, ob das jüdische
Verständnis damit angemessen getroffen ist).

Damit läutet dieses Dokument eine neue Runde ein, bei der offenbar die

Erfahrungen des ersten Golfkrieges im Hintergrund stehen (siehe oben Anm.
30). Es wird versucht, dem Land Israel eine stärkere theologische Bedeutung
zu geben im Bemühen um eine intensivere Solidarität mit dem Volk Israel im
Staat Israel. Das geht auch aus den anschliessenden Bemerkungen zum
Verhältnis „Christen und der Staat Israel" hervor. Dabei wird zwar die
Gefahr gesehen, dass theologische Positionen politisch instrumentalisiert werden,

aber die Trennung zwischen theologischen und politischen Fragestellungen

wird als „nur begrenzt glaubwürdig" dargestellt. Auch hier zeigt sich:
Es stehen am Ende mehr offene Fragen als Antworten.

323



Das trifft auch für die neue Studie der EKD, Christen und Juden III-
Schritte der Erneuerung im Verhältnis zum Judentum. Eine Studie der

Evangelischen Kirche in Deutschland, ed. Kichenamt der EKD, Gütersloh 2000,

zu, in der ebenfalls ein ausführlicher Abschnitt (4.6.) über „Israel — Land

und Staat" enthalten ist (S. 81 — 88). Der erste Punkt (4.6.1.) formuliert die

Frage „Warum geht uns das Thema an?" und gibt als Antwort:

„Die Existenz des Staates Israel, der in seiner Gründungsurkunde und mit seinem
Namen ausdrücklich an biblische Traditionen anknüpft, macht es Christen
unmöglich, von Israel so zu sprechen, als handle es sich dabei um eine Größe der

Vergangenheit."

Es ist also zunächst eine heuristische Funktion, die der Staat Israel für Christen

haben soll, indem er daran erinnert, dass es „Israel" (gemeint ist als Volk
und Religionsgemeinschaft) noch gibt. Das ist nicht gerade eine gewichtige
Antwort. Und so heisst es weiter: „Der moderne jüdische Staat fordert Christen

dazu heraus, über ihr Verhältnis zum jüdischen Volk nachzudenken."

Auch das ist noch sehr allgemein formuliert, und auch dazu (wie zur ersten

Antwort) bedürfte es des Staates Israel nicht. Der Grund für die erkennbare

Zurückhaltung in diesen Passagen wird deutlich am zweiten Abschnitt: „Für
arabische Christen allerdings stellen Existenz und Politik des Staates Israel

das größte Hindernis auf dem Weg zu einer theologischen Neuorientierung
im Blick auf das Judentum dar." Hier ist plötzlich von „Existenz und Politik"
die Rede, erkennbar aus dem Bemühen formuliert, es allen recht zu
machen.12 Einer eigentlich theologischen Argumentation wird ausgewichen,
und man bekennt sich ausdrücklich dazu. Der letzte Satz von „4.6.1 Warum

geht uns das Thema an?" lautet: „Umstritten ist, ob es für Christen
theologische Gründe gibt, für den Staat Israel besonders einzutreten, und welche

Bedeutung für sie das Land der Verheißung hat."33 Es folgt entsprechend

32 Mit derselben Schwierigkeit kämpft auch die oben Anm. 4 erwähnte Studie der

Leuenberger Kirchengemeinschaft, die in ihrem 3. Teil „Die Kirche in Israels

Gegenwart" unter 1.1.3 plötzlich den Sprachgebrauch im Hinblick auf „Israel" von
einem theologischen hin zum politischen, auf den Staat Israel bezogenen, verändert

(immerhin angedeutet in der Einleitung S. 13). Das ist der einzige Punkt, wo der

Staat überhaupt erwähnt wird. Auch hier findet sich der Hinweis, dass eine mögliche

theologische Bedeutung der Staatsgründung Israels unter Christen kontrovers
ist, eindeutig wird jedoch „jede direkte politische Inanspruchnahme der biblischen

Landverheißungen" zurückgewiesen (S. 75).
33 Vgl. als dispensationalistische Gegenposition dazu E. Schrupp, Israel in der Endzeit.

Heilsgeschichte und Zeitgeschehen, Wuppertal, Zürich 1991 (31992 als R.-Brockhaus
Taschenbuch): S. 48 — 62. Hier heisst es unmissverständlich: „Wir erleben Israels

Rückkehr in sein Land als ein »Endzeitzeichen ersten Ranges«, als Zeichen für die

bleibende Erwählung des jüdischen Volkes" (S. 49; in diesen Kreisen wird der

324



»4.6.2. Widerstreitende theologische Positionen", bei der verschiedene kirchliche

Stellungnahmen zum Thema Staat Israel kurz vorgestellt werden. Unter
anderem wird auf den Beschluss der Hauptversammlung des Reformierten
Bundes 1990 hingewiesen, wo aus dem „besonderen Zusammenhang" heraus,

in dem Christen mit dem jüdischen Volk stehen, formuliert wurde, dass

Christen „voll Hoffnung und Sorge das Leben der Juden im Land Israel und
den Weg des Staates Israel" begleiten. Einschränkend heisst es aber auch

dazu in den Erläuterungen:

„Dies bedeutet nicht, daß wir in der Existenz des Staates Israel unmittelbar die

endzeitliche Erfüllung der Verheißungen erkennen könnten. Es bedeutet aber

ausdrücklich, daß wir denen widersprechen, die Israel als Volk, Israel als Land und
Israel als Staat aus den Fragen des Glaubens und der Theologie fernhalten möchten."

Diesen Formulierungen ist anzumerken: Das Problem wird gesehen, aber
keine Lösung gefunden. Israel ist mehr als nur einfach ein weiterer Staat auf
der Landkarte, aber er ist nun eben auch nicht so ohne weiteres der Vorbote
des endzeitlichen Reiches Gottes in dieser Welt. Die theologische Schwierigkeit

liegt darin, inwieweit einzelnen historischen Ereignissen eine heils- bzw.

offenbarungsgeschichtliche Dignität zuerkannt werden kann bzw. soll. Ist
dies, wenn überhaupt, nur bzw. wenigstens im Hinblick auf die Geschichte
Israels möglich bzw. nötig? Oder gilt dies auch für die Geschichte Polens,

Deutschlands, der Vereinigten Staaten?,4

Beschluss der Rheinischen Landessynode von 1980, besonders These 4, wonach die
„fortdauernde Existenz des jüdischen Volkes, seine Heimkehr in das Land der

Verheißung und auch die Errichtung des Staates Israel Zeichen der Treue Gottes

gegenüber seinem Volk sind" [zitiert S. 78] sehr positiv rezipiert). Als weiteres

bestätigendes ,Zeichen' gilt die Fruchtbarmachung der Wüste durch jüdische
Besiedlung: „Hier erfüllen sich prophetische Aussagen" (S. 56). Ebenfalls in vollem
Wortlaut abgedruckt ist die Unabhängigkeitserklärung Israels vom 14. 5. 1948 (S.

57—61), bei der besonders der Passus über die Propheten für diese Kreise wichtig
ist: „Der Staat Israel wird der jüdischen Einwanderung und der Sammlung der
Juden im Exil offenstehen. Er wird sich der Entwicklung des Landes zum Wohle
aller seiner Bewohner widmen. Er wird auf Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden im
Sinne der Visionen der Propheten Israels gestützt sein." Obligatorisch in dieser
Literatur ist jeweils auch ein Abschnitt über „Die Frage nach Israels Grenzen" (S.

61-62). Hauptbelege dafür sind Gen 15,18; Jos 1,4; Ez 47,15-20, vgl. dazu auch
E. Schrupp, Israel und das Reich des Islam. Zeitgeschehen im Licht biblischer
Heilsgeschichte. Endzeitliche Perspektiven, Wuppertal, Zürich 1992 (21992 als R.-Brock-
haus Taschenbuch 475): S. 21-27 und öfter. Nach Schrupp ist das heutige Israel

jedoch ,heilsgeschichtlich' nicht verpflichtet, dieses Gebiet schon jetzt zu erobern.
^ Die Diskussion um die theologische Würdigung der Wiedervereinigung Deutsch¬

lands als einem Geschenk Gottes, wie sie vor allem von konservativen und evan-
gelikalen Kreisen vertreten wird, zeigt, wie schwierig es ist, einzelne historische

Ereignisse in Gottes ,Plan' zu verorten.

325



Punkt 4.6.3. behandelt darum die Folgerungen aus dem Theologumenon
des ungekündigten Bundes für „das Land der Verheißung". Hier wird
betont, dass Gottes Bund mit Israel, wie er durch Abraham und Mose Gestalt

gewonnen hat, und die Landgabe in einem unauflösbaren Zusammenhang
stehen. Das wird bestätigt durch die prophetische Botschaft, die den

menschlichen Bundesbruch mit dem Exil bedroht und nach dessen Eintritt
die Wiederannahme durch Gott mit der Rückkehrverheissung verbindet.

Darum kann auf eine „theologische Deutung der Rückkehr der Juden ins

Land und der Gründung eines Staates, der den Namen Israel trägt", nicht
verzichtet werden (S. 86). Der Einwand, dass das Land im Neuen Testament
keine Rolle spiele, wird ausdrücklich zurückgewiesen, weil die jüdische Bibel

(das christliche Alte Testament) für Christen seinen eigenen theologischen
Wert auch dort habe, wo das Neue Testament nicht ausdrücklich Bezug

darauf nimmt.35

Der Abschnitt über Israel endet (4.6.4.) mit Konsequenzen: Darin wird
einerseits festgehalten, dass einer „Verabsolutierung des Landes", wie sie von

nationalreligiösen Kräften in Israel, „aber auch von manchen christlichen
Zionisten betrieben wird", aus dem Geist der Propheten Israels zu
widersprechen ist. Andererseits wird denen eine Absage erteilt, die „behaupten,
dass geschichtliche Ereignisse - besonders wenn sie das jüdische Volk
betreffen — für den christlichen Glauben nicht relevant seien" (S. 87 — 88)-

Ausdrücklich wird die Rückkehr ins Land mit der Verheissung eines neuen
Himmels und einer neuen Erde verbunden: „Dass Israel in Frieden leben soll

nach seiner Verheißung wird dadurch ebenso Teil des christlichen Glaubens

wie die Utopie von einer Welt, in der sich die Wölfe bei den Lämmern

lagern."
Hier müsste eine gründliche Diskussion meines Erachtens ansetzen, denn

hier wird deutlich, dass es letztlich hermeneutische Fragen sind, die vor einer

Stellungnahme jedweder Art geklärt werden müssen. Im Grunde geht es um
die alte Frage nach dem Verhältnis von Gottes Geschichte in, mit und unter
den Bedingungen der (profanen) Menschheitsgeschichte bzw. um die Relation

von Heils- und Weltgeschichte und die Erkenntnismöglichkeit dieser

besonderen Heilsgeschichte. Damit verbunden ist die übergreifende
systematisch-theologische Fragestellung, inwieweit es theologisch überhaupt sinnvoll

bzw. legitim ist, dass eine Religionsgemeinschaft eine andere in ihren

35 Vgl. dazu W. Kraus, Das .Heilige Land' als Thema einer Biblischen Theologie, S.

272-274 unter Aufnahme von U. Luz, Ein Traum auf dem Weg zu einer
Biblischen Theologie der ganzen Bibel. Ein Brief an Peter Stuhlmacher, in: J. Âdna et

al. {ed.), Evangelium — Schriftauslegung — Kirche. Festschrift für Peter Stuhlmacher

zum 65. Geburtstag, Göttingen 1997, S. 279-287, dort S. 285.

326



spezifischen Interessen unterstützt. Anders gesagt: Kann die Kirche (und erst
dann die Frage: soll sie auch, was sie kann?) von dem ihr gegebenen Auftrag
her Israels Beanspruchung des Landes aufgrund der Israel gegebenen Ver-

heissungen theologisch unterstützen? Es geht also zunächst und zuvorderst

nicht um eine politische Solidarität mit dem Staat Israel, sondern um die

theologische Frage nach der Angemessenheit eines solchen Eingreifens und
Bewertens in die Belange einer anderen Religionsgemeinschaft. Zumal in
diesem Fall die Bejahung des religiösen Anspruchs des Judentums einhergeht
mit der Ablehnung des gleichfalls religiös motivierten Anspruchs des Islams

auf das Land Israel.

4. Epilog: das hermeneutische Problem

Für eine christliche Position zu den religiösen und den damit untrennbar
verbundenen politischen Besitzansprüchen im Heiligen Land ist es unerläss-

lich, zuerst aufgrund der eigenen normativen Tradition zu klären, was zu
dieser Frage gegebenenfalls ausgesagt werden kann und muss. Das ist
grundlegend, aber doch in manchen Kreisen weit weniger selbstverständlich, als

man annehmen sollte. Gerade sogenannte ,bibeltreue' Kreise kennen in be-

zug auf das Land und Israel einen Umgang mit der Bibel, als ob es das Neue
Testament nicht gäbe (was in „Kirche und Juden III" ganz ähnlich behauptet
wird, siehe oben zu 4.6.3.). Dieser auf bestimmte prophetische Partien
bezogene partielle Fundamentalismus (andere alttestamentliche Texte werden
mit grösster Selbstverständlichkeit, jedoch zumeist ohne jede hermeneutische

Absicherung, hinsichtlich ihrer Gegenwartsrelevanz relativiert) bildet die Basis

des sogenannten christlichen Zionismus. Gleichwohl muss sich auch eine
solche Position, wenn sie sich als „christlich" bezeichnet, am Neuen Testament

messen lassen. Aber auch die von einzelnen Vertretern des christlichjüdischen

Dialogs vertretene Landtheologie wäre daraufhin zu überprüfen,
ob sie den bisherigen Konsens im Hinblick auf die relative Bedeutungslosigkeit

des Landes für Jesus und das frühe Christentum zu Recht in Frage stellt
oder ob hier nicht zu stark (vermeintlichen) jüdischen Erwartungen
entsprochen wird. Eine Lektüre und Beanspruchung des Alten Testaments ohne
den neutestamentlichen Verstehenshorizont und an diesem vorbei, d. h. an
Christus vorbei, kann dagegen nicht als christliche Stellungnahme zu diesem

Thema gelten. Ohne ins Detail gehen zu können, sind meines Erachtens

folgende Punkte im Auge zu behalten, wenn man zu einer neutestamentlich

begründbaren christlich-theologischen Position gelangen will:

327



1. Das Christusereignis ist für die neutestamentlichen Autoren der Brenn-
und Zielpunkt der biblischen Prophétie. Es kann darum aus christlicher

Perspektive keine Erfüllung alttestamentlicher Verheissungen an diesem

Zielpunkt vorbei geben. Es ist das Prisma, in dem alle Strahlen gebündelt
und gebrochen werden. Und wenn einzelne Strahlen durch dieses Prisma

hindurch nicht ausgefiltert, sondern durchgeleitet werden, dann sind sie

dennoch verwandelt und können nicht betrachtet werden etsi Christus

non daretur. Das gilt auch für den theologischen Umgang mit den Land-

verheissungen (vgl. etwa die Aufnahme von Gen 12ff. in Hebr 11,8 -16).
2. Dass diese Perspektive eine christliche ist, habe ich hervorgehoben. Dass

jüdische Theologie und jüdischer Glaube mit den Verheissungen anders

umgehen und sie anders deuten, ist ebenfalls deutlich und legitim. Aber

es ist meines Erachtens nicht hilfreich und theologisch auch nicht
angemessen, wenn christliche Zionisten einerseits oder Vertreter des

jüdischchristlichen Dialogs andererseits im Gespräch mit Israel diese dezidiert
neutestamentliche Sichtweise ausser Betracht lassen. Dann bestätigen sie

nur, was Israel schon weiss. Aber sie bringen in den Dialog (und in den

politischen Konflikt, der ja gerade mit der religiösen Geographie
argumentiert) nicht ein, was ihnen als Glaubensgut und heilsgeschichtlicher
Erkenntnis aufgetragen und anvertraut ist.

3. In der eschatologischen Erwartung nähert sich christliche Hoffnung am
stärksten dem Thema des Landes wieder an, indem darin auch aus neu-
testamentlicher Perspektive Jerusalem im Mittelpunkt stehen wird.16

Jerusalem wird nach Lk 21,24 von den Heiden zertreten, bis die Zeiten der

Heiden erfüllt sein werden. Verbunden ist damit bei allen drei Synoptikern

das Gleichnis vom Feigenbaum: Wenn er wieder grünt, dann

beginnen diese Ereignisse sich zu erfüllen (Mk 13,28 — 32 parr. Mt 24,32 —

36; Lk 21,29-33, vgl. Lk 13,6 — 9). Der Feigenbaum kann hier als

Metapher für Israel als Gottesvolk gesehen werden (vgl. Hos 9,10; Joel 1,7,

immer in Verbindung mit dem Weinstock, vgl. Jes 5,1-7), so dass es

durchaus legitim ist, die Errichtung des jüdischen Staates Israel als ein

Geschehen zu interpretieren, das die Erfüllung der Zeiten als Teil auch

der christlichen Hoffnung näher bringt. Und in diesem Kontext kann
auch die Rückkehr Israels in das verheissene Land eine neue Bedeutung
bekommen. Aber das ist ein Rahmen, den das Neue Testament
bestimmt. Und darin besitzen genaue geographische Grenzziehungen keine

Bedeutung. Ob ganz Jerusalem in israelischer Hand ist oder nur ein Teil

36 Vgl. die oben unter 3. erwähnte Handreichung der Niederländischen Reformierten
Kirche vom 16. Juni 1970.

328



oder ob Jerusalem wie zur Zeit Jesu unter einer fremden Herrschaft steht,

ist unerheblich. Wenn Juden in Judäa und Samaria, auf den Bergen

Israels, unter palästinensischer statt unter israelischer Herrschaft leben,

hält das die Verheissungen Gottes nicht auf, noch werden dieselben

dadurch beschleunigt, dass Israel die Gebiete annektiert — das muss dem

christlichen Zionismus gegenüber, aber auch im Hinblick auf manche

problematischen Sätze bei Friedrich-Wilhelm Marquardt oder Karl van
Buren klar und eindeutig akzentuiert werden.

4. Eine solche Haltung steht nicht im Widerspruch zur Respektierung des

jüdischen Glaubensgehorsams als jüdischer Ausdruck der Treue zu Gott
im Hinblick auf das dem Volk Israel verheissene Land. Dass jüdischer
Glaube das ganze Land und die Herrschaft darüber als (Auf-)Gabe Gottes

und Zeichen der Erwählung begreift, ist als legitime jüdische Position

zu würdigen und auch gegenüber Angriffen zu verteidigen (wobei die

Varianz jüdischer Stellungnahmen zur Landfrage nicht übersehen werden

sollte). Geklärt werden muss dann aber, inwieweit diese Respektierung
einer fremden Glaubenstradition auch gegenüber dem Islam und seinem

religiös begründeten Anspruch auf das Land gilt und wie gegebenenfalls
auf eine doppelte Beanspruchung zu reagieren ist.

5. Diese Respektierung schliesst jedoch eine anderslautende christliche Po¬

sition gerade nicht aus, sondern ein. Christen zeigen ihre Liebe gegenüber

Israel am besten darin, dass sie von ihren, in Jesus Christus gegründeten

und durch den Heiligen Geist ermöglichten Einsichten in die
Geschichte Israels von den Anfängen bis in die Gegenwart her berichten.

Weil es derselbe Gott ist, den Juden und Christen — wenngleich aufgrund
unterschiedlicher Offenbarungserfahrungen unterschiedlich — verehren,
darum hat die christliche Erkenntnis dieses einen Gottes und seines

Wortes dieselbe Dignität und denselben Anspruch, in einem gegenseitigen

Gespräch gehört zu werden.
6. Dabei gilt festzuhalten, dass dieses gegenseitige Hören nur freiwillig ge¬

schehen kann. Israel braucht nicht auf das hören, was Christen mit dem
Gott Israels erfahren und von ihm verstanden haben. Umgekehrt sind
Christen nicht verpflichtet, jüdische Gotteserfahrung und -erkenntnis
unterschiedslos für den eigenen Glauben als normativ anzuerkennen. Für
beide Seiten gilt jedoch, dass die intensive Beschäftigung mit den

Erfahrungen und Erkenntnissen des je anderen für das eigene Erfahren und
Erkennen wichtig werden kann, so dass dieses Aufeinanderhören
ausdrücklich zu fördern ist.

7. Eine christliche Position zur Landfrage im Hinblick auf den geopoliti-
schen Konflikt kann und soll meines Erachtens nicht mehr als die beiden

329



anderen grossen Religionen, die sich ebenfalls auf Abraham berufen, daran

erinnern, es ihrem Stammvater gleichzutun: Er glaubte an die Ver-

heissung, dass Gott ihm dieses Land geben würde. Aber er begnügte sich,

als Fremdling in diesem Land zu leben, den Frieden zu suchen, sein

Recht vernünftig und pragmatisch einzuhandeln und auf die Anwendung

von Gewalt um des Landes willen zu verzichten.37 Die Bereitschaft, um
des Friedens und der Liebe willen im Vertrauen auf Gottes unbegrenzte

Möglichkeiten nachzugeben — auch da, wo man vermeintlich im Recht

ist, ist der genuine Beitrag, den das Neue Testament in diesem Konflikt
beitragen kann (vgl. nur Mt 5,5.40-41). Von Abraham lernen heisst in
diesem Fall, nachgeben lernen um des Friedens willen. Wir würden klein

von Gott denken, wenn wir seine Verheissungen für sein Volk abhängig
machten von bestimmten geopolitischen Entscheidungen. Dagegen spricht
nicht nur die biblische Vätergeschichte, sondern auch das Zeugnis des

Neuen Testaments.

37 Vgl. unter anderem Gen 13,1 — 18; 23; 26,12-33. Das Verhältnis der Erzväter zur
Landverheissung und zum Land bietet Modelle des Zusammenlebens und der

Konfliktvermeidung, deren Potential noch lange nicht ausgeschöpft ist.

330


	Die Bedeutung des Landes Israel in christlicher Perspektive

