
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Bund und Land in muslimischer Rezeption : biblische Kategorien in
Tabars Geschichtswerk

Autor: Mårtensson, Ulrika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bund und Land in muslimischer Rezeption

Biblische Kategorien in Tabaris Geschichtswerk

von Ulrika Mârtensson *

Im frühen 10. Jahrhundert unserer Zeit verfasste der grosse muslimische Traditionalist,
Historiker und Exeget Abü Ca'far Muhammad b. Carlr at-Tabarl (gestorben 923) sein
monumentales historiographisches Werk Ta'rih ar-rusul wa-l-mulük, „Die Geschichte
'let Gesandten und Könige" (im Folgenden: Ta'rïh). Der Form nach annalistisch
strukturiert nach Herrschern und Higra-Jahren, greift der Inhalt weit über die islamische
Zeit hinaus, ja, setzt diese erst als letzten Teil einer universalen „Heilsgeschichte" gleichsam

als Ziel einer Entwicklung, die in einem religiösen Symbolismus von der Schöpfung

bis zur Vollendung gespannt wird. Entspricht der Rückbezug auf die vorislamische
Welt- und Offenbarungsgeschichte der koranischen Verhältnisbestimmung von dem,
»Was zuvor da war" (Sure 10,94; 2,89), zu dem „entscheidenden Wort" des Korans
(Sure 86,13), das die vorangehenden Offenbarungen „bestätigt" (Sure 5,44-48), so
findet dies inhaltlich nicht zuletzt darin seinen Ausdruck, dass biblische Kategorien aus
der Perspektive islamischer religiöser und sozialer Institutionen in den Blick genommen
Werden und in diesem Kontext eine aktualisierende Reinterpretation erfahren.

Ulrika Mârtensson greift auf der Suche nach einem fruchtbaren Ansatz zur
historischen Analyse des bis heute grundlegenden muslimischen Geschichtswerkes Aspekte
dieses Interpretationsprozesses auf. Sie stellt ihre Überlegungen in einen grösseren Rahmen

methodologischer Reflexionen, um - insbesondere in Anlehnung an den franzö-
S1schen Historiker und Diskurstheoretiker Michel de Certeau - ein angemessenes
Instrumentarium zur Erhebung der historischen Informationen in Tabaris Geschichtswerk
Zu entwickeln. Nach einer kurzen Charakterisierung des Ta'rïh werden einige Probleme
der Âaétfr-Geschichtsschreibung und der Frage nach den sozialen Institutionen religi-
°ser Geschichtsschreibung erörtert, da im grösseren Kontext alle Details historischer
»Verwertbarkeit" des TaTïh heftig umstritten sind. Mârtensson kommt zu dem Ergeb-

Dr. Ulrika Mârtensson, Norwegian University of Science and Technology, Trond-
heim. - Auszug aus dem Artikel „Symbols, Social Order and Historical Analysis: A
Religious Studies Interpretation of Tabarî's History", vgl. den ausführlichen
Beitrag: U. Mârtensson, Discourse and Historical Analysis. The Case of al-Tabarl's
History of the Messengers and the Kings, in: Journal ofIslamic Studies 16/3 (2005),
S. 287-331. Übersetzt und mit einer kurzen Einführung versehen von Friedmann
Eißler. - Zu U. Mârtensson siehe auch ihre Dissertation The True New Testament.

Sealing the Heart's Covenant in al-Tabarî's Ta'rtkh al-Rusul wa'1-Mulûk, Uppsala
2001.

289



nis: „we can use the TaTîkh as a source of historical information, provided we apply the
method of understanding reports in relation to the isnâd, and to other reports on the

same theme". Anhand der Frage, inwiefern Tabarls Opus „religiöse" Geschichtsschreibung

darstellt, entwickelt Mârtensson im Anschluss an Marshall Hodgson und Stephen
Humphreys (M. G. S. Hodgson, Two Pre-Modern Muslim Historians. Pitfalls and

Opportunities in Presenting Them to Moderns, in: J.U. Nef (ed.), Towards World

Community, The Hague 1968 World Academy ofArt and Science 5), S. 53 — 68; R. S.

Humphreys, Islamic History. A Framework for Inquiry, Princeton 21991) eigens fur
diese Studie eine eigene - materialistische - Definition von „Religion", die geographische,

biographische und vor allem soziale Komponenten berücksichtigt: „religion is the

symbolic expression of a historical reflection on praxis, practised in a 'place'" (U.
Martensson, Discourse and Historical Analysis, S. 301) - wobei „place" im Sinne von
Michel de Certeau die Relevanz eben jener genannten Komponenten für die Formierung

historischen Wissens ganz allgemein aufnimmt und somit die Biographie, das

Umfeld, die individuelle Perspektive Tabarls als geschichtliche Lage, als Tabarls „Ort",
in die Interpretation mit eingeht.

Wir setzen ein (vgl. die Druckfassung S. 306ff.) und beschränken uns auf diesem

Hintergrund auf die zentrale Analyse der Aufnahme der biblischen Kategorien „Bund"
(des Herzens, Jer 31) und „Land" (der Verheissung) im Kontext von Tabarls Ta'rth als

instruktives Beispiel für eine Bibelrezeption der klassischen islamischen Epoche.

Der Diskurs

Der grundlegende Diskurs, um den es im Ta'rïh geht, ist identisch mit dem

Titel, nämlich Die Geschichte der Gesandten und der Könige (ta'rih ar-rusul

wa-l-mulük). Die einschlägigen Bibliographien verzeichnen mehrere Versionen

dieses Werks, das Tabarl selbst entweder Muhtasar ta'rïh ar-rusul wa-l-
mulük wa-l-hulafä1 („Auszug aus der Geschichte der Gesandten und der

Könige und der Kalifen") oder nur Muhtasar taTïh ar-rusul wa-l-mulük

(„Auszug aus der Geschichte der Gesandten und der Könige") nannte.
Einige Biographen geben Titel wie Kitäb ar-rusul wa-l-anbiyä' wa-l-mulük
wa-l-hulafä2 („Das Buch über die Gesandten und die Propheten und die

Könige und die Kalifen") oder - so sein engster Schüler Ibn Kämil - Ta'rih

ar-rusul wa-l-mulük wa-ahbäruhum wa-man käna fi zamän kull wähid min-
hum („Die Geschichte der Gesandten und der Könige und die Berichte über
sie und jene, die zu der Zeit eines jeden von ihnen lebten").1 Aus den

ausführlicheren Titelversionen wird deutlich, dass Gesandte und Könige die

zwei Hauptkategorien, die Propheten und Kalifen hingegen ihre jeweiligen
Subkategorien darstellen.

1 F. Rosenthal, Introduction, in: I. Abbas et al. (ed.), The History of al-Taharï
(Ta'rïkh al-rusul waH-mulük), an annotated translation, 39 Bände, Albany 1989 —

1998 Bibliotheca Persica) (im Folgenden: HT), dort Band I, S. 130-131.

290



Diese beiden Kategorien - Gesandte und Könige — sind es denn auch, die

Tabarl benutzt, wenn er in der Einleitung vom Zweck seiner Geschichte handelt:

»In this book of mine, I shall mention whatever information has reached us about

Icings throughout the ages from when our Lord began the creation of His creation

to its annihilation. There were messengers sent by God, kings placed in authority,
or caliphs established in the caliphal succession. God had early on bestowed His
benefits and blessings {ni'am) upon some of them. They were grateful for his

blessings (fa-sakara ni'amahü), and He thus gave them more blessings and bounty
in addition to those bestowed by Him upon them in their fleeting life, or He

postponed the increase and stored it up for them with Himself. There were others

who were not grateful for His blessings (man kafara minhum ni'amahü), and so He
deprived them of the blessings He had bestowed upon them early on and hastened
for them His revenge. There were also others who were not grateful for His blessings;

He let them enjoy them until the time of their death and perdition."2

Diesem Abschnitt zufolge ist das Unterscheidungskriterium für Gesandte wie
für Könige die geäusserte Dankbarkeit (.sukr) oder Undankbarkeit (kufr) für
Gottes Segnungen (ni'am), wobei Segen, so ist aus dem Kontext zu urteilen,
göttlich übertragene Autorität meint. Das Thema kehrt später in der Erzählung

wieder bei der Erschaffung des Menschen, des moralisch verantwortlichen

Handlungsträgers in der Geschichte.3 Hier wiederholt Tabarl seine
Absicht: „to mention the history of kings and tyrants (al-gabäbira), those who
disobeyed their Lord and those who were obedient to Him, as well as the
times of the prophets and messengers."4 Dann wendet er sich Iblïs zu,

HTI, S. 168 und J. Barth et al. (ed.), Annales quos scripsit Abu Djafar Mohammed
Ibn Djarir at-Tabari, 16 Bände, Leiden 1879-1901 (im Folgenden: Leiden), dort
Band I, S. 5. [In Ermangelung einer deutschen Fassung zitieren wir die im Original
gebotene - und jetzt leicht zugängliche — englische Ubersetzung; Anmerkung des

Ubersetzers.]
3 Ibn Hazm (gestorben 1064) beschrieb Tabarl - zusammen mit den Ascffariten - als

Rationalisten, vgl. C. Gilliot, Exégèse, langue, et théologie en Islam. L'exégèse
coranique de Tabari (m. 311/923), Paris 1990 Études musulmanes 32), S. 36. Auf
dieser Grundlage hätte Tabarï sich möglicherweise der später als die asch'aritische
synthetische Position in Sachen Prädestination und Freier Wille bezeichneten
Auffassung angeschlossen; angewandt auf die Geschichte hiesse das auf der Ebene der
Primärursachen und der Wahrheit, dass Gott die Geschichte vorherbestimmt hat,
auf der menschlichen Ebene hingegen, dass jedes Individuum sowohl Kausalität als

auch moralische Verantwortlichkeit erwirbt. Vgl. C. F. Robinson, Islamic
Historiography, Cambridge 2003 (Themes in Islamic History), S. 129.

4 HT I, S. 248 und Leiden I, S. 78. Nach Geo Widengren liegt der Unterschied
zwischen Propheten und Gesandten darin, dass Propheten zu einem bestimmten
Volk gesandt sind, Gesandte dagegen zur gesamten Menschheit; somit ist also jeder
Gesandte ein Prophet, nicht aber jeder Prophet ein Gesandter; vgl. G. Widengren,
Muhammad, the Apostle of God, and His Ascension (King and Saviour V), Uppsala
1955 Uppsala Universitets Arsskrift 1955,1), S. 77—78.

291



„who was the first to be given royal authority (mulk) and be blessed by God but was

ungrateful for it. Having denied God's divine Lordship, he was proud and
overbearing toward his Lord (walatä 'aid rabbibi wa-stakbara) and was therefore
deprived by God of His divine favour and shamed and humiliated. We shall continue
and mention those who adopted his ways and followed in his footsteps and were
therefore subjected by God to His divine revenge. Counted among the partisans of
Iblïs, they were made to share in his shame and humiliation. There were also their

counterparts and successors among kings and messengers and prophets who obeyed
their Lord and left praiseworthy memories. God willing, we shall mention them, too.'"'

Dieses Zitat geht in dieselbe Richtung wie die Beobachtung Hodgsons,
Tabarl lege besonderen Wert „auf die persönliche Entscheidung Einzelner,
die eine besondere Verantwortung für das auf die Gemeinschaft in der Folge
weiterer Entscheidungen zukommende Geschick trugen, indem er jeweils
feststellte, wie gut oder wie schlecht sie ihrer Verantwortung entsprachen".7

Für Tabarl bedeutet demnach Gott nachzufolgen, dankbar zu sein und die

volle moralische Verantwortung für den Segen der Macht zu übernehmen,
während sich die Nachfolge Iblls' darin äussert, Undankbarkeit durch den

Missbrauch von Macht zu zeigen. Beides hat historische Konsequenzen und

gilt sowohl für die Gesandten als auch für die Könige.

Symbol und soziale Ordnung

Bisher bleiben unsere Beobachtungen im Robinsonschen Rahmen [vgl. C. F.

Robinson, Islamic Historiography, Anmerkung des Übersetzers], d.h. die

Rede von Gesandten und Königen ist deshalb religiös, weil sie auf symbolische

Glaubensinhalte wie Gott, die Engel und Iblls Bezug nimmt und

Erklärungen sich auf das ethische Moment gerechter oder ungerechter
individueller Handlungen beschränken. Wenn wir nun meine Definition von
Religion anwenden, reflektieren diese Symbole [id est Gesandte und Könige;
Anmerkung des Ubersetzers] eine historische soziale Ordnung. Sie sind

allgemein, auf die Gemeinschaft bezogen auf der institutionellen Ebene sowie

subjektiv auf der Ebene von Tabarls spezifischem Diskurs.8 Damit wenden

5 auwal man a'tähu Allähu tnulkan wa-an'ama rilaihi fa-kafara nTmatahü', ich ersetze
Rosenthals „shown favor" durch „be blessed"; HT I, S. 249 und Leiden I, S. 78.

6 HT l, S. 249 und Leiden I, S. 78.
7 M. G. S. Hodgson, Two Pre-Modern Muslim Historians, S. 55-56.
" Andere historiographische Werke, die mit denselben Symbolen arbeiten, sind al-

Ya'qübls (gestorben 897) Ta'rïh und al-Mascüdls (gestorben 956) Murüg ad-dahab
wa-ma'ädin al-gauhar-, siehe R. S. Humphreys, Qur'anic Myth and Narrative
Structure, in: F. M. Clover/R. S. Humphreys [ed.), Tradition and Innovation in
Late Antiquity, Madison 1989 Wisconsin Studies in Classics), S. 271-290, dort
S. 278ff.

292



wir uns jetzt der sozialen Ordnung und ihrem Verhältnis zu Tabaris Diskurs
zu.

Die Wirtschaft der islamischen Gesellschaften der Zeit Tabaris war, um
wit Hodgson zu sprechen, „agrarisch angelegt", d. h. Landbesitz bestimmte
Wesentlich sowohl das Vermögen wie die politische Macht.9 Schon im ersten
vorchristlichen Jahrtausend hatte sich ein besonderes Vasallensystem
herausgebildet,10 zugleich waren geographisch ausgedehnte Reiche in der Region
entstanden, die später von den Persern beherrscht werden sollten. In sassa-

nidischer Zeit wurde die imperiale Herrschaft mit einer Theorie gekoppelt,
die Landbesitz rechtlich auf den Monarchen beschränkte. Dieser wiederum
übertrug Land auf Vasallen, welche ihrerseits zur Steuererhebung und zur
militärischen Verteidigung des Reichsterritoriums zugunsten des Herrschers

verpflichtet waren.11 Die weite geographische Ausdehnung des Reiches
brachte es mit sich, dass sich die Zentralmacht für die Kontrolle der
entlegeneren Provinzen auf zuverlässige Vasallen stützen musste. Die einzige
Zugriffsmöglichkeit der Herrschenden auf die Macht der Vasallen lag indessen
eben darin, als rechtmässige Eigentümer der Ländereien im Falle des

Vertragsbruches den Entzug der Vasallenrechte durchzusetzen. Religiöse Führer

Waren selbstverständlich in dasselbe System integriert, so dass sie als

Gegenleistung für rituelle und administrative Dienste Land zugewiesen bekamen.

In diesem System, das sich während der gesamten sassanidischen und
dann auch islamischen Geschichte hielt, sehe ich die historische soziale

Ordnung, die sich in den Symbolen von Tabaris Diskurs widerspiegelt. Die
Gesandten und Könige Tabaris repräsentieren mithin die religiösen bzw.

politischen Führer der jeweiligen Zeit.
Tabarl fasst die islamischen Institutionen und ihre soziale Ordnung

offenbar als Fortsetzungen der entsprechenden vorislamischen Gegebenheiten
auf. Darauf verweist die Verbindung der Geschichte der drei vorislamischen

9 M. G. S. Hodgson, The Venture of Islam. Conscience and History in a World Civi¬
lization., 3 Bände, Chicago 1974, dort Band I, S. 107ff.; vgl. A. Vali, Pre-capitalist
Iran. A Theoretical History, London 1993, besonders Kap. 6.

10 Der Ausdruck [„system of vassalage"; Anmerkung des Übersetzers] stammt von A.
Vali, Pre-capitalist Iran.

1 A. Vali, Pre-capitalist Iran; es muss dazu gesagt werden, dass diese Theorie dazu da

war, die Rückforderung und Neuverteilung von Ländereien im Falle der Untreue
von Vasallen zu legitimieren. Sie hinderte freilich in der Praxis nicht grundsätzlich
den Kauf und Verkauf von Ländereien.

293



Nationen von Israel, Iran und den Arabern mit der islamischen Geschichte

in seinem Diskurs:12

Übersicht 1

Gesandte Propheten Propheten
und Könige

Könige

Noah Noah David Israelitisches Königtum
Lot Lot Salomo Iranisches Königtum
Ismael Abraham Muhammad Arabisches Königtum
Mose Ismael Das medinische (Syrien ghassanidisch,
Jesus Isaak Kalifat Mesopotamien lakhmi-
Hud Jakob disch,
Salih Josef Jemen himyaritisch)
Shu'aib Mose Umaiyaden
Muhammad Aaron

David
Salomo
Idris
Hiob
Jona
Elia
Elisa

Sacharja
Johannes der Täufer
Jesus

Muhammad

Abbasiden

Gesandte und Propheten sind religiöse Symbole, da sie mit Gott
kommunizieren. Für die islamische Geschichte beziehen sie sich auf die Institution

der culamäJ [das sind die „Gelehrten"] mit dem wazïr an der Spitze,
denen der din („Religion") oblag, mithin die systematische Theologie und

12 F. Rosenthal, A History of Muslim Historiography, Leiden 21968, S. 135; vgl.
Khalidi: „The umma was thus shown to be the prophetic heir of Biblical tradition
and the temporal heir of Persian dominion" (T. Khalidi, Arabic Historical Thought
in the Classical Period, Cambridge 1994 [= Cambridge Studies in Islamic Civilization],

S. 79). - Bezüglich der Reihenfolge der Gesandten und Propheten folgt
Tabarl vermutlich der koranischen Anordnung, siehe R. Tottoli, Biblical Prophets
in the Qur'an and Muslim Literature, Richmond 2002 Curzon Studies in the

Qur'an), S. 72-73.

294



die ethische, rituelle und gesetzliche Ordnung der $ari'a.li Vom Standpunkt
dieses Diskurses aus stellte der dïn die ethischen Codes und die gesetzlichen

Grundlagen für den Staat und die Administration der Kalifen (dciula), und er

legitimierte diese soziale Ordnung symbolisch als der göttlichen Schöpfungsordnung

entsprechend. Dieses Legitimierungsmodell kommt in Uberlieferungen

zum Ausdruck, die das Kalifat als in der Schöpfung angelegt und auf
eine in Offenbarung und Schrift verkörperte, periodisch auf Gesandte und

Propheten herabgesandte göttliche Weisheit gegründet porträtieren.
Gemäss Übersicht 1 verkörpern David, Salomo, der Prophet Muhammad sowie

die medinischen Kalifen die Integration von Propheten- und Königtum in

einzigartiger Weise. Ihre doppelte Autorität religiöser und politischer Führung

stellt eine mikrokosmische und ideale Repräsentation des Staates unter
unmittelbarer prophetischer Leitung dar, während jene Autorität in der

makrokosmischen und historischen Ordnung der herrschenden Kalifate auf die

beiden Institutionen von dïn und daula verteilt erscheint und die prophetische

Leitung durch die 'ulamä' in der Institution des dïn vermittelt wird.

Der Bund

Nach Humphreys folgt der Ta'rih in seiner Struktur den narrativen Zyklen
von Bund, Bundesbruch / Verrat und Erlösung, wie sie in der hebräischen

13 Zum Verhältnis zwischen religiöser und politischer Macht im Kalifat siehe D. F.

Eickelman/J. P. Piscatori, Muslim Politics, Princeton 1996 Princeton Studies
in Muslim Politics), S. 46f£; S. Zubaida, Law and Power in the Islamic World,

London 2003 Library of Modern Middle East Studies 34). Zum Wesirat und
abbasidischer Historiographie siehe T. el-Hibri, Reinterpreting Islamic Historiography.

Harun al-Rashid and the Narrative of the Abbasid Caliphate, Cambridge 1999

Cambridge Studies in Islamic Civilization); T. el-Hibri, A Note on Biblical
Narrative and Abbâsid History, in: N. Yavari (ed.), Views from the Edge. Essays in
Honor ofRichard W. Bulliet, 2003.

^ Siehe Tabarls Berichte über die Schöpfung Adams als Gottes halïfa-, HT I, S. 253

passim und Leiden I, S. 82 passim. Zur Bedeutung göttlicher Aspekte des Königtums

vgl. Untersuchungen zum sakralen Königtum, etwa G. Widengren, Muhammad-,

neuerdings auch G. Fowden, Empire to Commonwealth. Consequences of
Monotheism in Late Antiquity, Princeton 1993; A. al-Azmeh, Muslim Kingship.
Power and the Sacred in Muslim, Christian, and Pagan Politics, London 1997; C.

Grottanelli, Kings &C Prophets. Monarchic Power, Inspired Leadership Sc Sacred Text

in Biblical Narrative, New York 1999.

295



Bibel zu finden sind.15 Im Folgenden möchte ich aufzeigen, dass der Bund
das zentrale Symbol in der Rede von den Gesandten und den Königen ist.

Wenn wir annehmen, dass Bund als Symbol die soziale Ordnung des

Vasallentums reflektiert, wie wir sie oben beschrieben haben, so beziehen sich die

von Humphreys identifizierten Zyklen auf die soziale Ordnung selbst

(Bund), auf die Durchbrechungen der sozialen Ordnung (Verrat) sowie auf
ihre Restitution in der Bundeserneuerung (Erlösung). Betrachten wir
zunächst die biblischen Zusammenhänge.

Die grundlegende und unveränderliche Verpflichtung des Bundes ist,
dass das Volk JHWH allein dienen soll, während JHWH Sein Volk erhält,

indem er ihm Land gewährt: das Land der Verheissung. Im Laufe der
Geschichte ist jede bedeutsame Entwicklung der sozialen Institutionen des

Volkes durch eine Bundeserneuerung markiert. Es sei an die Erneuerung des

Bundes mit Noah erinnert (Errettung der Menschheit), mit Abraham

(Verheissung von Land und Volk), Mose (Tora), David (Königtum) sowie

Esra (Rückkehr ins verheissene Land). Unter diesen ist Moses Sinai-Bund
zentral, enthält er doch die Offenbarung, welche die conditio sine qua non fur
das Leben im Land der Verheissung darstellt, während der David-Bund dem

Sinai-Bund das Königtum hinzufügt.16 Salomo als der Begründer des

JHWH-Tempels und Josia als Reformator des Tempelkultes werden ebenso

als gerechte Erneuerer des David-Bundes dargestellt17 wie auch als Kontrastbilder

zu den späteren götzendienerischen Königen Israels und Judas, die

JHWHs Strafe in Form von Nebukadnezzars Zerstörung Jerusalems und der

Exilierung aus dem Land der Verheissung heraufführten. Erlösung, so die

grossen Propheten, beinhaltet somit die Erneuerung des Bundes bei der

Rückkehr in das verheissene Land. Daher schaut Deuterojesaja, wie JHWH

15 R. S. Humphreys, Qur'anic Myth and Narrative Structure, S. 278ff. Die Struktur
des Bundes findet sich auch in al-Ya'qübl und al-Mas'üdl (ebenda); zu Tabarls Sicht
des israelitischen Bundes im Tafsir siehe C. Adang, Muslim Writers on Judaism and
the Hebrew Bible. From Ibn Rabban to Ibn Hazm, Leiden 1996 Islamic Philosophy,

Theology and Science 22), S. 151; zum Bund in der Sira siehe J. E. Wans-

brough, The Sectarian Milieu. Content and Composition ofIslamic Salvation History,
Oxford 1978 London Oriental Series 34).

16 Zu verschiedenen Aspekten der Bedeutung des Mose-Bundes siehe z.B. C. Grot-
tanelli, Kings & Prophets, S. 4-9.185-201; G. Widengren, King and Covenant,
in: Journal ofSemitic Studies! (1957), S. 1-32; J. Van Seters, In Search ofHistory-
Historiography in the Ancient World and the Origins ofBiblical History, New Haven
1983, besonders S. 359ff.; R.N. Whybray, The Making of the Pentateuch. A
Methodological Study, Sheffield 1987 Journal for the Study of the Old Testament.

Supplement Series 53).
17 G. Widengren, King and Covenant.

296



den Achämeniden Kyros gebraucht, um die Exilierten nach Jerusalem

zurückzubringen und den JHWH -Tempel wieder aufzubauen, was als

Vorbereitung für die letztendliche Einsetzung der Tora als universale Ordnung
erscheint.18 Bei Jeremia erhält die Erlösung die Konnotation eines erneuerten
davidischen Königtums, das durch einen neuen Bund geschützt ist, der nicht
auf Steintafeln, sondern in die Herzen des Volkes geschrieben ist (Jer
31,33).19 Diese Wandlung des Bundes von aussen nach innen, vom Objekt
zum Subjekt, entzieht ihn künftigem Verrat und sichert die Macht des

wiederhergestellten davidischen Königtums für immer.
Der „Bund" im Ta'rïh stellt eine Reinterpretation des biblischen

Diskurses dar. Traditionen zum Thema werden von verschiedenen Gelehrten

überliefert, unter anderem von dem Vetter und Gefährten des Propheten,
Ibn 'Abbäs (gestorben 690), und von dem Prophetenbiographen Muhammad

b. Ishäq (gestorben 767).
Ibn Abbäs ist ein Vorfahr der Abbasiden, der als Hauptautorität der

Koranexegese eine zentrale Rolle im Tafsïr [das ist der Koranexegese] spielt.
In dieser Rolle überträgt er auch Autorität auf die Abbasiden als Herrscher,
die ihre Macht nicht zuletzt in einer Tradition von Wissen über die
koranische Offenbarung gründeten.20

Ibn Ishäq war von christlicher Herkunft.21 Sein Grossvater war ein
Konvertit aus Ain at-Tamr im Südirak, unweit der alten Lakhmidenhauptstadt
al-Hlra. Ibn Ishäq selbst wuchs in seiner Geburtsstadt Medina auf, wo er
Berichte über die Prophetenbiographie {Süd) und die vier medinischen Ka-

P.R. Bedford, Temple Restoration in Early Achaemenid ]udah, Leiden 2001

Supplements to the Journal for the Study of Judaism 65), S. 77 und passim.
19 R. R. Bedford, Temple Restoration in Early Achaemenid Judah, S. 72.
20 C. Gilliot, Portrait .mythique' d'Ibn 'Abbas, in: Arabica 32 (1985), S. 127-184;

J. Lassner, Islamic Revolution and Historical Memory. An Inquiry into the Art of
AbbasidApologetics, New Haven 1986 American Oriental Series 66); J. Lassner,
The Abbasid Dawla. An Essay on the Concept of Revolution in Early Islam, in:
F. M. Clover /R. S. Humphreys {ed.), Tradition and Innovation in Late Antiquity,
Madison 1989 Wisconsin Studies in Classics), S. 247-270; T. el-Hibri, A Note
on Biblical Narrative and Abbasid History; siehe auch Tabarls Berichte über die

Schöpfungsordnung, siehe HT I, S. 198 und passim und Leiden I, S. 29 und passim.
21 Zu biographischen und bibliographischen Angaben zu Ibn Ishäq siehe A. Guil¬

laume, The Life of Muhammad. A Translation of Ibn Ishäq's Slrat Rasül Alläh,
Lahore 1995 (London 1955), S. xiii.xiv; A. Guillaume, The Biography of the

Prophet in Recent Research, in: The Islamic Quarterly 1/1 (1954), S. 5-11; N.
Abbott, Studies in Arabic Literary Papyri. Band I: Historical Texts, Chicago 1957
The University of Chicago. Oriental Institute Publications 75), S. 87-99; G. D.
Newby, The Making ofthe Last Prophet. A Reconstruction ofthe Earliest Biography of
Muhammad, Columbia 1989, S. 1 — 32.

297



lifen sammelte. Nach einer Ägypten-Reise liess er sich schliesslich in Baghdad

nieder, der neu errichteten Hauptstadt der Abbasiden. Hier verfasste er
die Sïra unter dem Kalifen al-Mansür und lehrte dessen Sohn, den Erben

al-Mahdï, die Sïra sowie die Geschichte des medinischen Kalifats.22 In
ähnlicher Weise unterrichtete Tabarl knapp zweihundert Jahre später einen künftigen

wazïr und schrieb Geschichte. Ibn Ishäq jedoch lernte auch Berichte
über die Schöpfung und die israelitischen Propheten {al-mubtada' „der
Anfang") sowie die vorislamische Geschichte im allgemeinen. Unter seinen

Quellen waren auch andere Konvertiten, doch aufgrund des christlichen

Hintergrundes seiner Familie war er möglicherweise auch persönlich vertraut
mit der christlichen Heiligen Schrift und ihrer Exegese.23 Wie dem auch sei,

wir werden sehen, dass diese Berichte den Propheten in der Rolle zeichnen,
die Christus in bezug auf die Verheissungen der hebräischen Bibel einnimmt.

Im Ta'rïh ist vom Bund erstmals in Berichten über die Erschaffung
Adams die Rede, und zwar in Auslegungen von Sure 7,172:

„According to Ahmad b. Muhammad al-TüsI —» al-Husayn b. Muhammad —» Jarir
b. Häzim —> Kulthüm b. Jabr —» Sa'ld b. Jubayr Ibn Abbäs —» the Prophet:
God took the covenant (al-mïtàq) from Adam's back at Na'mân — meaning Arafat.
He brought forth from his loin his progeny, which He multiplied. He scattered

them in front of Him like tiny ants. Then He talked to them face to face saying:
'Am I not your Lord? They said: Yes. We (so) testify' [. .]."24

Wie Joseph van Ess gezeigt hat, drückt Sure 7,172 die Prädestinationslehre

aus (qadar)P Die Tatsache, dass Ibn Abbäs in der Tradentenkette des Hadlt
figuriert, bringt den Bericht mit den Abbasiden in Verbindung, so dass

damit eine doppelte Prophétie zum Ausdruck kommt: einmal dass der Prophet
Muhammad derjenige ist, der den urzeitlichen Bund erneuern soll, und zum

22 G. D. Newby, The Making ofthe Last Prophet, S. 7. Eine detaillierte Studie der Sïra
und ihres Verhältnisses zum abbasidischen Kalifat: R. Sellheim, Prophet, Chalif
und Geschichte. Die Muhammed-Biographie des Ibn Ishäq, in: Oriens 18-19
(1967), S. 3-91.

23 Die Konvertiten waren in der Hauptsache Juden, so etwa Abd Alläh b. Saläm und
Kacb al-Ahbär in der Generation der Prophetengefährten, ebenso Wahb b. Munab-
bih in der Folgegeneration. Siehe B. Chapira, Légendes Bibliques Attribuées à Kacb

al-Ahbär, in: Revue des Études Juives 69 (1919), S. 86-107; A. Guillaume, The

Life ofMuhammad, Introduction; N. Abbott, Wahb b. Munabbih. A Review
Article, in: Journal ofNear Eastern Studies 36 (1977), S. 103-112; G.D. Newby, The

Making of the Last Prophet, S. lOff.; R. Tottoli, Biblical Prophets, S. 128 — 137.
24 HT I, S. 304 und Leiden I, S. 134; Sure 7,172.
25 J. van Ess, Zwischen Hadït und Theologie. Studien zum Entstehen prädestinatiani-

scher Uberlieferung, Berlin 1975 Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des

islamischen Orients 7), S. 32ff. Zu weiteren Berichten im Ta'rïh zum selben

Koranvers vgl. HT I, S. 305ff. und Leiden I, S. 122-123.

298



anderen, dass seine eigenen Verwandten, die Abbasiden, die Hüter dieses

Bundes sein werden. Die geographische Situierung — die Pilgerstation Arafa
~ verweist auf die Bedeutung des Hagg, der islamischen Pilgerfahrt, als des

zentralen Rituals der Bundeserneuerung.26 Darüber hinaus legt der Bericht
als grundlegende Bundesverpflichtung fest, Gott allein zu verehren: „Bin ich

nicht euer Herr?" (Sure 7,172).
Und in einem Bericht Ibn Ishäqs über die Zerstörung Jerusalems durch

Nebukadnezzar und die Exilierung des Volkes erklärt Gott dem Propheten
Jeremia, was es bedeutet, Seinen Bund zu brechen:

„Ibn Humayd Salama (b. al-Fadl) -» Ibn Ishäq —» an unquestionable authority
—» Wahb b. Munabbih: [. .] Their rabbis and monks took My worshipers as

servants, and the people worship them, not Me, and they [the rabbis and monks]

judge them not in accordance with My scripture. They made the people ignore Me,
forget Me. Their princes and leaders disregard My blessing (nTma), believe they are
safe from My cunning, spurn My scripture, forget My covenant ('ahdi), alter my
procedure (sunnatï), and My creatures believe in them with the loyalty due only to
Me. The people obey the leaders in disobeying Me, and follow them in heresy

against My religion {calä l-bid'a allatîyabtad?Una fi dint) and in insolence,
heedlessness, and deception toward Me and My messengers. [. .] Their readers and
legists practice devotion in sanctuaries, and display religiosity in erecting them for a

deity other than Myself, as they seek worldly advantage in religion. They study
there not for knowledge, and learn not for deed."27

Bundesbruch besteht demnach in der Verehrung religiöser Autoritäten
anstatt Gottes. Es ist bedeutsam, dass gerade Jeremia diese göttliche Erklärung
empfängt, da er derjenige ist, der in der hebräischen Bibel den Herzensbund
als Vorbereitung für das wiedererrichtete davidische Königtum prophezeite.
In ganz ähnlicher Weise prophezeite Deuterojesaja die Einsetzung der Tora
auf einer universalen Ebene. Nun finden sich Schlüsselworte eben dieser
beiden grossen Propheten der Erlösung, Jeremia und Jesaja, in einem von
Ibn Ishäq überlieferten Bericht über die Sendung des Propheten und die
erste Offenbarung:

26 Die in dem Bericht gezeichnete Szene, in der Gott den Menschen persönlich an¬

spricht, scheint ein mythisches Urbild für die Begegnung zwischen Gott und
Mensch im Hagg zu sein, wie sie in der labbaika-Vonne\ zum Ausdruck kommt. In
einem anderen Bericht über die Schöpfung wird die Ka'ba nicht nur gleichsam als

Schnittstelle zwischen Himmel und Erde beschrieben, sondern auch als ein
irdisches Abbild des Thrones Gottes im Paradies: HT I, S. 293-294 und Leiden I, S.

122-123. Daher thront Gott gleichsam an der Ka'ba über der Wallfahrt und
begegnet jedem Pilger von Angesicht zu Angesicht, was einer Wiederinkraftsetzung
des urzeitlichen Bundes gleichkommt.

27 HT IV, S. 57 und Leiden I, S. 659-660.

299



Übersicht 2

Hebräische Bibel: Jesaja 40,6 Ta'rih: Ibn Ishaq
(HT VI, S. 71 und Leiden I, S. 1150)

Eine Stimme spricht: Verkündige! Und
er spricht: Was soll ich verkündigen?
{qol omer q'ra' w'-amar mah eqra'i)

Hebräische Bibel: Jeremia 31,26.33

[Gabriel] sprach: „Rezitiere!" und [der
Gesandte Gottes] sprach: Ich sagte: Was

soll ich rezitieren? (qäla [Gibrîl\ iqra' qäU

[Rasül Alläh] qidtu mä aqra'i)

Ta'rih: Ibn Ishäq (ebenda)

Darüber bin ich [Jeremia] aufgewacht
und sah auf und hatte so sanft geschlafen.
[. .] Das soll der Bund sein, den ich mit
dem Hause Israel schliessen will nach
dieser Zeit, spricht der Herr: ich will
mein Gesetz in ihr Herz geben und in
ihren Sinn schreiben.

Ich [der Gesandte Gottes] erwachte, und
es war, als ob diese Worte auf mein Herz
geschrieben worden wären.

Diese Schlüsselworte mit ihren Parallelen machen die Sendung des

Propheten zum Beginn jenes Herzensbundes. Und in der Tat, nur wenig später
in derselben Uberlieferung bezeichnet der Christ Waraqa b. Naufal die

Offenbarung als „das Gesetz des Mose",28 was es plausibel erscheinen lässt, dass

die auf das Herz des Propheten geschriebenen Worte bewusst den Bezug zu

dem in Jer 31,33 erwähnten „Gesetz" herstellen. Somit ist der Herzensbund
des Propheten die letzte und endgültige Erneuerung des mosaischen Sinai-
Bundes.29

Diese Deutung wird offenbar durch weitere, hauptsächlich auf Ibn Ishäq

zurückgehende Hadîte gestützt, die eine besondere Beziehung zwischen

Mose und dem Propheten etablieren:

28 wa-la-qad gä'ahu n-nämüs al-akbar alladlgä'a ilä Müsä: HTVI, S. 72 und Leiden I,
S. 1151-1152; nämüs ist arabisierte Form von griechisch vôpoç und aramäisch

nämüs „Gesetz"; vgl. J.E. Wansbrough, The Sectarian Milieu, S. 132-133.
29 Wird der Prophet als Erneuerer des Sinai-Bundes dargestellt, so bedeutet dies die

Abrogation nicht nur Esras, sondern gleichermassen auch Christi in dieser Rolle

(vgl. für Christus Hebr 8,1-13); vgl. G. D. Newby, The Making ofthe Last Prophet,
Introduction.

300



Übersicht 3

Mose in der
hebräischen Bibel

Mose im
Ta'rih

der Prophet im
Ta'rih

von priesterlicher levi-
tischer Abstammung
(Ex 2,1-2)

von priesterlicher levi-
tischer Abstammung
{HT III, S. 30 und
Leiden I, S. 442-443)

von priesterlicher quraischi-
tischer/haschimitischer

Abstammung {HT YI, S. 161F.

und Leiden I, S. 1088ff.)30

Waise (Ex 2,2-6) nahezu Waise (ebenda
S. 44-45 und S. 448-449)

Waise (ebenda S. 44-45
und S. 1123-1124)

yon einer Amme
genährt (Ex 2,7-9)

nahezu von einer Amme
genährt (ebenda S. 35 und
S. 448-449)

von einer Amme genährt
{HTV, S. 272ff. und
Leiden I, S. 970ff.)

verfolgt durch Pharao
(Ex 2,14)

verfolgt durch Pharao

(ebenda S. 33ff. und
S. 446ff.)

verfolgt durch Juden, Byzantiner

und Quraischiten
{HT VI, S. 282 und Leiden
I, S. 1244ff.; 1174fF.)

Hirte (Ex 3,1) Hirte (ebenda S. 49ff. und
S. 464ff.)

Hirte (ebenda S. 47 und
S. 1126; HTV, S. 282 und
Leiden I, S. 979)

angeredet von einem
Busch (Ex 3,4)

angeredet von einem
Busch (ebenda S. 50 — 51

und S. 465)

angeredet von Bäumen und
Steinen {HTVI, S. 63-64
und Leiden I, S. 1143)

empfängt Gesetz in der
Wüste auf dem Berg
Sinai (Ex 19ff.)

empfängt Gesetz in der
Wüste auf dem Berg Sinai

(ebenda S. 76ff. und
S. 493ff.)

empfängt Gesetz in der
Wüste auf dem Berg Hirä'
(ebenda S. 67ff. und
S. Il46ff.)

steigt zu Gott empor
(Ex 19.20)

steigt zu Gott empor
(ebenda)

steigt zu Gott empor (ebenda
S. 78ff. und S. 1157ff.)

verteilt Fleisch, Getreide,
Wasser, Gesetz (Exodus)

verteilt Fleisch, Getreide,
Wasser, Gesetz (Exodus)

verteilt Fleisch, Getreide,
Milch, Gesetz (ebenda;

HT VI, S. 90 und Leiden I,
S. 1171-1172)

Wandert aus (Exodus) wandert aus (Exodus) wandert aus (ebenda
S. 145ff. und S. 1234ff.)

Zu den Qurais als priesterlichem Stamm siehe M. Sharon, Ahl al-Bayt - People of
the House, in: Jerusalem Studies in Arabie and Islam 8 (1986), S. 179-180 mit
Bezugnahme auf Sure 2,125.127.158; 3,97; 5,2.97; 8,35; 22,26.29.33; 52,4 und
106,3.

301



gründet eine Gemeinde

unter Leitung des Gesetzes

(Ex 19ff.; Lev; Num;
Dtn)

gründet eine Gemeinde

unter Leitung des Gesetzes

(ebenda S. 78ff. und
S. 495ff.)

gründet eine Gemeinde

unter Leitung des Gesetzes

(AT VII, S. 1-5 und
Leiden I, S. 1256 —1261)

bekämpft Götzendienst
(Ex 32)

bekämpft Götzendienst
(ebenda S. 73ff. und
S. 490ff.)

bekämpft Götzendienst
(AA VI, S. 46-47.88-89;
VIII, S. 187-188 und Leiden

I,S. 1126-1127.1169-1170.
1648-1649)

Bruder Aaron Elelfer in
rituellen Dingen und

gegen Pharao

(Ex 4,14-16.27-31)

Bruder Aaron Helfer in
rituellen Dingen und gegen
Pharao (ebenda S. 52ff.
und S. 467ff.)

Vetter Ali Helfer in rituellen

Dingen und gegen die

Qurais (ATVI, S. 80ff.l42ff.;
IX, S. 51.110-111 und
Leiden I, S. 1159ff. 1232ff.
1696.1752)

überfällt die Einwohner
des verheissenen Landes

(Num 21,1-3.21-35;
31)

überfällt die Einwohner des

verheissenen Landes (ebenda

S. 94 und S. 511-512)

überfällt die Einwohner des

heiligen Landes (ArVII,
S. 26-69 und Leiden I,
S. 1281-1341)

ausserhalb des verheissenen

Landes begraben
(Dtn 34,5-6)

ausserhalb des verheissenen
Landes begraben (ebenda
S. 85ff. und S. 501 ff.)

ausserhalb des verheissenen
Landes begraben (HT IX,
S. 163-209 und Leiden I,
S. 1794-1837)

Nachfolger Josua erobert
das verheissene Land
(Jos)

Nachfolger Josua erobert
das verheissene Land
(ebenda S. 85-98 und
S. 501-516)

Nachfolger 'Umar erobert
das verheissene Land

(A7XII, S. 84.122-161
und Leiden I, S. 2289.
2335-2377)

In der hebräischen Bibel beinhaltet Jeremias „Herzensbund" die

Wiederherstellung des davidischen Königtums. Al-Azmeh hat darauf hingewiesen,

dass „Herz" ein homologes Symbol für königliche Macht ist: Wie das

Herz dasjenige Organ ist, von dem das Leben des Körpers abhängt, so ist das

Königtum die Voraussetzung für soziales Leben.31 In Analogie dazu nimmt
auch Ibn Ishäqs Version des Herzensbundes des Propheten Bezug auf das

Königtum, in diesem Falle das Kalifat.
Im folgenden Bericht von Ibn Abbäs über den urzeitlichen Bund wird

David die Vorrangstellung eingeräumt, was eine referentielle Relation
zwischen Bund, davidischem Königtum und dem Kalifat impliziert:

31 A. al-Azmeh, Muslim Kingship, S. 119.

302



„Muhammad b. Sa'd —> his father —» his paternal uncle —» his father —» his father

—» Ibn 'Abbas, who said, commenting on And your Lord took from the backs of
the children of Adam their progeny' to 'They said: >Yes, we [so] testify< (Sure

7,172): When God created Adam, He rubbed his back, and extracted all his progeny,

like tiny specks. He gave them speech so that they could communicate, and

'He had them testify against themselves' (Sure 7,172). He made light shine forth
from one of them, and then He said to Adam: 'They are your progeny with whom
the covenant (mïtàq) has been made that I am their Lord, lest they associate any
thing to Me, and I am obligated to provide for their sustenance'. Adam said: Who
is the one with the light?' and God replied: 'David'. Adam said: O my Lord! How
long a term have you written down for him?' God replied: 'Sixty years Adam said:

'How long a life have you written down for me?' and God replied: 'One thousand

years. For every one of your progeny I have written down how long he will live'.
Adam said: 'O my Lord! Give David a longer life!' God said: 'This writing is laid
down (hädä l-kitäb maudüc),'32' but if you wish, give him some years from your
own life!' Adam agreed, and although the Pen was dried for the rest of Adam's
children, [God] wrote down for [David] forty years from Adam's lifespan, so that
David's lifespan became one hundred years."33

Dass die religiösen Institutionen, die 'ulamä' als religiöse Führer in diesen

Bund eingeschlossen sind, lässt sich vermutlich folgender Uberlieferung
trn Tafstr zu Sure 7,172 entnehmen, in der sie durch die Propheten
repräsentiert werden:

„Al-Qäsim —» al-Husayn —» Hajjäj —» Abu Ja'far —> al-Rabl'a —» Ubayy b. Ka'b.
He said: [. .] And among them that day were the prophets, peace be upon them,
[shining] like lamps, and He selected them for another covenant; as God said: 'And
remember We took from the prophets their covenant as We did from thee: from
Noah, Abraham, Moses, and Jesus the son of Mary: We took from them a solemn
covenant (mïtàq gallz)\ and as He said: 'So set thou thy face steadily and truly
to the religion {din): [establish] God's handiwork according to the pattern on which
He has created mankind: [let there be] no change in the work of God;' '35' and

concerning this He said: 'This is a warner, of the series of warners of old!' '36' which
means: I took his covenant together with the first warner; from that derives His
words: 'Most of them We found not men (true) to their covenant: but most of
them We found rebellious and disobedient;''37' 'Then after him We sent (many)
messengers to their peoples: they brought them clear signs, but they would not

32
Vgl. F. Rosenthal: „The book here is all done"; HT I, S. 329 und Leiden I, S. 158.

33
qäla na'am wa-qadgaffa l-qalam 'an sâ'ir ban! Adam fa-kataba lahü min agli Adam
arba'Ina sanatinfa-sära agluhû mi'ata sana, vgl. Rosenthal: „Adam agreed, although
the Pen was dry for all the other of Adam's children. Thus, [God] wrote down for
David [an additional] forty years for Adam's sake, so that David's term was a
hundred years"; HT I, S. 329 und Leiden I, S. 158.

34 Sure 33,7.
35 Sure 30,30.
36 Sure 53,56.
37 Sure 7,102.

303



believe what they had already rejected.''38' On the day they established [the
covenant], He already knew who would be faithful to it and who would denounce it."39

Vorausgesetzt, dass hier die Propheten als kollektive symbolische Repräsentation

sowohl der jüdischen als auch der christlichen Führer sowie der

culamä' fungieren, schreibt diese Uberlieferung den letzteren in der Tat eine

grosse Verantwortung zu. Da der Bericht allerdings dem Tafsïr entnommen
ist, ist der Duktus moralisch gefärbt, auch wenn die Botschaft dieselbe ist

wie in Ibn Ishäqs Hadlt über Jeremia im Ta'rïh, in dem „Rabbis und Mönche"

vor den weltlichen Herrschern für historische Katastrophen mit dem

Vorwurf verantwortlich gemacht werden, sie hätten Gottes Gesetz korrumpiert.

Wir können also sagen, dass innerhalb des Ta'rïh ar-rusul wa-l-mulük,
der „Geschichte der Gesandten und der Könige", die Überlieferungen Ibn

Ishäqs und anderer die sïra an-nabawïya (gleichsam den „prophetischen
Handel und Wandel") konstituieren, deren Bogen von der Schöpfung über

die israelitischen Propheten und Gesandten, den Propheten selbst, seine
Gefährten und seine Nachfolger bis hin zu den 'ulamä' in Tabarls Tagen

gespannt wird.40 Die Sendung des Propheten wird als die Wende eines

historischen Zyklus des Bundes konzipiert: In Vorbereitung eines gerechten
universalen Königtums stellt der Prophet die sïra nabawïya [im eigentlichen
Sinne der rechten „Vorgehensweise des Propheten"] wieder her, von der
sowohl jüdische wie auch christliche religiöse Autoritäten abgewichen waren
und welcher zu folgen die Pflicht der entsprechenden muslimischen Verant-

Sure 10,74.
39 Tabarï, öämi' al-bayän 'an ta'wïl al-Qur'än, Beirut 1995, Band VI, S. 154 — 155-
/l° Newby argumentiert, Ibn Hisäm habe die Sfa Ibn Ishäqs um das im Zusammen¬

hang mit dem Propheten verarbeitete biblische Material gekürzt, da solcherlei
Assoziationen im frühen neunten Jahrhundert ideologisch zweifelhaft geworden seien,
als as-Saff is „Reform" den Propheten an vorderste Stelle vor allen anderen
Propheten als Quelle für die Gesetzgebung erhob. Demgegenüber ist allerdings auf die
Tatsache hinzuweisen, dass sich diese Assoziationen in der Geschichte des Schafiiten
Tabarï finden, die immerhin rund ein Jahrhundert nach Ibn Hisäms Edition abge-
fasst wurde. Obgleich Newby Tabarls Geschichte als eine der Quellen benutzt, aus

denen er Ibn Ishäqs Sïra rekonstruiert, spricht er diesen Sachverhalt nicht an; vgl.
G. D. Newby, The Making of the Last Prophet, S. 12ff. - Zu Ibn Ishäq und seiner
Geschichte als strukturelle Vorgabe für Tabarï vgl. auch R. Tottoli, Biblical Prophets,

S. 129-130; zur Einheit der prophetischen Sendung im Ta'rïh siehe A.A.
DürI, The Rise ofHistorical Writing among the Arabs, ed. L. I. Conrad, Princeton
1983 Modern Classics in Near Eastern Studies), S. 69-70.

304



Wörtlichen ist, sollen die Fehler vergangener Generationen vermieden
werden.41

Das Land der Verheissung

Wie oben dargelegt, reflektiert die Kategorie des Bundes eine reale soziale

Ordnung, in der Land(besitz) die Stütze politischer und religiöser Macht
darstellt und durch den Souverän an Vasallen und religiöse Führer delegiert
wird. Daher „das verheissene Land" als ein Symbol, welches unter das des

Bundes zu fassen ist. Das verheissene Land ist zugleich das Versuchsgelände
für die Entscheidungen der (ulamä\ wie wir sehen werden. Um diese

Zusammenhänge aufzuzeigen, werden wir wiederum mit der hebräischen Bibel
zu beginnen haben.

In der hebräischen Bibel ist der Bund von Abraham an auf das Land

zentriert, das Gott Seinem Volk gleichsam als Gegenleistung für die
ausschliessliche Verehrung verheisst. Gerhard von Rad hat den Hexateuch42 als

eine Einheit innerhalb des deuteronomistischen Geschichtswerks identifiziert.

Er beschrieb sie als eine in nachexilischer Zeit um den Glauben an das

lebendige Wort JHWHs und seine rettende Wirkung entworfene Heilsge-
schichte [salvation history\, wie sie sich in der Entfaltung der Geschichte

gemäss JHWHs Plan manifestiert. Diese Heilsgeschichte konstituiert den

Inbegriff der Absichten Gottes mit seinem Volk und einen Prolog zur
»realen" Geschichte.43 Wenn man den zugrunde liegenden historischen
Entwurf des Ta'rih mit den von der hebräischen Bibel vorgezeichneten Linien
vergleicht, entsteht folgendes Bild:

Vgl. Humphreys, der davon ausgeht, dass die koranischen Ermahnungen und
Warnungen in bezug auf das Thema Verrat an die Gemeinschaft der Muslime als
die letzten Erneuerer des Bundes vor dem Jüngsten Tag gerichtet sind; damit wäre
ihre Verantwortung grösser als die aller vorhergehenden Gemeinschaften, was sich
wiederum in der Dringlichkeit der koranischen Sprache niederschlägt; vgl. R. S.

^ Humphreys, Qur'anic Myth and Narrative Structure, S. 277ff.

^
Die fünf Bücher Mose Genesis - Deuteronomium und Josua.
G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, 2 Bände, München 1960 '1987), dort
Band I, insbesondere II. Hauptteil.

305



Übersicht 4

Hebräische Bibel Ta'rlh

Genesis: Schöpfung und Vorfahren (die
Patriarchen und Josef)

vorislamische Geschichte: Schöpfung und
Vorfahren der Könige und Propheten
(Israel, Iran und die Araber)

Exodus - Deuterononomium: Moses

Sinai-Bund, Offenbarung, Gründung der
Gemeinde

der Bund des Propheten, Offenbarung,
Gründung der Gemeinde

Josua: Eroberung des verheissenen
Landes Kanaan

das medinische Kalifat 'Umars: Eroberung
des verheissenen Landes / der verheissenen
Länder Palästina und Sawäd (Mesopotamien)

Richter: gerechte Führerschaft im Land
der Verheissung

die weiteren medinischen Kalifen: gerechte
Führerschaft im Land der Verheissung

Könige, Chronik, Propheten: Gerechtigkeit

und Unterdrückung durch den

König, prophetische Leitung der Könige

das umaiyadische Kalifat: Gerechtigkeit
und Unterdrückung durch den Kalifen,
Leitung durch ahl al-bait und die
Gefährten

Esra und Nehemia: Wiederherstellung
des Mose-Bundes im verheissenen Land
Kanaan unter universaler persischer
Königsherrschaft

das abbasidische Kalifat: Wiederherstellung

des Bundes des Propheten im
verheissenen Land Sawäd unter islamischer
universaler Königsherrschaft

In von Rads Schema bildet die Eroberung des verheissenen Landes unter
Josua — die „Landnahme" — eine Brücke, die die Heilsgeschichte mit der

Realgeschichte verbindet, wodurch sie zum entscheidenden Ereignis der
Geschichte überhaupt wird.**4 Als solches scheint es in einem bei Tabarl
überlieferten Bericht über cUmars Eroberung von Palästina und Mesopotamien
eine Parallele zu haben:45

„In writing from al-Sarî Shu'ayb —» Sayf [b. cUmar] —» Muhammad, Talha, and

Ziyäd by their isnäd: On that day Sa'd [b. Abi Waqqäs] addressed those who were
under his command. It was on a Monday in the month of Muharram in the year

44 G. von Rad, Theologie. Band I, S. 309ff.
45 Siehe die eingehende Untersuchung von Überlieferungen über cUmar auf dem Tem¬

pelberg von H. Busse, Omar b. al-Hattäb in Jerusalem, in: Jerusalem Studies in Arabic
and Islam 5 (1984), S. 73 -119, dort besonders S. 91 - 92, wo die Darstellung cUmars

nach dem Bild Josuas diskutiert wird; vgl. H. Busse, Omar's image as the conqueror
of Jerusalem, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 8 (1986), S. 149-168.

306



14, [...]. Having praised God and extolled Him, He said: God is the Truth. He
has no partner in His dominion and His words will never go unfulfilled. God has

said: >For We have written in the Psalms, after the Remembrance, »The land' '

shall be the inheritance of My righteous servants.« <
P7' This land is your inheritance

and the promise of your Lord (inna hädä mïrâtakum tvd-m.üu'üd rabbikum)

Der historische Kontext sind die Vorbereitungen auf die Schlacht von al-Qä-
disïya, die den Muslimen den entscheidenden Sieg über die Sassaniden und
damit die Kontrolle über den Sawäd, wie die reichen mesopotamischen Länder

genannt wurden, bringen sollte. Indem wir das koranische al-cird mit „das

Land" übersetzen anstelle von „die Erde", erhalten wir dieselbe Bedeutung des

»verheissenen Landes", wie wir sie in der hebräischen Bibel haben: das Land,

yon dem das politische und wirtschaftliche Leben der Gemeinschaft abhängt.
Wenn daher Gott zu Adam sagt: „Sie sind deine Nachkommenschaft, mit
denen der Bund (mltäq) geschlossen wurde, damit sie Mir nichts beigesellen,
und Mir obliegt ihre Versorgung",49 so bezieht sich die Versorgung auf dieses

Land. Der Unterschied zur hebräischen Bibel liegt darin, dass das „verheissene
Land" in Tabaris Diskurs den Sawäd im Blick hat und nicht Palästina.50

Die historische Bedeutung dieser Eroberung mag auch daraus ermessen

Werden, wie sie in Bezug zur Zeitrechnung gesetzt wird. In Tabaris Geschichte

stellt die Higra eine Zäsur dar: Davor ist die Zeit gemäss den Regierungszeiten

der persischen Könige strukturiert, die er mit Israeliten und Arabern
synchronisiert. Dies hatte einen praktischen Nutzen, denn es gab keine

allgemeingültige Zeitrechnung für diese Periode, wie Tabari in seiner Einleitung

bemerkt, vielmehr hat jede Gemeinschaft ihre eigene Zeitrechnung und
ihren eigenen Schöpfungsmythos. Die Higra markiert jedoch die Einführung

4(5 Die englische Übersetzung (Arberry) hat „earth" für arabisch al-ard.
47 Sure 21,105.
48 HTXII, S. 84 und Leiden I, S. 2288-2289.
44

Vgl. Anm. 35.
50 Nach Robert Hoyland ist „Land der Verheissung" ein juristischer Terminus, der die

muslimischen Eroberungen dadurch legitimierte, dass die Länder - einschliesslich
des Sawäd — muslimisches Erbe aus göttlichem Recht sei: R. Hoyland, Seeing Islam
as Others Saw It. A Survey and Evaluation of Christian, Jewish, and Zoroastrian
Writings on Early Islam, Princeton 1997 Studies in Late Antiquity and Early
Islam 13), S. 130-131. - Vgl. J.O. Blichfeldt, Early Mahdism. Politics and
Religion in the Formative Period of Islam, Leiden 1985 Studia Orientalia Lun-
densia 2), der diese Überlieferung ebenfalls als Bezugnahme auf den Sawäd liest;
siehe auch U. Martensson, The True New Testament, Kap. 6 und 8. Uri Rubin
sieht die Überlieferung und den Vers auf das biblische verheissene Land Palästina

bezogen, vermerkt jedoch, der Kontext sei die persische Front; siehe U. Rubin,
Between Bible and Qur'ân. The Children of Israel and the Islamic Self-image, Princeton

1999 Studies in Late Antiquity and Early Islam 17), S. 57-58.

307



der islamischen Zeitrechnung, welche die Geschichte nach annalistisch
erfassbaren Higra-Jahren strukturiert. Tabarl konstatiert freilich ausdrücklich,
dass cUmar die Higra-Zeitrechnung erst nach den Eroberungen des Sawäd

und Palästinas etabliert habe, nach dem Einzug seiner Truppen in Madä'in
Kisrä, der sassanidischen Königsstadt, und der Verteilung ihrer Schätze — was

darauf hinweist, dass diese Eroberung selbst eine entscheidende Rolle spielt.
Der Hadït beschreibt das Ereignis folgendermassen:

„Ibn Abi Sabra —» cUthmän b. cUbayd Allah b. Abi Raff —» Ibn al-Musayyab: The
first to write the date (kataba at-ta'rïh) was cUmar, at two and a half years of his

caliphate. He wrote it to (kataba Li) sixteen [years] from the Higra, on recommendation

from All b. Abi Tälib. 'V
Abd al-Rahmän b. Abd Alläh b. Abd al-Hakam —» Na'Im b. Hammäd —

al-Daräwardl —» 'Uthmân b. cUbayd Allah b. Abi Räfi1 —» Sa'ld b. al-Musayyab:
cUmar b. al-Khattab assembled the people and asked them: 'From which day shall

we write (min aiyi yaumin naktub)V All said: 'From the day the Messenger of God

migrated and left the land of idolatry (u>a-taraka ard as-sirk)'."52

Kataba at-ta'rïh wird hier mit „das Datum schreiben" übersetzt, nimmt
jedoch, da das Schreiben des Datums gleichsam die Geschichtsschreibung in

Bewegung setzt, die Bedeutung von „Geschichte schreiben" an. Die Higra
steht damit, so die Deutung der Tradition, für den Ubergang vom Götzendienst

zum Monotheismus und zur Institutionalisierung der von Gott
erwählten Gemeinschaft, worin nachgerade die religiöse Voraussetzung für die

konkrete Eroberung besteht. So setzt die Zeitrechnung die Higra des

Propheten zwar als ihren Anfangspunkt, gleichwohl wird sie erst mit der

Eroberung des Sawäd, durch Besitzergreifung des verheissenen Landes durch
die auserwählte Gemeinschaft als realgeschichtliche Konzeption möglich.

Die herausragende Stellung dieses Symbols als Markierung des Übergangs
sowohl in der hebräischen Bibel als auch im Ta'rïh kann mithin durch seinen

konkreten Bezug zum Land als der Stütze des Vasallensystems mit seinen

beiden Hauptinstitutionen der religiösen und der politischen Führung erklärt
werden. Der Eintritt in das Land der Verheissung bedeutet in der hebräischen

Bibel die Formung des auserwählten Volkes als politische Grösse ebenso wie

im Ta'rïh den Eintritt der auserwählten Gemeinschaft in die imperiale Phase

ihrer Geschichte. Der Bund beinhaltete beides, die Verheissung des Landes

durch Gott und die Verpflichtung der Bundespartner zu dessen Eroberung.
Die Eroberung markiert somit nicht nur den Beginn eines neuen Zyklus in
der Geschichte der Bundeserneuerungen — symbolisiert in der Einführung der

Higra-Zeit -, sondern bedeutet als solche die Verwirklichung des „Bundes des

Herzens", die mit der Gemeinde des Propheten ihren Anfang nimmt.

51 Beirut ed., S. 476.
52 Ebenda.

308


	Bund und Land in muslimischer Rezeption : biblische Kategorien in Tabarīs Geschichtswerk

