Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Bund und Land in muslimischer Rezeption : biblische Kategorien in
Tabars Geschichtswerk

Autor: Martensson, Ulrika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961619

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bund und Land in muslimischer Rezeption

Biblische Kategorien in Tabaris Geschichtswerk
von Ulrika Mdrtensson”™

Im frithen 10, Jahrhundert unserer Zeit verfasste der grosse muslimische Traditionalist,
Historiker und Exeget Abai Ga‘far Muhammad b. Garir at-Tabarf (gestorben 923) sein
Monumentales historiographisches Werk 7ril ar-rusul wa-l-muliik, ,Die Geschichte
der Gesandten und Kénige" (im Folgenden: 7z°ri/). Der Form nach annalistisch scruk-
turiert nach Herrschern und Higra-Jahren, greift der Inhalt weit iiber die islamische
Zeit hinaus, ja, setzt diese erst als letzten Teil einer universalen ,Heilsgeschichte® gleich-
Sam als Ziel einer Entwicklung, die in einem religiosen Symbolismus von der Schép-
fung bis zur Vollendung gespannt wird. Entspricht der Riickbezug auf die vorislamische
elt- und Offenbarungsgeschichte der koranischen Verhiltnisbestimmung von dem,
»Was zuvor da war® (Sure 10,94; 2,89), zu dem ,entscheidenden Wort“ des Korans
(Sure 806,13), das die vorangehenden Offenbarungen ,bestitigt® (Sure 5,44 —48), so
findet dies inhaltlich nicht zuletze darin seinen Ausdruck, dass biblische Kategorien aus
der Perspektive islamischer religivser und sozialer Institutionen in den Blick genommen
Werden und in diesem Kontext eine akrualisierende Reinterpretation erfahren.
 Ulrika Mértensson greift auf der Suche nach einem fruchtbaren Ansatz zur histo-
“_SChen Analyse des bis heute grundlegenden muslimischen Geschichtswerkes Aspekte
dieses Interpretationsprozesses auf. Sie stellt ihre Uberlegungen in einen grésseren Rah-
n:‘eﬂ methodologischer Reflexionen, um — insbesondere in Anlehnung an den franzo-
Sischen Historiker und Diskurstheoretiker Michel de Certeau — ein angemessenes In-
Sttumentarium zur Erhebung der historischen Informationen in Tabaris Geschichtswerk
“U entwickeln. Nach einer kurzen Charakterisierung des 7z’rih werden einige Probleme
der habar-Geschichtsschreibung und der Frage nach den sozialen Institutionen religi-
Oser Geschichtsschreibung erértert, da im grosseren Kontext alle Details historischer
»Verwertbarkeit* des Ta’rih heftig umstritcen sind. Mirtensson kommt zu dem Ergeb-

*

Dr. Ulrika Martensson, Norwegian University of Science and Technology, Trond-
heim. — Auszug aus dem Artikel ,,Symbols, Social Order and Historical Analysis: A
Religious Studies Interpretation of Tabari’s History®, vel. den ausfiihrlichen Bei-
trag: U. MARTENssON, Discourse and Historical Analysis. The Case of al-Tabari’s
History of the Messengers and the Kings, in: Journal of Islamic Studies 16/3 (2005),
S. 287-331. Ubersetzt und mit einer kurzen Einfiihrung versehen von Friedmann
Eiffler. — Zu U. Mirtensson siche auch ihre Dissertation The True New Testament.
Sealing the Heart’s Covenant in al-Tabari’s Ta’rikh al-Rusul wa’l-Mulitk, Uppsala
2001.

289



nis: ,we can use the 7z°77kh as a source of historical information, provided we apply the
method of understanding reports in relation to the isndd, and to other reports on the
same theme®. Anhand der Frage, inwiefern Tabaris Opus ,religiose® Geschichtsschrei-
bung darstellt, entwickelt Mirtensson im Anschluss an Marshall Hodgson und Stephen
Humphreys (M.G.S. Hobgson, Two Pre-Modern Muslim Historians. Pitfalls and
Opportunities in Presenting Them to Moderns, in: J.U. NEr (ed.), Towards World
Community, The Hague 1968 (= World Academy of Art and Science 5), S. 53-68; R.S.
HumrHREYS, [slamic History. A Framework for Inquiry, Princeton 21991) eigens fir
diese Studie eine eigene — materialistische — Definition von ,Religion®, die geographi-
sche, biographische und vor allem soziale Komponenten beriicksichtigt: ,religion is the
symbolic expression of a historical reflection on praxis, practised in a ‘place’™ (U.
MARTENSSON, Discourse and Historical Analysis, S. 301) — wobei ,,place” im Sinne von
Michel de Certeau die Relevanz eben jener genannten Komponenten fiir die Formie-
rung historischen Wissens ganz allgemein aufnimmt und somit die Biographie, das
Umtfeld, die individuelle Perspektive Tabaris als geschichtliche Lage, als Tabaris ,Ort*,
in die Interpretation mit eingeht.

Wir setzen ein (vgl. die Druckfassung S. 306ff.) und beschrinken uns auf diesem
Hintergrund auf die zentrale Analyse der Aufnahme der biblischen Kategorien ,,Bund”
(des Herzens, Jer 31) und ,Land“ (der Verheissung) im Kontext von Tabaris 7a’ri/ als
instruktives Beispiel fiir eine Bibelrezeption der klassischen islamischen Epoche.

Der Diskurs

Der grundlegende Diskurs, um den es im 7z°ri/ geht, ist identisch mit dem
Titel, nimlich Die Geschichte der Gesandten und der Kinige (ta’rih ar-rusul
wa-l-muliik). Die einschligigen Bibliographien verzeichnen mehrere Versio-
nen dieses Werks, das Tabari selbst entweder Mubtasar ta’rib ar-rusul wa-I-
mulitk wa-l-hulafa’ (,Auszug aus der Geschichte der Gesandten und der
Konige und der Kalifen®) oder nur Mubtasar ta’rih ar-rusul wa-l-muliik
(,Auszug aus der Geschichte der Gesandten und der Kénige®) nannte. Ei-
nige Biographen geben Titel wie Kitab ar-rusul wa-l-anbiya’ wa-l-muliik
wa—l—/gu[aﬁi) (,Das Buch tiber die Gesandten und die Propheten und die
Kénige und die Kalifen®) oder — so sein engster Schiiler Ibn Kamil — 7z°ri
ar-rusul wa-l-mulitk wa-ahbarubum wa-man kiana fi zaman kull wahid min-
hum (,Die Geschichte der Gesandten und der Kénige und die Berichte tiber
sie und jene, die zu der Zeit eines jeden von ihnen lebten®).! Aus den
ausfithrlicheren Titelversionen wird deutlich, dass Gesandte und Konige die
zwei Hauptkategorien, die Propheten und Kalifen hingegen ihre jeweiligen
Subkategorien darstellen.

I F. RosenTHAL, Introduction, in: 1. ABBas er al. (ed.), The History of al-Tabari
(Ta’rikh al-rusul wa’l-mulitk), an annotated translation, 39 Binde, Albany 1989 —
1998 (= Bibliotheca Persica) (im Folgenden: H7'), dort Band I, S. 130 —131.

290



Diese beiden Kategorien — Gesandte und Konige — sind es denn auch, die

Tabari benutzt, wenn er in der Einleitung vom Zweck seiner Geschichte handelt:

,In this book of mine, I shall mention whatever information has reached us about
kings throughout the ages from when our Lord began the creation of His creation
to its annihilation. There were messengers sent by God, kings placed in authority,
or caliphs established in the caliphal succession. God had early on bestowed His
benefits and blessings (7i%m) upon some of them. They were grateful for his
blessings ( fa-sakara ni‘amahis), and He thus gave them more blessings and bounty
in addition to those bestowed by Him upon them in their fleeting life, or He
postponed the increase and stored it up for them with Himself. There were others
who were not grateful for His blessings (man kafara minkhum ni‘amahi), and so He
deprived them of the blessings He had bestowed upon them early on and hastened
for them His revenge. There were also others who were not grateful for His bless-
ings; He let them enjoy them until the time of their death and perdition.””

Diesem Abschnitt zufolge ist das Unterscheidungskriterium fiir Gesandte wie
fiir Kénige die gedusserte Dankbarkeit (suk7) oder Undankbarkeit (kufr) fiir
Gorttes Segnungen (ni‘am), wobei Segen, so ist aus dem Kontext zu urteilen,

gottlich iibertragene Autoritit meint. Das Thema kehrt spiter in der Erzih-
hlng wieder bei der Erschaffung des Menschen, des moralisch verantwortli-
chen Handlungstrigers in der Geschichte.” Hier wiederholt Tabari seine Ab-
sicht: ,to mention the history of kings and tyrants (a/-gababira), those who
disobeyed their Lord and those who were obedient to Him, as well as the
times of the prophets and n'1esser1gers.“4 Dann wendet er sich Iblis zu,

2

HT1,S. 168 und J. BartH et al. (ed.), Annales quos scripsit Abu Djafar Mobammed
Ibn Djarir at-Tabari, 16 Binde, Leiden 1879 —1901 (im Folgenden: Leiden), dort
Band I, S. 5. [In Ermangelung einer deutschen Passung zitieren wir die im Original
gebotene — und jetze leicht zugingliche — englische Ubersetzung; Anmerkung des
Ubersetzers.]

Ibn Hazm (gestorben 1064) beschrieb Tabari — zusammen mit den Asch‘ariten — als
Rationalisten, vgl. C. GiLuor, Exégése, langue, et théologie en Islam. L'exégése cora-
nique de Tabari (m. 311/923), Paris 1990 (= Etudes musulmanes 32), S. 36. Auf
dieser Grundlage hitte Tabari sich méglicherweise der spiter als die aschfaritische
synthetische Position in Sachen Pridestination und Freier Wille bezeichneten Auf-
fassung angeschlossen; angewandt auf die Geschichte hiesse das auf der Ebene der
Primirursachen und der Wahrheit, dass Gott die Geschichte vorherbestimmt hat,
auf der menschlichen Ebene hingegen, dass jedes Individuum sowohl Kausalitit als
auch moralische Verantwortlichkeit erwirbt. Vgl. C.F. RoBiNsoN, Islamic Histori-
ography, Cambridge 2003 (Themes in Islamic History), S. 129.

HT'1, S. 248 und Leiden 1, S. 78. Nach Geo Widengren liegt der Unterschied
zwischen Propheten und Gesandten darin, dass Propheten zu einem bestimmten
Volk gesandt sind, Gesandte dagegen zur gesamten Menschheit; somit ist also jeder
Gesandte ein Prophet, nicht aber jeder Prophet ein Gesandter; vgl. G. WIDENGREN,
Mubammad, the Apostle of God, and His Ascension (King and Saviour V), Uppsala
1955 (= Uppsala Universitets Arsskrift 1955,1), S. 77-78.

291



swho was the first to be given royal authority (mulk) and be blessed by God but was
ungrateful for ic.’ Having denied God’s divine Lordship, he was proud and over-
bearing toward his Lord (wa‘ata ‘ali rabbibi wa-stakbara) and was therefore de-
prived by God of His divine favour and shamed and humiliated. We shall continue
and mention those who adopted his ways and followed in his footsteps and were
therefore subjected by God to His divine revenge. Counted among the partisans of
Iblis, they were made to share in his shame and humiliation. There were also their
counterparts and successors among kings and messengers and prophets who obeyed
their Lord and left praiseworthy memories. God willing, we shall mention them, too.“°

Dieses Zitat geht in dieselbe Richtung wie die Beobachtung Hodgsons,
Tabari lege besonderen Wert ,auf die persénliche Entscheidung Einzelner,
die eine besondere Verantwortung fiir das auf die Gemeinschaft in der Folge
weiterer Entscheidungen zukommende Geschick trugen, indem er jeweils
feststellte, wie gut oder wie schlecht sie ihrer Verantwortung entsprachen®.”
Fiir Tabari bedeutet demnach Gott nachzufolgen, dankbar zu sein und die
volle moralische Verantwortung fiir den Segen der Macht zu iibernehmen,
wihrend sich die Nachfolge Iblis” darin dussert, Undankbarkeit durch den
Missbrauch von Macht zu zeigen. Beides hat historische Konsequenzen und
gilt sowohl fiir die Gesandten als auch fiir die Kénige.

Symbol und soziale Ordnung

Bisher bleiben unsere Beobachtungen im Robinsonschen Rahmen [vgl. C.F.
ROBINSON, Islamic Historiography; Anmerkung des Ubersetzers], d.h. die
Rede von Gesandten und Kénigen ist deshalb religigs, weil sie auf symbo-
lische Glaubensinhalte wie Gott, die Engel und Iblis Bezug nimmt und
Erkldrungen sich auf das ethische Moment gerechter oder ungerechter in-
dividueller Handlungen beschrinken. Wenn wir nun meine Definition von
Religion anwenden, reflektieren diese Symbole [id est Gesandte und Konige;
Anmerkung des Ubersetzers] eine historische soziale Ordnung. Sie sind a//-
gemein, auf die Gemeinschaft bezogen auf der institutionellen Ebene sowie
subjektiv auf der Ebene von Tabaris spezifischem Diskurs.” Damit wenden

> auwal man a‘tahu Allahu mulkan wa-an‘ama ‘alaihi fa-kafara ni‘matahi; ich ersetze
Rosenthals ,,shown favor® durch ,be blessed“; H7' I, S. 249 und Leiden I, S. 78.

6  HTI1,S. 249 und Leiden 1, S. 78.

7 M.G.S. Hopagson, Two Pre-Modern Muslim Historians, S. 55—56.

8 Andere historiographische Werke, die mit denselben Symbolen arbeiten, sind al-
Ya‘qiibis (gestorben 897) Ta’rih und al-Mas‘adis (gestorben 956) Muriig ad-dahab
wa-ma‘dadin al-aubar; siche R.S. HumrHREYS, Qur'anic Myth and Narrative
Structure, in: F. M. CrLover/R.S. HumMmprHREYS (ed.), Tradition and Innovation in
Late Antiquity, Madison 1989 (= Wisconsin Studies in Classics), S. 271-290, dort
S. 278ft.

282



Wir uns jetzt der sozialen Ordnung und ihrem Verhiiltnis zu Tabaris Diskurs
Zu,

Die Wirtschaft der islamischen Gesellschaften der Zeit Tabaris war, um
mit Hodgson zu sprechen, ,agrarisch angelegt®, d.h. Landbesitz bestimmte
wesentlich sowohl das Vermégen wie die politische Macht.” Schon im ersten
vorchristlichen Jahrtausend hatte sich ein besonderes Vasallensystem heraus-
gebildet," zugleich waren geographisch ausgedehnte Reiche in der Region
entstanden, die spiter von den Persern beherrscht werden sollten. In sassa-
nidischer Zeit wurde die imperiale Herrschaft mit einer Theorie gekoppelt,
die Landbesitz rechtlich auf den Monarchen beschrinkte. Dieser wiederum
ibertrug Land auf Vasallen, welche ihrerseits zur Steuererhebung und zur
militirischen Verteidigung des Reichsterritoriums zugunsten des Herrschers
verpflichtet waren.!" Die weite geographische Ausdehnung des Reiches
brachte es mit sich, dass sich die Zentralmacht fiir die Kontrolle der entle-
generen Provinzen auf zuverlissige Vasallen stiitzen musste. Die einzige Zu-
griffsmoglichkeit der Herrschenden auf die Macht der Vasallen lag indessen
eben darin, als rechtmissige Eigentiimer der Lindereien im Falle des Ver-
tragsbruches den Entzug der Vasallenrechte durchzusetzen. Religiose Fiihrer
waren selbstverstindlich in dasselbe System integriert, so dass sie als Gegen-
leistung fiir rituelle und administrative Dienste Land zugewiesen bekamen.

In diesem System, das sich wihrend der gesamten sassanidischen und
dann auch islamischen Geschichte hielt, sehe ich die historische soziale Ord-
nung, die sich in den Symbolen von Tabaris Diskurs widerspiegelt. Die
Gesandren und Kénige Tabaris reprisentieren mithin die religiosen bzw.
politischen Fiihrer der jeweiligen Zeit.

Tabart fasst die islamischen Institutionen und ihre soziale Ordnung of-
fenbar als Fortsetzungen der entsprechenden vorislamischen Gegebenheiten
auf. Darauf verweist die Verbindung der Geschichte der drei vorislamischen

7 M.G.S. Hobason, The Venture of Islam. Conscience and History in a World Civi-
lization, 3 Binde, Chicago 1974, dort Band I, S. 107ff; vgl. A. VAL, Pre-capitalist
Iran. A Theoretical History, London 1993, besonders Kap. 6.

Der Ausdruck [,system of vassalage; Anmerkung des Ubersetzers] stammt von A.
VALl Pre-capitalist Iran.

A. VALL, Pre-capitalist Iran; es muss dazu gesagt werden, dass diese Theorie dazu da
war, die Riickforderung und Neuverteilung von Lindereien im Falle der Untreue
von Vasallen zu legitimieren. Sie hinderte freilich in der Praxis nicht grundsitzlich
den Kauf und Verkauf von Lindereien.

10

11

293



Nationen von Israel, Iran und den Arabern mit der islamischen Geschichte
in seinem Diskurs: '*

Ubersicht 1

Gesandte Propheten Propheten Konige
und Kénige

Noah Noah David Israelitisches Kénigtum
Lot Lot Salomo Iranisches Konigtum
Ismael Abraham Muhammad Arabisches Konigtum
Mose Ismael Das medinische (Syrien ghassanidisch,
Jesus Isaak Kalifat Mesopotamien lakhmi-
Hud Jakob disch,
Salih Josef Jemen himyaritisch)
Shu‘aib Mose Umaiyaden
Muhammad | Aaron Abbasiden

David

Salomo

Idris

Hiob

Jona

Elia

Elisa

Sacharja

Johannes der Taufer

Jesus

Muhammad

Gesandte und Propheten sind religiose Symbole, da sie mit Gott kom-
munizieren. Fiir die islamische Geschichte beziehen sie sich auf die Institu-
tion der ‘wlama’ [das sind die ,Gelehrten] mit dem wazir an der Spitze,
denen der din (,Religion®) oblag, mithin die systematische Theologie und

12 F. RosentHAL, A History of Muslim Historiography, Leiden *1968, S. 135; vgl.
Khalidi: ,The #mma was thus shown to be the prophetic heir of Biblical tradition
and the temporal heir of Persian dominion® (T. Kxavip1, Arabic Historical Thought
in the Classical Period, Cambridge 1994 [= Cambridge Studies in Islamic Civiliza-
tion], S. 79). — Beziiglich der Reihenfolge der Gesandten und Propheten folgt
TabarT vermutlich der koranischen Anordnung, siche R. TorrovLy, Biblical Prophets
in the Quran and Muslim Literature, Richmond 2002 (= Curzon Studies in the
Qur’an), S. 72-73.

294



die echische, rituelle und gesetzliche Ordnung der Sari‘a.”> Vom Standpunkt
dieses Diskurses aus stellte der 4 die ethischen Codes und die gesetzlichen
Grundlagen fiir den Staat und die Administration der Kalifen (daula), und er
legitimierte diese soziale Ordnung symbolisch als der géttlichen Sch_épfungs—
ordnung entsprechend. Dieses Legitimierungsmodell kommt in Uberliefe-
rungen zum Ausdruck, die das Kalifat als in der Schépfung angelegt und auf
eine in Offenbarung und Schrift verkérperte, periodisch auf Gesandte und
Propheten herabgesandte géttliche Weisheit gegriindet portritieren.'* Ge-
miss Ubersicht 1 verkérpern David, Salomo, der Prophet Muhammad sowie
die medinischen Kalifen die Integration von Propheten- und Kénigtum in
einzigartiger Weise. Thre doppelte Autoritit religiéser und politischer Fiih-
rung stellt eine mikrokosmische und ideale Reprisentation des Staates unter
unmittelbarer prophetischer Leitung dar, wihrend jene Autoritit in der ma-
krokosmischen und historischen Ordnung der herrschenden Kalifate auf die
beiden Institutionen von din und daula verteilt erscheint und die propheri-
sche Leitung durch die ‘ulama’ in der Institution des 4in vermittele wird.

Der Bund

Nach Humphreys folgt der 7z°r7h in seiner Struktur den narrativen Zyklen
von Bund, Bundesbruch/Verrat und Erlésung, wie sie in der hebriischen

13" Zum Verhiltnis zwischen religioser und politischer Macht im Kalifat siche D.F.
ErckerLman/]. P. Piscatori, Muslim Politics, Princeton 1996 (= Princeton Studies
in Muslim Politics), S. 46ff.; S. ZUBAIDA, Law and Power in the I[slamic World,
London 2003 (= Library of Modern Middle East Studies 34). Zum Wesirat und
abbasidischer Historiographie siche T. EL-HiBr1, Reinterpreting Islamic Historiogra-
phy. Harun al-Rashid and the Narrative of the ‘Abbasid Caliphate, Cambridge 1999
(= Cambridge Studies in Islamic Civilization); T. eL-Hisri, A Note on Biblical
Narrative and ‘Abbasid History, in: N. Yavari (ed.), Views from the Edge. Essays in
Honor of Richard W. Bulliet, 2003.

14" Siche Tabaris Berichte tiber die Schopfung Adams als Gottes halifa; HT'1, S. 253
passim und Leiden I, S. 82 passim. Zur Bedeutung gottlicher Aspekte des Konig-
tums vgl. Untersuchungen zum sakralen Kénigtum, etwa G. WIDENGREN, Mubam-
mad; neuerdings auch G. FOWDEN, Empire to Commonwealth. Consequences of
Monotheism in Late Antiquity, Princeton 1993; A. avL-Azmes, Muslim Kingship.
Power and the Sacred in Muslim, Christian, and Pagan Politics, London 1997; C.
GROTTANELLL, Kings & Prophets. Monarchic Power, Inspired Leadership & Sacred Text
in Biblical Narrative, New York 1999.

295



Bibel zu finden sind.” Im Folgenden méchte ich aufzeigen, dass der Bund
das zentrale Symbol in der Rede von den Gesandten und den Kénigen ist.
Wenn wir annehmen, dass Bund als Symbol die soziale Ordnung des Vasal-
lentums reflektiert, wie wir sie oben beschrieben haben, so beziehen sich die
von Humphreys identifizierten Zyklen auf die soziale Ordnung selbst
(Bund), auf die Durchbrechungen der sozialen Ordnung (Verrat) sowie auf
ihre Restitution in der Bundeserneuerung (Erlgsung). Betrachten wir zu-
nichst die biblischen Zusammenhinge.

Die grundlegende und unverinderliche Verpflichtung des Bundes ist,
dass das Volk JHWH allein dienen soll, wihrend JHWH Sein Volk erhilt,
indem er ihm Land gewihrt: das Land der Verheissung. Im Laufe der Ge-
schichte ist jede bedeutsame Entwicklung der sozialen Institutionen des
Volkes durch eine Bundeserneuerung markiert. Es sei an die Erneuerung des
Bundes mit Noah erinnert (Errettung der Menschheit), mit Abraham
(Verheissung von Land und Volk), Mose (Tora), David (Kénigtum) sowie
Esra (Riickkehr ins verheissene Land). Unter diesen ist Moses Sinai-Bund
zentral, enthilt er doch die Offenbarung, welche die conditio sine gua non fiir
das Leben im Land der Verheissung darstellt, wihrend der David-Bund dem
Sinai-Bund das Kénigtum hinzufiigt.'® Salomo als der Begriinder des
JHWH-Tempels und Josia als Reformator des Tempelkultes werden ebenso
als gerechte Erneuerer des David-Bundes dargestellt'” wie auch als Kontrast-
bilder zu den spiteren gotzendienerischen Konigen Israels und Judas, die
JHWHs Strafe in Form von Nebukadnezzars Zerstérung Jerusalems und der
Exilierung aus dem Land der Verheissung herauffiihrten. Erlésung, so die
grossen Propheten, beinhaltet somit die Erneuerung des Bundes bei der

Riickkehr in das verheissene Land. Daher schaut Deuterojesaja, wie JHWH

15 R.S. HumpHREYS, Qur'anic Myth and Narrative Structure, S. 278ff. Die Struktur
des Bundes findet sich auch in al-Ya‘qiibi und al-Mas‘adi (ebenda); zu Tabaris Sicht
des israelitischen Bundes im Zafsir siehe C. ADANG, Muslim Writers on Judaism and
the Hebrew Bible. From Ibn Rabban to Ibn Hazm, Leiden 1996 (= Islamic Philos-
ophy, Theology and Science 22), S. 151; zum Bund in der Sira siche J. E. Wans-
BROUGH, The Sectarian Milien. Content and Composition of Islamic Salvation History,
Oxford 1978 (= London Oriental Series 34).

16 Zu verschiedenen Aspekten der Bedeutung des Mose-Bundes siehe z. B. C. GroT-
TANELLL, Kings & Prophets, S. 4—9.185-201; G. WipeNGREN, King and Covenant,
in: Journal of Semitic Studies 2 (1957), S. 1—32; J. VAN SETERS, In Search of History.
Historiography in the Ancient World and the Origins of Biblical History, New Haven
1983, besonders S. 359ff.; R. N. WuyBray, The Making of the Pentateuch. A Meth-
odological Study, Sheffield 1987 (= Journal for the Study of the Old Testament.
Supplement Series 53).

17 G. WIDENGREN, King and Covenant.

296



den Achimeniden Kyros gebraucht, um die Exilierten nach Jerusalem zu-
rickzubringen und den JHWH -Tempel wieder aufzubauen, was als Vorbe-
reitung fiir die letztendliche Einsetzung der Tora als universale Ordnung
erscheint.'® Bei Jeremia erhilt die Erlosung die Konnotation eines erneuerten
davidischen Kénigtums, das durch einen neuen Bund geschiitzt ist, der nicht
auf Steintafeln, sondern in die Herzen des Volkes geschrieben ist (Jer
31,33)."” Diese Wandlung des Bundes von aussen nach innen, vom Objekt
zum Subjekt, entzieht ihn kiinftigem Verrat und sichert die Macht des wie-
derhergestellten davidischen Kénigtums fiir immer.

Der ,Bund® im 7zrih stellt eine Reinterpretation des biblischen Dis-
kurses dar. Traditionen zum Thema werden von verschiedenen Gelehrten
iberliefert, unter anderem von dem Vetter und Gefihrten des Propheten,
Ibn ‘Abbas (gestorben 690), und von dem Prophetenbiographen Muham-
mad b. Ishaq (gestorben 767).

Ibn ‘Abbas ist ein Vorfahr der Abbasiden, der als Hauptautoritit der
Koranexegese cine zentrale Rolle im 7afsir [das ist der Koranexegese] spielt.
In dieser Rolle iibertrigt er auch Autoritit auf die Abbasiden als Herrscher,
die ihre Macht nicht zuletzt in einer Tradition von Wissen iiber die kora-
nische Offenbarung griindeten.”

Ibn Ishaq war von christlicher Herkunft.” Sein Grossvater war ein Kon-
vertit aus ‘Ain at-Tamr im Siidirak, unweit der alten Lakhmidenhauptstadt
al-Hira. Ibn Ishiq selbst wuchs in seiner Geburtsstadt Medina auf, wo er
Berichte iiber die Prophetenbiographie (Sirz) und die vier medinischen Ka-

8 P R. Beprorp, Temple Restoration in Early Achaemenid Judah, Leiden 2001 (=
Supplements to the Journal for the Study of Judaism 65), S. 77 und passim.

19 R.R BEDFORD, Temple Restoration in Early Achaemenid Judah, S. 72.

20" C. GrLuior, Portrait ,mythique‘ d’Ibn ‘Abbas, in: Arabica 32 (1985), S. 127-184;
J. LASSNER, [slamic Revolution and Historical Memory. An Inquiry into the Art of
‘Abbasid Apologetics, New Haven 1986 (= American Oriental Series 66); J. LASSNER,
The Abbasid Dawla. An Essay on the Concept of Revolution in Early Islam, in:
F.M. Crover/R.S. HuMrHREYS (ed.), Tradition and Innovation in Late Antiquity,
Madison 1989 (= Wisconsin Studies in Classics), S. 247 —-270; T. e.-Hisr1, A Note
on Biblical Narrative and ‘Abbasid History; siche auch Tabaris Berichte iiber die
Schapfungsordnung, siche H7'1, S. 198 und passim und Leiden I, S. 29 und passim.

2L 7y biographischen und bibliographischen Angaben zu Ibn Ishaq siche A. Guit-
LAUME, The Life of Mubammad. A Translation of lbn [:/Jciq’:' Sirat Rasil Allah,
Lahore 1995 (London 1955), S. xiiixiv; A. GuiLLaume, The Biography of the
Prophet in Recent Research, in: The Islamic Quarterly 1/1 (1954), S. 5—-11; N.
ABBOTT, Studies in Arabic Literary Papyri. Band I: Historical Texts, Chicago 1957 (=
The University of Chicago. Oriental Institute Publications 75), S. 87-99; G.D.
Newsy, The Making of the Last Prophet. A Reconstruction of the Earliest Biography of
Muhammad, Columbia 1989, S. 1-32.

297



lifen sammelte. Nach einer Agypten-Reise liess er sich schliesslich in Bagh-
dad nieder, der neu errichteten Hauptstadt der Abbasiden. Hier verfasste er
die Szra unter dem Kalifen al-Mansar und lehrte dessen Sohn, den Erben
al-Mahdi, die Sira sowie die Geschichte des medinischen Kalifats.** In dhn-
licher Weise unterrichtete TabarT knapp zweihundert Jahre spiter einen kiinf-
tigen wazir und schrieb Geschichte. Ibn Ishaq jedoch lernte auch Berichte
tiber die Schopfung und die israelitischen Propheten (a/-mubtada’ ,der An-
fang“) sowie die vorislamische Geschichte im allgemeinen. Unter seinen
Quellen waren auch andere Konvertiten, doch aufgrund des christlichen
Hintergrundes seiner Familie war er moglicherweise auch personlich vertraut
mit der christlichen Heiligen Schrift und ihrer Exegese.”” Wie dem auch sei,
wir werden sehen, dass diese Berichte den Propheten in der Rolle zeichnen,
die Christus in bezug auf die Verheissungen der hebriischen Bibel einnimmt.

Im 7z°rih ist vom Bund erstmals in Berichten iiber die Erschaffung
Adams die Rede, und zwar in Auslegungen von Sure 7,172:

»According to Ahmad b. Muhammad al-Tast — al-Husayn b. Muhammad — Jarir
b. Hazim — Kulthim b. Jabr — Sa‘id b. Jubayr — Ibn ‘Abbas — the Prophet:
God took the covenant (al-mitag) from Adam’s back at Na‘min — meaning ‘Arafat.
He brought forth from his loin his progeny, which He multiplied. He scattered
them in front of Him like tiny ants. Then He talked to them face to face saying:
‘Am I not your Lord? They said: Yes. We (so) testify’ [...]." 24

Wie Joseph van Ess gezeigt hat, driicke Sure 7,172 die Pridestinationslehre
aus (gadar).”” Die Tatsache, dass Ibn ‘Abbas in der Tradentenkette des Hadit
figuriert, bringt den Bericht mit den Abbasiden in Verbindung, so dass da-
mit eine doppelte Prophetie zum Ausdruck kommt: einmal dass der Prophet
Muhammad derjenige ist, der den urzeitlichen Bund erneuern soll, und zum

22 G.D. Newsy, The Making of the Last Prophet, S. 7. Eine detaillierte Studie der Sira
und ihres Verhiltnisses zum abbasidischen Kalifat: R. SELLugmM, Prophet, Chalif
und Geschichte. Die Muhammed-Biographie des Ibn Ishiq, in: Oriens 18 —19
(1967), S. 3-91.

23 Die Konvertiten waren in der Hauptsache Juden, so etwa ‘Abd Allah b. Salim und
Ka‘b al-Ahbar in der Generation der Prophetengefihrten, ebenso Wahb b. Munab-
bih in der Folgegeneratlon Siche B. CHaPIrA, Légendes Bibliques Attribuées a Ka b
al-Ahbar, in: Revue des Etudes Juives 69 (1919), S. 86—107; A. GUILLAUME, 1he
Liﬁ) ofMu/Jammad, Introduction; N. AssorT, Wahb b. Munabbih. A Review Ar-
ticle, in: Journal of Near Eastern Studies 36 (1977), S. 103-112; G.D. Newsy, 7he
Matking of the Last Prophet, S. 10ff.; R. TotroL1, Biblical Prophets, S. 128 —137.

24 HT, S. 304 und Leiden I, S. 134; Sure 7,172.

25 J. van Ess, Zwischen Hadit und Theologie. Studien zum Entstehen pridestinatiani-
scher Uberlzqﬁrung, Berlin 1975 (= Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des
islamischen Orients 7), S. 32ff. Zu weiteren Berichten im 72774 zum selben Ko-

ranvers vgl. A7 I, S. 305ff. und Leiden I, S. 122 -123.

298



anderen, dass seine eigenen Verwandten, die Abbasiden, die Hiiter dieses
Bundes sein werden. Die geographische Situierung — die Pilgerstation ‘Arafa
= verweist auf die Bedeutung des Hagy, der islamischen Pilgerfahre, als des
zentralen Rituals der Bundeserneuerung.”® Dariiber hinaus legt der Bericht
als grundlegende Bundesverpflichtung fest, Gott allein zu verehren: ,Bin ich
nicht euer Herr?“ (Sure 7,172).

Und in einem Beriche Ibn Ishags iiber die Zerstérung Jerusalems durch
Nebukadnezzar und die Exilierung des Volkes erklirt Gott dem Propheten
Jeremia, was es bedeutet, Seinen Bund zu brechen:

»Ibn Humayd — Salama (b. al-Fadl) — Ibn Ishaq — an unquestionable authority

— Wahb b. Munabbih: [...] Their rabbis and monks took My worshipers as

servants, and the people worship them, not Me, and they [the rabbis and monks]

judge them not in accordance with My scripture. They made the people ignore Me,
forget Me. Their princes and leaders disregard My blessing (n:ma), believe they are
safe from My cunning, spurn My scripture, forget My covenant (‘ahdi), alter my
procedure (sunnati), and My creatures believe in them with the loyalty due only to

Me. The people obey the leaders in disobeying Me, and follow them in heresy

against My religion (‘ald l-bid‘a allati yabtadi‘ina fi dini) and in insolence, heed-

lessness, and deception toward Me and My messengers. [...] Their readers and

legists practice devotion in sanctuaries, and display religiosity in erecting them for a

deity other than Myself, as they seek worldly advantage in religion. They study

there not for knowledge, and learn not for deed.“”

Bundesbruch besteht demnach in der Verehrung religidser Autorititen an-
statt Gottes. Es ist bedeutsam, dass gerade Jeremia diese gortliche Erklirung
empfingt, da er derjenige ist, der in der hebriischen Bibel den Herzensbund
als Vorbereitung fiir das wiedererrichtete davidische Konigtum prophezeite.
In ganz dhnlicher Weise prophezeite Deuterojesaja die Einsetzung der Tora
auf einer universalen Ebene. Nun finden sich Schliisselworte eben dieser
beiden grossen Propheten der Erl6sung, Jeremia und Jesaja, in einem von
Ibn Tshaq iberlieferten Bericht iiber die Sendung des Propheten und die
erste Offenbarung:

26 Die in dem Bericht gezeichnete Szene, in der Gott den Menschen personlich an-
spricht, scheint ein mythisches Urbild fiir die Begegnung zwischen Gott und
Mensch im Hag¢ zu sein, wie sie in der labbaika-Formel zum Ausdruck kommt. In
einem anderen Bericht tiber die Schépfung wird die Ka‘ba nicht nur gleichsam als
Schnittstelle zwischen Himmel und Erde beschrieben, sondern auch als ein irdi-
sches Abbild des Thrones Gottes im Paradies: H7 I, S. 293—-294 und Leiden I, S.
122 —123. Daher thront Gott gleichsam an der Ka‘ba iiber der Wallfahrt und
begegnet jedem Pilger von Angesicht zu Angesicht, was einer Wiederinkraftsetzung
des urzeitlichen Bundes gleichkommt.

27 HT1V, S. 57 und Leiden I, S. 659—660.

299



Ubersicht 2

Hebriische Bibel: Jesaja 40,6 Ta’rih: Ibn Ishaq
(HT V1, S. 71 und Leiden I, S. 1150)

Eine Stimme spricht: Verkiindige! Und [Gabriel] sprach: ,Rezitiere!” und [der

er spricht: Was soll ich verkiindigen? Gesandte Gottes| sprach: Ich sagte: Was
(gol omer qra’ w=-amar mah eqra’?) soll ich rezitieren? (gala (Gibril] iqgra’ gila
(Rasil Allah] qultu ma agra’?)

Hebriische Bibel: Jeremia 31,26.33 Ta’rih: Ibn Ishaq (ebenda)

Dariiber bin ich [Jeremia] aufgewacht Ich [der Gesandte Gottes] erwachte, und
und sah auf und hatte so sanft geschlafen. | es war, als ob diese Worte auf mein Herz
[. . .] Das soll der Bund sein, den ich mit |geschrieben worden wiren.

dem Hause Israel schliessen will nach
dieser Zeit, spricht der Herr: ich will
mein Gesetz in ihr Herz geben und in
thren Sinn schreiben.

Diese Schliisselworte mit ihren Parallelen machen die Sendung des Pro-
pheten zum Beginn jenes Herzensbundes. Und in der Tat, nur wenig spiter
in derselben Uberlieferung bezeichnet der Christ Waraqa b. Naufal die Of-
fenbarung als ,das Gesetz des Mose",” was es plausibel erscheinen lisst, dass
die auf das Herz des Propheten geschriebenen Worte bewusst den Bezug zu
dem in Jer 31,33 erwihnten ,,Gesetz herstellen. Somit ist der Herzensbund
des Propheten die letzte und endgiiltige Erneuerung des mosaischen Sinai-
Bundes.”’

Diese Deutung wird offenbar durch weitere, hauptsichlich auf Ibn Ishaq
zuriickgehende Hadite gestiitzt, die eine besondere Beziehung zwischen
Mose und dem Propheten etablieren:

28 wa-la-gad ¢g@’abu n-namiis al-akbar alladi §@’a ila Misa: HT V1, S. 72 und Leiden [,
S. 1151-1152; ndmiis ist arabisierte Form von griechisch vopog und aramiisch
namiis ,Gesetz"; vgl. ]. E. WaNsBrOUGH, The Sectarian Milieu, S. 132 —133.

29 Wird der Prophet als Erneuerer des Sinai-Bundes dargestellt, so bedeutet dies die
Abrogation nicht nur Esras, sondern gleichermassen auch Christi in dieser Rolle
(vgl. fiir Christus Hebr 8,1-13); vgl. G.D. NewBY, The Making of the Last Prophet,

Introduction.

300



Mose in der
hebriischen Bibel

Ubersicht 3

Mose im

Ta’rih

der Prophet im
Ta’rih

von priesterlicher levi-
tscher Abstammung

(Bx 20—

von priesterlicher levi-
tischer Abstammung
(HT 111, S. 30 und
Leiden I, S. 442 —443)

von priesterlicher quraischi-
tischer / haschimitischer Ab-
stammung (H7 VI, S. 164t
und Leiden I, S. 1088ff.)*"

Waise (Ex 2,2—6)

nahezu Waise (ebenda

S. 44—45 und S. 448 —449)

Waise (ebenda S. 44 —45
und S. 1123 -1124)

von einer Amme

genihre (Ex 2,7-9)

nahezu von einer Amme
genihrt (ebenda S. 35 und
S. 448 —449)

von einer Amme genihrt
(HT'V, S. 272ff. und
Leiden I, S. 970ff.)

verfolgr durch Pharao
(Ex 2,14)

verfolgt durch Pharao
(ebenda S. 33ff. und
S. 4406ft)

verfolgt durch Juden, Byzan-
tiner und Quraischiten

(HT VI, S. 282 und Leiden
I, S. 1244ff.; 1174ff.)

Hirte (Ex 3,1)

Hirte (ebenda S. 49ft. und
S. 464ff.)

Hirte (ebenda S. 47 und
S. 1126; HT V, S. 282 und
Leiden I, S. 979)

angeredet von einem

Busch (Ex 3,4)

angeredet von einem
Busch (ebenda S. 50-51
und S. 465)

angeredet von Biumen und
Steinen (HT VI, S. 63-64
und Leiden I, S. 1143)

empfingt Gesetz in der
Wiiste auf dem Berg
Sinai (Ex 19ff)

empfingt Gesetz in der
Wiiste auf dem Berg Sinai
(ebenda S. 76ff. und

S. 493ft)

empfingt Gesetz in der
Wiiste auf dem Berg Hira’
(ebenda S. 67ff. und

S. 11406ft)

steigt zu Gott empor

(Ex 19.20)

steigt zu Gott empor

(ebenda)

steigt zu Gott empor (ebenda

S. 78ff. und S. 1157ft)

verteilt Fleisch, Getreide,
Wasser, Gesetz (Exodus)

verteilt Fleisch, Getreide,
Wasser, Gesetz (Exodus)

verteilt Fleisch, Getreide,
Milch, Gesetz (ebenda;

HT VI, S. 90 und Leiden I,
S. 1171-1172)

wandert aus (Exodus)

wandert aus (Exodus)

wandert aus (ebenda

S. 145ff. und S. 1234ff.)

30 74 den Qurai$ als priesterlichem Stamm siche M. SHARON, AA/ al-Bayt — People of
the House, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 8 (1986), S. 179 —180 mit
Bezugnahme auf Sure 2,125.127.158; 3,97; 5,2.97; 8,35; 22,26.29.33; 52,4 und
106,3.

301



griindet eine Gemeinde
unter Leitung des Geset-
zes (Ex 19ff.; Lev; Num;
Dtn)

grindet eine Gemeinde
unter Leitung des Gesetzes

(ebenda S. 78ff. und
S. 495ft.)

grindet eine Gemeinde
unter Leitung des Gesetzes
(HT V1L, S. 1-5 und
Leiden I, S. 1256 -1261)

bekimpft Gotzendienst
(Ex 32)

bekimpft Gorzendienst
(ebenda S. 73ff. und
S. 490ff.)

bekimpft Gétzendienst

(HT V1, S. 46—47.88—-89;
VIII, S. 187—188 und Leiden
I,S.1126-1127.1169-1170.
1648 —1649)

Bruder Aaron Helfer in
rituellen Dingen und

gegen Pharao
(Ex 4,14-16.27-31)

Bruder Aaron Helfer in
rituellen Dingen und gegen
Pharao (ebenda S. 52ff.
und S. 467ff)

Vetter Ali Helfer in rituellen
Dingen und gegen die
Qurais (HT V1, S. 80ff.142fF.;
IX, S.51.110-111 und
Leiden I, S. 1159ff.1232ff.
1696.1752)

tiberfillt die Einwohner
des verheissenen Landes
(Num 21,1—3.21— 35;
31)

iiberfillt die Einwohner des
verheissenen Landes (eben-

da S. 94 und S. 511-512)

iiberfillt die Einwohner des
heiligen Landes (H7 VII,
S. 26—69 und Leiden I,

S. 1281—1341)

ausserhalb des verheisse-
nen Landes begraben

(Dtn 34,5-6)

ausserhalb des verheissenen
Landes begraben (ebenda
S. 85ff. und S. 501ff)

ausserhalb des verheissenen
Landes begraben (H7 IX,
S. 163-209 und Leiden 1,
S. 1794 -1837)

Nachfolger Josua erobert
das verheissene Land

(Jos)

Nachfolger Josua erobert
das verheissene Land
(ebenda S. 85—-98 und
S. 501-516)

Nachfolger ‘Umar erobert
das verheissene Land

(HT XII, S. 84.122 -161
und Leiden I, S. 2289.
2335-2377)

In der hebriischen Bibel beinhaltet Jeremias ,Herzensbund® die Wie-
derherstellung des davidischen Konigtums. Al-Azmeh hat darauf hingewie-
sen, dass ,Herz“ ein homologes Symbol fiir kénigliche Macht ist: Wie das
Herz dasjenige Organ ist, von dem das Leben des Kérpers abhing, so ist das

Koénigtum die Voraussetzung fiir soziales Leben.”’ In Analogie dazu nimmt
auch Ibn Ishags Version des Herzensbundes des Propheten Bezug auf das
Kénigtum, in diesem Falle das Kalifat.

Im folgenden Bericht von Ibn ‘Abbas iiber den urzeitlichen Bund wird
David die Vorrangstellung eingeriumt, was eine referentielle Relation zwi-

schen Bund, davidischem Kénigtum und dem Kalifat impliziert:

31 A. aL-AzMmeH, Muslim Kingship, S. 119.

302



»~Muhammad b. Sa‘d — his father — his paternal uncle — his father — his father
—s Ibn ‘Abbas, who said, commenting on ‘And your Lord took from the backs of
the children of Adam their progeny’ to ‘They said: »Yes, we [so] testify¢ (Sure
7,172): When God created Adam, He rubbed his back, and extracted all his prog-
eny, like tiny specks. He gave them speech so that they could communicate, and
‘He had them testify against themselves’ (Sure 7,172). He made light shine forth
from one of them, and then He said to Adam: “They are your progeny with whom
the covenant (mitig) has been made that I am their Lord, lest they associate any
thing to Me, and I am obligated to provide for their sustenance’. Adam said: “Who
is the one with the light?” and God replied: ‘David’. Adam said: ‘O my Lord! How
long a term have you written down for him? God replied: ‘Sixty years’. Adam said:
‘How long a life have you written down for me?’ and God replied: ‘One thousand
years. For every one of your progeny I have written down how long he will live’.
Adam said: ‘O my Lord! Give David a longer life!” God said: “This writing is laid
down (hadi l-kitab maudi®),P? but if you wish, give him some years from your
own life!” Adam agreed,.and although the Pen was dried for the rest of Adam’s
children, [God] wrote down for [David] forty years from Adam’s lifespan, so that
David’s lifespan became one hundred years.“ >

Dass die religitsen Institutionen, die ‘wlama’ als religiose Fiihrer in die-

sen Bund eingeschlossen sind, lisst sich vermutlich folgender Uberlieferung
im 7afsir zu Sure 7,172 entnehmen, in der sie durch die Propheten repri-
sentiert werden:

32
33

34
35
36
37

»Al-Qasim — al-Husayn — Hajjaj — Abi Ja‘far — al-Rabi‘a — Ubayy b. Ka‘b.
He said: [. . .] And among them that day were the prophets, peace be upon them,
[shining] like lamps, and He selected them for another covenant; as God said: ‘And
remember We took from the prophets their covenant as We did from thee: from
Noah, Abraham, Moses, and Jesus the son of Mary: We took from them a solemn
covenant (mitdq galiz); 341 and as He said: ‘So set thou thy face steadily and truly
to the religion (dn): [establish] God’s handiwork according to the pattern on which
He has created mankind: [let there be] no change in the work of God;' ! and
concerning this He said: “This is a warner, of the series of warners of old" **! which
means: | took his covenant together with the first warner; from that derives His
words: ‘Most of them We found not men (true) to their covenant: but most of
them We found rebellious and disobedient;’*”) “Then after him We sent (many)
messengers to their peoples: they brought them clear signs, but they would not

Vgl. F. Rosenthal: ;T'he book here is all done“; HT'1, S. 329 und Leiden I, S. 158.
qila na‘am wa-qad gaffa l-qalam ‘an si’ir bani Adam fa-kataba lahi min agli Adam
arba‘ina sanatin fa-sira agluhi mi’ata sana, vgl. Rosenthal: ,Adam agreed, although
the Pen was dry for all the other of Adam’s children. Thus, [God] wrote down for
David [an additional] forty years for Adam’s sake, so that David’s term was a
hundred years; H7'1, S. 329 und Leiden I, S. 158.

Sure 33,7.

Sure 30,30.

Sure 53,56.

Sure 7,102.

303



believe what they had already rejected.”®! On the day they established [the cove-
nant], He already knew who would be faithful to it and who would denounce it.” =

Vorausgesetzt, dass hier die Propheten als kollektive symbolische Reprisen-
tation sowohl der jiidischen als auch der christlichen Fiihrer sowie der
‘ulama’ fungieren, schreibt diese Uberlieferung den letzteren in der Tart eine
grosse Verantwortung zu. Da der Bericht allerdings dem 7zfs7r entnommen
ist, ist der Duktus moralisch gefirbt, auch wenn die Botschaft dieselbe ist
wie in Ibn Ishaqs Hadit iiber Jeremia im 72’77, in dem ,Rabbis und Mon-
che® vor den weltlichen Herrschern fiir historische Katastrophen mit dem
Vorwurf verantwortlich gemacht werden, sie hitten Gottes Gesetz korrum-
piert.

Wir konnen also sagen, dass innerhalb des Zzrih ar-rusul wa-l-muliik,
der ,Geschichte der Gesandten und der Konige®, die Uberlieferungen Ibn
Ishags und anderer die sira an-nabawiya (gleichsam den ,prophetischen
Handel und Wandel“) konstituieren, deren Bogen von der Schépfung iiber
die israelitischen Propheten und Gesandten, den Propheten selbst, seine Ge-
fihrten und seine Nachfolger bis hin zu den ‘wlama’ in Tabaris Tagen ge-
spannt wird.”” Die Sendung des Propheten wird als die Wende eines histo-
rischen Zyklus des Bundes konzipiert: In Vorbereitung eines gerechten uni-
versalen Kénigtums stellt der Prophet die sira nabawiya [im eigentlichen
Sinne der rechten ,Vorgehensweise des Propheten] wieder her, von der so-
wohl jiidische wie auch christliche religiose Autorititen abgewichen waren
und welcher zu folgen die Pflicht der entsprechenden muslimischen Verant-

38 Sure 10,74.

39 Tasarl, Gami al-bayin ‘an ta’wil al-Qur’an, Beirut 1995, Band VI, S. 154 -155.

40 Newby argumenticrt, Ibn Hidm habe dic S7z Ibn Ishags um das im Zusammen-
hang mit dem Propheten verarbeitete biblische Material gekiirzt, da solcherlei As-
soziationen im frithen neunten Jahrhundert ideologisch zweifelhaft geworden seien,
als a3-Safi‘ts ,,Reform“ den Propheten an vorderste Stelle vor allen anderen Pro-
pheten als Quelle fiir die Gesetzgebung erhob. Demgegeniiber ist allerdings auf die
Tatsache hinzuweisen, dass sich diese Assoziationen in der Geschichte des Schafiiten
Tabari finden, die immerhin rund ein Jahrhundert zach Ibn Hisams Edition abge-
fasst wurde. Obgleich Newby Tabaris Geschichte als eine der Quellen benutzt, aus
denen er Ibn Ishaqs Szra rekonstruiert, spricht er diesen Sachverhalt nicht an; vgl.
G.D. Newsy, The Making of the Last Prophet, S. 12ff. — Zu Ibn Ishaq und seiner
Geschichte als strukturelle Vorgabe fiir Tabari vgl. auch R. TorroLt, Biblical Proph-
ets, S. 129—-130; zur Einheit der prophetischen Sendung im 7a’ ribh siche A.A.
DuURL, The Rise of Historical Writing among the Arabs, ed. L.1. CoNRraD, Princeton
1983 (= Modern Classics in Near Eastern Studies), S. 69—-70.

304



wortlichen ist, sollen die Fehler vergangener Generationen vermieden wer-
den.

Das Land der Verheissung

Wie oben dargelegt, reflektiert die Kategorie des Bundes eine reale soziale
Ordnung, in der Land(besitz) die Stiitze politischer und religioser Macht
darstellt und durch den Souverin an Vasallen und religisse Fiihrer delegiert
wird. Daher ,das verheissene Land“ als ein Symbol, welches unter das des
Bundes zu fassen ist. Das verheissene Land ist zugleich das Versuchsgelinde
fir die Entscheidungen der ‘wlama’, wie wir sehen werden. Um diese Zu-
Sammenhinge aufzuzeigen, werden wir wiederum mit der hebriischen Bibel
zu beginnen haben.

In der hebriischen Bibel ist der Bund von Abraham an auf das Land
zentriert, das Gott Seinem Volk gleichsam als Gegenleistung fiir die aus-
schliessliche Verehrung verheisst. Gerhard von Rad hat den Hexateuch 42 als
eine Finheit innerhalb des deuteronomistischen Geschichtswerks identifi-
ziert. Er beschrieb sie als eine in nachexilischer Zeit um den Glauben an das
lebendige Wort JHWHSs und seine rettende Wirkung entworfene Heilsge-
schichte [salvation history], wie sie sich in der Entfaltung der Geschichte
gemidss JHWHs Plan manifestiert. Diese Heilsgeschichte konstituiert den
Inbegriff der Absichten Gottes mit seinem Volk und einen Prolog zur
»realen” Geschichte.”” Wenn man den zugrunde liegenden historischen Ent-
wurf des 7z°r7h mit den von der hebriischen Bibel vorgezeichneten Linien
vergleicht, entsteht folgendes Bild:

1l Vgl. Humphreys, der davon ausgeht, dass die koranischen Ermahnungen und
paxey & g

Warnungen in bezug auf das Thema Verrat an die Gemeinschaft der Muslime als
die letzten Erneuerer des Bundes vor dem Jiingsten Tag gerichtet sind; damit wire
ihre Verantwortung grésser als die aller vorhergehenden Gemeinschaften, was sich
wiederum in der Dringlichkeit der koranischen Sprache niederschligt; vgl. R.S.
Humprreys, Quranic Myth and Narrative Structure, S. 277fF,

Die fiinf Biicher Mose Genesis — Deuteronomium und Josua.

G. von Rap, Theologie des Alten Testaments, 2 Binde, Miinchen 1960 (°1987), dort
Band 1, insbesondere 1. Hauprteil.

42
43

305



Ubersicht 4

Hebriische Bibel

Ta ’n‘]}

Genesis: Schopfung und Vorfahren (die
Patriarchen und Josef)

vorislamische Geschichte: Schopfung und
Vorfahren der Kénige und Propheten
(Israel, Iran und die Araber)

Exodus — Deuterononomium: Moses
Sinai-Bund, Offenbarung, Griindung der

Gemeinde .

der Bund des Propheten, Offenbarung,
Griindung der Gemeinde

Josua: Eroberung des verheissenen
Landes Kanaan

das medinische Kalifat ‘Umars: Eroberung
des verheissenen Landes/der verheissenen
Linder Palistina und Sawad (Mesopota-
mien)

Richter: gerechte Fiihrerschaft im Land
der Verheissung

die weiteren medinischen Kalifen: gerechte

Fiihrerschaft im Land der Verheissung

Konige, Chronik, Propheten: Gerechtig-
keit und Unterdriickung durch den
Kénig, prophetische Leitung der Kénige

das umaiyadische Kalifat: Gerechtigkeit
und Unterdriickung durch den Kalifen,
Leitung durch @bl al-bair und die
Gefihrten

Esra und Nehemia: Wiederherstellung
des Mose-Bundes im verheissenen Land
Kanaan unter universaler persischer

Kéonigsherrschaft

das abbasidische Kalifat: Wiederherstel-
lung des Bundes des Propheten im ver-
heissenen Land Sawad unter islamischer
universaler Konigsherrschaft

In von Rads Schema bildet die Eroberung des verheissenen Landes unter
Josua — die ,Landnahme“ — eine Briicke, die die Heilsgeschichte mit der
Realgeschichte verbindet, wodurch sie zum entscheidenden Ereignis der Ge-
schichte tiberhaupt wird.” Als solches scheint es in einem bei Tabari iiber-
lieferten Bericht tiber “‘Umars Eroberung von Paldstina und Mesopotamien

eine Parallele zu haben:*°

»In writing from al-Sari — Shu‘ayb — Sayf [b. ‘Umar] — Muhammad, Talha, and
Ziyad by their isndd: On that day Sa‘d [b. Abi Waqqas| addressed those who were

under his command. It was on a Monday in the month of Muharram in the year

44 G. von Rap, Theologie. Band 1, S. 309fF.

45 Siehe die eingehende Untersuchung von Uberlieferungen iiber ‘Umar auf dem Tem-
pelberg von H. Busse, Omar b. al-Hattab in Jerusalem, in: jerusalem Studies in Arabic
and Islam 5 (1984), S. 73 —119, dort besonders S. 91— 92, wo die Darstellung ‘Umars
nach dem Bild Josuas diskutiert wird; vgl. H. Busse, Omar’s image as the conqueror
of Jerusalem, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 8 (1986), S. 149 —168.

306



14, [.. ). Having praised God and extolled Him, He said: ‘God is the Truth. He
has no partner in His dominion and His words will never go unfulfilled. God hfgs
said: »For We have written in the Psalms, after the Remembrance, »The land 1€

shall be the inheritance of My righteous servants.«< ] This land is your inheritirglce
and the promise of your Lord (inna hidia miritakum wa-mau‘iid rabbikum)’.

Der historische Kontext sind die Vorbereitungen auf die Schlacht von al-Qa-
disiya, die den Muslimen den entscheidenden Sieg iiber die Sassaniden und
damit die Kontrolle iiber den Sawid, wie die reichen mesopotamischen Linder
genannt wurden, bringen sollte. Indem wir das koranische al-ard mit ,das
Land*® iibersetzen anstelle von ,die Erde®, erhalten wir dieselbe Bedeutung des
verheissenen Landes®, wic wir sie in der hebriischen Bibel haben: das Land,
von dem das politische und wirtschaftliche Leben der Gemeinschaft abhingt.
Wenn daher Gott zu Adam sagt: ,Sie sind deine Nachkommenschaft, mit
denen der Bund (mitaq) geschlossen wurde, damit sie Mir nichts beigesellen,
und Mir obliegt ihre Versorgung“,49 so bezieht sich die Versorgung auf dieses
Land. Der Unterschied zur hebriischen Bibel liegt darin, dass das ,verheissene
Land® in Tabaris Diskurs den Sawad im Blick hat und nicht Palistina.™

Die historische Bedeutung dieser Eroberung mag auch daraus ermessen
werden, wie sie in Bezug zur Zeitrechnung gesetzt wird. In Tabaris Geschich-
te stellt die Higra eine Zisur dar: Davor ist die Zeit gemiss den Regierungs-
zeiten der persischen Konige strukeuriert, die er mit Israeliten und Arabern
Synchronisiert. Dies hatte einen praktischen Nutzen, denn es gab keine all-
gemeingiiltige Zeitrechnung fiir diese Periode, wie Tabari in seiner Einlei-
tung bemerkt, vielmehr hat jede Gemeinschaft ihre eigene Zeitrechnung und
thren eigenen Schépfungsmythos. Die Higra markiert jedoch die Einfithrung

46 Dje englische Ubersetzung (Arberry) hat ,earth fiir arabisch al-ard.

7 Sure 21,105,

8 HTXI, S. 84 und Leiden I, S. 2288 -2289.

9 Vel. Anm. 35.

>0 Nach Robert Hoyland ist ,,Land der Verheissung® ein juristischer Terminus, der die
muslimischen Eroberungen dadurch legitimierte, dass die Linder — einschliesslich
des Sawad — muslimisches Erbe aus gottlichem Recht sei: R. Hovran, Seeing Islam
as Others Saw It. A Survey and Evaluation of Christian, Jewish, and Zoroastrian
Writings on Early Islam, Princeton 1997 (= Studies in Late Antiquity and Early
Islam 13), S. 130-131. — Vgl. J.O. BricureLpt, Early Mabdism. Politics and
Religion in the Formative Period of Islam, Leiden 1985 (= Studia Orientalia Lun-
densia 2), der diese Uberlieferung ebenfalls als Bezugnahme auf den Sawad liest;
siche auch U. MARTENSsON, The True New Testament, Kap. 6 und 8. Uri Rubin
sicht die Uberlieferung und den Vers auf das biblische verheissene Land Palistina
bezogen, vermerkt jedoch, der Kontext sei die persische Front; siche U. RuBIN,
Between Bible and Quran. The Children of Israel and the Islamic Self-Image, Prince-
ton 1999 (= Studies in Late Antiquity and Early Islam 17), S. 57—58.

307



der islamischen Zeitrechnung, welche die Geschichte nach annalistisch er-
fassbaren Higra-Jahren strukturiert. TabarT konstatiert freilich ausdriicklich,
dass “Umar die Higra-Zeitrechnung erst nach den Eroberungen des Sawad
und Paldstinas etabliert habe, nach dem Einzug seiner Truppen in Mada’in
Kisrd, der sassanidischen Konigsstadt, und der Verteilung ihrer Schitze — was
darauf hinweist, dass diese Eroberung selbst cine entscheidende Rolle spielt.
Der Hadit beschreibt das Ereignis folgendermassen:

,Ibn Abi Sabra — ‘Uthman b. ‘Ubayd Allah b. Abi Rafi¢ — Ibn al-Musayyab: The
first to write the date (kataba at-ta’rih) was ‘Umar, at two and a half years of his
caliphate. He wrote it to (kataba i) sixteen [years] from the Higra, on recommen-

dation from ‘Ali b. Abi Talib. "'

‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah b. ‘Abd al-Hakam — Na‘im b. Hammad —
al-Darawardi — ‘Uthman b. ‘Ubayd Allah b. Abi Rafi* — Sa‘id b. al-Musayyab:
‘Umar b. al-Khattab assembled the people and asked them: ‘From which day shall
we write (min aiyi yaumin naktub)? ‘All said: ‘From the day the Messenger of God
migrated and left the land of idolatry (wa-taraka ard as=sirk)’.“

Kataba at-ta’rif wird hier mit ,das Datum schreiben® iibersetzt, nimmt je-
doch, da das Schreiben des Datums gleichsam die Geschichtsschreibung in
Bewegung setzt, die Bedeutung von ,Geschichte schreiben® an. Die Higra
steht damit, so die Deutung der Tradition, fiir den Ubergang vom Gotzen-
dienst zum Monotheismus und zur Institutionalisierung der von Gott er-
wihlten Gemeinschaft, worin nachgerade die religiése Voraussetzung fiir die
konkrete Eroberung besteht. So setzt die Zeitrechnung die Higra des Pro-
pheten zwar als ihren Anfangspunkt, gleichwohl wird sie erst mit der Er-
oberung des Sawad, durch Besitzergreifung des verheissenen Landes durch
die auserwiihlte Gemeinschaft als realgeschichtliche Konzeption méglich.
Die herausragende Stellung dieses Symbols als Markierung des Ubergangs
sowohl in der hebriischen Bibel als auch im 72’77 kann mithin durch seinen
konkreten Bezug zum Land als der Stiitze des Vasallensystems mit seinen
beiden Hauptinstitutionen der religivsen und der politischen Fithrung erklirt
werden. Der Eintritt in das Land der Verheissung bedeutet in der hebriischen
Bibel die Formung des auserwihlten Volkes als politische Grosse ebenso wie
im Za’rih den Eintrite der auserwihlten Gemeinschaft in dic imperiale Phase
ihrer Geschichte. Der Bund beinhaltete beides, die Verheissung des Landes
durch Gott und die Verpflichtung der Bundespartner zu dessen Eroberung.
Die Eroberung markiert somit nicht nur den Beginn eines neuen Zyklus in
der Geschichte der Bundeserneuerungen — symbolisiert in der Einfithrung der
Higra-Zeit —, sondern bedeutet als solche die Verwirklichung des ,Bundes des
Herzens®, die mit der Gemeinde des Propheten ihren Anfang nimmt.

51 Beirut ed., S. 476.
52 Ebenda.

308



	Bund und Land in muslimischer Rezeption : biblische Kategorien in Tabarīs Geschichtswerk

