
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Liss, Hanna, Tanach — Lehrbuch der jüdischen Bibel. In Zusammenarbeit mit
Annette M. Böckler und Bruno Landthaler, Heidelberg: Universitätsverlag
WINTER 2005 Schriften der Hochschule für Jüdische Studien Heidelberg

8), X + 393 S., gebunden, 25,--; ISBN 3-8253-5116-5.

Galley, Susanne/Anja Kurth / Katharina Hoba/Helga Völkening,
Die Hebräische Bibel. Eine Einführung, Berlin: be.bra Verlag 2004 Abenteuer

Wissen 1), 320 S., broschiert, 22,90; ISBN 3-937233-06-7.

Die beiden anzuzeigenden Werke gehören in einem weiteren Sinne in das Genre der

Bibelkunden, einer Literaturgattung, die im deutschsprachigen Raum seither
ausschliesslich im christlich-theologischen Bereich gepflegt wurde. Die Hebräische Bibel.

Eine Einführung won Susanne Galley et al. zielt auf einen breiten Leserkreis ab, sie ist aus

Bibelkursen im Rahmen der Jüdischen Studien an der Universität Potsdam entstanden,
soll aber nicht nur religiösen Menschen gleich welcher Religion dienen, sondern
darüber hinaus auch für „neugierige Atheisten" (S. 11) von Nutzen sein. Tanach — Lehrbuch
der jüdischen Bibel von Hanna Liss geht auf Einführungsveranstaltungen der Autorin
zurück, die an der Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg lehrt, und ist für
diese Zwecke auch verfasst worden.

Die Differenz im Titel ist daher durchaus programmatisch. Nach Liss (S. 17) ist die

„jüdische Bibel" nicht mit der „hebräischen Bibel" gleichzusetzen. Zur jüdischen Bibel
werde die hebräische erst durch ihre Lektüre im „Strom der nachbiblischen Traditionsund

Auslegungsliteratur" (S. 17). Daher ist das Lehrbuch von Liss sehr stark geprägt
von einem Ineinander und Miteinander von bibelkundlichen Ausführungen und
jüdischer Auslegungs- und Anwendungsgeschichte der biblischen Texte. Diese Ausrichtung
prägt auch die Proportionen des Buches. Während der Tora etwa 170 Seiten gewidmet
sind, entfallen auf die Bücher der Chronik nur etwas mehr als zwei Seiten.

Das Werk von Galley et al. verteilt den zur Verfügung stehenden Raum gleichmä-
ssiger auf die Bücher und deckt zudem weitere Aspekte ab. Eine knappe Einführung in
die Methoden der Exegese wird ebenso vorangestellt wie ein Überblick über die
Geschichte Israels, der ohne Begründung mit der Römerzeit endet. Die Kapitel zu den

einzelnen Büchern sind jeweils gleich aufgebaut: Kontext, Historische Zuordnung, Aufbau,

Wichtige Themen und Texte, Wirkungsgeschichte, Liturgische Verwendung,
Weiterführende Literatur.

Der Aufbau der Kapitel im Buch von Hanna Liss ist demgegenüber uneinheitlich.
Die Tora wird nach den Paraschen der synagogalen Lesung gegliedert, und zu jeder
Parasche gibt es mehrere Unterabschnitte: Themen, Halacha, Liturgie. Die Bücher der

anderen Kanonteile sind dagegen nach literarischen Kriterien gegliedert; dem gesamten
Buch sind jeweils Unterabschnitte zu Themen und Liturgie beigegeben.

262



Insgesamt fällt auf, dass in Die Hebräische Bibel von Galley et al. sehr viel mehr auf
Erkenntnisse der historisch-kritischen Erforschung zurückgegriffen wird, was sich auch

m zahlreichen Literaturhinweisen materialisiert, die zu jedem Buch gegeben werden und
dem Charakter der historisch-kritischen Methode entsprechend unterschiedslos Werke
von christlichen, jüdischen und konfessionell ungebundenen Autoren und Autorinnen
ausweisen. Hier ist Tanach von Hanna Liss sehr viel zurückhaltender. Im Anhang gibt es

lediglich kurze „Anregungen zum Weiterlesen", die gemäss der Konzeption des Werkes

nur die jüdische Auslegungstradition berücksichtigen.
Die Konzeptionen der beiden Werke seien am Beispiel des Anfangs des Buches

Bereschit verdeutlicht. In beiden Lehrbüchern finden die traditionellen Namen, die
über die griechische und lateinische Bibelüberlieferung in unseren Sprachgebrauch
gekommen sind, keine Verwendung. Statt dessen werden (durchaus verschiedene)
Transkriptionen der hebräischen Namen gebraucht, die freilich für den des Hebräischen

Unkundigen die begleitende Benutzung einer jüdischen Bibelübersetzung notwendig
macht. Entsprechende Literaturhinweise finden sich jedoch in den Einleitungen beider
Werke. Während Galley et al. die ungewohnten Namen immer wieder ausführlich
erklären, geschieht das im Buch von Liss nicht. Auch was sich hinter den vielen, im
Buch von Liss erwähnten Kürzeln wie „BerR" oder „bYev" 49b verbirgt, bleibt dem
Leser verborgen. Tanach von Hanna Liss setzt - nicht nur aus diesem Grunde - eine
erheblich kompetentere Leserschaft voraus als Die Hebräische Bibel von Galley et al.

Im Lehrbuch der jüdischen Bibel werden im Abschnitt „Bereschit (Gen 1,1 — 6,8)"
auf fünf Seiten folgende Themen abgehandelt: „Schöpfung", „Mensch als Bild Gottes",
»Der siebte Tag", „Vertreibung aus dem Gan Eden", „Feindliche Bruderpaare", „Die
zehn Generationen". Dabei sind die thematischen Ausführungen oft nochmals unterteilt

in Abschnitte zur Bibel und zur jüdischen Tradition. Diese Abschnitte sind
vergleichsweise ausführlich und gehen über eine bibelkundliche Einführung weit hinaus.
Zahlreiche Verweise auf andere Bibelstellen und thematische Querschnitte lassen so

etwas wie eine biblische Theologie entstehen, während die fast ebenso zahlreichen
Hinweise auf die jüdische Auslegungsliteratur die Fragestellungen behandeln, die das spätere
Judentum mit diesen Texten verband.

Demgegenüber wird in der Einführung von Galley et al. das ganze Buch Bereschit
ohne weitere Unterteilung auf neun Seiten besprochen. Einige wenige Sätze zu den

Schöpfungsberichten müssen genügen, Hinweise auf jüdische Auslegungen finden sich

nur spärlich. Andrerseits finden sich Erklärungen zur historischen Einordnung des

gesamten Buches und seiner Entstehung sowie auch Hinweise auf die Debatte über die
Gottesebenbildlichkeit des Menschen in Theologie und Philosophie.

Beide Werke geben den Lesern Hinweise auf den liturgischen Gebrauch der Bibel
im Judentum, wobei Galley et al. die liberale Liturgie stärker berücksichtigen, während
Liss sehr viel mehr auf die orthodoxe Tradition konzentriert ist. Die beiden Werken
beigegebenen Listen weisen zudem an nicht wenigen Stellen Abweichungen auf, was
unter anderem daran liegen dürfte, dass im liberalen Judentum verschiedene Leseordnungen

in Gebrauch sind. Der unterschiedlichen Ausrichtung der beiden Lehrbücher
entspricht auch, dass bei Liss in den Abschnitten zur Tora viele halachische Regelungen
dargelegt werden, wofür es bei Galley et al. kein Äquivalent gibt.

Während Tanach von Hanna Liss Konzentration auf die Bibel und ihre jüdische
Auslegung übt, sucht Die Hebräische Bibel von Galley et al. eher den gesamten Horizont
der europäischen Geistesgeschichte. Wer sich für ersteres interessiert, findet bei Liss zum
Teil detaillierte und durchweg gute Darstellungen der Materie, wer weniger Spezialin-

263



teressen und zudem nur geringe Vorbildung hat, ist mit dem Buch von Galley et al. gut
bedient.

Tübingen Wolfgang Oswald

Cohen, Irun R., Regen und Auferstehung. Talmud und Naturwissenschaft im

Dialog mit der Welt, Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht 2005, 185 S.,

gebunden, 39,90; ISBN 3-525-53562-7.

Was in unseren Breitengraden noch vor geraumer Zeit der Bildungsprotestantismus des

gehobenen pietistischen Bürgertums war (mutatis mutandis im 19. Jahrhundert die
deutsch-jüdische Orthodoxie), gibt es in Israel heute noch: fromme naturwissenschaftlich

Gebildete, die regelmässig ihren Bibelkreis („hug le-tanakh") oder ihr Talmud-
Studium abhalten und auf manchmal etwas unbeholfene, aber immer sympathische Art
und Weise versuchen, die moderne Welt mit ihren angestammten Traditionen zu
vermitteln. Das vorliegende Dokument, von einem Immunologen am Weizmann-Institut
in Rechovot verfasst, ist ein Produkt dieser (im weitesten Sinne) neo-orthodoxen
Mentalität; diese zeichnet sich im Vergleich mit der zeitgenössischen jüdischen Ultra-
Orthodoxie durch grosse Offenheit aus, wäre im frömmigkeitsgeschichtlichen Vergleich
mit dem Christentum aber etwa in der Nähe eines evangelikalen Kritikers der
Evolutionslehre wie Arthur E. Wilder-Smith anzusiedeln, zu dessen Spezialität es gehört,
wissenschaftliche Theorien durch aufwendige epistemologische Erwägungen zu einem
theologischen Problem zu machen. Nach einer Einleitung, in der „stillschweigend
vorausgesetzte Grundlagen der Naturwissenschaft" erörtert und relativiert werden (S. 13),
führt Irun R. Cohen talmudische loci probanti zu den Themenkreisen „Person", „Ort"
und „Zeit" an, die er in einem weiteren Teil mit „Texten aus der Naturwissenschaft" (so
sind die hier vorgestellten hermeneutischen Überlegungen überschrieben) konfrontiert.
Am Ende des Nachwortes (unter anderem mit den jeweils knapp eine Seite umfassenden

Paragraphen „Naturwissenschaft im Vollzug", „Talmud im Vollzug", „Schöpfung"
und „Einzigartigkeit des Menschen") steht eine an eine Rashi-Interpretation anschliessende

Erörterung mit der Überschrift „Einstein und Freud" (S. 184-185) - durchweg
Themen, zu denen sich der Rezensent in der hier gebotenen Kürze nicht zu äussern

vermag. Im vorderen Teil gibt es ebenso lapidare Kapitel, die den „Fortschritt" oder die
„existentiale Zeit" behandeln.

Das Überraschendste an diesem Buch, das von der traditionellen Jeschiwa-Gelehr-
samkeit etwa ebenso weit entfernt ist wie von einem wissenschaftlichen Umgang mit
dem Talmud, ist der Übersetzer, der Neutestamentier, ehemalige evangelisch-lutherische
Landesbischof von Hannover und Ratsvorsitzende der EKD Eduard Lohse; von ihm
wüsste man gern, ob und wie er das Übersetzte verstanden hat; man stelle sich, um das

Ganze einzuordnen, einmal einen ehemaligen israelischen Oberrabbiner vor, der einen
apologetisch-popularphilosophisch-pseudonaturwissenschaftlichen Traktat von (sagen
wir einmal:) Karl Heim ins Hebräische übersetzt! Natürlich ist es erfreulich, dass die
deutsche Fassung dieses Buches, wohl auch durch einen Druckkostenzuschuss, noch vor
dem englischen Original erscheinen konnte, aber ein Beitrag für den christlich-jüdi-
schen Dialog, gar für das Gespräch zwischen Religion und Naturwissenschaft, wie es der

Klappentext vermeldet, ist nicht zu erkennen.

Tübingen Matthias Morgenstern

264



Josephus, Flavius, Contra Apionem. Buch 1. Einleitung, Text, Textkritischer

Apparat, Übersetzung und Kommentar von Dagmar Labow, Stuttgart:
Kohlhammer 2005 Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen
Testament 167 9. Folge, Heft 7), LXXXIV + 395 S., broschiert, 50,-;
ISBN 3-17-018791-0.

Nachdem Josephus' apologetische Schrift Contra Apionem lange Zeit nur wenig
wissenschaftliche Beachtung erhalten hatte, liegen jetzt (bzw. bald) mehrere neue Kommentare

zu diesem spannenden, nicht selten schwierig zu deutenden Text vor. Noch vor
dem Druck der Kommentare und Übersetzungen von John Barclay (im Rahmen des

neuen Brill-Kommentars zu Josephus) und Folker Siegert (im Rahmen des Münsteraner
Josephus-Projekts) erschien die bemerkenswerte Dissertation von Dagmar Labow zum
ersten Buch von Contra Apionem.

Labow hat Grosses geleistet: Eine neue deutsche Übersetzung des griechischen Texts

war, nachdem diejenige von Jost (1867) und Clementz (1900) schon über 100 Jahre alt
sind, ein Desiderat. Gelegentlich ist Labows Wiedergabe zwar zu nahe am Original und
wirkt deswegen etwas holprig (die auf der Website des Münsteraner Institutum Judaicum

Delitzschianum veröffentlichte vorläuiige Übersetzung liest sich mitunter flüssiger),

aber Labow bietet eine zuverlässige deutsche Übersetzung, welche die genannten
Vorgänger obsolet macht. Die Ausgabe von Labow bietet auch einen textkritischen
Apparat, wobei darunter nicht eine Neulesung der Manuskripte zu verstehen ist: Die
Autorin stellt sich hinter die Edition Nieses, hat aber zusätzlich die seither von
verschiedenen Autoren postulierten Lesarten gesammelt. Labow hält mit Recht fest, dass

ihre Arbeit eine wichtige Hilfe für eine Neuedition sein kann.
Das Herz der Ausgabe ist der Kommentar. Mit grossem Fleiss bietet Labow

ausführliche Informationen insbesondere auch zu den vielen von Josephus ins Feld geführten

Autoren. Die Noten werden durch Exkurse noch ergänzt. Hier findet sich viel
Wertvolles, wenn auch selten Überraschendes. Für Contra Apionem 1,183 — 204 macht
Labow (S. 176-177) — angesichts der modernen communis opinio mutigerweise — keinen

jüdischen Pseudo-Hekataios geltend, sondern den aus Diodor bekannten Hekataios

von Abdera (wobei Labow zugesteht, dass es sich um eine jüdische Überarbeitung des

Hekataios-Textes handeln könnte). Der Kommentar zeichnet sich auch durch manch
hilfreiche philologische Anmerkung aus; nur hätte man sich da gelegentlich mehr als

bloss ein Rekurrieren auf die Konkordanz von Rengstorf gewünscht. Josephus'
Streitschrift öffnet den Horizont gegenüber einer ganzen Reihe von Kulturen (neben der
griechischen und römischen unter anderem auch der ägyptischen und phönizischen)
und fordert eine(n) Kommentator(in) entsprechend heraus. Labow hat sich, soweit dies
der Rezensent zu beurteilen vermag, hervorragend in die vielen Aspekte der von Josephus

eingebrachten Argumente eingelesen. Dass sich vereinzelte Fehler eingeschlichen
haben, ist natürlich (S. 174 Anm. 31: Teos ist kein Personen-, sondern ein Ortsname; S.

325 Anm. 65: Tacitus' Misanthropie-Vorwurf in den Annalen bezieht sich auf die
Christen, nicht auf die Juden).

Was in dieser neutestamentlichen Dissertation indes fehlt und ihren Wert für die
Weitergehende Diskussion des Textes doch einschränkt, ist eine ausführlichere Abwägung

der möglichen Absichten von Josephus' Streitschrift und eine wirkliche Einbettung

in den historischen Kontext. Die diesbezüglich wegweisenden Arbeiten von
Christoph Schäublin, Martin Goodman (beide in der Bibliographie aufgeführt) sowie Erich
Gruen hätten hierzu eine fruchtbare Basis bilden können.

265



Die abschliessende Einschätzung Labows (S. 335), die „Gegner des Judentums
[seien] offensichtlich sorgfältig planend und zielgerichtet vorgegangen und [hätten]
keinen Aufwand gescheut, um ihre Ziele zu erreichen", greift im übrigen wohl doch

etwas an der historischen Realität vorbei. Eine solch unnachgiebige und kategorische
Judenfeindschaft gab es in der Geschichte erst später.

Labows Ausgabe endet mit dem Satz (S. 335): „Contra Apionem stellt eine noch

lang nicht erschöpfte Quelle für Theologie und Geschichtswissenschaft dar." Dem ist

hinzuzufügen, dass Dagmar Labow eine äusserst hilfreiche Ausgabe des ersten Buches

Gegen Apion vorgelegt hat, auf die man gerne zurückgreifen wird.

Lausanne / Bern René Bloch

Henrix, Hans Hermann, Gottes Ja zu Israel. Ökumenische Studien christlicher

Theologie, Berlin, Aachen: Institut Kirche und Judentum 2005
Studien zu Kirche und Israel 23; Aachener Beiträge zu Pastoral- und Bildungsfragen

21), 260 S„ broschiert, 15,--; ISBN 3-923095-33-3; 3-936342-30-X.

Der langjährige Direktor der Bischöflichen Akademie des Bistums Aachen legt mit
diesen zwölf Studien aus drei Jahrzehnten ein beeindruckendes Zeugnis seiner Arbeit als

Fundamentaltheologe und Okumeniker im Gespräch zwischen Christen und Juden vor.
Programmatisch ist sein „Ja" zu Gott, der Israel mit seinem Ja die Treue hält. Die
affirmative Grundhaltung des Autors, das Lob Gottes statt mit einem Tadel mit der

Rühmung Israels zu verknüpfen, sucht den grösstmöglichen Konsens unter Aushalten
und Bearbeiten des Dissenses. „Dialog als Programm" steht über den ersten vier
Studien, in denen er die Einbeziehung des Judentums in die Ökumene, den Studienauftrag
einer christlichen Judaistik, die Absage an die Judenmission als Folge der Heilszuversicht

Israels und die Einsicht in das heilsgeschichtliche Miteinander von Christentum
und Judentum in ihrer Verantwortung für die Welt fordert. In den fünf Beiträgen des

Teils „II. Theologie im Dialog" untersucht er dogmatische Grundbegriffe wie Trinität,
Christologie, Messiashoffnung, Heiliger Geist sowie Heil und Erlösung auf inhaltliche
und strukturelle Verwandtschaft mit jüdischen Begriffen. In „III. Dialog im Vollzug"
führt er das religionsphilosophische Gespräch mit Franz Rosenzweig, Hans Jonas und
Emmanuel Lévinas. Der Autor vermittelt eine reiche Kenntnis ökumenischer Theologie,

von Erklärungen zum Verhältnis von Kirche und Israel, von christlicher Theologie
des Judentums und von jüdischer Theologie, praktiziert eine Lehre des Respekts und

ermutigt zur Tat.

Tübingen Michael Volkmann

Hofmann, Norbert J. / Joseph Sievers / Maurizio Mottolese {ed.),
Chiesa ed Ebraismo oggi. Percorsi fatti, questioni aperte, Roma: Centro
Cardinal Bea per gli Studi Giudaici, Pontificia Universitâ Gregoriana 2005, 267
S.; ISBN 88-7839-046-1.

Dieser Band umfasst fünfzehn Vorträge, die im Jahr 2005 anlässlich des 40. Jubiläums
des Dokumentes Nostra Aetate von Repräsentanten und Repräsentantinnen der christ-

266



lichen und jüdischen Welt an der Pontificia Universitâ Gregoriana in Rom gehalten
Wurden. Nostra Aetate (28. Oktober 1965) war das erste Dokument, in dem sich die
katholische Kirche mit den anderen Glaubensrichtungen - und im besonderen mit dem
Judentum - explizit auseinandersetzte.

Die in diesem Band erschienenen Vorträge zeigen einerseits die Entwicklung des

Dialogs zwischen Judentum und Katholizismus während der letzten vierzig Jahre und
andererseits die offenen Fragen, die noch auf Antworten von beiden Seiten warten. Seit
der Veröffentlichung von Nostra Aetate hat sich der Dialog mit dem Judentum in zwei

Hauptrichtungen entwickelt: ein Dialog ad extra — nämlich eine konstruktive
Auseinandersetzung mit den jüdischen Institutionen aus der ganzen Welt - und ein Dialog ad
intra - nämlich eine tiefere wissenschaftliche Kenntnis der jüdischen Quellen, die zur
Gründung vieler Zentren für jüdische Studien an christlichen Institutionen geführt hat.

Die Beiträge auf christlicher Seite konzentrieren sich auf die Anerkennung der
jüdischen Wurzeln des Christentums, die neue Studien sowie neue Forschungsrichtungen

innerhalb der christlichen Theologie stimuliert haben: der kulturelle Kontext von
Jesus von Nazareth, die anthropologischen Aspekte der Paulinischen Theologie sowie
die Notwendigkeit unabhängiger Forschungen zur Rolle der Kirche während der Shoah.

Aus jüdischer Sicht (Rav Riccardo Di Segni, Rav Giuseppe Laras, Anna Foa) werden

vor allem die noch zu beantwortenden Fragen betont, im besonderen die
immerwährende Schwierigkeit auf christlicher Seite, was die Anerkennung der Andersheit
anbelangt.

Im Anhang findet der Leser eine differenzierte Auswahl offizieller Dokumente der
katholischen Kirche, die zwischen 1970 und 2001 von Nostra Aetate inspiriert wurden
und die zentrale Rolle des Dialogs zwischen Judentum und Christentum im Rahmen
der jüdischen sowie der christlichen Theologie bezeugen.

Heidelberg Francesca Yardenit Albertini

Gelardini, Gabriella (ed.), Kontexte der Schrift. Band I: Text, Ethik, Judentum

und Christentum, Gesellschaft. Ekkehard Stegemann zum 60. Geburtstag,

Stuttgart: Kohlhammer 2005, 512 S., broschiert, 35,—; ISBN 3-17-
018877-7.

Ein besonderes Buch ehrt einen besonderen Menschen. Kontexte der Schrift ist mehr als

ein Titel; es ist Programm. Gibt es doch die Schrift nicht ohne ihre pluralen Kontexte,
ist der biblische - respektive: neutestamentliche - Text nicht ohne seine Implikationen
in der Ethik, nicht ohne seine Bezüge auf das jüdisch-christliche Verhältnis und seine

gesellschaftliche Relevanz überhaupt. Ekkehard Stegemann steht als Person und theologischer

Lehrer für eine solche Kontextualität der Schrift, wie sie von Gabriella Gelardini
'n einem ungewöhnlich packenden Aufsatzband umsichtig und facettenreich beleuchtet
wird.

Ein erster Teil des Buches unter dem Stichwort Text widmet sich zunächst mit
Arbeiten zu Paulus einem der Schwerpunkte des Exegeten Ekkehard Stegemann selbst.
Die Untersuchung von Matthias Konradt über den galatischen Konflikt um die
Abrahamskindschaft zeigt gleich eingangs, auf welchem Niveau in diesem Band - und dies

durchgehend - exegesiert, analysiert, recherchiert und argumentiert wird. Ethik ist eine

267



nächste Ebene, auf die biblische Texte und der Umgang mit ihnen bezogen werden.

„Interpretationsethik" ist genauerhin der Begriff, der sich programmatisch im Beitrag
von Elisabeth Schüssler-Fiorenza findet. Hier ist ein Impetus in Stegemanns theologischem

Schaffen aufgenommen, bei dem einer traditionell missbräuchlichen Indienst-
nahme des Neuen Testaments zur Beförderung von Ideologien wie des Antijudaismus
nur durch den konsequent ideologiekritischen Zugang zum biblischen Text zu begegnen
sei. Auslegung des biblischen Textes, so lautet die Überzeugung, kann nur verantwortlich

geschehen, wenn ihr eine Ethik der Auslegung zur Seite steht. Was diesen
spektakulären Sammelband an vielen Stellen explizit und implizit durchzieht, ist in einem
dritten Abschnitt zum Thema erhoben: das Verhältnis von Judentum und Christentum.

Spätestens seit den Heidelberger 70er Jahren - Rolf Rendtorff kommt als einer der

prägenden Weggefährten mit Erwägungen zum Begriff der Erwählung Israels zu Wort -
ein Zentralanliegen im persönlichen und wissenschaftlichen Lebens Ekkehard
Stegemanns. Und schliesslich: Gesellschaft. Dass die biblische Überlieferung nur in ihrem
sozio-historischen Problemhorizont adäquat ausgelegt werden kann, ist bereits in
Stegemanns Urchristliche\r\ Sozialgeschichte eindrucksvoll zu lernen. Die Beiträge im vierten

Abschnitt der Festschrift korrespondieren mit dieser Linie. Das Evangelium ist so

wenig im politikfreien Raum zu haben wie etwa — Ernst Ludwig Ehrlich eröffnet diesen

Blick — der Messianismus beschreibbar ist ohne seine Affinität zum Zionismus.
Kontexte der Schrifi-, wahrhaft eine festliche Gabe - inspirierend, überraschend und

engagiert wie der Geehrte selbst. Alle Anerkennung und Gratulation!

Heidelberg Klaus Müller

Woppowa, Jan, Widerstand und Toleranz. Grundlinien jüdischer
Erwachsenenbildung bei Ernst Akiba Simon (1899—1988), mit einem Geleitwort von
Kaiman Yaron, Stuttgart: Kohlhammer 2005 Praktische Theologie heute

77), 325 S„ broschiert, 28,-; ISBN 3-17-018996-4.

Woppowas Untersuchung plädiert dafür, im Anschluss an das andragogische Werk
Ernst Akiba Simons „einfen] geistigefn] Widerstand gegen die Bedrohungen des Hu-
manums" (S. 297) als bildungstheoretisches Leitprinzip und Aufgabe auch einer
gegenwärtigen religiösen Erwachsenenbildung in christlicher Verantwortung zu verstehen.

Sorgfältig und differenziert widmet sich der Vf. dabei, dem seiner Untersuchung
zugrunde liegenden „doppelten Erkenntnisinteresse" (S. 21) entsprechend, in einem ersten
Teil (S. 32-233) den von bleibender Bedeutung zeugenden und von daher eine breite

Rezeption zu wünschenden bildungstheoretischen Aspekten des Simonschen Werkes, in
einem zweiten Schritt folgt die Übertragung des Erarbeiteten auf „eine Theorie
gegenwärtiger religiöser Erwachsenenbildung in christlicher Verantwortung" (Teil II, S. 234-
299). Angesichts der „Situation der kognitiven Minderheit eines expliziten christlichen
Lebensstils" (S. 293) in einer religiös plural verfassten Lebenswelt werden an dieser
Stelle neben den für Simons Denken grundlegenden dialektischen Spannungen bzw.

Bezogenheiten zwischen der Ausrichtung der religiösen Erwachsenenbildung auf die
Indukation in Lehre und Leben einer vorfindlichen Glaubensgemeinschaft einerseits

und auf (selbst-)kritische Distanz bzw. Widerstand zu vorfindlichen Positionen zielende
Edukation andererseits, zwischen universal ausgerichtetem Humanismus einerseits und

268



die durch ein spezifisches Bekenntnis geprägte Religion andererseits sowie schliesslich

zwischen Widerstand einerseits und Toleranz andererseits vor allem die Kategorien eines

im Anschluss an Simons Rosenzweig-Interpretation entwickelten „neuen Lernens der

für die Vermittlung zwischen spätmoderner Lebenswelt einerseits und traditionellen
Glaubens- und Lebensformen andererseits sowohl als Voraussetzung als auch als

Bildungsziel wesentlichen Haltung einer zweiten Naivität (bei Simon unter Bezugnahme
auf Peter Wust und Nikolaus von Kues) und schliesslich das von Simon im Anschluss

an Überlegungen seines Lehrers Martin Buber eingebrachte bildungstheoretische
Leitprinzip des „geistigen Widerstands" als „Impulse" übernommen. Das doppelte
Erkenntnisinteresse des Vf. aufnehmend, sind dem Buch, das in beiden Hinsichten wesentliche

Einsichten zu bieten hat, sowohl an den Grundlinien jüdischer Erwachsenenbildung im
Werk von Ernst Akiba Simon als auch an gegenwärtiger christlich-kirchlich verantworteter

Erwachsenenbildung interessierte Leserinnen und Leser in grosser Zahl zu
wünschen.

Tübingen Dorothee Godel

Friedenthal-Haase, Martha/Ralf Koerrenz {ed.), Martin Buber:

Bildung, Menschenbild und Hebräischer Humanismus, Paderborn, München,
Wien, Zürich: Schöningh 2005, XIV + 263 S., broschiert, 29,90; ISBN
3-506-71790-1.

Der eine Vorlesungsreihe der Universität Jena 2003 dokumentierende Sammelband

würdigt die Individualität von Bubers dialogischem Denken. Sie kommt nicht nur in
der „Außenseiterposition" zur Geltung, die dessen „gläubiger Humanismus" anderen

humanistischen Positionen gegenüber darstellt (M. Volkmann, S. 185), sondern auch

im pädagogischen, politischen und religionstheoretischen Diskurs.

M. Friedenthal-Haase arbeitet am Beispiel von Bubers Engagements in der

Erwachsenenbildung die Grundlagen seines Bildungsverständnisses heraus. Welche praktischen
Schwierigkeiten hierbei zu bewältigen waren, um sein Publikum zu erreichen, zeigt sie

anhand des Briefwechsels mit W. Flitner in Jena auf. Und dass Bubers Vortragsstil nicht
unangefochten blieb, wird anhand der Kritik E. Simons deutlich gemacht (S. 38-41).

Nach den pädagogischen Konsequenzen der Dialogphilosophie fragt in kritischer
Hinsicht auch L. Friedrich. In der Tat wird man den Satz aus Ich und Du, Erfahrung sei

..Du-Ferne" (S. 122), einseitig nennen können. Ausserdem sei es ein Missverständnis zu
meinen, Forschung und Wissenschaft gehörten gar nicht dem Ich-Du-, sondern nur
dem Ich-Es-Verhältnis an. Vielmehr sei nach Buber „der Forscher immer auch
Antwortender auf einen Anspruch in seiner Welt" (S. 124).

Die ethischen Grundlagen eines dialogisch fundierten Bildungsbegriffs sind Thema
des Beitrags von E. Meilhammer. Sie macht plausibel, dass Bubers Verständnis von
Wertneutralität weder mit Standpunktlosigkeit noch mit Gleichgültigkeit gegenüber
Werten verwechselt werden darf (S. 179), sondern vielmehr erst im Sinne einer inklu-
siven Toleranz (S. 159) angemessen zu verstehen ist. Einzig so könne man der Bestimmung

des Menschen als eines „freien, einzigartigen und dialogisch angelegten Wesens"
(S. 160) hinsichtlich der pädagogischen Konsequenzen entsprechen.

269



Auch die politischen Chancen des dialogischen Denkens werden in diesem Band
thematisch gemacht. Sie stellt M. Fröhlich am Beispiel krisenhafter Entwicklungen im
Kalten Krieg dar, in denen der damalige Generalsekretär der UN Dag Hammerskjöld
mit Bezug auf Buber zu vermitteln suchte.

In den Beiträgen von R. Koerrenz und M. Leiner schliesslich werden Themen der

Religion, Theologie und Philosophie erörtert. Koerrenz erblickt in L. Baecks Weg vom
Gebot zum Geheimnis die spiegelbildliche Verkehrung des Buberschen Weges von der

Mystik zum Dialog (S. 91). Im Vergleich beider vertritt er die These, Bubers Philosophie

der Beziehung sei in stärkerem Masse theozentrisch fundiert (S. 95). Auch Leiner
widmet sich der religiösen Dimension in der Philosophie des Ich-Du. In gut
nachvollziehbarer Weise wird Bubers Denken von ihm im philosophiehistorischen Kontext
verortet.

Seinen besonderen Wert gewinnt das vorliegende Buch durch die erstmalige
Veröffentlichung bisher nicht zugänglicher Quellen im Anhang: des von M. Friedenthal-
Haase kontextualisierten Briefwechsels zwischen Buber und Flitner sowie des

deutschsprachigen Originaltextes „Erwachsenenbildung" von 1949/50. Hier fordert Buber

„von seinem jüdischen Volk, seine Uberlieferung ,in die große Uberlieferung des

Menschengeistes, in das Ringen des Geistes um die ewigen Werte einzustellen'." Dieser

„großen Geste Israels" müsse, so M. Volkmann, „eine Antwort der Völker entsprechen"
(S. 193). An der Aktualität des Buberschen Denkens kann nach der Lektüre des

vorliegenden Buches kein Zweifel bestehen. Man hätte sich allerdings gewünscht, dass die

Dialogphilosophie in dieser individuellen Prägung mit andern Autoren ins Gespräch
gebracht worden wäre, die hier zu nennen wären (H. Cohen, F. Rosenzweig, E. Lévinas
und auch J. Derrida).

Tübingen Hans Martin Dober

Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund {ed.), Jüdische Lebenswelt

Schweiz. Vie et culture juives en Suisse, Zürich: Chronos Verlag 2004, 512 S.,

Illustrationen, Anhang, broschiert; ISBN 3-0340-0679-9.

Zu seinem 100. Jubiläum hat der Gemeindebund eine umfangreiche Festschrift
herausgegeben, die sich mit der eigenen Geschichte beschäftigt, wenn auch nur sehr kurz (22
S.), aber immerhin unter Beiziehung von Archivquellen. Unter den Rubriken:
Geschichte, Zeitfragen, Reflexionen, Identitäten, Brennpunkte folgen 32 Beiträge. Der
Verein schweizerischer Flüchtlingshilfen wird dargestellt, der 1933 — 1945 eine zentrale

Funktion ausübte. Wenig Neues ist zu den Themen jüdische Frauenbewegung und der
Geschichte der jüdischen Presse zu erfahren. Bisher Unbekanntes enthält der französische

Aufsatz über jüdisches Leben in der Romandie (Laurence Leitenberg, S. 153 -166)
und derjenige von Ralph Weingarten über die Juden in der deutschen Schweiz (S.

138 — 152). Weiter wird der Beitrag von Juden zur Literatur, Musik, Kunst und
Philosophie abgehandelt. Christliche Autoren beschäftigen sich mit dem Antijudaismus
und dem Antisemitismus (Ekkehard Stegemann, Urs Altermatt, Georg Kreis). Religiöse

Betrachtungen folgen. Thematisch ist diese Festschrift ähnlich wie die zum 50jährigen
Jubiläum (Zürich 1954) strukturiert. Auch 2004 findet sich ein Anhang mit Angaben
zu jüdischen Organisationen, der teilweise nicht ganz professionell abgefasst worden ist.

270



So fehlt in den Rabbinerlisten von Endingen (S. 462) ausgerechnet der Wichtigste,
Meyer Kayserling, der massgeblich für die Gleichberechtigung kämpfte (Amtszeit 1861 -
1870).

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Mächler, Stefan, Hilfe und Ohnmacht. Der Schweizerische Israelitische

Gemeindebund und die nationalsozialistische Verfolgung 1933-1945, Zürich:
Chronos Verlag 2005 Beiträge zur Geschichte und Kultur der Juden in
der Schweiz 10), 569 S., Abbildungen, Register, gebunden; ISBN 3-0340-
0727-2.

Im Rahmen der Debatte über das Verhalten der Schweiz zu den jüdischen Flüchtlingen
im Zeitraum 1933-1945 wurde immer wieder gefordert, dass auch die Position des

Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes untersucht werden müsse. Diese Studie
legt Stefan Mächler, ein wissenschaftlicher Mitarbeiter der Erziehungsdirektion des

Kantons Zürich, jetzt vor. Seine Arbeit wurde unabhängig vom Gemeindebund durch
eine Kommission von drei Persönlichkeiten begleitet (Jacques Picard, Thomas Maissen,
Regula Ludi).

Mächler hat vor allem das Archiv des Gemeindebundes und das der Jüdischen
Nachrichtenagentur JUNA benutzt, daneben auch Akten der amerikanisch-jüdischen
Hilfsorganisation Joint Distribution Committee, des Verbandes Schweizerisch-Jüdischer
Flüchtlingshilfen, des Bundesarchivs, der jüdischen Gemeinden in St. Gallen, Basel und
der Cultusgemeinde in Zürich sowie verschiedene Privatarchive und Nachlässe (letztere
im Archiv für Zeitgeschichte der ETH Zürich deponiert).

Mächler setzt sich mit der Behörden- und der jüdischen Seite kritisch auseinander.
So weist er nach, dass schon Gemeindebundpräsident Jules Dreyfus-Brodsky einfach
davon ausging, dass nach Auffassung des Bundesrates die organisierte jüdische Gemeinschaft

die Kosten für jüdische Flüchtlinge übernehmen müsse. Dies wuchs später zu
einer unzumutbaren Belastung an. Schon sehr früh, 1933, traf die Fremdenpolizei die
rassistisch motivierte Unterscheidung in „politische" und „rassische" Flüchtlinge, durch
die letztere abgewiesen werden konnten. Das Verhalten des Nachfolgers (ab 1936) von
Dreyfus an der Spitze des Gemeindebundes, des Textilkaufmanns Saly Mayer aus St.

Gallen, wird eindringlich geschildert und seine einseitig abhängige Beziehung zum
Direktor der eidgenössischen Fremdenpolizei, Heinrich Rothmund, dargestellt. Mächler

betont die eher konservativen Positionen der jüdischen Repräsentanten, die sich sehr

geehrt fühlten, wenn sie von hohen eidgenössischen Beamten oder sogar Bundesräten

empfangen wurden. Dies traf auf den Rechtsanwalt Georges Brunschvig ebenso zu wie
auf den Leiter der jüdischen Flüchtlingshilfe, Sylvain Guggenheim. Mayer wurde der
Vorwurf einer allzu anpasserischen Politik gemacht, und er musste nach einem Eklat im
März 1943 zurücktreten (S. 365-371). Mächler belegt, dass sich trotz Mayers Rücktritt
nicht viel änderte: Die Ohnmacht des Gemeindebundes setzte sich fort. Ihm wurde die

Hauptlast der zwanzigtausend jüdischen Flüchtlinge, die in der Schweiz lebten,
aufgedrängt. Kurz wird Mayers danach andauernde Funktion als europäischer Vertreter des

amerikanischen Joint Distribution Committee gestreift (S. 399-407).

271



Mächler beurteilt die schweizerische Flüchtlingspolitik kritisch. Er sieht vor allem
das Kontinuum des Motivs des Kampfes gegen eine „Überfremdung" und stellt
klassische antisemitische Argumentationsmuster heraus. Er führt neue Belege für
antisemitische Äusserungen des rechtskonservativen Schweizerischen Vaterländischen Verbandes

(S. 77-80.338-344) an, der ungebrochen bis in die 1980er Jahre existierte. Mächler

betreibt durchaus nicht eine simple oberlehrerhafte „moralisierende" Verurteilung
der Schweizer Flüchtlingspolitik, sondern stellt das Ganze differenziert dar. Mittels
einfühlender Fragen weist er auf die Dilemmata der damaligen Zeit hin, etwa im Fall

der Bestechung slowakischer Beamter, um eine Deportation der dortigen Juden zu
verhindern. Insgesamt ehrt die Unterstützung dieser kritischen Untersuchung die heutige

Leitung des Gemeindebundes.
Ein kleiner Schönheitsfehler besteht darin, dass die umfangreichen Quellenverweise

nicht nach dem aktuellen Stand der Aktenverzeichnung durch das Archiv für
Zeitgeschichte angegeben wurden. Eine nachgedruckte Konkordanz wäre hilfreich und - da

der Dank des Autors auf Januar 2005 datiert ist (S. 16) - auch möglich gewesen.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Inama, Johannes/Hanno Loewy {ed.), „. .an illusion I wohl eine Illusion?"
The History and Presence of the Hohenems Synagogue. Geschichte und Gegenwart

der Synagoge Hohenems, Hohenems: Jüdisches Museum Hohenems

2004, 184 S., Abbildungen, gebunden; ISBN 3-901-168-5.

Hohenems in Vorarlberg war um 1850 eine bedeutende Landgemeinde mit 500
jüdischen Einwohnern und wurde zur „Muttergemeinde" St. Gallens. Ihre Mitglieder waren

als weltgewandte Textilkaufleute mehrheitlich liberal orientiert (1842 Einführung
eines Chores, 1880 Aufhebung der Frauenempore, diese durften rechts neben den

Männern im Hauptraum sitzen). Das Buch behandelt ausführlich die Geschichte des

Synagogengebäudes seit dessen Errichtung 1770/72 und bis 2004 (S. 20-79). 1940
wurde der Jüdischen Kultusgemeinde die Anerkennung entzogen und die Hohenemser
Juden nach Wien deportiert. Die Kommune wollte 1942 ein Feuerwehrhaus daraus
machen. Nach der Rückerstattung an die Israelitische Kultusgemeinde Innsbruck 1950 —

53 wurde die Synagoge wieder verkauft und bis 1955 der alte Plan umgesetzt.
Nachdem in Hohenems 1991 ein gut gemachtes Jüdisches Museum eingerichtet

worden war, wurde die Nutzung der Synagoge immer kritischer hinterfragt. Die
städtische Feuerwehr wollte sich vergrössern, und so wurde das Gebäude frei. Erst 2004
wurde es als Musikschule eingeweiht. Die Gewölbe und die historischen Fenster der
Fassade wurden wiederhergestellt, aber keine Rekonstruktion als Gotteshaus bewerkstelligt.

Der Band bietet künstlerische Zugänge zu dieser Geschichte an. Die beiden
historischen Aufsätze basieren auf den Archiven der Marktgemeinde Hohenems, der
Bundesländer Vorarlberg und Tirol sowie dem der jüdischen (Nachkriegs-)Gemeinde
Innsbruck.

Die Publikation hätte ein schärferes redaktionelles Auge verdient gehabt, finden
sich teilweise unterschiedliche Jahreszahlen zu den gleichen Vorgängen und inhaltliche
Überschneidungen. Über den bedeutenden, aus Hohenems stammenden Kantor Salomon

Sulzer (1804-1890, „Shir Zion"), der nach Wien berufen wurde, hätte man mehr

272



machen können, als dies getan worden ist (S. 174-181). Gerade hier wäre das Spötteln
über moderne jüdische Gottesdienste nicht angebracht gewesen (S. 179).

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Sonder, Ines, Gartenstädte für Erez Israel. Zionistische Stadtplanungsvisionen
von Theodor Herzl bis Richard Kauffnann, Hildesheim, Zürich, New York:
Georg Olms Verlag 2005 Haskala. Wissenschaftliche Abhandlungen 29),
X + 301 S., gebunden, 58,—; ISBN 3-487-12811-X.

In seiner Schrift Der Aufbau des Landes Israel empfahl Arthur Ruppin (1876-1943),
der Leiter des zionistischen Palästina-Amtes in Jaffa, die von dem britischen Städteplaner

Ebenezer Howard (1850-1928) propagierte städtebauliche Reformkonzeption
der „Garden Cities" für den jüdischen Aufbau des Landes Israel fruchtbar zu machen:
»Wir müssen [. .] solche Stadtviertel bauen, um auch Einwanderer mit höheren
Lebensansprüchen anzuziehen und um in den städtischen Siedlungen Palästinas, im
Gegensatz zu den engen stickigen Ghettos Europas, ein Sinnbild des neuen jüdischen
Lebens zu schaffen, in dem eine Fülle von Luft und Sonne ein gesundes, neues
Geschlecht hervorbringt." In dem aus ihrer Potsdamer Dissertation hervorgegangenen
Buch zeichnet die Autorin die Geschichte der Gartenstadtprojekte nach, die sechzig
Jahre lang, bis zur Gründung der „Neuen Städte" in den fünfziger Jahren des 20.
Jahrhunderts (von Eilat bis Kirjat Schemona), das städtebauliche Leitbild der zionistischen

Bewegung blieben und die Modelle von Urbanität im modernen Israel bis auf
den heutigen Tag nachhaltig prägen. Nach einer historischen Einleitung geht es

zunächst um die Darstellung literarischer „Projektionen zur Gartenstadt", unter anderem
aus der Feder des zionistischen Wirtschaftstheoretikers Davis Trietsch oder des Berliner
Architekten Alex Baerwald - Antizipationen dieser Ideen finden sich aber bereits bei
Theodor Herzl. In zwei Folgekapiteln schildert die Autorin dann die Gründung des

ersten jüdischen Gartenvororts in Palästina „Achusat Bajit" (1909), des heutigen Tel

Aviv, und die Projekte des aus Frankfurt am Main stammenden Stadtplaners Richard
Kauffmann, vor allem seine Planungen zu den Jerusalemer Stadtteilen Talpiot (1921),
Beit ha-Kerem (1922) und Bajit we-Gan (1925). Im abschliessenden Resümee wird
deutlich, wie das städtebauliche Konzept „in Palästina als Europäer zu leben" (Arthur
Ruppin) sowohl im Hinblick auf die Aufnahme der Neueinwanderer aus den nahöst-
lichen Ländern als auch auf die topographischen Gegebenheiten im Innern des Landes

mit seinen gebirgigen und wasserarmen Landstrichen an seine Grenzen stiess - eine

vielsagende Beobachtung, wenn es stimmt, dass Architektur „äusserer Niederschlag
innerer Ordnung" (Dan Diner) ist. Das auch äusserlich sehr schöne Buch (das

Umschlagmotiv zeigt den Entwurf der „Nordau-Gartenstadt" für Palästina aus dem Berlin
des Jahres 1920) umfasst 89 Abbildungen (Bebauungspläne, Skizzen, Photos aus der
zionistischen Frühzeit), ein Glossar hebräischer Begriffe und einen Personenindex.

Tübingen Matthias Morgenstern

273



Zimmermann, Mosche, Deutsch-jüdische Vergangenheit: Der Judenhass als

Herausforderung, Paderborn, München, Wien, Zürich: Ferdinand Schöningh
2005, 308 S„ ISBN 3-506-70120-7.

Der israelische Historiker Moshe Zimmermann legt mit einer geringfügig aktualisierten

Zusammenstellung zentraler Aufsätze zur deutsch-jüdischen Beziehungsgeschichte eine
Bilanz aus 25 Jahren intensiver Forschungen vor. Was den an der Hebräischen
Universität lehrenden Wissenschaftler „beunruhigt", ist die Erkenntnis, dass die deutsche
Gesellschaft in den 200 Jahren vor dem Holocaust keineswegs dazu prädestiniert
gewesen sei, den Völkermord an den Juden zu entfesseln. Im europäischen Vergleich sei

Judenhass als „eine Form des sozialen Protestes" in Deutschland weniger ausgeprägt

gewesen als in anderen Ländern. Es werde auch in Zukunft keine gesicherten
Warnzeichen für eine ähnliche Katastrophe geben können.

Zimmermann zeigt auf, wie der 1879 vom Journalisten Wilhelm Marr geprägte,
zunächst neutral und „modern" klingende Begriff „Antisemitismus" den traditionellen
Terminus „Judenhass" abzulösen begann. Gleichwohl hiess es in jenem „Handbuch der

Judenfrage", das sich der rassistischen Fundierung der NS-Weltanschauung verschrieben
hatte: „.Antisemit' ist identisch mit Judengegner'" (S. 137). In der Nazizeit legten
bekennende Judenfeinde kaum mehr Wert auf das vermeintliche „Gütesiegel der
Wissenschaftlichkeit" und sprachen wieder wie selbstverständlich von der „Judenfrage" und
ihrer „Judengegnerschaft". Gleichwohl ist der „Antisemitismus" nach dem Holocaust
als Begriff derart diskreditiert, dass sich nicht einmal mehr bekennende Judenfeinde als

„Antisemiten" titulieren mögen. Nur noch im Kontext einer wissenschaftlichen
Erforschung des Judenhasses lebt der „Antisemitismus" als terminus technicus weiter.

Zimmermann unterstreicht, dass der Antisemitismus schon während der Kaiserzeit
neben anti-liberalen bzw. konservativ-reaktionären Zügen auch radikal-demokratische
und nicht-elitäre Elemente aufwies. Wahlanalysen belegen, dass die Wähler antisemitischer

Parteien nicht nur aus konservativen, sondern auch aus linksliberalen und
sozialdemokratischen Milieus stammten. Doch zwischen 1895 und 1914 mochte es so

scheinen, als gäbe die Sozialdemokratie im Wettstreit mit dem Antisemitismus die

überzeugendere Antwort auf die soziale Frage. Nicht einmal der Sieg der Nazis kann
allein auf die antisemitische Grundstimmung der deutschen Gesellschaft zurückgeführt
werden (S. 132).

Andererseits muss Zimmermann einräumen, dass das antisemitische Ressentiment -
auch jenseits ideologischen Eiferertums - integraler Bestandteil traditioneller und
bürgerlicher Alltagsnormalität im kaiserlichen, republikanischen und erst recht natürlich im
nationalsozialistischen Deutschland war. Noch die weit über das Milieu rabiater
Antisemiten hinaus verbreitete Akzeptanz der Nürnberger Rassengesetze rührte aus der

Uberzeugung, hier werde eine endgültige „gutbürgerliche Regelung" des „Judenproblems"

erzielt (S. 141). In der Auseinandersetzung mit dem Antisemitismus rekurrierten
selbst zionistische Kreise auf völkische Denkfiguren, schwadronierten von der

„blutbestimmten Verbundenheit" und verabschiedeten sich unter dem Druck der Nazis

sogar vom Anspruch auf bürgerliche Gleichberechtigung (S. 155-156). Die überwiegend

ostjüdische Ansiedelung in Palästina wurde nicht selten als ein Vehikel zur Abwehr
des Antisemitismus in Deutschland begriffen - ein verzweifelter Versuch, die ungeliebten

Einwanderungsströme aus dem Osten noch vor den Toren Deutschlands in den

Orient umzuleiten. Zu Recht macht Zimmermann in dieser Haltung einen fatalen

274



»Erfolg des Antisemitismus" aus, weil ihre Befürworter mindestens implizit der
judenfeindlichen Grundposition zugestimmt hätten, wonach die Juden selbst für den

Antisemitismus verantwortlich seien (S. 198 — 199).
In den Schlussteilen seines Buches lässt sich Zimmermann von tagesaktuellen

Sentiments leiten, die einer radikalen israelkritischen Grundposition geschuldet sind: Unter
Berufung auf Hannah Arendts Zionismuskritik behauptet er, in der Schoah sei jene

Bevölkerung ausgelöscht worden, die die Existenz des Zionismus überhaupt gerechtfertigt

habe. Faktisch habe das zionistische Projekt den weltweiten Antisemitismus nicht
wirklich zurückgedrängt, sondern durch seine expansive Politik dazu beigetragen, das

judenfeindliche Zentrum von Europa in den Nahen Osten zu verlegen — von dort wirke
der antizionistisch motivierte Antisemitismus auf die Diasporajuden zurück und mache
diese zu „Geiseln des arabisch-israelischen Konflikts" (S. 273-286).

Zimmermann kritisiert die angebliche „Überbetonung des Antisemitismus im
gegenwärtigen jüdischen und israelischen Diskurs sowie in der israelischen Politik" -
demgegenüber befinde sich der Antisemitismus seit 1945 auf dem Rückzug (S. 293).
Insofern ist es nur konsequent zu Ende gedacht, dass sich der Professor aus Jerusalem,

wenngleich vorsichtig im Modus des Möglichen formulierend, zu der gewagten These

versteigt: „Ohne Israel, so kann man vermuten, wäre der Rückgang des Antisemitismus
vielleicht noch offensichtlicher, nicht umgekehrt" (S. 299).

Unmerklich schlüpft Zimmermann an diesen und ähnlichen Stellen seines

Abschlusskapitels in die von ihm zuvor selbst kritisierte Rolle derjenigen, die nicht die

Judenfeinde, sondern letztlich die Juden selbst (sei es als Bürger Israels oder als

mehrheitlich prozionistische Diaspora-Juden) für den Antisemitismus verantwortlich erklären.

Dass Zimmermann den in den letzten Jahren wieder bedrohlich angestiegenen
Antisemitismus bagatellisiert, ist indes möglicherweise nicht nur ideologischen Prämissen,

sondern auch dem Umstand geschuldet, dass er seine zugrunde gelegte Datenbasis

von 1991/92 unreflektiert auf die „Wende zum 21. Jahrhundert" überträgt (S. 301).
Ein Blick auf jüngste Studien zum alten Antisemitismus im neuen Gewand - etwa im
politischen Islam, unter Globalisierungskritikern oder gar hinter den Kulissen der
gesellschaftlichen Mitte in Deutschland und Europa - hätte Zimmermann eines Besseren

belehren können. Aber dann hätte er möglicherweise sowohl die historische als auch

gegenwärtige Funktion des Zionismus als Rettungsagentur für bedrängte Juden in ein

positiveres Licht rücken müssen.

Wie immer man einzelne Facetten israelischer Realpolitik beurteilen mag: Der
sicherheitspolitisch grundierte Erfolg des zionistischen Projekts ist noch immer eine

sozialpsychologisch unerlässliche Voraussetzung für den wiedergewonnenen „aufrechten
Gang" (E. Bloch) von Juden und Jüdinnen auf der ganzen Welt. Ihr kollektives

Sicherheitsgefühl ist - „jenseits der Katastrophe" (S. 287-301) - auch in Zukunft
entscheidend vom Wohlergehen des zionistischen Staates abhängig. Die Legitimität Israels
als jüdischer und demokratischer Staat im Nahen Osten wird auch im 21. Jahrhundert
noch immer angefochten, wie nicht zuletzt die anhaltend exterminatorischen Drohgebärden

aus Teheran demonstrieren. Insofern gibt es - wider den irreführenden Titel des

Buches — keine Veranlassung, den „Judenhass" auf die „deutsch-jüdische Vergangenheit"
zu beschränken; seine „Herausforderung" muss auch den globalen Bedrohungen von
heute Rechnung tragen.

Berlin Martin Kloke

275



Brecher, Daniel Cil, Fremd in Zion. Aufzeichnungen eines Unzuverlässigen,
München: DVA 2005, 416 S„ 22,90; ISBN 3-421-05868-7.

Der Autor, 1951 als Kind von Holocaust-Überlebenden aus Czernowitz und Prag in Tel

Aviv geboren und zwei Jahre später nach Düsseldorf übergesiedelt, kehrt 1976 nach

dem Studium der Geschichte und Philosophie nach Israel zurück. Im Rahmen seiner

Wehrpflicht, die er als Mitglied des „Erziehungskorps" ableistet, beschäftigt er sich mit
der israelischen Militärgeschichte und den Entstehungsmythen des Staates Israel, die bis

heute einem Ausgleich mit den Palästinensern entgegenstehen. Wendepunkt seines
Lebens ist der vom damaligen Verteidigungsminister Ariel Scharon entfesselte Libanon-
Krieg; nachdem Brecher im Februar 1984 den Befehl, sich als Mitglied des Erziehungskorps

zum Zwecke der moralischen „Aufrüstung" der Soldaten in den Libanon zu

begeben, verweigert und unerlaubt die Truppe verlassen hat, setzt er sich immer
kritischer mit dem Zionismus, vor allem mit der alltäglichen Diskriminierung der
arabischen Bevölkerung des Landes, auseinander und entscheidet sich schliesslich erneut für
ein Leben in der Diaspora.

Die Aufzeichnungen sind eine Mischung von persönlichem Bericht und historischem

Überblick über die Geschichte des Nahostkonfliktes — eine Kombination, die das

Vorwort selbst als nicht unproblematisch bezeichnet. Dabei sind die autobiographischen
Passagen, besonders dort, wo sie Einblick in das militärische Leben geben und wo die

Schilderung selten ohne einen Schuss Ironie auskommt, teilweise spannend wie ein

Krimi zu lesen.

Auch die Beschreibung der gesellschaftlichen und politischen Situation im Israel der

achtziger Jahre kann der Rezensent, der damals im von Brecher als Direktor geleiteten
Jerusalemer Leo Baeck-Institut die Sütterlinschrift in der Korrespondenz Gershom
Scholems zu entziffern hatte, gut nachvollziehen. Der damalige Vorgesetzte trat dem

jungen Aktion-Sühnezeichen-Freiwilligen immer freundlich, aber mit deutlicher
Distanz entgegen. Ob die wilde Entschlossenheit des deutschen Greenhorns, Hebräisch zu
lernen, von Brecher, der sich gerade von allen Illusionen gelöst hatte; vielleicht als naive

Israel-Begeisterung gedeutet wurde? Die Reflexion Brechers, wie es zur Klärung seiner
Position als eines zugleich nicht-religiösen wie nicht-nationalistischen „Dissidenten"
kam, macht auch die Umstände seines plötzlichen Ausscheidens aus dem Amt und die
Abreise nach Europa verständlich; als junger Mitarbeiter spürte man im Institut instinktiv,

dass etwas Unangenehmes (gar Schändliches?) im Spiel und weiteres Nachfragen
unerwünscht war.

In einigen der historischen Abschnitte wüsste man gern, ob der Autor auch Material
verwandt hat, das ihm während seiner Forschungen in den Militärarchiven zugänglich
war. Doch leider macht er dies (vielleicht zu seinem eigenen Schutz?) nicht kenntlich,
und überhaupt beschränken sich die Quellen- und Literaturangaben auf einige
summarische Informationen am Ende des Bandes. So mischt sich die Darstellung Brechers

häufig mit allgemeinen Ausführungen zur jüdischen und israelischen Geschichte, die

man an anderer Stelle, etwa in Publikationen der neuen „postzionistischen" Historiker
in Israel, genauer - vor allem mit quellenmässigem Nachweis - nachlesen kann. Ob und
bei welcher Gelegenheit ein Sprecher der linkszionistischen Mapam-Partei die Operationen

der israelischen Armee während des Unabhängigkeitskrieges bereits 1948 als

„Naziaktionen" bezeichnet haben soll (S. 326), würde man als Leser beispielsweise gern
belegt haben — dies nur als etwas groteskes Beispiel, bei dem man sich zudem fragt, zu
welchem Zweck der Autor dieses Zitat bringt.

276



Auch fällt der belletristische Sprachstil, der die Lektüre in den dem persönlichen
Rückblick gewidmeten Kapiteln so angenehm macht, in anderen Teilen, in denen es um
nicht unkomplizierte historische Zusammenhänge geht, gelegentlich negativ auf. Welchen

Beitrag zur Erklärung des Libanon-Krieges soll es beispielsweise leisten, wenn die

«Chefs der [dortigen] christlichen Milizen als brutale und korrupte Mafiafiguren mit
einer Vorliebe für Goldketten, billiges Eau de Cologne und gepanzerte Mercedes-
Limousinen" (S. 77) bezeichnet werden? Von den libanesischen Christen lernt man im
Verlauf der Darstellung weiterhin nur, dass sie ungehemmt und unbesteuert Handel
trieben und sich bereicherten. Darf man so über eine ganze Volksgruppe reden?

Im Hinblick auf einige geradezu geschichtsphilosophisch zu nennende Formulierungen

des Verfassers ist zu fragen, ob es ausreicht, die Rede vom „jüdischen Volk" mit
antizionistischer Verve als eine „im neunzehnten Jahrhundert entstehende" Idee (S.

128) abzutun und Darstellungen von Historikern „wie Graetz und Dubnow" als

„mythische Gesamtschau der jüdischen Geschichte" (S. 269) zu disqualifizieren. Wie
lassen sich diese radikalen Urteile gegenüber vergangenen Entwürfen „des Jüdischen"
schliesslich mit den ernüchternden Erfahrungen des Autors im jüdischen Gemeindeleben

im Deutschland der Nachkriegszeit vermitteln, die Brecher selbst wohl für in
gewisser Weise exemplarisch hält? Am Ende dieses aussergewöhnlichen Buches, das über
den Informationswert hinaus den Rang eines Zeitdokumentes hat, steht ein Talmud-
Zitat aus den Sprüchen der Väter, das nicht nur deutlich macht, von welchem Standpunkt

aus der Autor den Nahostkonflikt beurteilen will, sondern vielleicht auch zu
erkennen gibt, dass die Frage nach dem Verbindlichen der jüdischen Tradition für die

Gegenwart nicht einfach aufgegeben werden kann: „Denn auf drei Dingen ruht die

Welt: auf Wahrheit, Recht und Frieden."

Tübingen Matthias Morgenstern

Nosonovsky, Michael, "Pasde/isitomuù cenmoe u 6ydumme uepum,
uduiu, ceemcKoe u peaueuo3uoe e mpaduu,uoHHOit eepeücKoü Ky/ibtnype
["Who separates between the Holy and Profane": Hebrew, Yiddish, sacred and
secular in the traditional Jewish culture], New York: Lulu 2005, 409 pp.,
illustrations.

Nosonovsky, Michael, Byxapa, CaMCipuaud u da/iee. Onepm no ucmo-
puu ôyxapcKux eepeee u dpyzux eepeücKux o6uw,uh Bocmoxa [Bukhara,
Samarkand and Beyond. Essays on the History of Bukharian Jews and other

Oriental Jewish Communities], New York: Roshnoi 2005, 212 pp., illustrations.

Both books represent a highly interesting example of the development of Jewish Studies
in the Russian language far away from the former Soviet Union. When the Soviet
Union collapsed, many Russian Jewish scholars found their way to the West. Most of
them, who decided to continue their scholarly career, started publishing their studies in
English, German, Hebrew, or some other languages. M. Nosonovsky, however, a graduate

of St. Petersburg Jewish University, continued his academic activity in America

277



mainly through the mediation of the Russian language. Already in 2002 he published a

comprehensive study based on the results of the field expedition of the St. Petersburg
Jewish University in the 1990s, and dedicated to the analysis of Hebrew epigraphic
monuments from Eastern Europe, most of them tombstone inscriptions from Jewish
cemeteries in Western and Central Ukraine (EepeucKue dnuzpacpunecKue naMxmHUKU
BocmOHHOU Eeponbl [Hebrew epigraphic monuments from Eastern Europe], Boston
2002).

Nosonovsky's two recent books, which were also published in Russian, are
dedicated to the variety of Jewish communities (edot) in different countries of the world.
Both represent a series of scholarly as well as popular essays on the languages, cultures,
and origins of the dispersed Jewish communities and their contacts with non-Jews
surrounding them. Many of these essays are based on the author's experiences during
field trips to the aforementioned communities. In his books, he portrays Ethiopian
Falashas, Crimean Karaites, Krimchaks, and Subbotniks, Bukharian Chala, Armenian,
Bukharian, and Chinese Jews, Sephardim of South America and Curacao — and many
other exotic Jewish communities.

The first book largely deals with problems of bilingualism and understanding Jewish

languages, the philosophical background of differences in Jewish literary and oral

tradition, and also with the question of what is holy and what is secular in Jewish
culture. Special part of the book is devoted to the relations between Jews, Jewish
enlighteners and secular sciences (pp. 122-270). In addition to that, a few essays are

dedicated to aspects of the history of Crimean Jewry - Karaites, Krimchaks, and pros-
elytes-Subbotniks (pp. 387-409). Indeed, the Crimean Jews with their unusual mixture

of Jewish, Turkic, and Slavic traditions represent an interesting example of a syn-
cretistic Jewish community, with their own system of ethnographic, religious, and

linguistic traditions. Nevertheless, the "pagan" (as the authors calls them) practices of
modern Crimean Karaites and Subbotniks (pp. 407-409) are rather a product of most
recent political developments (cf. M. Kizilov, Karaites Through the Travelers' Eyes, New
York 2003, pp. 124 — 126).

A few essays are dedicated to hitherto scarcely studied epigraphic monuments. One
of them deals with the fifth century Jewish tombstone from Partenit (south Crimea)
which already was made known by Daniel Chwolson in the 19 th

century. This unique
inscription, which mentions the German name Herfidil written in Hebrew characters, is

considered by many to be the earliest example of the Judeo-German language contacts
(pp. 383-386). Some specialists ventured to suggest that this inscription testified to
contacts between Crimean Jews and Goths (according to McDonald Stearns, Herfidil is

not Crimean Gothic; see his "Crimean Gothic. Analysis and Etymology of the Corpus",
in: Studia Linguistica et Philologica 6 [1978], p. 37). Of special importance for the

understanding of the history of the medieval Jewish community in the Caucasus is the

analysis of a recently rediscovered 13 th/15 th
century Jewish necropolis in Armenia (pp.

379 — 382). In spite of the number of publications on the Jewish epigraphy, it seems
that this book is one of the first attempts to study Hebrew tombstone inscriptions from
Eastern Europe as a separate literary genre (pp. 271 — 298), and some of these inscriptions

are published here for the first time.
The focus of Bukhara, Samarkand and Beyond is on the history of such unique and

exotic Jewish communities like the Jews of Central Asia. First references to the existence

of Jews in that region date back to pre-Islamic times. After the Muslim conquest of
Central Asia (7th/8th century), the Jews of this region remained one of the rare ethnic

278



minorities that managed to preserve their non-Muslim faith. Originally these

communities, while being united by a common Judeo-Persian language, represented a common

entity together with the Jews of Iran and Afghanistan. It is only in the 16th/ 18th

century that these Jews in Bukhara, Samarkand, Kattakurgan, Kokand, Merv, Tashkent
and other places formed a separate sub-ethnic group with its distinctive Judeo-Tajik
language. In mid-18th century part of the local Jews (afterwards called chala) was

forcibly converted to Islam. The unique culture of the Jewish communities of that
region, which existed even in Soviet times, is currently almost extinct. However,
remnants of the culture of Bukharian Jews can be found today not only in the Asian

republics of the former Soviet Union, but also, and even more so, in Queens, the
suburb of New York. Yea, according to Nosonovsky, the community of the Bukharian
Jews in Queens is currently experiencing an unprecedented national renaissance, which
it never experienced during the Soviet times (p. 3). Jewish communities that once lived
on the so-called Silk Road like the Jews of India, Tibet and China are the focus of
another chapter (pp. 24-37). A special section of the book is dedicated to the Russian
Jewish ethnographer Isaak Lurje (1875 - 1930s) and the Jewish museum in Samarkand,
which was founded by him in the 1920/30s (pp. 38-59).

The last part of the book contains a few essays on other exotic Jewish communities.
One of them analyses the history of the Ethiopian Falashas and disproves the pseudo-
academic hypothesis of the (in fact non-existing) Falasha origin of the most famous
Russian poet, Alexander Pushkin (pp. 181-191). Augmenting the author's observations,

we may add that the enigmatic origin of Pushkin's grandfather Hannibal became

subject of many recent pseudo-scholarly speculations, indeed (A. Zinukhov e.g.
"suggested" that Pushkin's grandfather was a Karaite [?!] from Azov; see his "Abram iz roda
Gannibalov" ["Abraham from Hannibal's family"], in: Sovershenno sekretno 6 [2001],
pp. 14-16).

At the end of his book, the author raises an important question: what unites all
these highly diverse communities, speaking different languages and representing
absolutely different ethnic cultures and religious traditions? The answer that all of them are

part of what usually is called 'am Israel cannot really be the answer to this question, at
least from the standpoint of modern ethnology. This is why Nosonovsky, following the

example of the Russian Jewish ethnographer Mikhail Chlenov, suggests to speak rather
of "Jewish civilization" instead of 'am Israel, since that term describes much better the

possibility of including all these varied elements into one unified picture of the history
of the Jewish people in various countries of the world (pp. 205-212).

What makes the difference between Nosonovsky's and other books about the
history and cultures of the dispersed Jewish communities? Nosonovsky often provides the
reader with material, archival and epigraphic monuments, which he discovered and,
thus, is published here for the first time. In his books, the reader finds hitherto not
edited documents from the author's private archive, inter alia his correspondence with a

number of famous Jewish scholars, minutes of discussions with representatives of Jewish
academia, first-hand-reports on his field-trips to remote parts of the former Soviet
Union. Moreover, his approach to the subject of his study is always purely academic
and scholarly, far away from sensationalism. Undoubtedly, both books make an

important contribution to our knowledge of Jewish civilization, Jewish cultures and

languages, and the varieties in Judaism.

Oxford and Simferopol Mikhail Kizilov

279



Dmitrieva, Marina/Heidemarie Petersen {ed.), Jüdische Kultur(en) im
Neuen Europa — Wilna 1918 — 1939, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2004

Jüdische Kultur. Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur
13), VI + 214 S. + 25 Abbildungen, 54,-; ISBN 3-447-05019-5.

Ohne Zweifel erlebte das jüdische vilne in den 1920er und 1930er Jahren eine
Blütezeit, die in letzter Zeit mehr als einmal Gegenstand der Erinnerung geworden ist; so

auch bei dem Workshop, zu dem im Oktober 2002 nach Leipzig eingeladen worden

war. Eine Auswahl aus den dabei gehaltenen Vorträgen wird im vorliegenden Sammelband

abgedruckt, der sicher nicht zufällig unter das von dem Maler B. Mikhtom
entworfene Emblem der literarischen Avantgarde yung vilne gestellt ist. Der Vielfältigkeit
des jüdischen vilne entspricht das thematische Spektrum der Aufsatzsammlung, die mit
E. Bramson-Alpernienès Erinnerung an die YIVO-Bibliothek, an das intellektuelle Herz
des jüdischen vilne beginnt (S. 5 — 10) und in den folgenden vier Teilen wesentliche

Aspekte jener Vielfältigkeit beleuchtet:

- Thema des ersten Teils sind Multikulturalität und Multiethnizität der Stadt. Vor¬
arbeit für eine integrierte Stadtgeschichte leistet A. V. Wendland mit ihrer
Untersuchung der in Wilna ansässigen nationalen, kulturellen und Urbanen Identitäten
(S. 13-33), die ihrerseits den Kontext von Czeslaw Miloszs literarischem Schaffen

bilden, wie H.-C. Treptes zeigt (S. 50-65). Wie spannungsreich die
polnischjüdischen Beziehungen gewesen sind, illustriert Katrin Steffen am Beispiel des aus
dem Jahr 1934 datierenden Streits um das von dem jüdischen Künstler Henryk
Kuna (1879-1945) projektierte Adam-Mickiewicz-Denkmal, das am Ende nicht
aufgestellt werden konnte (S. 34-49).

- Von Imaginationen, „Bildern", die man sich von vilne gemacht hat, handelt der
zweite Teil. M. Dmitrieva beschreibt die Wilna-Photocollagen des Photographen
Moshe Vorobeichic (S. 69-84), und A. Lipphardt rekonstruiert anhand des 1935
in New York erschienenen vilne. a zamlbukh gevidmet der shtot vilne das

Wilna-Bild der Emigranten in den Vereinigten Staaten.

- Gegenstand des dritten Teils sind Ideologeme: G. Estraikh erörtert Grundfragen der

Ideologie des Yiddishismus (S. 101-116), J.D. Cammy untersucht die Ideologie
der literarischen Avantgarde yung vilne (S. 117-133) und S. Marten-Finnis vilne
als Zentrum vielfältiger jüdischer Presse, insbesondere der Haskala und dann der

Arbeiterbewegung (S. 134-143).
- Im vierten Teil schliesslich geht es um Historisierungen, um Konzeptionen jüdischer

Historiographie. A. Hilbrenner erinnert an Simon Dubnows Anteil an der
konzeptionellen Entfaltung der historiographischen Arbeit des YIVO (S. 147-162), die
ihrerseits von H. Petersen im Rahmen der jüdischen Geschichtsschreibung im Polen

der Zwischenkriegszeit untersucht wird (S. 163 -179). Ergänzend dazu verweist
M. Dold auf Majer Balaban (1877—1942) und seinen Beitrag zur jüdischen
Wissenschaft in Warschau (S. 180 — 197).

Den Band beschliesst ein auszugsweiser Abdruck von Nokhem Shtifs Memorandum für
ein jiddisches akademisches Institut vom 12. Februar 1925, das den Anstoss zur Gründung

des YIVO im April desselben Jahres gegeben hat (S. 201-206).
Entstanden ist auf diese Weise ein höchst anregender Band, dessen Beiträge sich

gleichsam mosaiksteinartig zu einem — fast möchte man sagen: einem Gemälde von

280



Marc Chagall oder Issachar Ber Rybak ähnlichen - Gesamtbild zusammenfügen, das
das jüdische vilne in seiner ganzen Buntheit und spannungsreichen Vielfalt zumindest
erahnen und damit eine Welt wiedererstehen lässt, die es nicht mehr gibt, an die zu
erinnern aber heute mehr denn je eine ebenso lohnende wie notwendige Aufgabe ist.
Bleibt nur zu wünschen, dass auch andere einstige jüdische Metropolen in Mittel- und
Osteuropa in ähnlicher Weise Aufmerksamkeit auf sich zu lenken vermögen.

Tübingen Stefan Schreiner

Timm, Erika, Historische jiddische Semantik. Die Bibelübersetzungssprache als

Faktor der Auseinanderentwicklung des jiddischen und des deutschen

Wortschatzes, Tübingen: Max Niemeyer Verlag 2005, 736 S., gebunden, 112,—;

ISBN 3-484-73063-3.

Hinter dem schlichten Titel Historische jiddische Semantik verbirgt sich ein Teil des

schon seit langem in der Fachwelt mit Spannung erwarteten Nachschlagewerks zum
Wortschatz des älteren Jiddisch. In ihrer Studie konzentriert sich Timm auf das

semantische Material der jiddischen Bibelübersetzungen, die sich im 14. Jahrhundert in
ihren Facetten zu entfalten begannen und zunächst in handschriftlicher, ab 1535 auch
in gedruckter Form, das Leben unzähliger Juden begleiteten. Daher betont die Trierer
Jiddistin zu Recht den bislang vernachlässigten Aspekt, dass die bei der Ubersetzung der
Hebräischen Bibel verwendeten Wortformen in entscheidender Weise das Jiddische als

Volkssprache prägten. Wie der Untertitel des voluminösen Werkes andeutet, möchte die

vorliegende Untersuchung die Auseinanderentwicklung zwischen dem Jiddischen und
Deutschen dokumentieren. In Anlehnung an entsprechende Präsentationen der
deutschen Sprachgeschichte werden daher die signifikanten Veränderungen der jiddischen
Semantik vorgestellt.

Für ein Unternehmen dieser Art ist es von grossem Wert, dass die ermittelten Daten
nicht - wie dies bei regulären Wörterbüchern oft der Fall ist - ohne Einführung
dargeboten werden. So enthalten die einleitenden, äusserst kenntnisreich geschriebenen
Kapitel nicht nur zusammenfassende sprachhistorische und linguistische Darstellungen,
vvie z. B. zu den jüdisch-französischen Sprachformen, sondern berücksichtigen auch die
besonderen Eigenarten der jüdischen Lern- und Übersetzungstraditionen. Dazu gehören

z. B. Anmerkungen zum Umgang mit den Anthropomorphismen in der jüdischen
Literatur.

Da das vorliegende Handbuch zur Semantik des älteren Jiddisch das erste Projekt
seiner Art ist, bei dessen Anfertigung nicht auf adäquate Nachschlagewerke früherer
Forschergenerationen zurückgegriffen werden konnte, mussten zunächst umfangreiche
Vorarbeiten bewältigt werden. Ein unabdingbarer Schritt in der Konzeption dieses

Wörterbuches bestand in der Feststellung einer Schreibnorm, die gerade im Hinblick
auf das ältere Jiddisch eine grosse Schwierigkeit bedeutete, da es keine verbindlichen
Schreibformen, dafür in seinen unterschiedlichen regional geprägten Entwicklungsstufen

aber zahlreiche Varianten kennt. Aus diesem Grunde konnte nur eine Auswahl von
exemplarischen Texten die benötigten Daten liefern. So wurde in der vorliegenden
Studie anhand des hebräisch-jiddischen Bibelwörterbuches mirkeves ha-mishne (1534)
eine vorläufige Lemmaliste erarbeitet, die in einem Zeitraum von zwei Jahrzehnten mit

281



Hilfe von über hundert ausgewählten Quellen aus den wichtigsten Gattungen der

älteren jiddischen Literatur ergänzt und verglichen werden konnte. Doch auch die
anderen Herausforderungen, unter die z. B. die hebräischen Schriftzeichen des Jiddischen
und die zahlreichen Komponenten aus anderen europäischen Sprachen fallen, meistert
Timm mit grosser Umsicht.

Die ca. 500 Haupteinträge der Lemmaliste sind in transkribierter Form alphabetisch

geordnet und berücksichtigen zunächst das Lemma, seine Ubersetzung und
verwandte Formen. Die eigentlichen Informationen werden in der Form eines Kommentartextes

präsentiert, der den sprachgeschichtlichen Ursprung des Lemmas, wie z. B. aus

dem Mittelhochdeutschen, die Entwicklung der Semantik wie die Verwendung des

Wortes in den relevanten Sprachvarianten aufführt und anhand der Quellen- und
Forschungsliteratur nachweist. In der Regel werden hier bereits Einzelheiten über die

Verwendung der jeweiligen Formen innerhalb der jüdischen Tradition vermittelt. Der
zweite Teil des Kommentars geht in der Regel auf die Entwicklung und Bedeutung des

Lemmas innerhalb der jiddischen Sprachgeschichte ein, bietet Details zur Lautung und

belegt die ermittelten Formen anhand der Textstellen in den Quellen der jiddischen
Literatur.

Das Nachschlagewerk wird durch einen Realienapparat ergänzt, in dem neben den

Musikinstrumenten und den Edelsteinen im Brustschild des Hohenpriesters auch die

Namensbezeichnungen der Tier- und Pflanzenwelt in den jiddischen Bibelübersetzungen

berücksichtigt werden. Dort, wo es sich anbietet, präsentiert Timm die Realien in
einer tabellarischen Übersicht, die die Termini im hebräischen Urtext, der LXX, der

Vulgata und der Luther-Übersetzung den Übersetzungen in den verschiedenen
jiddischen Texten gegenüberstellt. Es ist davon auszugehen, dass der vorliegende Band in
Kürze als eines der wichtigsten Nachschlagewerke zur Entwicklung der jiddischen Sprache

gelten wird.

Berlin Nathanael Riemer

Heuberger, Rachel, Aron Freimann und die Wissenschaft des Judentums,

Tübingen: Max Niemeyer Verlag 2004 Conditio Judaica. Studien und

Quellen zur deutsch-jüdischen Literatur- und Kulturgeschichte 51), X + 419

S., broschiert, 8°, 108,—; ISBN 3-484-65151-2.

Die Verfasserin, seit 1991 Leiterin der Hebraica- und Judaica-Sammlung der Stadt- und
Universitätsbibliothek Frankfurt a. M., legt mit der Druckfassung ihrer philologischen
Dissertation (RWTH Aachen 2003) die erste Monographie über ihren Amtsvorgänger
Aron Freimann (1871 — 1948) vor. Freimann hatte von 1898 bis zu seiner Entlassung
1933 die Sammlung systematisch zur grössten ihrer Art auf dem europäischen Kontinent

ausgebaut und gilt neben Moritz Steinschneider als der wichtigste Wegbereiter der

hebräischen Bibliographie innerhalb der Wissenschaft des Judentums. Nach der

Einleitung und einem Abriss über die Geschichte der Wissenschaft des Judentums bietet
die Arbeit eine ausführliche Gelehrtenbiographie, in der Leben und Wirken Freimanns
in einem zeit- und wissenschaftsgeschichtlichen Rahmen dargestellt und in ihrer
Bedeutung herausgearbeitet werden. In einem zweiten Hauptteil bespricht die Vf. nach

einer Darstellung der Geschichte der hebräischen Bibliographie das Werk Freimanns,

282



seine bibliographischen Arbeiten wie etwa den Katalog der Judaica der Frankfurter
Bibliothek („Freimann-Katalog"), das Handschriftenverzeichnis der Bibliotheca Aposto-
lica Vaticana oder den (unvollendet gebliebenen, posthum als Faksimile gedruckten)
ersten Gesamtkatalog hebräischer Handschriften sowie seine Beiträge als Historiker und
Mitwirkender an wissenschaftlichen Grossprojekten wie dem Grundlagenwerk aller
Forschungen auf dem Gebiet der deutsch-jüdischen Geschichte Germania Judaica
(Redakteur und Mitherausgeber 1905 —1939) oder der Zeitschrift für die Geschichte der
Juden in Deutschland (Herausgeber 1929-1939). In einer Art Ausblick findet sich am
Ende eine Skizze über die weitere Entwicklung der hebräischen und jüdischen
Bibliographie nach Freimann (S. 319-325). Den Abschluss der Arbeit bildet eine gut 30
Seiten umfassende, auf Vollständigkeit angelegte Bibliographie der Veröffentlichungen
Freimanns, die zusätzlich durch ein Autorenregister über die von ihm rezensierten
Werke erschlossen ist.

Ihrem Anspruch, „den Beitrag von Aron Freimann zur Bibliographie des Judentums

als einen wichtigen Bestandteil der Wissenschaft des Judentums herauszuarbeiten"
(s. 7), wird die Vf. mehr als gerecht und schliesst mit ihrer Arbeit eine der vielen
Lücken in der wissenschaftsgeschichtlichen Aufarbeitung der genannten Disziplinen.
Zugleich gibt sie ein aufschlussreiches Beispiel der Biographie eines orthodoxen
jüdischen Gelehrten, angefangen von der Sozialisation in einer traditionellen Posener
Gemeinde des 19. Jahrhunderts, über das Studium an einer preußischen Universität und
die anschliessende wissenschaftliche Laufbahn bis hin zur erzwungenen Emigration und
dem beruflichen Neuanfang in den USA.

Einzig der nachlässige, teils inkonsequente Umgang mit der Umschrift des
Hebräischen trübt den sonst in jeder Hinsicht überzeugenden Gesamteindruck der Arbeit.
Das ist um so irritierender, als die Vf. nicht nur die Frankfurter Sammlung leitet,
sondern auch an der kürzlich in Kraft getretenen Neufassung der „Regeln für die

alphabetische Katalogisierung im wissenschaftlichen Bibliothekswesen" (RAK-WB)
massgeblich beteiligt war. Die in der Einleitung (S. 14 — 15) angekündigte Anwendung
der (zur Zeit des Erscheinens des Buches gültigen) Umschriftregeln nach RAK-WB,
DIN 31636 für Anmerkungen und Literaturverzeichnis wurde nicht durchweg beachtet;

Fehler kommen hinzu. Hier nur zwei Beispiele: S. 183, Anm. 56: „Sabbatai Bass:

Sifte Jesenim lifne ne'arim u qetannim" müsste nach RAK-WB heissen: Sifte yesenim
lijhe ne'arim u-qetannim. Die fehlenden Sonderzeichen S und s, der Gebrauch von J

statt c sowie die regelwidrige Grossschreibung des zweiten Wortes würden zwar die
Recherche in Online-Katalogen nicht stören, J statt y und u qetannim statt u-qetannim
hingegen schon. S. 360 (Literaturverzeichnis): „Quntres hamefares has-salem" müsste
heissen Quntres ham-meftares has-salem. Hier folgt sogar innerhalb derselben Titelangabe
die Wiedergabe des Artikels und der folgenden Konsonantenverdoppelung verschiedenen

Regeln.
Dass der Verlag sich für eine einfache Broschur entschieden und auf die dauerhafte

Fadenheftung verzichtet hat, ist bedauerlich, da diese Ausführung dem zweifellos
bleibenden wissenschaftlichen Wert der Arbeit nicht gerecht wird.

Leipzig Lutz Greisiger

283


	Rezensionen

