Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Martin Bubers weises Lesen der Bibel und die jludische Erziehung
Autor: Gordon, Haim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Bubers weises Lesen der Bibel und die jiidische Erziehung
von Haim Gordon™

Seit drei Jahrzehnten bin ich davon fasziniert, wie weise Martin Buber die Bibel liest. In
einigen seiner Biicher und Essays habe ich immer wieder seine einzigartige Art, die Bibel
zu lesen, entdeckt. Ich bemerkte auch, dass Buber uns in einigen seiner Werke auf ganz
besondere Weise rit, wie die Bibel zu lesen ist. Bubers Essay ,,Der Mensch von heute
und die jiidische Bibel“! enthilt viele wertvolle Ratschlige, wie wir in Beziehung zur
Bibel treten sollten.

Im Lauf der Jahre stellte ich zu meinem Erstaunen fest, dass meine Bewunderung
fiir Bubers Art, die Bibel zu lesen, nicht immer von Kollegen und Bibelforschern geteilt
wurde. Einige der hochmiitigen dieser Kollegen behaupten z. B. ,,Martin Buber hat die
Bibel nie verstanden® oder ,Buber hat kein wirkliches Verstindnis davon, was wahre
biblische Forschung bedeutet®.

Jeder, der einen Uberblick iiber relevante Literatur hat, findet weitere Zeugnisse der
oben erwihnten Aussagen. Bubers einsichtige Art des Bibellesens ist von den Bibelfor-
schern ziemlich ignoriert worden. Sie ist auch von den Lehrern ignoriert worden. Wenn
ich meine, dass Bubers Studium der Bibel weise ist und dass es zu wertvollen Einsichten
fiir die jiidische Erziehung fithren kann, weiss ich, dass ich gegen den Gelehrtenstrom
schwimme.

Dieser Artikel ist nicht mein erster Versuch, von Buber das Bibellesen zu lernen.”
Obwohl ich glaube, dass Bubers Art, die Bibel zu lesen, uns viel zu lehren hat, habe ich
nicht die Absicht zu behaupten, dass Bubers Denken oder seine Diskussionen der Bibel
jenseits jeder Kritik stehen. Sie verdienen es, genau gepriift und, wenn nétg, auch
kritisiert zu werden. In meinen Schriften habe ich auch, wihrend ich von Buber lernte,
Teile seiner ontologischen Schriften kritisiert, das Buch Ich und Du eingeschlossen.’

Die Stossrichtung dieses Essays ist jedoch kein Versuch, auf sogar gerechtfertigte
Kritik von Bubers Schriften iiber die Bibel einzugehen. Statt dessen méchte ich einige
wertvolle Wahrheiten, Ideen und Einsichten fur jiidische Erzieher aufzeigen, wenn sie
Bubers Schriften iiber die Bibel sorgfiltig lesen und versuchen, aus ihnen zu lernen.
Diese Wahrheiten, Ideen und Einsichten sind oft iibersehen worden, sowohl in Dis-
kussionen iiber Bubers biblische Forschungen als auch in Diskussionen iiber jiidische
Erziehung.

Lassen Sie mich jetzt zu Bubers erhellendem Essay ,,Der Mensch von heute und die
jildische Bibel® kommen. Dieser Essay wurde vor etwa einem halben Jahrhundert ge-

*

Prof. Haim Gordon, Department of Education, Ben-Gurion University of the Neg-

ev, POB 653, Beer-Sheva 84105, Israel.

I M. Buser, Der Mensch von heute und die jiidische Bibel, in: M. BuBer, Werke.
Band II: Schrifien zur Bibel, Miinchen, Heidelberg 1964, S. 847—869.

2 H. Gorpon, Learning to See: A Manner of Realising Martin Buber’s Thought, in:
Journal of Jewish Studies 38 (1987), S. 212-220.

3 H. GorooN, The Heidegger Buber Controversy: The Status of the I — Thou, Westport

2001 (= Contributions in Philosophy 81).

252



schrieben und benutzt noch immer die Sprache, die vor der feministischen Revolution
vorherrschte, daher auch sein Titel. In diesem Essay schligt Buber vor, wie jemand
heutzutage die Bibel lesen sollte. Buber méchte, dass der Leser der Bibel begegnet und
daraus {iber seine eigene Existenz lernt.

Wie liest man selbst die Bibel und lernt iiber seine eigene Existenz? Buber sagt:

»Dazu mufl er freilich die Schrift empfangen, als kennte er sie noch nicht; als hitte
er sie nicht in der Schule und seither im Schein »religigser« und »wissenschaftli-
cher« Sicherheiten vorgesetzt bekommen; als hitte er nicht zeitlebens allerhand auf
sie sich berufende Scheinbegriffe und Scheinsitze erfahren; neu muf er sich dem
neugewordnen Buch stellen, nichts von sich vorenthalten, alles zwischen jenem und
ihm geschehen lassen, was geschehen mag. Er weif8 nicht, welcher Spruch, welches
Bild ihn von dort aus angreifen und umschmelzen, woher der Geist wehen und in
ihn fahren wird, um sich in seinem Leben neu zu verleiben; aber er ist aufgetan.‘“4

Da taucht aber sofort eine Frage auf: Wie bringt man sich mit seinem ganzen Sein in
Beziehung mit einer Bibelstelle, die man liest, und erlaubt ihr, den Leser zu formen?
Eine Antwort auf diese Frage zu finden ist schwierig, aber entscheidend fiir jedes Ver-
stindnis der Tiefe und Bedeutung von Bubers Denken. Ich méchte mich diesem Den-
ken annihern und die Antwort auf diese Frage suchen, langsam und allumfassend. Aber
vorher — da stimme ich mit Buber iiberein — muss der Leser von allem vorherrschenden
Scheinlesen der Bibel frei sein, um sich in eine solche Beziehung zur Bibel zu setzen.

Ich will es klar herausstellen: Buber har recht, dass wir stindig mit Scheinsitzen und
Scheinbegriffen konfrontiert sind, die die Bibel als ihre Autoritit zitieren. Ein passendes
Beispiel sind die jiidischen Siedler im Gaza-Streifen und in der Westbank. All diese
Siedler leben auf Land, das ungerecht und brutal von den dort lebenden Paldstinensern
konfisziert wurde. Und ausserdem unterdriicken diese Siedler die Palistinenser und
beuten sie in den besetzten Gebicten aus. Viele der Siedler zitieren Passagen aus dem
Buch Josua als Rechtfertigung fiir ihre tiglichen Taten. Um Gottes Willen zu erfiillen,
so sagen die Siedler, hat Josua Eroberungen gemacht und viele Menschen getétet, die in
der Vergangenheit im Land Israel gelebt hatten. Wir — so fiigen sie hochmiitig hinzu —
setzen nur Josuas gottliche Eroberungen fort. Ich vertrete die Ansicht, dass diese Schein-
aussagen der jiidischen Siedler, die die Bibel als ihre Autoritit zitieren, ein Sakrileg sind.
Dieses Beispiel ist bezeichnend, weil es einen der gréssten Fehler aufdeckt, die man im
Zusammenhang mit der Bibel machen kann, wenn man sich auf die Bibel bezieht.

Ich glaube, dass nur wenige Lehrer sich dieses weit verbreiteten Fehlers bewusst
sind, aber Buber war sich dessen sehr wohl bewusst. Er weist darauf hin, dass man, um
Scheinbegriffe zu benutzen, vorsitzlich nicht sehen will, was die Hauptrolle und das
Hauptthema der Bibel ist. Wenn man beides ignoriert hat, diese Rolle und dieses
Thema, dann kommen die Scheinbegriffe und Scheinsitze in den Bibelzitaten derer, die
sie als ithre Autoritit ussern, von ganz allein, sozusagen natiirlich. Aber dann sind diese
biblischen Zitate nur Wérter und Ideen, die vorsitzlich aus ihrem historischen und
spirituellen Kontext herausgerissen worden sind.

Was aber ist die Hauptrolle der Bibel, wie Buber sie in seinem Essay ,,Der Mensch
von heute und die jiidische Bibel“ darstellt? Buber stellt fest:

4 M. Buser, Der Mensch von heute, S. 852 —-853.

239



»Der lebendige Geist will begeistern und beleben; will, daff Geist und Leben ein-
ander finden, dafd Geist sich ins Leben gestalte, Leben aus Geist sich klire; er will,
daf} die Schépfung sich aus sich vollende.”

Ein zentraler Satz in diesem Zitat ist: ,er will, daf§ die Schopfung sich aus sich vollen-
de“. Da gibt es natiirlich die unterschiedlichsten Meinungen und Auslegungen um
diesen Satz. Buber konnte wohl zustimmen, dass dieser Satz weit davon entfernt ist,
deutlich zu sein. Er hitte zugestimmyt, dass mit ,.er will, daff die Schépfung sich aus sich
vollende® nicht gemeint sein kann, gegen die Zehn Gebote oder gegen die Suche nach
Gerechtigkeit zu verstossen, die in den Spriichen der biblischen Propheten Jeremia und
Jesaja ausgedriickt sind. Dazu ist Jer 22,3 zu héren:

»S0 hat ER gesprochen: Tut Recht und Wahrhaftigkeit, rettet den Geschundenen
aus der Hand des Pressers, den Gastsassen, die Waise, die Witwe placke nimmer,
{ibt nimmer Unbill, unstrifliches Blut vergieflt nimmer an diesem Ort*.

So passen diese klingenden Worte des Jeremia recht gut zu den Begriffen derjenigen im
einundzwanzigsten Jahrhundert, die die menschliche Freiheit respektieren und fiir sie
kimpfen. Die kraftvollen Worte des Jeremia erkliren, dass ,die Schépfung sich aus sich
vollende® und wahrer Glaube an Gott niemals durch Unterdriickung und Ausbeutung
erreicht werden kann. Spiritualicit kann sich niemals entwickeln, wenn Freiheit oder
grundsitzliche Menschenrechte verweigert werden. Haben die jiidischen Siedler in den
besetzten Gebieten jemals Jeremia gelesen?

Die Schlussfolgerung ist offensichdich: Die jiidischen Siedler sitzen auf ungerecht
konfisziertem paldstinensischem Land, das sie ihren Nachbarn, den Palistinensern, ge-
waltsam weggenommen haben. Sie haben teil an einer groben Ungerechtigkeit, einem
Diebstahl. Sie zitieren das Buch Josua, um diesen staatlich organisierten Diebstahl von
Land und die digliche Unterdriickung ihrer palistinensischen Nachbarn zu rechtferti-
gen. Mit einem Wort: Diese jiidischen Siedler prostituieren die Bibel zu ihrem eigenen
Nutzen. Um ihre Stinden zu rechtfertigen — Bubers Zitate machen das klar — benutzen
die jiidischen Siedler Scheinbegriffe und Scheinsitze der Bibel aus ihrer eigenen Macht-
befugnis heraus.

HFOkoR kK

Hier, an diesem Punkt, mag manch eciner fragen: Wie kann ecin jiidischer Erzicher
Scheinbegriffe und -sitze vermeiden, die die Bibel als ihre Autoritit zitieren? Eine
Antwort, die aus den wenigen von mir vorgestellten Buber-Zitaten hervorgeht, ist, dass
der Erzieher sich bemiihen muss, eine spirituelle Persénlichkeit zu sein. Buber gab
immer wieder den Rat, alle Menschen miissten danach streben, ihre spirituellen Ziele
mit ihrem tiglichen Leben in Ubereinstimmung zu bringen. Solch ein Streben, so fiigte
er hinzu, erfordert Mut. Buber glaubt, dass sich das Bibellesen des Erzichers dndern
wird, wenn er diese Herausforderung annimmt, tiglich danach zu streben, eine spiri-
tuelle Personlichkeit zu sein. Unter spirituellen Zielen versteht Buber vermutlich solche,
die von den hebriischen Propheten festgesetzt und hervorgehoben wurden. Fiihrend bet
diesen Zielen finden wir das Streben nach Gerechrigkeit, das Leben mit einem wahren
Glauben an Gott und dialogische Bezichung zu allen menschlichen Wesen.

5 M. Buser, Der Mensch von heute, S. 851.

254



Ich erkenne, dass hier ein Problem auftaucht, und zwar mit der Antwort, die ich
gegeben habe. Sie dhnelt einer Formel. Verleumder von Buber kénnten diese Antwort
sogar einen leeren Slogan oder eine Tautologie nennen. Natiirlich, so werden sie ar-
gumenticren, cin spiritueller Mensch wird sich mit der Spiritualitit der Bibel verbinden
und ihre spirituellen Ziele entdecken. Er oder sie wird sogar versuchen, cinige dieser
Ziele zu realisieren. Aber, so werden sie hinzufligen, Buber hat keine Richtlinic aufge-
zeigt, die jemanden zu dieser Spiritualitit der Bibel fithren kénnte.

Ich gebe diesen Kritikern recht, dass Buber in den oben genannten Zitaten keine
spezifischen Richtlinien aufgezeigt hat. Wenn er vorschligt, dass die Herausforderung
fiir den Leser angesichts der Bibel ist, dass sie oder er sich bemiiht, eine spirituelle
Person zu werden, zeigt Buber keinen speziellen Weg auf. Er bleibt vage. Daher stimme
ich zu, dass Bubers zitierte Sitze den Leser im ungewissen lassen iiber das, was getan
werden sollte.

Jedoch kénnte der Erzieher sofort fragen: Wenn ich die Bibel anders lesen méchte, wie
kénnte ich dabei vorgehen, spirituelle Ziele mit meinem tiglichen Leben zu vereinbaren?

Trotz der giiltigen Kritik an Bubers Formulierungen vertrete ich die Ansicht, dass
Buber in seinem Essay ,Der Mensch von heute und die jiidische Bibel® eine wiirdige
Richtung aufzeigt, der der Erzicher folgen konnte. Ich werde mich bemiihen, diese
Richtung auf der existentiellen Basis zu erhellen, wenn auch nur teilweise. Ich werde
diese Richrung aufzeigen und dabei Bubers Denken iiber Dialoge treubleiben.

Die Richrung, auf die Buber hinweist, ist mit drei biblischen Begriffen verbunden,
die er in ,Der Mensch von heute und die jiidische Bibel“ beschreibt und diskutiert.
Diese Begriffe sind: Offenbarung, Schépfung, Erlésung. Buber gibt zu, dass scine Dis-
kussion von Franz Rosenzweigs Buch Der Stern der Erlosung beeinflusst wurde, das
diesen Begriffen eine neue Perspektive hinzugefiigt habe.® Buber erklirt, dass das Ver-
stehen dieser Begriffe und sogar teilweise nach diesen Begriffen zu leben fiir jedes tiefe
Lesen der Bibel entscheidend ist. Jedes Offnen des Lesers fiir die Stimme der Bibel —
stellt Buber fest — muss sich mit diesen Begriffen und den dadurch aufgedeckten
Wahrheiten verbinden.

Ich gebe zu, dass Buber oft nicht ganz deutlich in seiner Diskussion um Offenba-
rung, Schépfung und Erlésung sowie deren Bezug zum tiglichen Leben ist. Trotz dieser
Unbestimmtheit glaube ich, Buber hat eine erleuchtende Einsiche geschaffen, wenn er
behauptet, dass jeder, der sein Wesen dem Geist der Bibel zuwenden machte, diese
Begriffe beachten sollte und lernen soll zu leben mic den Ideen und Wahrheiten, die sie
offenbaren. Ich glaube auch mit Buber, dass jemand, der lernt, mit diesen Begriffen zu
leben, auch lernt — wihrend sie oder er die Bibel liest —, sein Leben mit Hilfe dieser
biblischen Ideen zu fithren. Sie oder er wird auch gréssere Einsichten in die menschliche
Existenz und den wahren Glauben erwerben. Sie oder er wird dem Zustand, eine
spirituelle Persénlichkeit zu sein, niherkommen. Hoftentlich wird solch ein Leser fihig
sein, andere im Licht dieser Einsichten zu erziehen.

AR K

Die Bibel beschreibt die Schopfung der Welc als den Ursprung, stellt Buber fest, und

die Erlésung der Welt als das Ziel menschlichen Glaubens und menschlichen Strebens

—_—

© F. Rosenzweic, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften. Band 1I: Der
Stern der Erlisung, Den Haag *1976.

133



und Interaktion. Offenbarung jedoch ist die ,,bewegliche, kreisende, unfestlegbare Mit-
te”, sie kann in jedem Moment der Geschichte geschehen. Buber fiigt hinzu: ,nicht die
Sinai-Offenbarung ist die Mitte, sondern ihr immer wieder geschehen kénnendes
Vernommenwerden.“’” Dieses letzte Zitat kénnen wir auf zwei Arten verstehen: Die
erste Art vertritt die Ansicht, dass die Erkenntnis der Offenbarung jederzeit moglich ist.
Menschliche Wesen sind mit der Gabe gesegnet, Offenbarungen sogar in den irdisch-
sten Ereignissen zu erkennen. Aber diese Art des Verstindnisses unterldsst es festzustel-
len, dass Offenbarung tatsichlich existiert. Oft fiihrt diese Interpretation von Bubers
Aussage zum sogenannten psychologischen Verstindnis der Offenbarung.

Die zweite Art, Bubers Aussage zu verstehen, vertritt die Ansicht, dass Offenbarung
existiert und nicht nach dem Sinai aufhért. Die Erscheinung der Offenbarung ist ein
Geheimnis, trotzdem kann sie jeden Tag geschehen. Anders gesagt — aus ontologischer
Perspektive existiert Offenbarung. Folglich ist die Wahrnehmung der Offenbarung zu
jeder Zeit moglich. Die Menschen miissen nur den Willen haben, die Offenbarung
wahrzunehmen.

Ich glaube, Buber neigte zu der zweiten Méglichkeit, die die Auffassung vertritt,
dass Offenbarung existiert und dass wir uns bemiihen sollten, sie wahrzunehmen. Aber
meine ausfiihrlichen Studien seiner Schriften haben mich zu dem Schluss gefiihrt, dass
Buber nicht immer iiber diesen Punkt eine Aussage machte. Zeitweise scheint er mit
psychologischen Erklirungen der Offenbarung geflirtet zu haben. Jeder Leser von Bu-
bers Hauptwerken des Bibelscudiums wird mit dieser Unklarheit beziiglich der Offen-
barung konfrontiert.”

Trotz Bubers Unklarheit stellt die Moglichkeit, dass Offenbarung existiert und dass
wir uns bemiihen sollten, sie zu erkennen, eine wunderbare Herausforderung fiir jeden
Erzieher dar. Es ist eine wunderbare Herausforderung, weil Momente der Offenbarung
existieren, zumindest in der Sphire des Zwischenmenschlichen, wie Buber uns wieder-
holt gezeigt hat. Oft wird in solchen Momenten der Offenbarung jemandem oder gar
ciner Gruppe eine wichtige Wahrheit enthiillt. Ich glaube, ein Erziecher kann danach
streben, seine Schiiler dahingehend zu erziehen, aus diesen Momenten der Offenbarung
innerhalb der zwischenmenschlichen Sphiire zu lernen. Diese Momente kénnen den
Schiilern Hinweise aufdecken zur Inspiration und den Schwierigkeiten, die die hebrii-
schen Propheten in den Momenten der Offenbarung erfahren haben. Hoffentlich kon-
nen solche Momente uns nach einer spirituelleren Existenz suchen lassen.

Ich wende mich einem Beispiel aus der Bibel zu. In 2 Sam 11 und 12 lesen wir iiber
das Ereignis, das begann, als Konig David mit der schénen Batsheba, der Frau des Uria,
des Hethiters, schlief. Als Batsheba schwanger wurde, versuchte Kénig David, seine
siindhafte Tat zu vertuschen, indem er dafiir sorgte, dass Uria mit seiner Frau schlief.
Uria scheint aber argwhnisch gewesen zu sein; er betrat sein Haus nicht. Daraufhin
liess Kénig David Uria toten.

Davids Siinden wurden Nathan, dem Propheten, verraten, und Gott sandte ihn,
um Kénig David Vorhaltungen zu machen. Ohne mich lange mit dieser altbekannten
Geschichte aufzuhalten, kann ich feststellen, dass sie eine bedeutende Einsicht iiber
Momente der Offenbarung enthilt. In einem Moment der Offenbarung kann es schei-
nen, dass hissliche und verdammenswerte Wahrheiten iiber die Taten und Entschei-
dungen machtvoller Menschen enthiillt werden. Was sollte jemand tun, wenn sie oder

M. Busgr, Der Mensch von heute, S. 853.
8 M. BuBer, Der Mensch von heute.

256



er solch einer Offenbarung begegnet? Die biblische Geschichte von Kénig David und
Batsheba weist darauf hin, dass der Moment der Offenbarung solch einer verruchten,
verdammenswerten Wahrheit sofortiges Handeln erfordert. Fiir Nathan, den Propheten,
bedeutet solch ein sofortiges Handeln eine mutige Konfrontation mit dem michtigen
und beliecbten Kénig David und ihn anzuschuldigen, schwere Siinden begangen zu
haben. Nathan fordert vom Kénig personliche Antwort wegen seiner bésen, verdam-
menswerten Wahrheit iiber Davids schlimme Taten, eine Wahrheit, die Nathan aufge-
decke hat. Ich méchte hinzufiigen, dass es ein Akt der Feigheit oder Gleichgiiltigkeit ist,
wenn man bei einer aufgedeckten bosen Tat einem sofortigen Handeln auszuweichen
versucht. Solch ein Ausweichen kann eine Nichtbeachtung und ein Verrat am Moment
der Offenbarung sein. Oft bedeutet auch solch cin feiges Ausweichen eine Akzeptanz
des Bosen, das da aufgedeckt wurde.

Folglich ist die biblische Geschichte von Nathan, dem Propheten, instruktiv. Na-
thans Kofrontation und Anklage gegen Kénig David weist darauf hin, wie man sich
bemiihen sollte, fiir die Momente der Offenbarung offen zu sein und in wiirdiger Weise
zu reagieren. Diese Geschichte prisentiert uns auch eine wichtige Einsicht, uns, die wir
nicht mit géttlicher Offenbarung gesegnet sind, die wir aber im tiglichen Leben eine
Offenbarung der Wahrheiten treffen kénnen. Eine bedeutende Einsicht, die Nathans
Konfrontation mit Kénig David uns aufzeigt, ist, dass wir Momente der Offenbarung
ignorieren, wenn wir nicht den Mut haben, uns gegen michtige Personen zu stellen. Sie
werden irrelevant.

Jeder Leser der Vorhaltungen der hebriischen Propheten an Kénige und an das
Volk von Juda und Israel sowie die Antworten der Horer der Propheten wird auch
erkennen, dass Momente der Offenbarung, die ignoriert wurden, dahinschwinden kén-
nen. Wenn das geschieht, werden die Wahrheiten, die wihrend dieser wiirdigen Mo-
mente enthiillt worden wiren, aus dem Leben dieser Menschen verschwinden. Anders
ausgedriickt: Feiglinge und gleichgiiltige Menschen werden oft wesentliche Momente
der Offenbarung ignorieren und verweigern so, die Wahrheiten zu sehen, die in diesen
Momenten enthiillt werden. Diesen Menschen fehlt der nétige Mut, um diese Wahr-
heiten zu bewiltigen, die in diesen erhellenden Momenten offenbart werden und die fiir
ihre Existenz bedeutend sind. Konsequenterweise muss der Erzieher, der seine Schiiler
zu einem wiirdigen Leben anleiten und sie gegen das Bése kiimpfen lassen will, sie
tdglich ermutigen, tapfer mit schmerzvollen und oft verdammenswerten Wahrheiten zu
leben, die in Begegnungen enthiillt werden. Mehr noch: Die Schiiler miissen lernen,
diese Wahrheiten aufzudecken, was oft bedeuter, in Konfrontation mit Menschen, die
Macht und Einfluss ausiiben, zu treten.

kokkxk

Die Momente der Offenbarung, die jemand erfahren kann, sind nicht nur mit Ent-
hiillungen schmerzvoller oder zu verurteilender Wahrheiten iiber Béses verbunden, dem
man in der Welt begegnet. Kurze Perioden grosser Freude kénnen auch mit Momenten
der Offenbarung verwoben sein. Buber beschreibt und diskutiert ein solches biblisches
Ereignis grosser Freude, das mit Momenten der Offenbarung verbunden ist, in den
Liedern der Prophetin Debora in Jdc 5. Es geht zu weit fiir dieses Essay, Bubers
simtliche Ideen iiber Deboras bewegende Lieder der Freude vorzustellen und zu dis-
kutieren.” Aber im Zusammenhang mit der Méglichkeit der Offenbarung sollte die

9 Buber hat iiber das Lied von Debora in seinen Werken, Band 11, geschrieben.

297



Vermengung von Freude und Momenten der Offenbarung, wie es in Deboras Liedern
beschrieben ist, nicht iibersehen werden.'®

Ich méchte jedoch betonen, dass Bubers Verbindung von Freude und Momenten
der Offenbarung in vielen seiner Schriften erscheint. Darin weist er oft darauf hin, dass
tigliche freudige Begegnungen Momente der Offenbarung enthalten kénnen. Viele
Teile von Bubers Werk — zusitzlich zu seinen Werken tiber die Bibel — diskutieren und
beschreiben diese Verbindung. Hier will ich nur zwei zusitzliche Bereiche erwihnen, die
zentral fir Bubers Gedanken sind, in denen sich Freude und Offenbarung verbinden.

Bubers Schriften tiber Chassidim betonen wiederholt die Verbindung zwischen
Offenbarung und Momenten der Freude. Bei Buber glaubten die Chassidim, die er in
seinen Schriften beschreibt, dass viele Offenbarungen, die sie im tiglichen Leben erfah-
ren, von Gottes Liebe zu Israel herriithren. Folglich sollten diese Momente der Offen-
barung, diese Funken des Lichts aus Gottes leuchtendem Schein, Quellen grosser Freu-
de sein. Viele Chassidim dusserten ihre Freude iiber die Erfahrung solcher Momente der
Offenbarung in briiderlichen Liedern und Tinzen.

Das ist wohl nichts Neues, dass Bubers Beschreibungen der Ich-Du-Begegnung ein
zentrales Thema in seinen Werken sind. Aber nicht viele Forscher haben bemerkt, dass
die Ich-Du-Begegnung auch ein Moment der Offenbarung sein kann, der grosse Freude
bringt. Man stelle sich eine Ich-Du-Begegnung mit irgend jemand anderem vor. Mog-
lich, dass die Personen dieser Begegnung einen freudigen Moment der Offenbarung
erleben. Spiter kénnten diese Personen erkennen, dass ihre freudvolle Ich-Du-Begeg-
nung und Offenbarung die Bedeutung mutiger zwischenmenschlicher Bezichungen ent-
hiillte. Sie kénnten begreifen, dass solche Momente freudiger Offenbarung thnen —
wenn auch vage — eine Richtung fiir ein wiirdiges Leben anzeigen.

Ab und zu verweist Buber darauf, dass Momente zwischenmenschlicher Offenba-
rung, die jemand erfihrt, Momente, die in tiglichen menschlichen Beziehungen ent-
stehen, Hinweise enthalten kénnen, was gottliche Offenbarung gewesen sein kénnte.
Aber — so fiigt er hinzu — hier begegnen wir einem Geheimnis. Ich werde nicht auf
dieses Geheimnis eingehen. Ich méchte bemerken, dass der Lehrer beim Lesen der Bibel
mit einem Schiiler die Méglichkeit diskutieren kann, Hinweise auf den Charakter
gottlicher Offenbarung aus unseren eigenen begrenzten Erfahrungen zwischenmensch-
licher Offenbarung zu erhalten. Solche Diskussion kann eine Art sein, das Verstindnis
der Schiiler fiir einige der biblischen Wahrheiten zu erweitern und zu vertiefen.

ok kk kK

Buber ist der Ansicht, dass ,Von der Wahrnehmung der Offenbarung aus [. . .] Schop-
fung und Erlésung wahrnehmbar® werden."" Ein méglicher Grund fiir diese Aussage
ist, dass Momente der Offenbarung im menschlichen Leben verbreiteter sind als Mo-
mente, in denen man Schépfung oder Erlosung erfihrt. Nochmals: Buber fithrt uns zu
unseren eigenen Erfahrungen, um dort die biblische Bedeutung von Schépfung und
Erlésung zu finden. Obwohl ich glaube, dass seine Art der Anniherung korreke isc und
zu Einsichten fiihren kann, habe ich Bubers Beispiele nicht als besonders iiberzeugend
empfunden.

10 Mehr zur Diskussion iiber die Freude: R. Gorpon, Joy: A Buberian Perspective,
in: Shofar 19/2 (2001), S. 105 -116.
11 M. BusBgr, Der Mensch von heute, S. 857.

258



Wenn wir die biblische Bedeutung von Schépfung zu erfassen versuchen, schligt
Buber vor, sollten wir uns auf die Einzigartigkeit einer Person konzentrieren. Diese
Einzigartigkeit ist immer reicher als jede Analyse der physischen und psychologischen
Charakeeristika und Qualititen der Person. Jeder ist deshalb eine einzigartige unver-
gleichliche Schépfung und sollte als solche betrachtet werden. Diese einzigartige Schép-
fung jeder Person, meint Buber, sollte uns den biblischen Begriff ,Schépfung’ erleuch-
ten. Bubers Beispiel ist richtig, aber es geniigt nicht, das Geheimnis der Schopfung zu
erfassen. Ich glaube, Buber hitte mehr Beispiele anfiihren sollen, um uns niher an
dieses wundervolle Geheimnis heranzufiihren. Es gibt natiirlich Beispiele atemberau-
bender und herrlicher Schépfungen grosser Kiinstler, wie z.B. die Bilder von Jan
Vermeer und die Musik von W.A. Mozart. Aber wenn wir uns auf diese Beispicle
beziehen, kénnte das dazu fiihren, den Begriff der Schépfung auf Genies zu beschrin-
ken. Das aber wiirde cinfache Menschen, wic den Autor dieses Essays und seine Stu-
denten, nicht ermutigen, nach Momenten der Schépfung in ihrem Leben zu suchen.

Buber hat recht, wenn er vorschligt, dass jeder sich selbst als ein einzigartiges
menschliches Wesen erschafft. Diese Idee kann man ausweiten. Auf der Grundlage der
Bibel kénnen wir auf andere irdische Schépfungen verweisen, die einfache Menschen
ins Leben rufen und die zum Verstindnis des Begriffs ,Schopfung’ fiihren kénnen. Dies
sind Schépfungen, die von Menschen ins Leben gerufen wurden, die keine Genies sind
und keine Propheten, auf denen Gottes Geist ruht. Ich will nur zwei kurze Beispiele
geben.

Freundschaft — wie auch die Freundschaft zwischen Jonathan und David — ist ein
Beispiel. In anderen Biichern zeigt die Bibel, dass man kein Kénigssohn oder Held sein
Mmuss, um wiirdige Freundschaft zu schliessen. Liebe, wie sie im ,Lied der Lieder®
beschrieben ist, ist das zweite Beispiel. Diese hier beschricbene Licbe bestcht zwischen
einfachen Menschen, oft sind die Liebenden Schathirten. Sogar in den oft abgekiirzten
biblischen Darstellungen dieser Bezichungen begreifen wir, dass beides — Freundschaft
und Liebe — wunderbare und geheimnisvolle Gnaden sind. Aber wir begreifen auch,
dass es menschliche Schépfungen sind. Wahre Freundschaft und wahre Liebe, so sagt
die Bibel, erfordern Verpflichtungen des ganzen Wesens beider Freunde und beider
Liebenden. In diesen Verpflichtungen, in jeder Begegnung zwischen ihnen, bemiihen
sich die Freunde und die Liebenden, etwas Neues, Inspirierendes zu gestalten, etwas,
das die Freundschaft und die Liebe bereichern wird. Freundschaft und Liebe, die nicht
durch schépferische Akte bereichert werden, neigen dazu, schlaff zu werden und zu
schwinden.

Diese Beispiele mégen dem Lehrer helfen, seinen Schiilern eine tiefere Einsichr in
die goreliche Schopfung zu vermitteln, wie sie in der Bibel beschrieben ist. Wie Freund-
schaft und Liebe ist auch Gottes Schépfung keine einmalige Angelegenheit. Géttliche
Schépfung ist nicht wie der kosmologische Urknall, der vermutlich das Universum
gegriindet hat. Die Gottliche Schopfung ist eine stindige Prisenz, verschleiert als Ge-
heimnis, aber immer bei uns.

kK %k
Die Suche nach einem existentiellen Verstindnis des Begriffs ,Erlosung’ ist schwierig.
Buber sieht diese Schwierigkeiten. Er gibt ein Beispiel, von dem er glaubt, es kinnte

den biblischen Begrift ,Erlosung’ verstehen helfen. Buber bittet seine Leser, sich an
cigene dunkle Stunden zu erinnern und erklirt:

259



,Ich meine die Stunden am untersten Grunde, da einer iiber der bebenden Falltiir
liegt, die sich im allerniichsten Augenblick auftun kann, es ist ganz sonderbar, dafs
sie sich noch nicht aufgetan hat, in das Verderben, den Wahnsinn, den vollstrek-
kenden »Selbstmord «: nun aber riihrt dich etwas an wie eine Hand, sie reicht sich
dir hin, will ergriffen werden, — ach und es gehért ein so ungeheurer Mut dazu, sie
zu ergreifen und sich von ihr heraufziehen zu lassen aus der Finsternis! Erlésung
geschieht.” 1

Wir wollen annehmen, dass Bubers Beispiel fiir Erlésung giiltig ist, obwohl ich einige
Zweifel habe. Aber diese Zweifel zu beschreiben, das wiirde mich zu weit wegfiihren.
Das Zitat macht deutlich, dass Buber nicht auf eine weit verbreitete Erfahrung hinweist.
Folglich bezweifle ich, dass es eine Erfahrung ist, die ein Lehrer mit seinen Schiilerinnen
und Schiilern diskutieren kann.

Ich muss zugeben, dass ich ein Problem mit dem Begriff ,Erlosung’ habe. Mein
Problem ist, dass ,Erlésung’ so, wie es oft benutzt wird, als ein blosser Akt des Glaubens
verstanden und mit Passivitit verbunden werden kann. Aber, wenn ich in einem Teil
der Welt, in den ich hineingestellt bin, etwas zum Besseren wenden will, dann muss ich
hier und jetzt handeln. Ich muss zumindest gegen einige der vielen Erscheinungen des
Bosen, denen ich begegne, kimpfen. Solche Handlungen scheinen das allgemeine
Verstindnis von ,Erlésung’ auszuschliessen, ein Verstindnis, das teilweise in den Zitaten
von Buber reflektiert wird. Deshalb taucht eine Frage auf: Kann Erlgsung mit einem
Kampf fiir eine bessere Welt einhergehen? Nach dem Studium der Bibel ist meine
Antwort: Ja!

Eines meiner biblischen Lieblingsbeispiele der Mglichkeit von ,Erlésung® wihrend
des Kampfes fiir eine bessere Welt ist das Buch Jona. Der Prophet Jona flieht vor seiner
Verantwortung als Prophet; er wird bestraft und von einem grossen Fisch verschlungen.
Nachdem er seine Siinde eingestanden hat, wird er aus dem Bauch des Fisches befreit
und wieder in seine prophetische Mission entsandt. Wihrend dieser Mission siindigt
Jona wieder, Gott bestraft ihn und zeigt ihm seinen Fehler. Ich neige dazu zu glauben,
wenn Gott einen solchen Fehler aufzeigt, dann ist das ein Ake der Erlgsung.

Schauen wir uns nochmals Jonas Geschichte an. Sie zeigt, dass sogar Gottes Pro-
pheten vor ihrer Verantwortung, die Welt zum Besseren zu wenden, fliichten kénnen.
Aber sie zeigt auch, dass wenn ein Prophet oder ein einfacher Mensch nach solch einer
Flucht entscheider, die Verantwortung auf sich zu nehmen, vor der sie oder er geﬂijchtet
war, dieser Mensch erlost werden kann und dass ihm neue Krifte verlichen werden
konnen. Anders gesagt: Jona wurde erlost, weil er akeiv war — in der Welt und fiir die
Welt. Folglich ist Erlosung kein passives Warten auf irgendeinen heiligen Gottesgeist.
Wie im Fall Jona kann Erlosung sich auch zeigen, wenn man Verantwortung fiir das
Schicksal der Welt {ibernimmt. Der Lehrer kann also aus dem Buch Jona und aus
anderen Biichern der Bibel lernen: Erlésung kann geschehen, wihrend man mic der
Verantwortung kémpft, die einem auferlegt werden soll.

AR AOK

Bevor ich zusammenfasse, gebe ich zu, dass eine unausgesprochene Frage, die aber von
zentraler Bedeutung fiir meine Prisentation ist, noch nicht angesprochen wurde. So
konnte jemand fragen: Alles, was gesagt wurde, ist richtig fiir alle Lehrer, die sich um

12 M. Busgr, Der Mensch von heute, S. 860.

260



cine bessere Welt bemiihen. Warum wird jiidische Erziehung im Titel des Essays be-
tont? Die Antworten sind ganz einfach:

Ich stimme zu, dass meine Vorschlige und Ideen fiir alle Lehrer zutreffen, die sich
um eine bessere Welt bemiihen. Aber meine Prisentation bezieht sich speziell auf jii-
dische Erziehung aus zwei Griinden:

l. Die Bibel ist in Hebriisch geschrieben, und das einzige Volk, das hebriisch als
Muttersprache spricht, sind die Juden, besonders diejenigen, die In Israel leben.
Nur Juden kénnen die Biicher der Bibel in ihrer Muttersprache lesen. Also kénnen
nur Juden den Geist der Bibel in seiner originalen Sprache héren. Nur sie kénnen
die unausgesprochene und ausgesprochene deutliche Weisheit, die erregende Musik
und die bewegenden Geheimnisse der Bibel in der Sprache héren, in der sie selber
sprechen und in der sie tiglich leben.

2. Die Bibel beschreibt bedeutende Perioden unserer Geschichte als jiidisches Volk,
mit besonderer Bedeutung der Bezichung des jiidischen Volkes zu Gott. Diese
Geschichte zu ignorieren ist nicht nur dumm, es ist ein Verzicht auf eine unserer
Hauptquellen der Weisheit, des Stolzes, der Integritit.

Aus diesen zwei Griinden hat der judische Lehrer grossere Verantwortung gegeniiber
dem Text als ein nichgjiidischer Lehrer, wenn es um das Lesen und Lehren der Bibel

gehe.

ES 2

Um zusammenzufassen: Ich habe mich bemiiht, kurz die Hauptgriinde aufzuzeigen,
warum ich von Bubers Art, die Bibel zu lesen, so fasziniert bin. Diese Art, die Bibel zu
lesen, ist verbunden mit Bubers rastlosem Streben nach Spiritualitit in unserem tigli-
chen Leben. Buber kéimpft darum, die Bibel als einen spirituellen Text zu lesen, der
unsere tigliche Existenz fiithren kann. In all seinen Schriften iiber die Bibel gibt er uns
Hinweise, wie wir in spirituelle Hohen aufsteigen kénnen. Mit seinen Vorschligen, wie
wir die Bibel lesen sollen, scheint Buber seine Leser in Einklang mit seinen chassidi-
schen Schriften zu bringen.

Ich erkenne die Tatsache an, dass harte politische, soziale und 6konomische Um-
stinde sich verheerend auf das Leben auswirken und ihn oder sie daran hindern kon-
nen, in spirituelle Hohen aufzusteigen. Ungliicklicherweise hat Buber kaum jemals
solche Schwierigkeiten zugegeben. Noch hat er hilfreiche Vorschlige gemacht, wie man
derartige Schwierigkeiten bewiltigen kénne. Trotz der grossen Bedeutung werde ich hier
auf dieses Problem nicht niher eingehen. Wie schon vorher erwihnt, habe ich mich vor
allem bemiiht, von Bubers Weisheit zu lernen. Ich behaupre, dass diese Weisheit jedem
bei seinem Kampf um héhere spirituelle Existenz helfen kann.

Jemand, der in einigermassen giinstigen sozialen und politischen Umstinden lebt,
sich um den Aufstieg in ein spirituelleres Dasein bemiiht, brauchr oft cine Fiihrung,
Vielleicht benotige sie oder er eine Leiter. In Jakobs Traum — wie Gen 28 es beschreibt —
brauchten sogar die Engel cine Leiter, um in himmlische Hohen aufsteigen zu kénnen.
Bubers weises Lesen der Bibel kann als solch eine Fithrung, als Leiter dienen. Anders
ausgedriickt, Bubers Denken zeigt uns Lehrern und Lesern, dass, wenn wir uns in
unserem Leben um Spiritualitit bemiihen, uns die Bibel gleichzeitig als Fithrung und
Leiter dienen kann.

261



	Martin Bubers weises Lesen der Bibel und die jüdische Erziehung

