Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Wirtschaftsethik aus judischer Sicht oder der Aufstand der Armen als
Herausforderung des 21. Jahrhunderts

Autor: Albertini, Francesca Yardenit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wirtschaftsethik aus jiidischer Sicht
oder der Aufstand der Armen
als Herausforderung des 21. Jahrhunderts

von Francesca Yardenit Albertini™

Im Andenken an José Severino Croatto
(1921—2004), einem der ,,Gerechten der
Volker der Welt®

1. Primisse

Eines Morgens im April 2001 machte ich einen Spaziergang durch die Golf-
anlage eines amerikanischen Hotels gegeniiber den Pyramiden von Gizeh bei
Kairo. Es war sehr frith, der Rasen des Golfplatzes wurde gerade gesprengt.
Ausserhalb des gitterdhnlichen Zauns, der das Hotel gegen Ubergriffe jed-
weder Art schiitzen sollte, sah ich eine einheimische Frau mit einem Kind,
die eine riesige Wasserkanne auf dem Kopf trug. Spiter erfuhr ich, dass
dieses Hotel die dgyptischen Wasserquellen fiir die sportlichen Bediirfnisse
seiner Giste nutzt und die einheimische Bevolkerung tiglich mindestens
zehn Kilometer laufen muss, um an ihr Wasser zu gelangen. Das wusste ich
noch niche, als mich der Blick des Kindes traf, der wie ein Schwert gegen
mich gerichtet war. Er gab mir zu denken: Wenn dieses Kind mich in zehn
Jahren in die Luft sprengen wiirde, hitte ich wohl kein Recht, es vor das
Gericht Gottes zu laden.

Meine Lage glich einer typischen Schachmattsituation, wie man sie aus
Fjodor Dostojewskis Romanen kennt: Man ist aus Prinzip schuld, obwohl
man die eine Seite des Zauns nicht freiwillig gewihlt hat. In diesem Augen-
blick konnte ich gar nichts sagen, tun oder unternehmen, um die abgrund-
tiefe Kluft zwischen mir und jenem Kind verringern zu kénnen.

*

Dr. phil. Dipl. theol. Francesca Yardenit Albertini, Kartiuserstrasse 136, D-79102
Freiburg i. Br. (francalbertini@yahoo.de).

229



Nach dieser Erfahrung fing ich an, mich mit Wirtschaftsethik aus jidi-
scher Sicht zu beschiftigen. Ich wollte herausfinden, ob ich — erstens —
imstande bin, eine wissenschaftliche statt einer rein instinktiven Antwort auf
diesen kindlichen Blick zu geben, und ob — zweitens — eine solche Antwort
auch fiir jenes Kind sinnvoll sein kdnnte.

2. Die Sicht der Mischna

In der Mischna, dem ersten Teil der zwischen dem 3. und 7. Jahrhundert
verschrifteten miindlichen Tradition, die sowohl ethischer wie juristischer
Kommentar zum goctlichen Gesetz ist, findet man eine Konzeption von
Okonomie, die — vom Pentateuch (insbesondere Numeri, Leviticus und
Deuteronomium) ausgehend — in erster Linie eine Rezeption und Ausarbei-
tung Aristotelischer Ideen (Politikos) darzustellen scheint.'" Die Mischna ist
kein philosophischer Traktat wie Aristoteles” Politikos bzw. Platons Politeia,
sondern ein Exposé der Okonomie innerhalb einer Untersuchung des Sozi-
alsystems des damaligen Judentums: Wie jeder andere Aspekt des sozialen
Lebens wird auch die Okonomie durch die Lupe des géttlichen Gesetzes und
seiner ethisch-philosophischen Implikationen betrachtet und beurteilt.

I Siche untere anderen M. Tamair, “With all your possessions:” Jewish Ethics and

Economic Life, New York 1987; E. KLEINMAN, Bi-Metallism in Rabbi’s Time: Two
Variants of the Mischna “Gold Acquires Silver” [hebr.], in: Zion 38 (1973), S.
48 —61; E. KLeinmMaN, Markets and Fairs in the Land of Israel in the Period of the
Mishnah and the Talmud [hebr.], in: Zien 51 (1986), S. 472—-486; E. KLEINMAN,
“Just Price” in Talmudic Literature, in: History of Political Economy 19 (1987), S.
23 -45; M. SILVER, Prophets and Markets: The Political Economy of Ancient Israel,
Boston 1983; R. BARRACLOUGH, Economic Structures in the Bible, Canberra 1980;
R.A. OHRENSTEIN, Economic Analysis in Talmudic Literature: Some Ancient Stud-
ies of Value, in: American Journal of Economics and Sociology 39 (1980), S. 2234
(das vollstindige Verzeichnis der von Ohrenstein der talmudischen Okonomie ge-
widmeten Aufsitze iiberschreitet den Umfang der vorliegenden Orientierungsbi-
bliographie); S. ALBECK, Dine ha-mamonot ba-talmud [Die Gesetze von Eigentum
und Vertrag im Talmud), Tel Aviv 1976; ]. NEUSNER, The Economics of the Mishnah,
Chicago, London 1990 (= Chicago Studies in the History of Judaism); R. NorTH,
Sociology of the Biblical Jubilee, Roma 1954 (= Analecta Biblica 4).
Vgl. ferner H. BurckuARDT, Wirtschaft obne Ethik? Biblische Beitriige zu Grund-
fragen des Wirtschafislebens, Giessen, Basel 2000; C.F. LUcCkER, Zinsverbot und
Schuldenerlafs. Eine bibeltheologisch-sozialgeschichtliche Studie zur Frage nach ethi-
schen Kriterien fiir Kapitalanlagen kirchlich-institutioneller Anleger in Deutschland,
Frankfurt a. M. 1999 (= Ethik — Gesellschaft — Wirtschaft 7); K. FUssiL (ed.), .. . .
so lernen die Vilker des Erdkreises Gerechtigkeit“. Ein Arbeitsbuch zu Bibel und Oko-
nomie, Luzern 1995; O. WEINBERGER, Die Wirtschafisphilosophie des Alten Testa-
mentes, Wien 1948,

230



Aus der griechischen Denkwelt? iibernimmt die Mischna den Begriff
otkonomia, der die formale Verwaltungsfihigkeit beschreibt, zugunsten der
Ressourcenverbesserung fiir die ganze Gemeinschaft Kosten zu minimieren
und das laufende Einkommen zu verstirken. Eine solche Bestimmung von
otkonomia entspricht dem allgemeinen Zweck der Mischna: die Bildung ei-
ner Welt, in der die Menschheit, und zwar nicht auf einen bestimmten
Zeitraum beschrinkt, der Rationalitit des gottlichen Gesetzes entsprechend
leben kann. Wenn Wirtschaft eine solche Verwaltungsfihigkeit beschreibt
und Okonomie die Theorie rationalen Wirkens in bezug auf die Ressour-
cenknappheir ist, findet man beide Begriffe in der rabbinischen Erorterung
praktischer Fille aus dem Sozialleben der Gemeinschaft. Dass die Gemeinde
bzw. die Gemeinden eine bestimmte und zugleich differenzierte Identitit im
Laufe der Geschichte entwickelt haben, ist kein Widerspruch zur Rede von
einer ,jiidischen Wirtschaft“. Die innere Einheit der Mischna wurde von
Jacob Neusner so beschrieben:

,Die Juden haben unter verschiedenen riumlichen und zeitlichen Bedingungen

soziale Gruppen gebildet, und diese Gruppen haben sich keinem einheitlichen Bild

angepasst; weder haben sie innerhalb ihrer selbst eine dauernde Einheit dargestellt.

Der Begriff ,Israel® ist eine Erfindung der Theologie, aber kein Faktum der Sozi-

algeschichte. [. ..] Dennoch kénnen wir das Judentum als eine kohirente Weltan-

schauung identifizieren und bestimmen; [in diesem Sinne ist] ,Israel’ eine soziale

Einheit, welche die Weltanschauung [der unterschiedlichen jiidischen] sozialen
Gruppen verwirklicht und lebt.?

Ich méchte nicht in Max Webers und Werner Sombarts Falle tappen, die in
Protestantische Ethik und der ., Geist" des Kapitalismus (1905) bzw. in Die
Juden und der moderne Kapitalismus (1911) behaupten, die Neigung der

. Vgl. unter anderen S.T. Lowry, The Greek Heritage in Economic Thought, in:
S.T. Lowry (ed.), Pre-Classical Economic Thought: From the Greeks to the Scottish
Enlightenment, Boston, Dordrecht, Lancaster 1987 (= Recent Economic Thought
Series); M. SILVER, Economic Structures of the Ancient Near East, London Sidney
1985; M. Braug, Economic Theory in Retrospect, Cambridge >1978; R. LEKACHMAN,
A History of Economic Ideas, New York 1959; K. Poranyi, Aristoteles Discovers the
Economy, in: K. Poranyy/C.M. ARrensBErG/H.W. Pearson (ed.), Trade and
Markets in the Early Empires: Economies in History and Theory, Glencoe 1957; J. A.
ScHUMPETER, History of Economic Analysis, New York 1954, besonders S. 54ft.; O.
ErB, Wirtschaft und Gesellschaft im Denken der bellenistischen Antike. Studien zur
Wirtschafts- und Gesellschafisgeschichte, Berlin 1939 (= Neue Reihe staatswissen-
schaftlicher Arbeiten 7); A. Gray, The Development of Economic Doctrine: An In-
troductory Survey, London 1931; J. ToutaN, The Economic Life of the Ancient
World, New York 1930.

3 ]J. Neus~er, The Economics of the Mishnah, S. XIII (Ubersetzung von F.Y. Alber-

tini).

231



Juden hin zum modernen Kapitalismus sei aus der jiidischen Religion bzw.
aus dem jiidischen Nationalismus abzuleiten. Vielmehr ist die Aufmerksam-
keit des Judentums fiir die wirtschaftliche Seite des Lebens zum einen ge-
schichtlich begriindet: durch das Leben und Uberleben in feindlichen, ent-
fremdeten Verhiltnissen, die — wie im mittelalterlichen Mitteleuropa — die
Juden fast ausschliesslich zur Wirtschaftstitigkeit zwangen, sowie zum an-
deren ethisch motiviert: durch die von Gott gebotene Unterstiitzung und
Hilfe fiir die Unterdriickten (hiufig wird im Pentateuch der besondere
Schutz erwihnt, den Gott fiir Witwen, Waisen, Fremde und Arme fordert).
Das bedeutet auch, dass die Mischna keine moderne Konzeption der Oko-
nomie als autonome und unabhingige Disziplin ausserhalb des sozialen Kon-
textes enthilt, eine Konzeption, die in ganz anderem Kontext erst im 18.
Jahrhundert in Grossbritannien entstanden ist.

Die Mischna entwickelte sich zur Zeit der sogenannten Zweiten Sophi-
stik, als Aristoteles mit seiner Theorie der Zusammengehdorigkeit von Oko-
nomie und sozialem Leben der Angelpunkt der damaligen intellektuellen
Welt beziiglich der politischen Philosophie wurde.

Die Mischna stellt zwei Aspekte der Okonomie in den Mittelpunke, die
im Politikos, aber nicht in der Heiligen Schrift zu finden sind: die ,,Markt-
wirtschaft® und die ,Verteilungswirtschaft®. In der Markewirtschaft, wie sie
zur Zeit der Zweiten Sophistik verstanden worden ist, transporticren die
Hindler ihre Waren von einem Ort zum andern, dem Hauptmechanismus
des Marktes entsprechend, nimlich dem Preis der Ware. Im Fall der Vertei-
lungswirtschaft hingegen sind bestimmte politische Direktiven bzw. politi-
sche Ereignisse Hauptursache der Warenbewegung. Zur klassischen Zeit ha-
ben Markewirtschaft und Verteilungswirtschaft zusammengewirkt, obwohl
die Markewirtschaft zur Zeit ihrer Entstchung eine umwilzende Neuerung
innerhalb der damaligen Handelsbezichungen gewesen ist: Thre Entstehung
ist mit dem Verfall des Tauschhandels und mit der Ausdehnung und Ver-
stirkung des Prinzips des Eigentums einzelner Privatpersonen an religisen
und politischen Institutionen (Tempel, Priesterschicht, das Hochste Gericht
usw.) verbunden.

Eine so radikale Verinderung des wirtschaftlichen Kontextes bedeutete
eine Herausforderung fiir die Hermeneutik der Mischna, die in der Bibel so
gut wie keinen Anhaltspunkt fand, um diesen neuen Horizont des sozialen
Lebens erforschen zu kénnen. Das Wirtschaftsprogramm der Mischna ba-
siert grundsizlich auf dem sogenannten Priestercodex, der die Biicher Le-
viticus und Numeri umfasst und sich lediglich mit Verteilungswirtschaft
beschiftigt: Zum Beispiel darf das Land nicht linger als fiinfzig Jahre verlie-
hen oder verpachtet, sondern muss nach diesem Zeitraum an den urspriing-

.5 F



lichen Besitzer zuriickgegeben werden. Unabhingig von der wirtschaftlichen
Situation werden bestimmte Arbeitskrifte an bestimmten Tagen zur Ruhe
gezwungen. Besondere Riicksicht soll in jedweder Form wirtschaftlichen
Handelns auf die Armen genommen werden usw. Auch dies ist ein deutli-
cher Unterschied zu Aristoteles, der im Politikos die Wirtschaft als absolutes
und abstraktes Phiinomen unabhingig von den menschlichen Ereignissen
dargelegt hat (man denke z.B. an die Aristotelische Untersuchung des Be-
oriffs Wert‘). Eine solche Abstraktheit ist der Mischna und dem Priesterco-
dex véllig fremd.

Der Priestercodex entstand wahrscheinlich im 6. Jahrhundert vor der
christlichen Zeitrechnung: Wihrend die griechische polis zu dieser Zeit die
ersten Versuche der Markrwirtschaft erlebte, findet man so gut wie keine
Spur davon im Priestercodex. Die Jahrhunderte nach Abschluss des Penta-
teuchs verschriftete Mischna sah sich daher mit der Notwendigkeit konfron-
tiert, beide Aspekte der Okonomie jenseits der Vorgaben der Heiligen Schrift
zu behandeln, ohne einem hermeneutischen Relativismus zu verfallen:
Weder wurde sie sich selbst geniigende Quelle der Autoritit fur die Lésung
neuentstandener Probleme, noch verletzte sie das Gebot (miswa), dass zur
Heiligen Schrift nichts hinzugefiigt oder von ihr weggenommen werden darf
(Dtn 13,1).

Einheitskriterium in der juristischen und wirtschaftlichen Logik der
Mischna ist die Ethik, ein Begriff, den ich an dieser Stelle allerdings mit
grosster Vorsicht verwende, da sich das hebriische Wort fiir Ethik (musar)
lediglich auf die Erziehungsfunktion der Eltern bezicht (vgl. Prov 1,8) und
in seiner Bedeutung dem Verb ,zurechtweisen® nahesteht. Betrachtet man
die Auffassung von Ethik (als Wissenschaft zur Bestimmung des Guten und
des Bosen) und Moral (als Vorschriften fur die Umsetzung einer solchen
Wissenschaft in die Praxis), so zeigt sich, dass sich das Judentum in seiner
Sorge um das rechte Verhalten des einzelnen und um die Gerechtigkeit im
gesellschaftlichen Leben dagegen wehrt, eine Ethik zu begriinden oder mo-
ralische Werte dogmatisch zu setzen. Beide Dimensionen sind im Judentum
nicht so deutlich wie in der philosophischen Tradition des Abendlandes
trennbar, beide sind in der Tora enthalten. Wie aber sind dennoch der freie,
offene, fortlaufende Weg des Menschen durch die Geschichte und das als
unbeweglich geltende Gesetz miteinander zu vereinbaren? In philosophi-
schen Begriffen gefragt: Wie sind Autonomie des menschlichen Willens, des
einzigen moralisch und infolgedessen frei Handelnden, und Heteronomie
des Gesetzes, fiir das gottgewollte Stetigkeit und Unveridnderlichkeit voraus-
gesetzt wird, miteinander vereinbar? Die jiidische Konzeption von Hetero-
nomie lehrt, dass das Gesetz den Menschen anhilt, iiber seine Handlungen

293



in absoluter Autonomie zu entscheiden, und zwar in einem Bereich, der nur
der Ethik zugeordnet werden kann. Andererseits basiert eine solche Ethik auf
der Unverinderbarkeit des ewigen gottlichen Willens. Allein die Untersu-
chung der praktischen Ethik als Kernpunkt der Tora gestattet eine Uberwin-
dung einer solchen scheinbaren Widerspriichlichkeit. In der Untersuchung
konkreter Fille aus dem wirtschaftlichen Leben hilt sich die Mischna an die
ethischen Regeln von Leviticus, Numeri und Deuteronomium, um die Ein-
heit des gottlichen Willens bzw. die Unverdnderbarkeit der gottlichen Ge-
rechtigkeit auf Erden zu begreifen. Das bedeutet auch, dass die rabbinischen
Responsa, aus denen die Mischna besteht, dennoch keinen Kanon in dem
Sinne bilden, dass die spiteren oder heutigen rabbinischen Responsa auch in
bezug auf wirtschaftliche Fragen dieselbe Autoritit haben wie diejenigen aus
der mischnischen Zeit.

3. Die Beziechung zwischen Ethik und Okonomie in der Mischna

Was bedeutet Gerechtigkeit in der Mischna aus der Perspektive der Wirt-
schaftsethik? Die Antwort kann bereits in Lev 19,2 gefunden werden (,Ihr
sollt heilig sein, denn ich bin heilig, der Herr, euer Gott®), obwohl dieser
Vers wie eine Tautologie klingt: Der Gerechte ist auch heilig, und der Heilige
ist auch gerecht. Anders gefragt: Was ist der Massstab fiir Gerechtigkeit
beziiglich der Wirtschaftsethik der Mischna? Ein solcher Massstab ist in
seinem Wesen weder theologisch noch ethisch-philosophisch: Er ist die Erde
— hier als Ackerboden verstanden — und der Umgang des Israeliten mit ihr.
Besitzer der Erde ist Gott, wihrend der Israelit lediglich der zeitlich begrenz-
te Nutzer ist. Moderne Okonomen wiirden vielleicht von einer Form von
joint ownership (ante litteram) sprechen. Es stimmt zwar, dass Gott nach der
Genesis-Erzihlung dem universellen Menschen (adam ist aus hebriischem
adama, Erde, Boden hergeleitet) die Schopfung tibergeben hat, in bezug auf
die Wirtschaftsethik aber zeigt die Mischna ein tiberwiltigendes Interesse an
der Verantwortung des Bundesvolkes sowie am wirtschaftlichen Handeln des
Israeliten gegeniiber seinen Glaubensgenossen und gegeniiber den Fremden.
Der Israelit ist dafiir verantwortlich, den Sinn des gotdichen Gesetzes, seine
Gerechtigkeit und seine ethischen Prinzipien beispielhaft zu vertreten.
Bereits in den Biichern Leviticus und Deuteronomium findet man viele
Beispiele fiir ,wirtschaftliche Gerechtigkeit™:
a. Lev 19,10: ,Auch in deinem Weinberg sollst du nicht Nachlese halten, noch die
abgefallenen Beeren deines Weinbergs auflesen: dem Armen und dem Fremdling

sollst du sie lassen; ich bin der Herr, euer Gott [,,Ich bin der Herr, euer Gott® steht
nicht am Schluss jeder miswa).”

234



b. Lev 19,13: ,Du sollst deinen Nichsten nicht bedriicken noch berauben; der Lohn
des Taglohners soll nicht bei dir bleiben bis zum [andern] Morgen®.

¢. Dtn 24,10ff.: ,Wenn du deinem Nichsten irgend etwas leihst, so sollst du nicht in
sein Haus hineingehen und ihm ein Pfand nehmen; draussen sollst du stehenblei-
ben, und der, dem du leihst, soll das Pfand zu dir herausbringen. Und ist es ein
armer Mann, so sollst du dich mit seinem Pfande nicht schlafen legen, sondern du
sollst ihm sein Pfand zuriickgeben, wenn die Sonne untergeht, dass er in seinem
Mantel schlafen kénne und dich segne; so wirst du vor dem Herrn, deinem Gott,
gerecht dastehen. Du sollst einen bediirftigen und armen Tagelohner nicht bedriik-
ken, er sei einer deiner Briider oder ein Fremdling, der in deinem Lande, in deiner
Ortschaft wohnt; am selben Tage noch sollst du ihm seinen Lohn geben, dass die
Sonne nicht dariiber untergehe; denn er ist arm und sehnt sich darnach. Er kénnte
sonst den Herrn wider dich anrufen, und es kime Schuld auf dich. [. . .] Du sollst
das Recht des Fremdlings und der Waise nicht beugen und sollst das Kleid der
Witwe nicht zum Pfande nehmen. Du sollst daran denken, dass du Sklave gewesen
bist in Agypten und dass der Herr, dein Gott, dich von dort befreit hat; darum
gebiete ich dir, dass du solches tust.
Wenn du auf deinem Felde deine Ernte schneidest und eine Garbe auf dem Felde
vergissest, so sollst du nicht umkehren, sie zu holen; dem Fremdling, der Waise und
der Witwe soll sie gehéren, auf dass der Herr, dein Gott, dich segne bei aller Arbeit
deiner Hinde. Wenn du [die Friichte] deines Olbaums abklopfst, so sollst du
hernach nicht die Zweige absuchen; dem Fremdling, der Waise und der Witwe soll
es gehdren. Wenn du in deinem Weinberg Lese hiltst, so sollst du nicht Nachlese
halten; dem Fremdling, der Waise und der Witwe soll es gehoren. Du sollst daran
denken, dass du Sklave gewesen bist in Agypten; darum gebiete ich dir, dass du
solches tuest.”

Die Mischna iibernimmt und iiberarbeitet die oben genannten biblischen
Prinzipien, um ihr logisches Fundament zu bestimmen. Z.B. lesen wir in

Dtn 15,1-3:

»Alle sieben Jahre sollst du Erlass gewihren. Und so soll man es mit dem Erlass
halten: Erlassen soll jeder Schuldherr das Darlehen, das er seinem Nichsten gelie-
hen hat; er soll seinen Nichsten nicht dringen; denn man hat einen Erlass zu Ehren
des Herrn ausgerufen. Den Fremdling magst du dringen; aber was du bei deinem
Nichsten ausstehen hast, das sollst du erlassen.”

In mBB 11,4 wird erklirt, dass der Zweck dieser Vorschrift darin liegt, den
Armen durch die Verschuldungskumulierung nicht drmer zu machen — nim-
lich durch einen Mechanismus, der nicht mit Passivitit bzw. Unfihigkeit des
Armen zusammenhingt — genauso wie der Reiche nach dem Prinzip der
Kreditkumulierung, das keine Anstrengung und keine besondere Eigenschaft
von seiten des Reichen fordert, nicht reicher werden soll. Passivitit bei der
Vermehrung eigenen Vermégens gilt als Verletzung des Gotteswillens, der
nach Gen 1,26 aktive Betitigung des Menschen fordert, um die Friichte der
Erde geniessen zu kénnen. Was das Christentum als Strafe — ,den Schweiss
des Angesichts® — betrachtet, ist derselbe Schweiss, der im Judentum ein

235



Segen Gottes ist, um das menschliche Recht auf Nutzung der Erde tiglich
neu zu bestdtigen: ,Diese sind meine physischen und intellektuellen Bega-
bungen, um deinen Gaben wiirdig zu sein, mein Gortt“ (bPea 41b).

Der Mischna-Traktat Pez* behandelt ausschliesslich die Behandlung der
Armen innerhalb der Gesetze iiber die Landwirtschaft. In diesem Traktat
betrachtet der Landbesitzer (ba‘al ha-bayir) das Land als ausschliesslichen
Besitz Gottes, weswegen er einen Teil seines noch nicht abgeernteten Feldes
als pe’a, als ,,Ackerecke® fiir die Armen stehenlassen muss, weil Gortt die
Armen als Reprisentanten der noch zu vollbringenden Gerechtigkeit auf
Erden ausgewihlt hat. Sogar die Tempelpriester diirfen nicht die ,, Ackerecke”
(pe’a) fiir sich selbst bzw. fur die Bediirfnisse des Tempels anfordern. Das
ethisch-6konomische Gesetz von pe’a geht so weit, dass der letzte Wille’ des
Verstorbenen im Fall der Idiosynkrasie gegeniiber der pe’z nicht respektiert
werden darf, wie wir in mBB IX,6a—d lesen:

~Wenn der Sterbende sein Land an eine dritte Person schenkt und die pe’a —

unabhingig von ihrem Mass — hinterldsst, ist sein Geschenk giiltig. Wenn der
Sterbende aber kein pe’a hinterlisst, ist sein Geschenk ungﬁltig.“ﬁ

Andere Traktate der Mischna dehnen den Begriff der ,,Erde® als Massstab
fiir Gerechtigkeit in der Wirtschaft auf alle Handlungen und menschlichen
Bezichungen aus, die einem do ut des unterliegen: Die Eigentumsiibertra-
gung von einem Menschen auf einen anderen bringt die Ubertragung der
Verantwortung mit sich, die ihren Ursprung im Willen Gottes hat. In mBM
IV,10 zum Beispiel liest man:

,Eine Klage wegen Betrugs bezicht sich sowohl auf das Kaufen als auch auf das

Verkaufen. So bezieht sie sich auch auf die ausgesprochenen Worte. Niemand darf

einen Ladenbesitzer danach fragen: ,Wieviel kostet es?’, wenn man kein Interesse
am Einkauf des betroffenen Gegenstandes hat.”

In der Mischna versteht man die Ehrlichkeit der Absicht als Anfang aller
Geschiiftsbezichungen zwischen Kiufer und Verkiufer, eine Ehrlichkeit, die
zugleich Ehrlichkeit vor Gott — dem wahren Besitzer aller Waren und Giiter
der Welt — ist. Ehrlichkeit ist die Garantie der Verantwortung, mit der man
das Eigentum Gottes weitergibt bzw. iibernimmt und die Voraussetzung aller
Gerechtigkeit im Rahmen menschlicher Handlungen.

4 Siehe unter anderen R. BROOKS, Support for the Poor in the Mishnaic Law of Agri-
culture: Tractate Peah, Chico 1983 (= Brown Judaic Studies 43).

5  Siehe dazu H. EiLBerc-Scuwartz, The Human Will in Judaism: The Mishnab’s
Philosophy of Intention, Atlanta 1986 (= Brown Judaic Studies 103), besonders S.
145 —180 (hier wird der bewusste Wille des Landbesitzers in der Vollbringung der
ethisch-6konomischen Gesetze ausfiihrlich untersucht).

6 Ubersetzung von F.Y. Albertini.

236



Dasselbe Prinzip gilt auch in bezug auf das Darlehen und die Zinsen-
berechnung, deren Gesetze vor allem im Mischna-Traktat Baba Metzia aus-
fiihrlich und detaillierc behandelt werden. Thre Wichtigkeit fiir das soziale
und wirtschaftliche Leben der Gemeinschaft driickt die Tatsache aus, dass
fast jede Beschreibung dieser Gesetze mit Zitaten aus Exodus und Leviticus
abgeschlossen wird. In mBB V,10 zum Beispiel liest man:

,Rabbi Gamaliel sagt: Es gibt einen Wucher, der im voraus bezahlt, und einen

anderen, der am Schluss bezahlt wird. — Wieso? — Wenn jemand einem Menschen

ein Geschenk macht, den er um ein Darlehen bitten méchte, ist das ein im voraus
vergiitetes Darlehen: ,Ich handele so, damit du mir etwas leihst’. Wenn jemand dem

Entleiher nach der Zuriickzahlung des Darlehens ein Geschenk macht, ist das ein

Wucher, der am Ende bezahlt wird: ,Ich mache das fiir Dein Geld, weil es Dir

unniitz war, als es in meiner Hand war.* Rabbi Simeon sagte: Das ist ein durch die

Worte bezahlter Wucher.“

Dieser Abschnitt kritisiert im ersten Fall den Versuch, den Willen des po-
tentiellen Entleihers zu bestechen, und im zweiten den Versuch, den Entlei-
her fiir kiinfrige Leihgaben giinstig zu stimmen. Der Traktat Baba Metzia

erklirc weiter:

,Die folgenden Menschen, die an einem Darlehen mit [iibertriebenen] Zinsen 7]

teilnehmen, verletzen ein negatives Gebot: der Verleiher, der Entleiher, der Garant
und die Zeugen. Die Weisen sagen: auch der Schreiber. Sie verletzen das negative
Gebot: ,Du sollst ihm [dem Volksgenossen] dein Geld nicht auf Zins geben noch
deine Speise mit der Verpflichtung zu einer Zulage [bei der Riickerstattung](Lev
25,37); und sie verletzen das negative Gebot: ,Wenn du [einem aus] meinem Volke
Geld leihst, einem Armen neben dir, so handle an ithm nicht wie ein Wucherer® (Ex
22,25); und sie verletzen das negative Gebot: ,Ihr sollt ihm keinen Zins auflegen’
(Ex 22,25); und sie verletzen das negative Gebot: ,Du sollst einem Tauben nicht
fluchen und einem Blinden nichts [keinen Stock] in den Weg legen, sondern du
sollst deinen Gortt fiirchten; ich bin der Herr* (Lev 19,14).¢8

Die Mischna appliziert diese vier negativen Gebote auf unterschiedliche wirt-
schaftliche Probleme, die innerhalb der Dynamik von ,leihen/entleihen® ent-
stehen konnten. Lev 25,37 verbietet, hthere Zinsen zu nehmen als die, die
vom aktuellen Zustand des Marktes festgelegt werden; der erste Teil von Ex
22,25 verbietet, die Leihgabe nicht zuriickzuzahlen; der zweite Teil von Ex
22,25 verbietet, das eigene Vermogen ausschliesslich durch Verleihen zu bil-
den; Lev 19,14 schliesslich verbietet dem Leiher, sich in eine Lage zu brin-
gen, in der er seine Schuld nicht mehr zuriickzahlen kann. Man kann sich
die wirtschaftlichen, politischen und sozialen Folgen fiir eine Gemeinschaft

7 Zahlreiche mischnische Prinzipien basieren auf der Berechnung der ,richtigen®

Zinsquote (siche z. B. mBB V,1; mBQ X,6; mBM 4).

8 Ubersetzung von F.Y. Albertini.

237



vorstellen, in der diese Prinzipien nicht respektiert werden, vor allem in einer
Gemeinschaft, in der Wucher der hiufigste Beweggrund fiir wirtschaftliches
Handeln war. Obwohl ich Jacob Neusners Behauptung zustimme, dass Gott
beziiglich des mischnischen Wirtschaftssystems in den Derails lebt,” darf
man den allgemeinen einheitlichen Zweck der Mischna nicht tbersehen,
namlich fiir Stabilitit und Weiterleben der jiidischen Gemeinschaft zu sor-
gen. Das erklirt auch, warum in der Mischna die Wirtschaft im Vergleich
zur Politik zweitrangig ist. Bereits im 4. Jahrhundert nach der christlichen
Zeitrechnung behauptete Rav Josef, dass der Zweck der Tora — und damit
der Mischna — im Prinzip derakheba darkhe no‘am wekhol netivoteha salom
(Prov 3,17: ,lhre [der Tora] Wege sind Wege der Wonne, und all ihre Pfade
sind Wohlfahrt®) begriindet liegt: die Forderung einer harmonischen und
gerechten Sozialordnung.

Natiirlich befasst sich die Mischna nur mit der sehr begrenzten Welt, in
der es fiir Juden moglich ist, die eigenen Regeln in bezug auf das wirtschaft-
liche Handeln trotz Fehlens eines jiidischen Staates anzuwenden. Mit der
Entwicklung der ga/ut (Exil), die das jiidische Leben unter ganz unterschied-
liche soziale, 6konomische und politische Bedingungen stellte, reduzierte
sich diese Autonomie allmihlich, und die Prinzipien — darunter auch die
wirtschaftlichen — anderer, herrschender Kulturen und Zivilisationen wurden
im Laufe der Zeit auch von den Juden absorbiert und realisiert. Was bleibt in
diesem Zusammenhang von der mischnischen Wirtschaftsethik iibrig?

4. Mischnische Wirtschaftsethik heute

An dieser Stelle méchte ich lediglich auf zwei Beispiele eingehen, um die
heutige Anwendung der Mischna in der galut zu (er)kliren und die einheit-
liche Konzeption gegenwirtiger Wirtschaftsethik aus jiidischer Sicht darzu-
stellen.'’

9 J. NEUSNER, The Economics of the Mishnah, S. 113.

10 Siehe unter anderen A. LEVINE, Case Studies in Jewish Business Ethics, New York,
Hoboken/New Jersey 2000; A. LEVINE, Economic Public Policy and Jewish Law,
Hoboken/New Jersey 1993 (= The Library of Jewish Law and Ethics 19); A.
LEVINE, Free Enterprise and Jewish Law. Aspects of Jewish Business Ethics, New York
1980 (= The Library of Jewish Law and Ethics 8); A. LeviNe/ M. L. Pava, Jewish
Business Ethics. The Firm and Its Stakeholders, Northvale/ New Jersey 1999; D. M.
Apams/E.W. MAINE, Business Ethics for the 21" Century, Mountain View/ Cali-
fornia 1998; M.]. Broype/S. H. Resnicorr, Jewish Law and Modern Business
Structures. The Corporate Paradigm, in: Wayne Law Review 4314 (1997), S. 1792 —
1800; M. L. Pava, Business Ethics. A Jewish Perspective, Hoboken/New Jersey 1997;

238



Das erste Beispiel bezieht sich auf den Verfall des Akrienmarktes seit dem
Jahre 2000, auf schlecht beratene Kunden, die nach einer ,professionellen
Beratung‘ durch das eigene Kreditinstitut ihre Ersparnisse z. B. auf Infineon,
Parmalat oder Cirio gesetzt hatten und eine weitgehende Pulverisierung ihres
Vermégens erlebt haben. Da das Scheitern des Aktienmarktes nicht nur von
unvorhersehbaren katastrophalen Ereignissen (wie dem 11. September 2001)
verursacht worden ist, sondern auch durch gefilschte Bilanzen betroffener
Aktiengesellschaften, deren Uberpriifung nicht in der Verantwortung bzw.
Pflicht der Finanzberater war, fragten einige amerikanische Banken unter
jidischer Leitung sowie cinige an der Wall Street aufgelistete Aktiengesell-
schaften nach einer offiziellen rabbinischen Stellungnahme."

In ihrer Antwort nahmen die angefragten Rabbiner auf zwei mittelalter-
liche Responsa Bezug. Das erste stammt von R. Salomo ben Abraham Adret
aus Barcelona (1235 —1310), das zweite von R. Shim‘on ben Zemach Duran
aus Algerien (1361—1444). Beide Responsa unterstrichen das Prinzip le-
takunai shelachtikh welo’ li’avutei (,Ich habe Dich bevollmichtigt, meine
Geschifte zu unterstiitzen, und nicht, sie zu gefihrden®). Dieses Prinzip
basiert auf dem jidischen Gesetz von ona’a (iibertriebener Gewinn), nach
dem ein Mensch, der in einem gewissen Bereich kompetent ist, ein Geschift
nicht zu einem Preis abschliessen darf, das nur fiir ihn vorteilhaft und risi-
kofrei ist.

In ihrem Responsum, das im Januar 2002 versffentlicht wurde, stiitzten
sich die angefragten Rabbiner des weiteren auf das biblische Prinzip, das in
der Mischna mit Bezug auf die Wirtschaftsethik verwendet wird: /lifne “iwwer
lo> titen mikhsol (Lev 19,14: ,Du sollst [. . .] einem Blinden keinen Stock in
den Weg legen®). Ein Mensch, der um eine Beratung bittet, fordert eine
Orientierung in einem Bereich, in dem er dem Blinden gleicht. Wenn eine
gegebene Auskunft zu einem Schaden des Blinden fuhrt, ist der Berater bzw.
der Begleiter des Blinden dafiir verantwortlich und soll an der Riickerstat-
tung des indirekt zugefiigten Schadens teilhaben.

Das zweite Beispiel bezieht sich auf das 1938 erstmals in den USA ver-
abschiedete Minimum Wage Law (Mindestlohngesetz), das die Bush-Admi-
nistration 2002 véllig geindert hat. Nach der urspriinglichen Absicht des
Gesetzgebers sollte das Minimum Wage Law die Verarmung von vollbe-
schiftigten Arbeitern durch einen Ausgleich des Gehalts gegeniiber der sich
standig verindernden wirtschaftlichen Realitit verhindern. Die Bush-Admi-

A. KIRSCHENBAUM, Equity in Jewish Law Beyond Equity. Halakhic Asperationism in
Jewish Civil Law, Hoboken /New Jersey 1991; M. Fox (ed.), Modern Jewish Ethics.
Theory and Practice, Columbus/ Ohio 1975.

' A. Leving, Economic Public Policy and Jewish Law, S. 6-9.

239



nistration hat dieses Gesetz hingegen so verindert, dass sein Ziel nicht mehr
der Schutz der verarmenden Arbeiter, sondern die Stabilitdt des Arbeitge-
bergewinns ist.

Als einige jiidische Arbeitgeber nach einer rabbinischen Stellungnahme
dazu fragten,'” bezogen sich die angefragten Rabbiner auf das mischnische
Prinzip, dem zufolge die Verhinderung von Verarmung ein zentrales — nach
Moses Maimonides (1235/38 —1204), dem grossten jiidischen Denker des
Mittelalters, sogar das wichtigste Prinzip — der jiidischen Wohltitigkeits-
pflicht ist. Der Mindestlohn soll die fundamentalen Bediirfnisse des mensch-
lichen Lebens (hayye nefes) befriedigen und die Arbeitszeit eine Moglichkeit
fiir Weiterbildung und Vertiefung der eigenen Kenntnisse bieten. Vom neu-
en Minimal Wage Law in den USA wird gerade das Gegenteil erreicht: Ein
menschenwiirdiges Leben ist bei einem Einkommen von 50 US-Dollar am
Tag unmoglich. Zugleich fordert die amerikanische Gesellschaft jedoch ein
Konsumniveau, das nur bei entsprechendem Gehalt realisierbar ist. Wenn
man jedoch mehrere low-fare jobs (Niedriglohnjobs) ausiiben muss, hat man
keine Méglichkeit mehr, sich weiterzubilden usw. Die sozialen Folgen bis
hin zur Flucht in die Kriminalitit — vor allem bei Jugendlichen — sind
vorgezeichnet.

5. Die soziale und politische Warnung der Wirtschaftsethik

in der Mischna

Im letzten Abschnitt méchte ich auf eine bzw. mehrere Fragen eingehen, die
bis jetzt von keinem Experten in Sachen Mischna direkt und explizit gestellt
worden sind. Bereits am Anfang dieses Aufsatzes habe ich darauf aufmerk-
sam gemacht, dass in der jiidischen Wirtschaftsethik sowie in der allgemei-
nen alttestamentlichen Theologie die Armen eine zentrale Rolle spielen. Die
entscheidende Frage jedoch bleibt noch unbeantwortet: Warum sind die
Armen so wichtig fiir die judische Wirtschaftsethik und fiir die alttestament-
liche Theologie tiberhaupt? Warum die Armen und nicht die Kranken oder
gar die Sklaven, die doch noch mehr unterdriickt und ausgebeutet werden als
die Armen? Und was ist der Unterschied zwischen den Armen aus jiidischer
und den Armen aus christlicher Sicht? Sprechen beide Glaubensrichtungen

von denselben Armen, haben die Armen im Judentum und im Christentum
dieselbe Rolle und dieselbe Bedeutung? 13

12 A. LevINE, Economic Public Policy and Jewish Law, S. 23ff.
13 Zur ersten Orientierung sieche unter anderen C. LEvIN, Das Amosbuch der Ana-
wim, in: C. LEvIN, Fortschreibungen. Gesammelte Studien zum Alten Testament, Ber-

240



Wenn man aus jiidischer Sicht von den Armen spricht, muss man sich
von allen christlich-pietistischen Bildern frei machen. Das heisst nicht, dass
man keinerlei Ahnlichkeit zwischen Judentum und Christentum in bezug
auf die Armen im allgemeinen und in bezug auf das Verhiltnis zwischen
Armut und Gerechtigkeit im besonderen finden kann, sondern dass man in
der hebriischen Bibel eine Interpretation von Armut als sozial-6konomischer
Gefahr fiir die Stabilitit der Gemeinschaft findet, die im Neuen Testament
hingegen abwesend ist. In den Seligpreisungen der Bergpredigt nach Mat-
thius (Kap. 5) wird uns gesagt, dass der Wunsch derjenigen, die nach Ge-
rechtigkeit streben, erfiille sein wird, jedoch nicht auf Erden, sondern im
Himmelreich. Dasselbe lesen wir in Lukas 6,20: ,Selig, ihr Armen, denn
euch gehort das Reich Gottes“. Armut erscheint als Vorbedingung fiir
»Auserwihltheit®, fiir das Kommen in den Himmel, bis dahin, dass man den
Eindruck gewinnen konnte, das Christentum braucht fiir seinen Erfolg auf
Erden die Existenz von Armen. Da, wie es scheint, Jesus aus Nazareth bzw.

lin, New York 2003 (= Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissen-
schaft 316), S. 265—290; C. LeviN, The Poor in the Old Testament. Some Ob-
servations, in: C. LEVIN, Fortschreibungen, S. 322—338; N. LonFINK, Poverty in
the Laws of the Ancient Near East and of the Bible, in: Theological Studies 52
(1991), S. 34—50; N. LosrINK, Von der ,Anawim-Partei‘ zur ,Kirche der Armen®.
Die bibelwissenschaftliche Ahnentafel eines Hauptbegriffs der ,I'heologie der Be-
fretung’, in: Biblica 67 (1986), S. 153 -175; E. Otro, Wandel der Rechtsbegriin-
dungen in der Gesellschafisgeschichte des Antiken Israel. Eine Rechisgeschichte des
» Bundesbuches“ Ex XX 22 — XXIIT 13, Leiden et al. 1988 (= Studia Biblica 3), S.
39ff.; M. ScHwANTES, Das Recht der Armen, Frankfurc am Main, Bern, Las Vegas
1977 (= Beitrige zur biblischen Exegese und Theologi 4); F. C. FEnsnam, Widow,
Orphan, and the Poor in Ancient Near Eastern Leval and Wisdom Literature, in:
Journal of Near Eastern Studies 21 (1962), S. 129 -139; J. G. GOURBILLON, Der
Gott der Armen im Alten und Neuen Iestament, Diisseldorf 1961 (= Die Welt der
Bibel. Allgemeine Reihe 13); A. GELIN, Die Armen — sein Volk, Mainz *1957; A.
Kuschke, Arm und reich im Alten Testament mit besonderer Beriicksichtigung der
nachexilischen Zeit, in: Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 57 (1939), S.
31-57.

Komischerweise findet man keinen Hinweis auf dieses Thema im Werk von D.
DauBg, The New léestament and Rabbinic Judaism, Peabody / Massachusetts 1998.
In bezug auf die neutestamentlichen Kommentare, die Lukas und Matthius ver-
gleichen, siche unter anderen J.A. Frrzmyer (ed.), The Gospel According to Luke
(I-1X), New York 1981, S. 627—-632. Fitzmyer schreibt: ,The Lucan beatitudes are
addressed to the ‘disciples’ as the real poor, hungry, grief-stricken, and outcasts of
this world; they are declared ‘blessed’ because their share in the kingdom will
guarantee them abundance, joy, and a reward in heaven. Luke has not spiritualized
the condition of the disciples as Matthew has done [. . .]. Rather, poverty, hunger,
weeping, hatred, and ostracism characterize the real condition of the Christian
disciples whom the Lucan Jesus declares ‘blessed’“ (S. 631).

241



die Verfasser des Neuen Testaments Armut als uniiberwindlich und zur
menschlichen Existenz hinzugehérig betrachten, fehlt im Evangelium jed-
weder Versuch, ein wirtschaftliches Gegenmodell zu konzipieren, wie dies
hingegen die Hauptaufgabe der Wirtschaftsgesetze in Numeri, Leviticus und
Deuteronomium war. Das Christentum bietet den Trost ewigen Lebens im
Jenseits an, als ob wirtschaftliche Gegebenheit ein ethisches Kriterium fiir die
Aufnahme in das Himmelreich wire. Wihrend die hebriische Bibel nach
Uberwindung der Armut mit gesetzlichen, sozialen und skonomischen Mit-
teln strebt, bietet das Evangelium ein romantisches Bild der Armen. Viel-
leicht ist dies der entscheidende Unterschied zwischen Altem und Neuem
Testament: Im Evangelium sind die Armen keine Menschen, vor denen man
Angst haben muss. Natiirlich wird man vom Himmelreich ausgeschlossen,
wenn man den Armen nicht hilft; jedoch ist das eine Strafe, die mit dem
diesseitigen Leben des handelnden Subjekts nichts zu tun hat. Die Armen
werden hiufig als schutzlose Schafe dargestellt, die von unberiihrbaren
Michtigen wehrlos ausgebeutet und ausgenutzt werden. Aus christlicher
Sicht benédtigen die Armen unsere Hilfe, weil sie keine selbstindige Macht
besitzen.

In der hebriischen Bibel findet man eine davon radikal verschiedene
Konzeption der Armut bzw. der Armen. Der Wohlstand — nicht die Armut —
wird als Zeichen der Anniherung an Gott sowie als Zeichen auf dem Men-
schen ruhenden gottlichen Segens erkannt: ,Isaak site in diesem Land, und
er erntete in diesem Jahr hundertfiltig. Der Herr segnete ihn; der Mann
wurde reicher und reicher, bis er sehr wohlhabend war (Gen 26,12 —14)."
Ebenso heisst es: ,,Der Herr hat meinen Herrn reichlich gesegnet, so dass er
zu grossem Vermogen gekommen ist. Er hat ihm Schate und Rinder, Silber
und Gold, Knechte und Migde, Kamele und Esel gegeben® (Gen 24,34).

Die Armen werden in der hebriischen Bibel nirgends gesegnet, denn ihre
Existenz ist einerseits Zeichen menschlichen Scheiterns bei der Verwirkli-
chung der gotdichen Gerechtigkeit auf Erden, andererseits sind die Armen
eine permanente Gefahr fiir die Stabilitit der Gemeinschaft. Das von Hun-
ger bedrohte Volk lehnt sich in der Wiiste sogar gegen Gott auf (Num 11).
Zahllos sind die biblischen Geschichten, in denen die politische Stabilitit der
Gemeinschaft durch den Aufstand der Armen gegen die Institutionen ge-
fihrdet wird (Prov 29,14: ,Spricht ein Konig den Geringen zuverlissig
Recht, hat sein Thron fiir immer Bestand®). Die Armen sind deswegen ein

14 Die Vorstellungen des vorexilischen Israels und des antiken Nahen Ostens von der
Armut ausfiihrlich untersucht hat C. Levin, The Poor in the Old Testament. Some
Observations. An dieser Stelle méchte ich Prof. Bernard M. Levinson danken, mich
auf dieses Werk aufmerksam gemacht zu haben.

242



Fluch auf Erden, sie sind unsere Opponenten, deren zerstorerische Macht
unser Weiterleben gefihrdet. Im Alten Testament findet man zahlreiche Er-
mahnungen, die Armut — die in manchen Prophetenbiichern freilich, wie im
Neuen Testament, als unausweichlicher Zustand verstanden wird — zu ver-
hindern. Der wiederholte Aufruf, nicht faul zu sein, muss in diesem Zusam-
menhang gesehen werden:

,Geh zur Ameise, du Fauler, betrachte ihr Verhalten und werde weise! [. . .] Noch

ein wenig schlafen, noch ein wenig schlummern, noch ein wenig dic Arme ver-

schrinken, um auszuruhen. Da kommt schon die Armut wie ein Strolch iiber dich,
die Not wie ein zudringlicher Bettler® (Prov 6,6.10-11; 24,33 —34).

Die Mischna ' ist getragen von derselben wirtschaftlichen Sorge wie das
Alte Testament — insbesondere die Propheten Amos, Zefanja und Jesaja —,
die der marxistische Talmudist Yulii Aronovich Solodukho (1877-1963) in
seiner Dissertation 1938 ausfiihrlich untersucht hat.'® Trotz des manchmal
mehr als iibertriebenen Versuchs, Karl Marx mit der Mischna in Einklang zu
bringen, beschreibt Solodukho sehr ausfiihrlich den Inhalt der wirtschaftli-
chen Prinzipien in der Mischna als Warnung und Ermahnung fiir die Land-
besitzer vor der Unterdriickung der Armen bzw. dem Aufstand der Armen.
Die Armen sind in der Mischna eine Verstimmung, welche die ganze Har-
monie der Schépfung als gottliche und menschliche Ordnung gefihrder.
Kein Wort wird iiber ihre eventuellen Privilegien in der kommenden Welt
(‘olam ha-ba’) gesagt. Vielmehr werden die Armen als Risiko und Gefahr fiir
die Stabilitit der Gemeinschaft dargestellt. Lange vor Otto von Bismarck,
der den deutschen Sozialstaat ,erfand®, um keinen Aufstand hungernder
(englischer) Arbeiter auf deutschem Boden erleben zu miissen, stellte die
Mischna dieselbe Frage: Wie kann man sich vor der unkontrollierten und
unkontrollierbaren zerstorerischen Kraft der Armen schiitzen? In der ethisch-
wirtschaftlichen Perspektive der Mischna sind die Armen nicht unsere
Freunde, sondern unsere Feinde.

15" Die Mischna ist ein selektiver Kommentar des Alten Tescaments, so dass man hier
lediglich die sozialwirtschaftliche Interpretation der Armut ohne Hinweis auf die
anderen biblischen Nuancierungen dieser Kategorie (den ethischen Wert der
Wohleitigkeit, das Verhilnis zwischen Armen und Anwendung der Gerechtigkeit
usw.) findet.

16 | Neusner (ed.), Soviet Views of Talmudic Judaism. Five Papers by Yu. A. Solodukho

in English Translation, Leiden 1973 (= Studies in Judaism in Late Antiquity 2); Y. A.

Soropukno, On the Question of the Social Structure of Iraq in the Third to the

Fifth Centuries A.D., in: Notes of the Oriental Institute (Moskau) 14 (1957), S.

31-90.

243



Die Mischna ist kein apokalyptisches Werk.'” Die jiidische Wirtschafts-

ethik skizziert kein Katastrophenszenarium fiir die Zukunft, sie bezieht sich

17" Zur Vertiefung des Themas siche unter anderen A. Hyman, Eschatological Themes in
Medieval Jewish Philosophy, Milwaukee 2002 (= The Aquinas Lecture 2002); D.
BANON, Le messianisme, Paris 1998 (= Que sais-je? 3377); D. CoHN-SHERBOK, The
Jewish Messiah, Edinburgh 1997, besonders S. 51ff.; A.Y. Corrins, Cosmology and
Eschatology in Jewish and Christian Apocalypticism, Leiden, New York 1996 (= Sup-
plements to the Journal for the Study of Judaism 50); B. Gross, Messianisme et
histoire juive, Paris 1994; S.P. RaPHAEL, Jewish Views of the Afterlife, Northvale/
New Jersey 1994; M. DE JONGE, Jewish Eschatology, Early Christian Christology and
the Testament of the Twelve Patriarchs. Collected Essays, Leiden 1991 (= Supplements
to Novum Testamentum 63); B.L. SHERWIN, -Aspects of Jewish Eschatology, in:
B.L. SHERWIN, Toward a Jewish Theology. Methods, Problems, and Possibilities, Lew-
iston et al. 1992, S. 159 -169; D.E. GowaN, Eschatology in the Old Testament,
Philadelphia 1986; J. NEUSNER, Messiah in Context. Israel’s History and Destiny in
Formative Judaism, Philadelphia 1984 (= Foundations of Judaism. 2: Teleology); H.
STRAUSS, Messianisch ohne Messias. Zur Uberlieferungsgeschichte und Interpretation
der sogenannten messianischen Texte im Alten Testament, Frankturt/ M. et al. 1984 (=
Europiische Hochschulschriften XXIII1/232); J. BEcker, Messianic Expectations in
the Old Testament, Philadelphia 1980; P. D. HansoN, The Dawn of Apocalyptic. The
Historical and Sociological Roots of Jewish Apocalyptic Eschatology, Philadelphia 1979;
N. ScumipT, The Origin of Jewish Eschatology, in: L. LANDMAN (ed.), Messianism
in the Talmudic Era, New York 1979, S. 38-50; U. KELLERMANN, Messias und
Gesetz. Grundlinien einer alttestamentlichen Heilserwartung. Eine traditionsgeschicht-
liche Einfiibrung, Neukirchen-Vluyn 1971 (= Biblische Studien 61); O. PLOGER,
Theocracy and Eschatology, Oxford 1968; R.H. CHARLES, Eschatology. The Doctrine
of @ Future Life in Israel, Judaism, and Christianity. A Critical History, New York
*1963; J. KLaUSNER, The Messianic ldea in Israel from Its Beginning to the Com-
pletion of the Mishnah, London 1956, besonders S. 408ft.; S. MowiNckeL, He That
Cometh, Oxford 1956, besonders S. 125ff.: The Early Jewish Future Hope und S.
261ff.: The Eschatology of Later Judaism; W. D. Davies, Torah in the Messianic Age
and/or the Age to Come, Philadelphia 1952 (= Journal of Biblical Literature. Mono-
graph Series 7); J. BLocn, On the Apocalyptic in Judaism, Philadelphia 1952 (= The
Jewish Quarterly Review. Monograph Series 2); M. HicGer, The Jewish Utopia,
Baltimore 1932; H. GRESSMANN, Der Ursprung der israelisch-jiidischen Eschatologie,
Gottingen 1905 (= Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testaments 6); H. GressMaNN, Der Messias, Gottingen 1929 (= Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 43); A.H. SiLver, A
History of Messianic Speculation in Israel from the First through the Seventeeth Cen-
tury, New York 1927, besonders S. 3ff.; G. HOLSCHER, Die Urspriinge der jiidischen
Eschatologie, Gieflen 1925 (= Vortriige der theologischen Konferenz zu Giefen 41);
N. MickLEM, Prophecy and Eschatology, London 1926; H. GUNKEL, Schipfung und
Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung iiber Gen. 1
und Ap. Joh. 12, Géttingen *1921; N.W. MEsser, Die Einbeitlichkeit der jiidischen
Eschatologie, Giellen 1915 (= Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wis-
senschaft 30) (ganz entgegen der Absicht des Verfassers beweist dieses Werk die
Unméglichkeit, tiber die jidische Eschatologie als ein einheitliches Phinomen zu

244



vielmehr auf bereits geschehene Ereignisse in der Weltgeschichte, deren zer-
storerische Kraft im Vorhandensein von Armut liegt. Es stimmt zwar, dass
die franzésische Revolution von der Bourgeoisie gefiihrt und die russische
Revolution von den Bolschewiken geleitet wurde, es war jedoch die Existenz
der Armut, die beide ermdglicht und geférdert hat. Und nicht alle Revolu-
tionen sind imstande, ihre positiven Anderungen in der Weltgeschichte fort-
zusetzen: Die franzosische Revolution endete mit dem Terror, die russische
Revolution mit dem Stalinismus.

Die Welt, die die Globalisierung aufzubauen im Begriff ist, arbeitet der
Mahnung und Warnung der Mischna bzw. der jiidischen Wirtschaftsethik in
die Hinde: Es gibt ein bewaffnetes Kind, das in einem Bus oder in einem
Flugzeug auf uns wartet. Das ist kein apokalyptisches Bild; es ist die logische
Konsequenz aus einer in Bibel und Mischna nur allzu deutlich beschriebenen
geschichtlich-wirtschaftlichen Kette, deren Schluss jedoch jederzeit verhin-
dert werden kann. So lehrt uns die judische Wirtschaftsethik, warum und
auf welche Weise jenes Kind entwaffnet werden kann, bevor es zu spit ist.

sprechen); W. Bousset, Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter,
Berlin #1906, besonders S. 233ff.; P. Vovz, Jiidische Eschatologie von Daniel bis
Akiba, Tiibingen, Leipzig 1903, besonders S. 55ff.; E. HOHN, Die messianischen
Weissagungen des israelitisch-jiidischen Volkes bis zu den Targumim hbistorisch-kritisch
untersucht und erliuterr. 2 Binde, Freiburg i.Br. et al. 1899/1900; F. Vaconrus,
Die messianische Idee der Hebraeer geschichtlich entwickelt, Jena 1892; A. HILGEN-
FELD, Die jiidische Apokalyptic in ihrer geschichtlichen Entwickelung. Ein Beitrag zur
Vorgeschichte des Christenthums, Jena 1857.

245



<+« aus jiidischen Quellen - - - - aus jiidischen Quellen - - - - aus jiidischen Quellen - - - -

Zwei hebriische Handschriftenfragmente
als Buchdeckelverstirker (Teil I)

von Steﬁm Schreiner

Dass man in fritheren Jahrhunderten in den Buchbindereien bei der Wahl des Materials
zur Verstirkung von Bucheinbinden bzw. Buchdeckeln nicht wihlerisch war, ja, nicht
withlerisch sein konnte, sondern dafiir jedes Blatt Papier nahm, das man gerade bekom-
men konnte oder vor sich hatte, ist nicht neu. Neu ist auch nicht, dass Buchbinder
angesichts der Kostbarkeit, die Papier darstellte, bei ihrer Arbeit in der Regel kein neues,
unbenutztes, sondern bereits beschriebenes bzw. bedrucktes Papier verwendeten. Was
auf dem von ihnen verwendeten Papier geschrieben oder gedruckt war, spielte augen-
scheinlich keine Rolle. Diesem Umstand zu verdanken ist, dass in so manchem Buch-
einband bzw. Buchdeckel bereits Fragmente von zum Teil kostbaren Handschriften
entdeckt worden sind, die oft nicht zuletzt fiir deren Textgeschichte und Textiiberlie-
ferung von Bedeutung sind, was lingst dazu gefiihrt hat, dass cine nachgerade syste-
matische Erforschung von Bucheinbinden bzw. Buchdeckeln begonnen und zum Teil
erstaunliche Ergebnisse zutage gefordert hat.

So auch in diesem Fall, in dem zur Verstirkung eines Bucheinbandes zwei hebrii-
sche Handschriftenfragmente Verwendung gefunden haben. Wenn auch die beiden
Fragmente aus unterschiedlichen hebriischen Handschriften stammen, sind beide den-
noch jemenitischen Ursprungs. Zu welchem Buch dieser Einband gehérte, ist nicht
mehr feststellbar. Es gibt keinerlei Titelprigung oder -aufschrift. Doch es muss ein
umfangreiches Buch gewesen sein. Seine Masse betragen in Héhe und Breite 26 X
18 cm, dazu kommt eine Riickenstirke von 7,5 cm.

Das Handschriftenfragment auf der Innenseite des vorderen Buchdeckels (die Schrift
steht {ibrigens auf dem Kopf) stammt aus einer Handschrift von Mose b. Maimons
Mishneb Tora, und hier aus Band 11: Sefer Ahava, Hil. Tefilla 1V,19 Ende — V,3 Anfang,'
die — wie zu sehen — nicht nur sorgfiltig geschrieben worden ist, sondern vielleicht sogar
illuminiert war; jedenfalls hat der Schreiber den Beginn eines neuen Kapitels nicht allein
durch gréssere Schrift, sondern auch durch mehrfarbige Buchstaben angezeigt. Demge-
geniiber handelt es sich bei dem Handschriftenfragment auf der Innenseite des hinteren
Buchdeckels um ein Stiick aus einer Bibelhandschrift, die nicht nur den hebriischen Text
(hier: Num 27,22 -28,17), sondern neben dem hebriischen Bibeltext Vers fiir Vers auch
das aramiische Targum zitiert, beides zudem mit babylonischer, supralinearer Vokalisation.

Wenn auch beide Handschriftenfragmente auf den ersten Blick zumindest nicht
gerade spektakuldr zu nennen sind, jedenfalls keine bis dato unbekannten, im Gegen-
teil, nur allzu bekannte Texte enthalten, verdienen sie dennoch Aufmerksamkeit, und
zwar nicht allein deshalb, weil sie wie jede Handschrift ein Unikat sind, sondern weil
ihre Textfassungen bei genauerem Hinsehen an einer Reihe von Stellen Abweichungen
gegeniiber den Standardtexten bzw. gedruckten Ausgaben aufweisen, wie im folgenden
zu sehen sein wird.

I Mose BEN MamMon, 77D MWD, 72X 990, ed. S. T. RuBINSTEIN, in: M. D. Ra-
BINOWITZ ef al., 1D MWD, 17 Binde, Jerusalem 5741-1745/1981-1985, dort
Band 111, S. 54 —56 (ferner zitiert als MT).

246



?ﬁ“?#ﬁ%i’ﬁ
k Vi

Bucheinband aus der Sammlung Michael Krupp (Jerusalem), Signatur: Ms. heb. 792.

247



[@°219m HRIW° THY "2 X7 N 7 DR 171972 595nn ]
TR 9[2%] Blipn 7 npeahix o ehn neo a1 Ringm
[2IW]M .00 T 77 73 99 111D 70 TNR()]

XITWD A Hhenm 7 Blahona vow MYevra quy vl
w1°% V0 RITWID TOW THYH 9100 axy ©l997a Tonn
T vwn FImpns 7950 HYHenm ann nyT 91jpnm
W) WM PO : D972
phinvlelsleialhi T O ["]37

N1 929 IR DIX1 IR 27T 707 @) Pl [Blya

WIPHT 0oN 7 7nY 7 12137 9% 7 rasyn DR Dolymr oy
M mpna et 7 Menahni ppem 7 aan Bippm

TR TX°D 77HY 2 L TIImnwam 7 avem i
210" X 19393 W 7002 Ay 107 15T 9mun XHR 19900
Shonn am 7 HYoNm PR 2w xh axy [y B ainyh
[X]RT 1911097 DX 1E1MaH 5190w R 178 HY 29w 19 (DX
NYT DX M7 NHo° 13 v ax Ml HHo3 17 i av[m]
2917 71°1 DY HORW TV 995N HR XD ax) YN’

XX T XD W02 MROY 00 v DVR nan (V]

159 2In[aw)rn T RN *75 HHenn mipna 3w

YORD X2 TOW T IR0 wIpnn [2'111311 )

TN T0W 7177 995NM KXW YR 1O 1°[1]D 7 [1rn]

11D [BImon abwhna] w1 Rahw o] ) PPon)
N2 TID 1D PID[M] WTPn TP T wIpnaT [0

]

=k arhRiar
2 MT: anyvm. 3 MT: 1hnw.
4 Abbreviatur fiir ™ DX N2 (Gepriesen seist Du, Ewiger).
5 MT (wie in bBer 29b): 7199 ohne Artikel.
6 In MT andere Wortfolge: T2mm RIAWD 7173 AR HHann.
7 MT: anpn2. 8 MT: ana.
9 MT: amwy. 10 MT: GMK.
1T MT: TX. 12 MT: an.
13 In MT ist PPN durchgingig defektiv geschrieben: 1PN,
14 MT: 2wabni. 15 MT: T0vn.
16 MT: T0uY. 17 MT: T0y°.
18 In MT ist 39 durchgiingig mit einem 1 geschrieben: T12%.
19 MT: o' 200 MT: pawrn.

21 In MT ist MM durchgingig defektiv geschrieben: N121.

22 Die Ms folgt der biblischen Schreibweise des Namens Jerusalem; in MT: akpli7) Ml

23 MT: 1on.

24 Vgl. bBer 29a; nach A. Steinsaltz, der R. Shlomo Eidels (Maharscha) (1555 —1631)
folgt, soll dies bedeuten: ,Sie kénnen ihre Tefilla nicht formulieren, wie es sich
gehort™ (Talmud Bavli — Massekbet Berakbot, Jerusalem 1981, S. 129).

25 Wortlich: ,einem jedem Leib, was er braucht, um keinen Mangel zu haben®.

26 Gemeint ist damit nach Ri 10,15: 7"°V2 31!.’1'["733 Kh) IPX~IWY (Tue an uns nach
allem, was in Deinen [nicht in unseren] Augen das Gute ist).

27 Zitat aus bBer 29b Ende. Zum folgenden vgl. insgesamt bBer 29a—30a.

28 Mose ben Maimon erliutert sie der Reihe nach in Halachotr 2 —15 dieses Kapitels.

29 Siehe dazu die folgende Halacha V,2. 30 Siehe dazu Halacha V,3.

248



[.bete er einen Segensspruch, und zwar folgenden: Die Nite Deines Volkes Israel sind viele)

thr Wissen®* aber gering. Mage es Dein Wille sein, Fwiger, unser Glott] — gib [ei]nem

Jeden nach dem ihm Lebensnotwendigen, jedem nach seinem Bedarf,® und das [Gute]

in Deinen Augen tu.’® Ge[priesen] sefist] D[u], Ewliger], der das Gebet erhort.”” Und er
bete dies, wenn er

unterwegs ist, sofern er stehen kann, stehend. Und wle]nn er einen bewohnten [O]rt erreicht

und sich wieder beruhigt hat, hole er die Tefilla ordnungsgemiss nach, [alle] neunz[e]hn

Segensspriiche. Das fiinfte Kapitel Acht
Dinge [gibt es],?® die [der] Beter zu beachten und

sie zu tun hat. Selbst wenn er in einer Not- oder Zwangslage ist oder sie iibertritt und nicht
tut, gibt es fiir sie keinen Aufschub; und zwar fiir: Stehen? und Gebetsrichtung,*
richtige Korperhaltung®' und richtige Kleiderordnung,* richtigen Betort* und
richtige Laut-
stirke,* Verbeugen® und Niederwerfen.?° 2 Stehen — wie das? Nicht anders
betet man als stehend. Sitzt einer in einem Schiff oder auf einem Wagen, kann er stehen, stehe
er, und wenn nicht, sitze er auf seinem Platz und bete. Ein Kranker®” darf beten,
[so]gar wenn er auf seiner Seite liegt, und zwar dann, wenn er sich zu konzentrieren
vermag. Ebenso der Dur[stige]
lund der Hun]grige, sie rechnen wie Kranke, wenn er die Kraft hat, sich zu konzentrieren,
[be]te er, und wenn nicht, bete er nicht, bis er gegessen und getrunken hat. Reitet einer
lauf’] einem Tier, selbst wenn er jemanden hat, der sein Tier hilt, steige er nicht ab, sondern
(blei)be auf seinem Platz und bete, damit seine Aufmerksambkeit erbalten ble[ibjt.*®
3 Gebetsrichtung — wie das? Befindet sich einer ausserhalb des Landes [lsrael],
[keh]re er sein Gesicht in Richtung Land Israel und bete. Befindet er sich im Lande,
[wen]de er sein Gesicht [najch Jerusalem. Befindet er sich [in Jerufsalem, [wen]de er sein
Ge/[si]cht
[zum] Tempel. Befindlet er sich im Templel, [wen]de er sein Gesicht zum Aller[beiligsten].>

31 Siehe dazu Halacha V,4. 32 Siehe dazu Halacha V,5.
33 Siehe dazu Halacha V,6—8. 34 Siehe dazu Halacha V,9—-11.
35 Siehe dazu Halacha V,12. 36 Siche dazu Halacha V,13 —15.

37 Zum folgenden vgl. yBer V,1/8d Anfang: ,Einem Leidenden ist verboten zu beten®
(da er sich nicht richtig aufs Gebet konzentrieren kann).

38 Tn tBer II1,18; yBer IV,5/8b und bBer 30a heisst es: ,Die Meister lehrten: Reitet
einer auf einem Esel, und es kommt die Zeit des Gebets, wenn er jemanden hat,
der seinen Esel hilt, steige er ab und bete; wenn niche, bleibe er auf seinem Platz
und bete. Rabbi (Jehuda ha-Nasi) sagte: In jedem Falle bleibe er auf seinem Platz
und bete, da (sonst) seine Aufmerksamkeit nicht erhalten bleibt.“ Dieser Ansicht
schliesst sich Mose b. Maimon an.

39 In bBer 30a heisst es: ,Befindet sich einer ausserhalb des Landes [Israel], wende er
sein Herz (129 NX) zum Lande Israel, wie es heisst: und sie werden beten zu Dir,
hingewendet zu ihrem Lande (1 Kon 8,48). Befindet er sich im Lande Israel, wende
er sein Herz nach Jerusalem, wie es heisst: sie werden beten zu Dir, Ewiger, hinge-
wendet zu der Stadt, die Du erwihlt hast (1 Kén 8,44). Befindet er sich in Jerusalem,
wende er sein Herz zum Tempel, wie es heisst: und sie werden zu diesem Haus hin
beten (2 Chr 6,32). Befindet er sich im Tempel, wende er sein Gesicht zum Aller-
heiligsten, wie es heisst: und sie werden zu diesem Ort hin beten (1 Kon 8,35)%; vgl.
tBer II1,15 und yBer 1V,5/8b—c = Zusitze zu mBer IV,5-06.

249



Ohne auf diesen Abschnitt jetzt in extenso einzugehen, sind doch zwei Bemerkun-
gen dazu angebracht, und zwar zum einen zum Anfang des Fragments und zum andren
zu dessen Schluss.

(1) Thema der letzten Halachot des 4. Kapitels in Mose b. Maimons Mishneh Tora
ist die in tBer IIL,7; yBer IV,5/8b—c und bBer 29b in Erginzung zu mBer IV,5-6
erdrterte Frage, wann und wo das Hauptgebet, das ist die 7éfilla bzw. ‘Amida oder
Shmoneh-Esreh (Achtzehn Benediktionen) in Kurzfassung (719%p f19900) gebetet werden
darf, und welche die angemessene Kurzfassung ist. Akzeptiert wurde, dass dies fiir den
Aufenthalt an einem ,gefihrlichen Ort® (M20 QPD) gilt, fiir den an der zitierten
Talmud-Stelle verschiedene Definitionen und Beispicle angefiihrt werden, die fiir den
hier vorliegenden Zusammenhang nicht weiter von Belang sind.

Hinsichtlich des Textes der verkiirzten bzw. Kurzfassung der Tefilla werden ver-
schiedene Vorschlige gemacht. R. Eli‘ezer schligt vor: ;Tu Deinen Willen im Himmel
oben, und gib Zufriedenheit (M9 NMI) denen, die Dich fiirchten, [auf der Erde] unten.
Das in Deinen Augen Gute tue; gepriesen seist Du, Ewiger, der die Tefilla (9N 40)
erhért.” Demgegeniiber lautet R. Jehoschuas Vorschlag: ,Erhére das Flehen Deines
Volkes Israel (70Y DVW) und erfiille eilends ihre Bitce (@NWP3 772 AWY); gepriesen
seist Du, Ewiger, der die Tefilla erhére.” Dafiir sage R. El‘azar b.-R. Zadoq: , Erhére das
Schreien Deines Volkes Israel (7Y NPYX) und erfiille eilends ihre Bitte; gepriesen seist
Du, Ewiger, der die Tefilla erhore.” Wieder andere (0°9X) schlagen vor: ,Die Note
Deines Volkes (7aY *237%) Israel sind viele, ithr Wissen aber gering (77%p). Mége es
Dein Wille sein, Ewiger, unser Gott, dass Du einem jeden nach dem ihm Lebensnot-
wendigen gibst, einem jeden nach seinem Bedarf; und das in Deinen Augen Gute tue.
Gepriesen seist Du, Ewiger, der die Tefilla erhort® (bBer 29b = (Ber I11,7).

Und diesem Vorschlag der ,anderen” schliesst sich Mose b. Maimon an. Dass er
allein diesen Vorschlag als Kurzfassung der Tefilla gelten lisst, dokumentiert das Hand-
schriftenfragment dadurch, dass hier das Wort Tefilla (anders als in bBer 29a und MT)
mit dem bestimmten Artikel verbunden ist, was doch wohl besagen soll: ,Gepriesen
seist Du, Ewiger, der diese Tefilla erhort®, und keine andere, diejenige nimlich, die in
den Zeilen zuvor als Kurzfassung der Tefilla zitiert worden ist.

(2) Wie am Anfang des Fragments, so stehen auch an seinem Ende Zitate aus der
rabbinischen Literatur, hier aus tBer I11,15; yBer IV,5/8b—c und bBer 30a (siche Anm.
40 und 41). Dabei interessiert an dieser Stelle nicht, dass sich Mose b. Maimon der
Halacha des Rabbi Jehuda ha-Nasi anschliesst; vielmehr interessiert hier die Abwei-
chung vom Wortlaut gegeniiber der Vorlage im zweiten Zitat, in dem von der Einrich-
tung der Gebetsrichtung die Rede ist. Denn wihrend daftir in Ber IIL,15; yBer
IV,5/8b—c und bBer 30a durchweg der Ausdruck ,er wende sein Herz hin zu (1122
129 DR)“ stehr, heisst es bei Mose b. Maimon durchweg ,.er wende sein Gesicht hin zu
("D DX MM bzw. 1D [NR] I2)“. Damit erinnert Mose b. Maimons Sprachge-
brauch zum einen an die Formulierung, die bereits in der Mischna (mBer IV,5-6; vgl.
dazu die Erginzung in tBer II1,16) begegnet. In der Mischna wird allerdings zwischen
1"1D DX M7/ MY einerseits und 129 DX N2 andererseits ein deutlicher Unterschied
gemacht, ja, Gegensatz postuliert, insofern als es dort heisst: ,Kann er sein Gesichr nicht
[zum Tempel] kehren, wende er sein Herz zum Allerheiligsten®. Mit anderen Worten:

40 Tefilla ist hier offenbar als terminus technicus verstanden und daher ohne Artikel
gebraucht.

250



Kann er dusserlich die richtige Gebetsrichtung nicht befolgen, weil er beispielsweise
blind oder aus einem anderen Grund dazu nicht in der Lage ist, soll er sich innerlich
darauf einstellen.?! Von einem solchen Gegensatz ist bei Mose b. Maimon nichts zu
spiiren. Dafiir klingt sein Sprachgebrauch zum anderen nimlich an die muslimische
Ausdrucksweise an, die die Gebetsrichtung als ,Hinwendung des Gesichts® (tawalla
waghahu)®? beschreibt, in diesem Falle nach Mekka, und damit die innere Seite, die
Intention (297 N3 bzw. niya), und die dussere Seite der Hinwendung (W27 121
bzw. gibla**) in cine Bezichung zueinander bringt, die nicht nur beiden einen positiven
Sinn gibt, sondern ihrerseits an die Korrelation von forum internum und forum externum

des islamischen Rechts erinnert.?

41
42
43

44
45

Vgl. dazu den Ausdruck in mRH I1I,8.

Vel. zum Ausdruck Koran Sure 2,177.

Siche dazu H.E. BLUMENTHAL, Kavvanah, in: C. RotH et al. (ed.), Encyclopaedia
Judaica. Band X, Jerusalem 1971, Sp. 852—-853 und A.A. REIDEGELD, Handbuch
Islam — Die Glaubens- und Rechislebre der Muslime, Kandern im Schwarzwald 2005,
§ 26 (= S. 286-294).

Vgl. zum Ausdruck Koran Sure 2,177.

T. NaGeL, Das islamische Recht. Eine Einfiibrung, Westhofen 2001, S. 23 -25.

251



	Wirtschaftsethik aus jüdischer Sicht oder der Aufstand der Armen als Herausforderung des 21. Jahrhunderts

