
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Wirtschaftsethik aus jüdischer Sicht oder der Aufstand der Armen als
Herausforderung des 21. Jahrhunderts

Autor: Albertini, Francesca Yardenit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wirtschaftsethik aus jüdischer Sicht
oder der Aufstand der Armen

als Herausforderung des 21. Jahrhunderts

von Francesca Yardenit Albertini*

Im Andenken an José Severino Croatto
(1921 — 2004), einem der „Gerechren der

Völker der Welt"

1. Prämisse

Eines Morgens im April 2001 machte ich einen Spaziergang durch die

Golfanlage eines amerikanischen Hotels gegenüber den Pyramiden von Gizeh bei

Kairo. Es war sehr früh, der Rasen des Golfplatzes wurde gerade gesprengt.
Ausserhalb des gitterähnlichen Zauns, der das Hotel gegen Übergriffe
jedweder Art schützen sollte, sah ich eine einheimische Frau mit einem Kind,
die eine riesige Wasserkanne auf dem Kopf trug. Später erfuhr ich, dass

dieses Hotel die ägyptischen Wasserquellen für die sportlichen Bedürfnisse
seiner Gäste nutzt und die einheimische Bevölkerung täglich mindestens
zehn Kilometer laufen muss, um an ihr Wasser zu gelangen. Das wusste ich
noch nicht, als mich der Blick des Kindes traf, der wie ein Schwert gegen
mich gerichtet war. Er gab mir zu denken: Wenn dieses Kind mich in zehn

Jahren in die Luft sprengen würde, hätte ich wohl kein Recht, es vor das

Gericht Gottes zu laden.

Meine Lage glich einer typischen Schachmattsituation, wie man sie aus

Fjodor Dostojewskis Romanen kennt: Man ist aus Prinzip schuld, obwohl

man die eine Seite des Zauns nicht freiwillig gewählt hat. In diesem Augenblick

konnte ich gar nichts sagen, tun oder unternehmen, um die abgrundtiefe

Kluft zwischen mir und jenem Kind verringern zu können.

Dr. phil. Dipl. theol. Francesca Yardenit Albertini, Kartäuserstrasse 136, D-79102
Freiburg i. Br. (francalbertini@yahoo.de).

229



Nach dieser Erfahrung fing ich an, mich mit Wirtschaftsethik aus
jüdischer Sicht zu beschäftigen. Ich wollte herausfinden, ob ich - erstens -
imstande bin, eine wissenschaftliche statt einer rein instinktiven Antwort auf
diesen kindlichen Blick zu geben, und ob — zweitens — eine solche Antwort
auch für jenes Kind sinnvoll sein könnte.

2. Die Sicht der Mischna

In der Mischna, dem ersten Teil der zwischen dem 3. und 7. Jahrhundert
verschrifteten mündlichen Tradition, die sowohl ethischer wie juristischer
Kommentar zum göttlichen Gesetz ist, findet man eine Konzeption von
Ökonomie, die - vom Pentateuch (insbesondere Numeri, Leviticus und
Deuteronomium) ausgehend - in erster Linie eine Rezeption und Ausarbeitung

Aristotelischer Ideen (Politikos) darzustellen scheint.1 Die Mischna ist
kein philosophischer Traktat wie Aristoteles' Politikos bzw. Piatons Politeia,
sondern ein Exposé der Ökonomie innerhalb einer Untersuchung des

Sozialsystems des damaligen Judentums: Wie jeder andere Aspekt des sozialen

Lebens wird auch die Ökonomie durch die Lupe des göttlichen Gesetzes und
seiner ethisch-philosophischen Implikationen betrachtet und beurteilt.

1 Siehe untere anderen M. Tamair, "With all your possessions:" Jewish Ethics and
Economic Life, New York 1987; E. Kleinman, Bi-Metallism in Rabbi's Time: Two
Variants of the Mischna "Gold Acquires Silver" [hebr.], in: Zion 38 (1973), S.

48 — 61; E. Kleinman, Markets and Fairs in the Land of Israel in the Period of the
Mishnah and the Talmud [hebr.], in: Zion 51 (1986), S. 472 — 486; E. Kleinman,
"Just Price" in Talmudic Literature, in: EListory ofPolitical Economy 19 (1987), S.

23-45; M. Silver, Prophets and Markets: The Political Economy ofAncient Israel,

Boston 1983; R. Barraclough, Economic Structures in the Bible, Canberra 1980;
R. A. Ohrenstein, Economic Analysis in Talmudic Literature: Some Ancient Studies

of Value, in: American Journal ofEconomics and Sociology 39 (1980), S. 22 — 34
(das vollständige Verzeichnis der von Ohrenstein der talmudischen Ökonomie
gewidmeten Aufsätze überschreitet den Umfang der vorliegenden Orientierungsbibliographie);

S. Albeck, Dine ha-mamonot ba-talmud [Die Gesetze von Eigentum
und Vertrag im Talmud], Tel Aviv 1976; J. Neusner, The Economics ofthe Mishnah,
Chicago, London 1990 Chicago Studies in the History ofJudaism); R. North,
Sociology of the Biblical Jubilee, Roma 1954 Analecta Biblica 4).

Vgl. ferner H. Burckhardt, Wirtschaft ohne Ethik? Biblische Beiträge zu Grundfragen

des Wirtschaftslebens, Giessen, Basel 2000; C. F. Lücker, Zinsverbot und
Schuldenerlaß. Eine bibeltheologisch-sozialgeschichtliche Studie zur Frage nach
ethischen Kriterien für Kapitalanlagen kirchlich-institutioneller Anleger in Deutschland,
Frankfurt a. M. 1999 Ethik — Gesellschaft — Wirtschaft 7); K. Füssel (ed.),

so lernen die Völker des Erdkreises Gerechtigkeit". Ein Arbeitsbuch zu Bibel und
Ökonomie, Luzern 1995; O. Weinberger, Die Wirtschaftsphilosophie des Alten
Testamentes, Wien 1948.

230



Aus der griechischen Denkwelt2 übernimmt die Mischna den Begriff
oikonomia, der die formale Verwaltungsfähigkeit beschreibt, zugunsten der

Ressourcenverbesserung für die ganze Gemeinschaft Kosten zu minimieren
und das laufende Einkommen zu verstärken. Eine solche Bestimmung von
oikonomia entspricht dem allgemeinen Zweck der Mischna: die Bildung
einer Welt, in der die Menschheit, und zwar nicht auf einen bestimmten

Zeitraum beschränkt, der Rationalität des göttlichen Gesetzes entsprechend
leben kann. Wenn Wirtschaft eine solche Verwaltungsfähigkeit beschreibt

und Ökonomie die Theorie rationalen Wirkens in bezug auf die

Ressourcenknappheit ist, findet man beide Begriffe in der rabbinischen Erörterung
praktischer Fälle aus dem Sozialleben der Gemeinschaft. Dass die Gemeinde
bzw. die Gemeinden eine bestimmte und zugleich differenzierte Identität im
Laufe der Geschichte entwickelt haben, ist kein Widerspruch zur Rede von
einer „jüdischen Wirtschaft". Die innere Einheit der Mischna wurde von
Jacob Neusner so beschrieben:

„Die Juden haben unter verschiedenen räumlichen und zeitlichen Bedingungen
soziale Gruppen gebildet, und diese Gruppen haben sich keinem einheitlichen Bild

angepasst; weder haben sie innerhalb ihrer selbst eine dauernde Einheit dargestellt.
Der Begriff ,Israel' ist eine Erfindung der Theologie, aber kein Faktum der

Sozialgeschichte. [. .] Dennoch können wir das Judentum als eine kohärente
Weltanschauung identifizieren und bestimmen; [in diesem Sinne ist] ,Israel' eine soziale

Einheit, welche die Weltanschauung [der unterschiedlichen jüdischen] sozialen

Gruppen verwirklicht und lebt."3

Ich möchte nicht in Max Webers und Werner Sombarts Falle tappen, die in
Protestantische Ethik und der „Geist" des Kapitalismus (1905) bzw. in Die
Juden und der moderne Kapitalismus (1911) behaupten, die Neigung der

2 Vgl. unter anderen S.T. Lowry, The Greek Heritage in Economic Thought, in:
S.T. Lowry {ed.), Pre-Classical Economic Thought: From the Greeks to the Scottish

Enlightenment, Boston, Dordrecht, Lancaster 1987 Recent Economic Thought
Series); M. Silver, Economic Structures of the Ancient Near East, London Sidney
1985; M. Blaug, Economic Theory in Retrospect, Cambridge 31978; R. Lekachman,
A History ofEconomic Ideas, New York 1959; K. Polanyi, Aristoteles Discovers the

Economy, in: K. Polanjy/C.M. Arensberg/H.W. Pearson {ed.), Trade and
Markets in the Early Empires: Economies in History and Theory, Glencoe 1957; J. A.
Schumpeter, History ofEconomic Analysis, New York 1954, besonders S. 54f£; O.
Erb, Wirtschaft und Gesellschaft im Denken der hellenistischen Antike. Studien zur
Wirtschafts- und Gesellschaftsgeschichte, Berlin 1939 Neue Reihe staatswissenschaftlicher

Arbeiten 7); A. Gray, The Development oft Economic Doctrine: An
Introductory Survey, London 1931; J. Toutain, The Economic Life of the Ancient
World, New York 1930.

3 J. Neusner, The Economics oftheMishnah, S. XIII (Übersetzung von F.Y. Alber-
tini).

231



Juden hin zum modernen Kapitalismus sei aus der jüdischen Religion bzw.

aus dem jüdischen Nationalismus abzuleiten. Vielmehr ist die Aufmerksamkeit

des Judentums für die wirtschaftliche Seite des Lebens zum einen
geschichtlich begründet: durch das Leben und Uberleben in feindlichen,
entfremdeten Verhältnissen, die — wie im mittelalterlichen Mitteleuropa — die

Juden fast ausschliesslich zur Wirtschaftstätigkeit zwangen, sowie zum
anderen ethisch motiviert: durch die von Gott gebotene Unterstützung und
Hilfe für die Unterdrückten (häufig wird im Pentateuch der besondere

Schutz erwähnt, den Gott für Witwen, Waisen, Fremde und Arme fordert).
Das bedeutet auch, dass die Mischna keine moderne Konzeption der
Ökonomie als autonome und unabhängige Disziplin ausserhalb des sozialen

Kontextes enthält, eine Konzeption, die in ganz anderem Kontext erst im 18.

Jahrhundert in Grossbritannien entstanden ist.

Die Mischna entwickelte sich zur Zeit der sogenannten Zweiten Sophi-
stilc, als Aristoteles mit seiner Theorie der Zusammengehörigkeit von
Ökonomie und sozialem Leben der Angelpunkt der damaligen intellektuellen
Welt bezüglich der politischen Philosophie wurde.

Die Mischna stellt zwei Aspekte der Ökonomie in den Mittelpunkt, die

im Politikos, aber nicht in der Heiligen Schrift zu finden sind: die
„Marktwirtschaft" und die „Verteilungswirtschaft". In der Marktwirtschaft, wie sie

zur Zeit der Zweiten Sophistik verstanden worden ist, transportieren die
Händler ihre Waren von einem Ort zum andern, dem Hauptmechanismus
des Marktes entsprechend, nämlich dem Preis der Ware. Im Fall der

Verteilungswirtschaft hingegen sind bestimmte politische Direktiven bzw. politische

Ereignisse Hauptursache der Warenbewegung. Zur klassischen Zeit
haben Marktwirtschaft und Verteilungswirtschaft zusammengewirkt, obwohl
die Marktwirtschaft zur Zeit ihrer Entstehung eine umwälzende Neuerung
innerhalb der damaligen Handelsbeziehungen gewesen ist: Ihre Entstehung
ist mit dem Verfall des Tauschhandels und mit der Ausdehnung und
Verstärkung des Prinzips des Eigentums einzelner Privatpersonen an religiösen
und politischen Institutionen (Tempel, Priesterschicht, das Höchste Gericht
usw.) verbunden.

Eine so radikale Veränderung des wirtschaftlichen Kontextes bedeutete

eine Herausforderung für die Hermeneutik der Mischna, die in der Bibel so

gut wie keinen Anhaltspunkt fand, um diesen neuen Horizont des sozialen

Lebens erforschen zu können. Das Wirtschaftsprogramm der Mischna
basiert grundsätzlich auf dem sogenannten Priestercodex, der die Bücher
Leviticus und Numeri umfasst und sich lediglich mit Verteilungswirtschaft
beschäftigt: Zum Beispiel darf das Land nicht länger als fünfzig Jahre verliehen

oder verpachtet, sondern muss nach diesem Zeitraum an den ursprüng-

232



lichen Besitzer zurückgegeben werden. Unabhängig von der wirtschaftlichen

Situation werden bestimmte Arbeitskräfte an bestimmten Tagen zur Ruhe

gezwungen. Besondere Rücksicht soll in jedweder Form wirtschaftlichen
Handelns auf die Armen genommen werden usw. Auch dies ist ein deutlicher

Unterschied zu Aristoteles, der im Politikos die Wirtschaft als absolutes

und abstraktes Phänomen unabhängig von den menschlichen Ereignissen

dargelegt hat (man denke z.B. an die Aristotelische Untersuchung des

Begriffs ,Wert'). Eine solche Abstraktheit ist der Mischna und dem Priestercodex

völlig fremd.
Der Priestercodex entstand wahrscheinlich im 6. Jahrhundert vor der

christlichen Zeitrechnung: Während die griechische polis zu dieser Zeit die

ersten Versuche der Marktwirtschaft erlebte, findet man so gut wie keine

Spur davon im Priestercodex. Die Jahrhunderte nach Abschluss des Penta-

teuchs verschriftete Mischna sah sich daher mit der Notwendigkeit konfrontiert,

beide Aspekte der Ökonomie jenseits der Vorgaben der Heiligen Schrift

zu behandeln, ohne einem hermeneu tischen Relativismus zu verfallen:

Weder wurde sie sich selbst genügende Quelle der Autorität für die Lösung
neuentstandener Probleme, noch verletzte sie das Gebot (miswa), dass zur
Heiligen Schrift nichts hinzugefügt oder von ihr weggenommen werden darf
(Dtn 13,1).

Einheitskriterium in der juristischen und wirtschaftlichen Logik der

Mischna ist die Ethik, ein Begriff, den ich an dieser Stelle allerdings mit
grösster Vorsicht verwende, da sich das hebräische Wort für Ethik (musar)

lediglich auf die Erziehungsfunktion der Eltern bezieht (vgl. Prov 1,8) und
in seiner Bedeutung dem Verb „zurechtweisen" nahesteht. Betrachtet man
die Auffassung von Ethik (als Wissenschaft zur Bestimmung des Guten und
des Bösen) und Moral (als Vorschriften für die Umsetzung einer solchen

Wissenschaft in die Praxis), so zeigt sich, dass sich das Judentum in seiner

Sorge um das rechte Verhalten des einzelnen und um die Gerechtigkeit im
gesellschaftlichen Leben dagegen wehrt, eine Ethik zu begründen oder
moralische Werte dogmatisch zu setzen. Beide Dimensionen sind im Judentum
nicht so deutlich wie in der philosophischen Tradition des Abendlandes

trennbar, beide sind in der Tora enthalten. Wie aber sind dennoch der freie,
offene, fortlaufende Weg des Menschen durch die Geschichte und das als

unbeweglich geltende Gesetz miteinander zu vereinbaren? In philosophischen

Begriffen gefragt: Wie sind Autonomie des menschlichen Willens, des

einzigen moralisch und infolgedessen frei Handelnden, und Heteronomie
des Gesetzes, für das gottgewollte Stetigkeit und Unveränderlichkeit vorausgesetzt

wird, miteinander vereinbar? Die jüdische Konzeption von Heteronomie

lehrt, dass das Gesetz den Menschen anhält, über seine Handlungen

233



in absoluter Autonomie zu entscheiden, und zwar in einem Bereich, der nur
der Ethik zugeordnet werden kann. Andererseits basiert eine solche Ethik auf
der Unveränderbarkeit des ewigen göttlichen Willens. Allein die Untersuchung

der praktischen Ethik als Kernpunkt der Tora gestattet eine Überwindung

einer solchen scheinbaren Widersprüchlichkeit. In der Untersuchung
konkreter Fälle aus dem wirtschaftlichen Leben hält sich die Mischna an die

ethischen Regeln von Leviticus, Numeri und Deuteronomium, um die Einheit

des göttlichen Willens bzw. die Unveränderbarkeit der göttlichen
Gerechtigkeit auf Erden zu begreifen. Das bedeutet auch, dass die rabbinischen

Responsa, aus denen die Mischna besteht, dennoch keinen Kanon in dem

Sinne bilden, dass die späteren oder heutigen rabbinischen Responsa auch in
bezug auf wirtschaftliche Fragen dieselbe Autorität haben wie diejenigen aus

der mischnischen Zeit.

3. Die Beziehung zwischen Ethik und Ökonomie in der Mischna

Was bedeutet Gerechtigkeit in der Mischna aus der Perspektive der
Wirtschaftsethik? Die Antwort kann bereits in Lev 19,2 gefunden werden („Ihr
sollt heilig sein, denn ich bin heilig, der Herr, euer Gott"), obwohl dieser

Vers wie eine Tautologie klingt: Der Gerechte ist auch heilig, und der Heilige
ist auch gerecht. Anders gefragt: Was ist der Massstab für Gerechtigkeit
bezüglich der Wirtschaftsethik der Mischna? Ein solcher Massstab ist in
seinem Wesen weder theologisch noch ethisch-philosophisch: Er ist die Erde

- hier als Ackerboden verstanden — und der Umgang des Israeliten mit ihr.
Besitzer der Erde ist Gott, während der Israelit lediglich der zeitlich begrenzte

Nutzer ist. Moderne Ökonomen würden vielleicht von einer Form von

joint ownership (ante litteram) sprechen. Es stimmt zwar, dass Gott nach der

Genesis-Erzählung dem universellen Menschen (adam ist aus hebräischem

adama, Erde, Boden hergeleitet) die Schöpfung übergeben hat, in bezug auf
die Wirtschaftsethik aber zeigt die Mischna ein überwältigendes Interesse an
der Verantwortung des Bundesvolkes sowie am wirtschaftlichen Handeln des

Israeliten gegenüber seinen Glaubensgenossen und gegenüber den Fremden.

Der Israelit ist dafür verantwortlich, den Sinn des göttlichen Gesetzes, seine

Gerechtigkeit und seine ethischen Prinzipien beispielhaft zu vertreten.
Bereits in den Büchern Leviticus und Deuteronomium findet man viele

Beispiele für „wirtschaftliche Gerechtigkeit":

a. Lev 19,10: „Auch in deinem Weinberg sollst du nicht Nachlese halten, noch die

abgefallenen Beeren deines Weinbergs auflesen: dem Armen und dem Fremdling
sollst du sie lassen; ich bin der Herr, euer Gott [„Ich bin der Herr, euer Gott" steht
nicht am Schluss jeder miswa]."

234



b. Lev 19,13: „Du sollst deinen Nächsten nicht bedrücken noch berauben; der Lohn
des Taglöhners soll nicht bei dir bleiben bis zum [andern] Morgen".

c- Dtn 24,10f£: „Wenn du deinem Nächsten irgend etwas leihst, so sollst du nicht in
sein Haus hineingehen und ihm ein Pfand nehmen; draussen sollst du stehenbleiben,

und der, dem du leihst, soll das Pfand zu dir herausbringen. Und ist es ein

armer Mann, so sollst du dich mit seinem Pfände nicht schlafen legen, sondern du

sollst ihm sein Pfand zurückgeben, wenn die Sonne untergeht, dass er in seinem

Mantel schlafen könne und dich segne; so wirst du vor dem Herrn, deinem Gott,

gerecht dastehen. Du sollst einen bedürftigen und armen Tagelöhner nicht bedrük-

ken, er sei einer deiner Brüder oder ein Fremdling, der in deinem Lande, in deiner

Ortschaft wohnt; am selben Tage noch sollst du ihm seinen Lohn geben, dass die

Sonne nicht darüber untergehe; denn er ist arm und sehnt sich darnach. Er könnte

sonst den Herrn wider dich anrufen, und es käme Schuld auf dich. [. .] Du sollst

das Recht des Fremdlings und der Waise nicht beugen und sollst das Kleid der

Witwe nicht zum Pfände nehmen. Du sollst daran denken, dass du Sklave gewesen
bist in Ägypten und dass der Herr, dein Gott, dich von dort befreit hat; darum

gebiete ich dir, dass du solches tust.
Wenn du auf deinem Felde deine Ernte schneidest und eine Garbe auf dem Felde

vergissest, so sollst du nicht umkehren, sie zu holen; dem Fremdling, der Waise und
der Witwe soll sie gehören, auf dass der Herr, dein Gott, dich segne bei aller Arbeit
deiner Hände. Wenn du [die Früchte] deines Ölbaums abklopfst, so sollst du
hernach nicht die Zweige absuchen; dem Fremdling, der Waise und der Witwe soll

es gehören. Wenn du in deinem Weinberg Lese hältst, so sollst du nicht Nachlese

halten; dem Fremdling, der Waise und der Witwe soll es gehören. Du sollst daran

denken, dass du Sklave gewesen bist in Ägypten; darum gebiete ich dir, dass du
solches tuest."

Die Mischna übernimmt und überarbeitet die oben genannten biblischen

Prinzipien, um ihr logisches Fundament zu bestimmen. Z. B. lesen wir in
Dtn 15,1-3:

„Alle sieben Jahre sollst du Erlass gewähren. Und so soll man es mit dem Erlass

halten: Erlassen soll jeder Schuldherr das Darlehen, das er seinem Nächsten geliehen

hat; er soll seinen Nächsten nicht drängen; denn man hat einen Erlass zu Ehren
des Herrn ausgerufen. Den Fremdling magst du drängen; aber was du bei deinem
Nächsten ausstehen hast, das sollst du erlassen."

In mBB 11,4 wird erklärt, dass der Zweck dieser Vorschrift darin liegt, den

Armen durch die Verschuldungskumulierung nicht ärmer zu machen - nämlich

durch einen Mechanismus, der nicht mit Passivität bzw. Unfähigkeit des

Armen zusammenhängt - genauso wie der Reiche nach dem Prinzip der

Kreditkumulierung, das keine Anstrengung und keine besondere Eigenschaft
von seiten des Reichen fordert, nicht reicher werden soll. Passivität bei der

Vermehrung eigenen Vermögens gilt als Verletzung des Gotteswillens, der
nach Gen 1,26 aktive Betätigung des Menschen fordert, um die Früchte der
Erde geniessen zu können. Was das Christentum als Strafe - „den Schweiss
des Angesichts" - betrachtet, ist derselbe Schweiss, der im Judentum ein

235



Segen Gottes ist, um das menschliche Recht auf Nutzung der Erde täglich
neu zu bestätigen: „Diese sind meine physischen und intellektuellen
Begabungen, um deinen Gaben würdig zu sein, mein Gott" (bPea 4lb).

Der Mischna-Traktat PeaA behandelt ausschliesslich die Behandlung der

Armen innerhalb der Gesetze über die Landwirtschaft. In diesem Traktat
betrachtet der Landbesitzer (bacal ha-bayit) das Land als ausschliesslichen

Besitz Gottes, weswegen er einen Teil seines noch nicht abgeernteten Feldes

als pe'a, als „Ackerecke" für die Armen stehenlassen muss, weil Gott die

Armen als Repräsentanten der noch zu vollbringenden Gerechtigkeit auf
Erden ausgewählt hat. Sogar die Tempelpriester dürfen nicht die „Ackerecke"

{pe'a) für sich selbst bzw. für die Bedürfnisse des Tempels anfordern. Das

ethisch-ökonomische Gesetz von pe'a geht so weit, dass der letzte Wille5 des

Verstorbenen im Fall der Idiosynkrasie gegenüber der pe'a nicht respektiert
werden darf, wie wir in mBB IX,6a—d lesen:

„Wenn der Sterbende sein Land an eine dritte Person schenkt und die pe'a —

unabhängig von ihrem Mass — hinterlässt, ist sein Geschenk gültig. Wenn der
Sterbende aber kein pe'a hinterlässt, ist sein Geschenk ungültig."

6

Andere Traktate der Mischna dehnen den Begriff der „Erde" als Massstab

für Gerechtigkeit in der Wirtschaft auf alle Handlungen und menschlichen

Beziehungen aus, die einem do ut des unterliegen: Die Eigentumsübertragung

von einem Menschen auf einen anderen bringt die Übertragung der

Verantwortung mit sich, die ihren Ursprung im Willen Gottes hat. In mBM
IV, 10 zum Beispiel liest man:

„Eine Klage wegen Betrugs bezieht sich sowohl auf das Kaufen als auch auf das

Verkaufen. So bezieht sie sich auch auf die ausgesprochenen Worte. Niemand darf
einen Ladenbesitzer danach fragen: .Wieviel kostet es?', wenn man kein Interesse

am Einkauf des betroffenen Gegenstandes hat."

In der Mischna versteht man die Ehrlichkeit der Absicht als Anfang aller

Geschäftsbeziehungen zwischen Käufer und Verkäufer, eine Ehrlichkeit, die

zugleich Ehrlichkeit vor Gott - dem wahren Besitzer aller Waren und Güter
der Welt - ist. Ehrlichkeit ist die Garantie der Verantwortung, mit der man
das Eigentum Gottes weitergibt bzw. übernimmt und die Voraussetzung aller

Gerechtigkeit im Rahmen menschlicher Handlungen.

4 Siehe unter anderen R. Brooks, Support for the Poor in the Mishnaic Law ofAgri¬
culture: Tractate Peah, Chico 1983 Brown Judaic Studies 43).

5 Siehe dazu H. Eilberg-Schwartz, The Human Will in Judaism: The Mishnah's

Philosophy of Intention, Atlanta 1986 Brown Judaic Studies 103), besonders S.

145-180 (hier wird der bewusste Wille des Landbesitzers in der Vollbringung der
ethisch-ökonomischen Gesetze ausführlich untersucht).

6 Ubersetzung von F. Y. Albertini.

236



Dasselbe Prinzip gilt auch in bezug auf das Darlehen und die

Zinsenberechnung, deren Gesetze vor allem im Mischna-Traktat Baba Metzia
ausführlich und detailliert behandelt werden. Ihre Wichtigkeit für das soziale

und wirtschaftliche Leben der Gemeinschaft drückt die Tatsache aus, dass

fast jede Beschreibung dieser Gesetze mit Zitaten aus Exodus und Leviticus

abgeschlossen wird. In mBB V, 10 zum Beispiel liest man:

„Rabbi Gamaliel sagt: Es gibt einen Wucher, der im voraus bezahlt, und einen

anderen, der am Schluss bezahlt wird. - Wieso? - Wenn jemand einem Menschen

ein Geschenk macht, den er um ein Darlehen bitten möchte, ist das ein im voraus

vergütetes Darlehen: ,Ich handele so, damit du mir etwas leihst'. Wenn jemand dem

Entleiher nach der Zurückzahlung des Darlehens ein Geschenk macht, ist das ein

Wucher, der am Ende bezahlt wird: ,Ich mache das für Dein Geld, weil es Dir
unnütz war, als es in meiner Hand war.' Rabbi Simeon sagte: Das ist ein durch die

Worte bezahlter Wucher."

Dieser Abschnitt kritisiert im ersten Fall den Versuch, den Willen des

potentiellen Entleihers zu bestechen, und im zweiten den Versuch, den Entleiher

für künftige Leihgaben günstig zu stimmen. Der Traktat Baba Metzia
erklärt weiter:

„Die folgenden Menschen, die an einem Darlehen mit [übertriebenen] Zinsen'7'

teilnehmen, verletzen ein negatives Gebot: der Verleiher, der Entleiher, der Garant
und die Zeugen. Die Weisen sagen: auch der Schreiber. Sie verletzen das negative
Gebot: ,Du sollst ihm [dem Volksgenossen] dein Geld nicht auf Zins geben noch
deine Speise mit der Verpflichtung zu einer Zulage [bei der Rückerstattung]'(Lev
25,37); und sie verletzen das negative Gebot: ,Wenn du [einem aus] meinem Volke
Geld leihst, einem Armen neben dir, so handle an ihm nicht wie ein Wucherer' (Ex
22,25); und sie verletzen das negative Gebot: ,Ihr sollt ihm keinen Zins auflegen'
(Ex 22,25); und sie verletzen das negative Gebot: ,Du sollst einem Tauben nicht
fluchen und einem Blinden nichts [keinen Stock] in den Weg legen, sondern du
sollst deinen Gott fürchten; ich bin der Herr' (Lev 19,14)8

Die Mischna appliziert diese vier negativen Gebote auf unterschiedliche
wirtschaftliche Probleme, die innerhalb der Dynamik von ,leihen / entleihen'
entstehen könnten. Lev 25,37 verbietet, höhere Zinsen zu nehmen als die, die

vom aktuellen Zustand des Marktes festgelegt werden; der erste Teil von Ex
22,25 verbietet, die Leihgabe nicht zurückzuzahlen; der zweite Teil von Ex

22,25 verbietet, das eigene Vermögen ausschliesslich durch Verleihen zu
bilden; Lev 19,14 schliesslich verbietet dem Leiher, sich in eine Lage zu bringen,

in der er seine Schuld nicht mehr zurückzahlen kann. Man kann sich
die wirtschaftlichen, politischen und sozialen Folgen für eine Gemeinschaft

7 Zahlreiche mischnische Prinzipien basieren auf der Berechnung der „richtigen"
Zinsquote (siehe z.B. mBB V,l; mBQX,6; mBM 4).

®
Übersetzung von F.Y. Albertini.

237



vorstellen, in der diese Prinzipien nicht respektiert werden, vor allem in einer

Gemeinschaft, in der Wucher der häufigste Beweggrund für wirtschaftliches
Handeln war. Obwohl ich Jacob Neusners Behauptung zustimme, dass Gott
bezüglich des mischnischen Wirtschaftssystems in den Details lebt,9 darf
man den allgemeinen einheitlichen Zweck der Mischna nicht übersehen,

nämlich für Stabilität und Weiterleben der jüdischen Gemeinschaft zu

sorgen. Das erklärt auch, warum in der Mischna die Wirtschaft im Vergleich
zur Politik zweitrangig ist. Bereits im 4. Jahrhundert nach der christlichen

Zeitrechnung behauptete Rav Josef, dass der Zweck der Tora — und damit
der Mischna - im Prinzip derakheha darkhe no'am wekhol netivoteha salom

(Prov 3,17: „Ihre [der Tora] Wege sind Wege der Wonne, und all ihre Pfade

sind Wohlfahrt") begründet liegt: die Förderung einer harmonischen und

gerechten Sozialordnung.
Natürlich befasst sich die Mischna nur mit der sehr begrenzten Welt, in

der es für Juden möglich ist, die eigenen Regeln in bezug auf das wirtschaftliche

Handeln trotz Fehlens eines jüdischen Staates anzuwenden. Mit der

Entwicklung der galut (Exil), die das jüdische Leben unter ganz unterschiedliche

soziale, ökonomische und politische Bedingungen stellte, reduzierte
sich diese Autonomie allmählich, und die Prinzipien - darunter auch die

wirtschaftlichen - anderer, herrschender Kulturen und Zivilisationen wurden
im Laufe der Zeit auch von den Juden absorbiert und realisiert. Was bleibt in
diesem Zusammenhang von der mischnischen Wirtschaftsethik übrig?

4. Mischnische Wirtschaftsethik heute

An dieser Stelle möchte ich lediglich auf zwei Beispiele eingehen, um die

heutige Anwendung der Mischna in der galut zu (er) klären und die einheitliche

Konzeption gegenwärtiger Wirtschaftsethik aus jüdischer Sicht
darzustellen."'

9 J. Neusner, The Economics of the Mishnah, S. 113.
19 Siehe unter anderen A. Levine, Case Studies in Jewish Business Ethics, New York,

Hoboken/New Jersey 2000; A. Levine, Economic Public Policy and Jewish Law,
Hoboken/New Jersey 1993 The Library of Jewish Law and Ethics 19); A.
Levine, Free Enterprise andJewish Law. Aspects ofJewish Business Ethics, New York
1980 The Library of Jewish Law and Ethics 8); A. Levine/M.L. Vava, Jewish
Business Ethics. The Firm and Its Stakeholders, Northvale/New Jersey 1999; D.M.
Adams /E. W. Maine, Business Ethics for the 21" Century, Mountain View/California

1998; M.J. Broyde/S.H. Resnicoff, Jewish Law and Modern Business

Structures. The Corporate Paradigm, in: Wayne Law Review A31A (1997), S. 1792-
1800; M. L. Pava, Business Ethics. A Jewish Perspective, Hoboken/New Jersey 1997;

238



Das erste Beispiel bezieht sich auf den Verfall des Aktienmarktes seit dem

Jahre 2000, auf schlecht beratene Kunden, die nach einer professionellen
Beratung' durch das eigene Kreditinstitut ihre Ersparnisse z. B. auf Infineon,
Parmalat oder Cirio gesetzt hatten und eine weitgehende Pulverisierung ihres

Vermögens erlebt haben. Da das Scheitern des Aktienmarktes nicht nur von
unvorhersehbaren katastrophalen Ereignissen (wie dem 11. September 2001)
verursacht worden ist, sondern auch durch gefälschte Bilanzen betroffener

Aktiengesellschaften, deren Überprüfung nicht in der Verantwortung bzw.

Pflicht der Finanzberater war, fragten einige amerikanische Banken unter
jüdischer Leitung sowie einige an der Wall Street aufgelistete Aktiengesellschaften

nach einer offiziellen rabbinischen Stellungnahme."
In ihrer Antwort nahmen die angefragten Rabbiner auf zwei mittelalterliche

Responsa Bezug. Das erste stammt von R. Salomo ben Abraham Adret
aus Barcelona (1235 -1310), das zweite von R. Shim'on ben Zemach Duran
aus Algerien (1361-1444). Beide Responsa unterstrichen das Prinzip le-

takunai shelachtikh welo' li'avutei („Ich habe Dich bevollmächtigt, meine
Geschäfte zu unterstützen, und nicht, sie zu gefährden"). Dieses Prinzip
basiert auf dem jüdischen Gesetz von ona'a (übertriebener Gewinn), nach
dem ein Mensch, der in einem gewissen Bereich kompetent ist, ein Geschäft
nicht zu einem Preis abschliessen darf, das nur für ihn vorteilhaft und
risikofrei ist.

In ihrem Responsum, das im Januar 2002 veröffentlicht wurde, stützten
sich die angefragten Rabbiner des weiteren auf das biblische Prinzip, das in
der Mischna mit Bezug auf die Wirtschaftsethik verwendet wird: lifhe Hwwer
loJ titen mikhsol (Lev 19,14: „Du sollst [. .] einem Blinden keinen Stock in
den Weg legen"). Ein Mensch, der um eine Beratung bittet, fordert eine

Orientierung in einem Bereich, in dem er dem Blinden gleicht. Wenn eine

gegebene Auskunft zu einem Schaden des Blinden führt, ist der Berater bzw.
der Begleiter des Blinden dafür verantwortlich und soll an der Rückerstattung

des indirekt zugefügten Schadens teilhaben.
Das zweite Beispiel bezieht sich auf das 1938 erstmals in den USA

verabschiedete Minimum Wage Law (Mindestlohngesetz), das die Bush-Administration

2002 völlig geändert hat. Nach der ursprünglichen Absicht des

Gesetzgebers sollte das Minimum Wage Law die Verarmung von
vollbeschäftigten Arbeitern durch einen Ausgleich des Gehalts gegenüber der sich

ständig verändernden wirtschaftlichen Realität verhindern. Die Bush-Admi-

A. Kirschenbaum, Equity in Jewish Law Beyond Equity. Halakhic Asperationism in
Jewish Civil Law, Hoboken/New Jersey 1991; M. Fox [ed.), Modern Jewish Ethics.

Theory and Practice, Columbus/Ohio 1975.
A. Levine, Economic Public Policy and Jewish Law, S. 6-9.

239



nistration hat dieses Gesetz hingegen so verändert, dass sein Ziel nicht mehr
der Schutz der verarmenden Arbeiter, sondern die Stabilität des

Arbeitgebergewinns ist.

Als einige jüdische Arbeitgeber nach einer rabbinischen Stellungnahme
dazu fragten,12 bezogen sich die angefragten Rabbiner auf das mischnische

Prinzip, dem zufolge die Verhinderung von Verarmung ein zentrales — nach

Moses Maimonides (1235/38-1204), dem grössten jüdischen Denker des

Mittelalters, sogar das wichtigste Prinzip - der jüdischen Wohltätigkeitspflicht

ist. Der Mindestlohn soll die fundamentalen Bedürfnisse des menschlichen

Lebens (hayye nefes) befriedigen und die Arbeitszeit eine Möglichkeit
für Weiterbildung und Vertiefung der eigenen Kenntnisse bieten. Vom neuen

Minimal Wage Law in den USA wird gerade das Gegenteil erreicht: Ein
menschenwürdiges Leben ist bei einem Einkommen von 50 US-Dollar am
Tag unmöglich. Zugleich fordert die amerikanische Gesellschaft jedoch ein

Konsumniveau, das nur bei entsprechendem Gehalt realisierbar ist. Wenn

man jedoch mehrere low-fare jobs (Niedriglohnjobs) ausüben muss, hat man
keine Möglichkeit mehr, sich weiterzubilden usw. Die sozialen Folgen bis

hin zur Flucht in die Kriminalität — vor allem bei Jugendlichen — sind

vorgezeichnet.

5. Die soziale und politische Warnung der Wirtschaftsethik
in der Mischna

Im letzten Abschnitt möchte ich auf eine bzw. mehrere Fragen eingehen, die

bis jetzt von keinem Experten in Sachen Mischna direkt und explizit gestellt
worden sind. Bereits am Anfang dieses Aufsatzes habe ich darauf aufmerksam

gemacht, dass in der jüdischen Wirtschaftsethik sowie in der allgemeinen

alttestamentlichen Theologie die Armen eine zentrale Rolle spielen. Die
entscheidende Frage jedoch bleibt noch unbeantwortet: Warum sind die

Armen so wichtig für die jüdische Wirtschaftsethik und für die alttestament-
liche Theologie überhaupt? Warum die Armen und nicht die Kranken oder

gar die Sklaven, die doch noch mehr unterdrückt und ausgebeutet werden als

die Armen? Und was ist der Unterschied zwischen den Armen aus jüdischer
und den Armen aus christlicher Sicht? Sprechen beide Glaubensrichtungen
von denselben Armen, haben die Armen im Judentum und im Christentum
dieselbe Rolle und dieselbe Bedeutung?13

12 A. Levine, Economic Public Policy and Jewish Law, S. 23ff.
13 Zur ersten Orientierung siehe unter anderen C. Levin, Das Amosbuch der Ana¬

wim, in: C. Levin, Fortschreibungen. Gesammelte Studien zum Alten Testament, Ber-

240



Wenn man aus jüdischer Sicht von den Armen spricht, muss man sich

von allen christlich-pietistischen Bildern frei machen. Das heisst nicht, dass

man keinerlei Ähnlichkeit zwischen Judentum und Christentum in bezug

auf die Armen im allgemeinen und in bezug auf das Verhältnis zwischen

Armut und Gerechtigkeit im besonderen finden kann, sondern dass man in
der hebräischen Bibel eine Interpretation von Armut als sozial-ökonomischer

Gefahr für die Stabilität der Gemeinschaft findet, die im Neuen Testament

hingegen abwesend ist. In den Seligpreisungen der Bergpredigt nach

Matthäus (Kap. 5) wird uns gesagt, dass der Wunsch derjenigen, die nach

Gerechtigkeit streben, erfüllt sein wird, jedoch nicht auf Erden, sondern im
Himmelreich. Dasselbe lesen wir in Lukas 6,20: „Selig, ihr Armen, denn

euch gehört das Reich Gottes". Armut erscheint als Vorbedingung für
„Auserwähltheit", für das Kommen in den Himmel, bis dahin, dass man den

Eindruck gewinnen könnte, das Christentum braucht für seinen Erfolg auf
Erden die Existenz von Armen. Da, wie es scheint, Jesus aus Nazareth bzw.

lin, New York 2003 Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft

316), S. 265-290; C. Levin, The Poor in the Old Testament. Some

Observations, in: C. Levin, Fortschreibungen, S. 322-338; N. Lohfink, Poverty in
the Laws of the Ancient Near East and of the Bible, in: Theological Studies 52

(1991), S. 34-50; N. Lohfink, Von der ,Anawim-Partei' zur ,Kirche der Armen'.
Die bibelwissenschaftliche Alanentafel eines Hauptbegriffs der Theologie der

Befreiung', in: Biblica 67 (1986), S. 153-175; E. Otto, Wandel der Rechtsbegründungen

in der Gesellschaftsgeschichte des Antiken Israel. Eine Rechtsgeschichte des

„Bundesbuches" Ex XX 22 — XXIII 13, Leiden et al. 1988 Studia Biblica 3), S.

39f£; M. Schwantes, Das Recht der Armen, Frankfurt am Main, Bern, Las Vegas
1977 Beiträge zur biblischen Exegese und Theologi 4); F.C. Fensham, Widow,
Orphan, and the Poor in Ancient Near Eastern Levai and Wisdom Literature, in:
Journal of Near Eastern Studies 21 (1962), S. 129-139; J.G. Gourbillon, Der
Gott der Armen im Alten and Neuen Testament, Düsseldorf 1961 Die Welt der
Bibel. Allgemeine Reihe 13); A. Gelin, Die Armen - sein Volk, Mainz 31957; A.
Kuschke, Arm und reich im Alten Testament mit besonderer Berücksichtigung der
nachexilischen Zeit, in: Zeitschriftfür die alttestamentliche Wissenschaft 57 (1939), S.

31-57.
Komischerweise findet man keinen Hinweis auf dieses Thema im Werk von D.
Daube, The New Testament and Rabbinic Judaism, Peabody/Massachusetts 1998.
In bezug auf die neutestamentlichen Kommentare, die Lukas und Matthäus
vergleichen, siehe unter anderen J.A. Fitzmyer [ed.), The Gospel According to Luke

(I—IX), New York 1981, S. 627-632. Fitzmyer schreibt: „The Lucan beatitudes are
addressed to the 'disciples' as the real poor, hungry, grief-stricken, and outcasts of
this world; they are declared 'blessed' because their share in the kingdom will
guarantee them abundance, joy, and a reward in heaven. Luke has not spiritualized
the condition of the disciples as Matthew has done [...]. Rather, poverty, hunger,
weeping, hatred, and ostracism characterize the real condition of the Christian
disciples whom the Lucan Jesus declares 'blessed'" (S. 631).

241



die Verfasser des Neuen Testaments Armut als unüberwindlich und zur
menschlichen Existenz hinzugehörig betrachten, fehlt im Evangelium
jedweder Versuch, ein wirtschaftliches Gegenmodell zu konzipieren, wie dies

hingegen die Hauptaufgabe der Wirtschaftsgesetze in Numeri, Leviticus und
Deuteronomium war. Das Christentum bietet den Trost ewigen Lebens im
Jenseits an, als ob wirtschaftliche Gegebenheit ein ethisches Kriterium für die

Aufnahme in das Himmelreich wäre. Während die hebräische Bibel nach

Uberwindung der Armut mit gesetzlichen, sozialen und ökonomischen Mitteln

strebt, bietet das Evangelium ein romantisches Bild der Armen.
Vielleicht ist dies der entscheidende Unterschied zwischen Altem und Neuem
Testament: Im Evangelium sind die Armen keine Menschen, vor denen man

Angst haben muss. Natürlich wird man vom Himmelreich ausgeschlossen,

wenn man den Armen nicht hilft; jedoch ist das eine Strafe, die mit dem

diesseitigen Leben des handelnden Subjekts nichts zu tun hat. Die Armen
werden häufig als schutzlose Schafe dargestellt, die von unberührbaren

Mächtigen wehrlos ausgebeutet und ausgenutzt werden. Aus christlicher
Sicht benötigen die Armen unsere Hilfe, weil sie keine selbständige Macht
besitzen.

In der hebräischen Bibel findet man eine davon radikal verschiedene

Konzeption der Armut bzw. der Armen. Der Wohlstand - nicht die Armut -
wird als Zeichen der Annäherung an Gott sowie als Zeichen auf dem
Menschen ruhenden göttlichen Segens erkannt: „Isaak säte in diesem Land, und

er erntete in diesem Jahr hundertfältig. Der Herr segnete ihn; der Mann
wurde reicher und reicher, bis er sehr wohlhabend war" (Gen 26,12-14).14
Ebenso heisst es: „Der Herr hat meinen Herrn reichlich gesegnet, so dass er

zu grossem Vermögen gekommen ist. Er hat ihm Schafe und Rinder, Silber
und Gold, Knechte und Mägde, Kamele und Esel gegeben" (Gen 24,34).

Die Armen werden in der hebräischen Bibel nirgends gesegnet, denn ihre
Existenz ist einerseits Zeichen menschlichen Scheiterns bei der Verwirklichung

der göttlichen Gerechtigkeit auf Erden, andererseits sind die Armen
eine permanente Gefahr für die Stabilität der Gemeinschaft. Das von Hunger

bedrohte Volk lehnt sich in der Wüste sogar gegen Gott auf (Num 11).

Zahllos sind die biblischen Geschichten, in denen die politische Stabilität der

Gemeinschaft durch den Aufstand der Armen gegen die Institutionen
gefährdet wird (Prov 29,14: „Spricht ein König den Geringen zuverlässig
Recht, hat sein Thron für immer Bestand"). Die Armen sind deswegen ein

14 Die Vorstellungen des vorexilischen Israels und des antiken Nahen Ostens von der

Armut ausführlich untersucht hat C. Levin, The Poor in the Old Testament. Some
Observations. An dieser Stelle möchte ich Prof. Bernard M. Levinson danken, mich
auf dieses Werk aufmerksam gemacht zu haben.

242



Fluch auf Erden, sie sind unsere Opponenten, deren zerstörerische Macht

unser Weiterleben gefährdet. Im Alten Testament findet man zahlreiche

Ermahnungen, die Armut — die in manchen Prophetenbüchern freilich, wie im
Neuen Testament, als unausweichlicher Zustand verstanden wird - zu
verhindern. Der wiederholte Aufruf, nicht faul zu sein, muss in diesem

Zusammenhang gesehen werden:

„Geh zur Ameise, du Fauler, betrachte ihr Verhalten und werde weise! [. .] Noch

ein wenig schlafen, noch ein wenig schlummern, noch ein wenig die Arme

verschränken, um auszuruhen. Da kommt schon die Armut wie ein Strolch über dich,

die Not wie ein zudringlicher Bettler" (Prov 6,6.10-11; 24,33-34).

Die Mischna15 ist getragen von derselben wirtschaftlichen Sorge wie das

Alte Testament - insbesondere die Propheten Arnos, Zefanja und Jesaja -,
die der marxistische Talmudist Yulii Aronovich Solodukho (1877-1963) in
seiner Dissertation 1938 ausführlich untersucht hat.16 Trotz des manchmal

mehr als übertriebenen Versuchs, Karl Marx mit der Mischna in Einklang zu

bringen, beschreibt Solodukho sehr ausführlich den Inhalt der wirtschaftlichen

Prinzipien in der Mischna als Warnung und Ermahnung für die
Landbesitzer vor der Unterdrückung der Armen bzw. dem Aufstand der Armen.
Die Armen sind in der Mischna eine Verstimmung, welche die ganze
Harmonie der Schöpfung als göttliche und menschliche Ordnung gefährdet.
Kein Wort wird über ihre eventuellen Privilegien in der kommenden Welt
('olam ha-ba') gesagt. Vielmehr werden die Armen als Risiko und Gefahr für
die Stabilität der Gemeinschaft dargestellt. Lange vor Otto von Bismarck,
der den deutschen Sozialstaat „erfand", um keinen Aufstand hungernder
(englischer) Arbeiter auf deutschem Boden erleben zu müssen, stellte die

Mischna dieselbe Frage: Wie kann man sich vor der unkontrollierten und
unkontrollierbaren zerstörerischen Kraft der Armen schützen? In der
ethischwirtschaftlichen Perspektive der Mischna sind die Armen nicht unsere
Freunde, sondern unsere Feinde.

Die Mischna ist ein selektiver Kommentar des Alten Testaments, so dass man hier
lediglich die sozialwirtschaftliche Interpretation der Armut ohne Hinweis auf die
anderen biblischen Nuancierungen dieser Kategorie (den ethischen Wert der

Wohltätigkeit, das Verhältnis zwischen Armen und Anwendung der Gerechtigkeit
usw.) findet.

^ J. Neusner (ed.), Soviet Views of Talmttdic Judaism. Five Papers by Yu. A. Solodukho

in English Translation, Leiden 1973 Studies in Judaism in Late Antiquity 2); Y. A.

Solodukho, On the Question of the Social Structure of Iraq in the Third to the
Fifth Centuries A.D., in: Notes of the Oriental Institute (Moskau) 14 (1957), S.

31-90.

243



Die Mischna ist kein apokalyptisches Werk.17 Die jüdische Wirtschaftsethik

skizziert kein Katastrophenszenarium für die Zukunft, sie bezieht sich

17 Zur Vertiefung des Themas siehe unter anderen A. Hyman, Eschatological Themes in
Medieval Jewish Philosophy, Milwaukee 2002 The Aquinas Lecture 2002); D.
Banon, Le messianisme, Paris 1998 Que sais-je? 3377); D. Cohn-Sherbok, The

Jewish Messiah, Edinburgh 1997, besonders S. 51 ff.; A.Y. Collins, Cosmology and
Eschatology in Jewish and Christian Apocalypticism, Leiden, New York 1996
Supplements to the Journal for the Study of Judaism 50); B. Gross, Messianisme et
histoire juive, Paris 1994; S. P. Raphael,Views of the Afterlife, Northvale/
New Jersey 1994; M. de Jonge, Jewish Eschatology, Early Christian Christology and
the Testament ofthe Twelve Patriarchs. Collected Essays, Leiden 1991 Supplements
to Novum Testamentum 63); B. L. Sherwin, Aspects of Jewish Eschatology, in:
B. L. Sherwin, Toward a Jewish Theology. Methods, Problems, and Possibilities, Lew-
iston et al. 1992, S. 159-169; D.E. Gowan, Eschatology in the Old Testament,

Philadelphia 1986; J. Neusner, Messiah in Context. Israel's History and Destiny in
Formative Judaism, Philadelphia 1984 Foundations ofJudaism. 2: Teleology); H.
Strauss, Messianisch ohne Messias. Zur Uberlieferungsgeschichte und Interpretation
der sogenannten messianischen Texte im Alten Testament, Frankfurt/M. et al. 1984

Europäische Ffochschulschriften XXIII1232); J. Becker, Messianic Expectations in
the Old Testament, Philadelphia 1980; P.D. Hanson, The Dawn ofApocalyptic. The

Historical and Sociological Roots ofJewish Apocalyptic Eschatology, Philadelphia 1979;
N. Schmidt, The Origin of Jewish Eschatology, in: L. Landman {ed.), Messianism
in the Talmudic Era, New York 1979, S. 38-50; U. Kellermann, Messias und
Gesetz. Grundlinien einer alttestamentlichen Heilserwartung. Eine traditionsgeschichtliche

Einführung, Neukirchen-Vluyn 1971 Biblische Studien 61); O. Plöger,
Theocracy and Eschatology, Oxford 1968; R. H. Charles, Eschatology. The Doctrine

ofa Future Life in Israel, Judaism, and Christianity. A Critical History, New York
'1963; J. Klausner, The Messianic Idea in Israel from Its Beginning to the

Completion ofthe Mishnah, London 1956, besonders S. 408f£; S. Mowinckel, He That
Cometh, Oxford 1956, besonders S. 125ff.: The Early Jewish Future Hope und S.

26 Iff.: The Eschatology of Later Judaism; W. D. Davies, Torah in the Messianic Age
and!or the Age to Come, Philadelphia 1952 Journal of Biblical Literature. Monograph

Series 7); J. Bloch, On the Apocalyptic in Judaism, Philadelphia 1952 The
Jewish Quarterly Review. Monograph Series 2); M. Higger, The Jewish Utopia,
Baltimore 1932; H. Gressmann, Der Ursprung der israelisch-jüdischen Eschatologie,

Göttingen 1905 Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen
Testaments 6); H. Gressmann, Der Messias, Göttingen 1929 Forschungen zur
Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments 43); A. H. Silver, A
History ofMessianic Specidation in Israel from the First through the Seventeeth Century,

New York 1927, besonders S. 3f£; G. Hölscher, Die Ursprünge der jüdischen
Eschatologie, Gießen 1925 Vorträge der theologischen Konferenz zu Gießen 41);
N. Micklem, Prophecy and Eschatology, London 1926; H. Gunkel, Schöpfung und
Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung über Gen. 1

und Ap. Joh. 12, Göttingen 21921; N.W. Messel, Die Einheitlichkeit der jüdischen
Eschatologie, Gießen 1915 Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche
Wissenschaft 30) (ganz entgegen der Absicht des Verfassers beweist dieses Werk die

Unmöglichkeit, über die jüdische Eschatologie als ein einheitliches Phänomen zu

244



vielmehr auf bereits geschehene Ereignisse in der Weltgeschichte, deren

zerstörerische Kraft im Vorhandensein von Armut liegt. Es stimmt zwar, dass

die französische Revolution von der Bourgeoisie geführt und die russische

Revolution von den Bolschewiken geleitet wurde, es war jedoch die Existenz
der Armut, die beide ermöglicht und gefördert hat. Und nicht alle Revolutionen

sind imstande, ihre positiven Änderungen in der Weltgeschichte
fortzusetzen: Die französische Revolution endete mit dem Terror, die russische

Revolution mit dem Stalinismus.
Die Welt, die die Globalisierung aufcubauen im Begriff ist, arbeitet der

Mahnung und Warnung der Mischna bzw. der jüdischen Wirtschaftsethik in
die Hände: Es gibt ein bewaffnetes Kind, das in einem Bus oder in einem

Flugzeug auf uns wartet. Das ist kein apokalyptisches Bild; es ist die logische
Konsequenz aus einer in Bibel und Mischna nur allzu deutlich beschriebenen

geschichtlich-wirtschaftlichen Kette, deren Schluss jedoch jederzeit verhindert

werden kann. So lehrt uns die jüdische Wirtschaftsethik, warum und
auf welche Weise jenes Kind entwaffnet werden kann, bevor es zu spät ist.

sprechen); W. Bousset, Die Religion des Judentums im neutestamentlichen Zeitalter,
Berlin 21906, besonders S. 233f£; P. Volz, Jüdische Eschatologie von Daniel bis

Akiba, Tübingen, Leipzig 1903, besonders S. 55f£; E. Hühn, Die messianischen

Weissagungen des israelitisch-jüdischen Volkes bis zu den Targumim historisch-kritisch
untersucht und erläutert. 2 Bände, Freiburg i. Br. et al. 1899/1900; F. Vaconius,
Die messianische Idee der Hebraeer geschichtlich entwickelt, Jena 1892; A. Hilgenfeld,

Die jüdische Apokalyptic in ihrer geschichtlichen Entwickelung. Ein Beitrag zur
Vorgeschichte des Christenthums, Jena 1857.

245



• • • • aus jüdischen Quellen • • • • aus jüdischen Quellen • • • • aus jüdischen Qiiellen

Zwei hebräische Handschriftenfragmente
als Buchdeckelverstärker (Teil I)

von Stefan Schreiner

Dass man in früheren Jahrhunderten in den Buchbindereien bei der Wahl des Materials

zur Verstärkung von Bucheinbänden bzw. Buchdeckeln nicht wählerisch war, ja, nicht
wählerisch sein konnte, sondern dafür jedes Blatt Papier nahm, das man gerade bekommen

konnte oder vor sich hatte, ist nicht neu. Neu ist auch nicht, dass Buchbinder
angesichts der Kostbarkeit, die Papier darstellte, bei ihrer Arbeit in der Regel kein neues,
unbenutztes, sondern bereits beschriebenes bzw. bedrucktes Papier verwendeten. Was

auf dem von ihnen verwendeten Papier geschrieben oder gedruckt war, spielte
augenscheinlich keine Rolle. Diesem Umstand zu verdanken ist, dass in so manchem
Bucheinband bzw. Buchdeckel bereits Fragmente von zum Teil kostbaren Handschriften
entdeckt worden sind, die oft nicht zuletzt für deren Textgeschichte und Textüberlieferung

von Bedeutung sind, was längst dazu geführt hat, dass eine nachgerade
systematische Erforschung von Bucheinbänden bzw. Buchdeckeln begonnen und zum Teil
erstaunliche Ergebnisse zutage gefördert hat.

So auch in diesem Fall, in dem zur Verstärkung eines Bucheinbandes zwei hebräische

Handschriftenfragmente Verwendung gefunden haben. Wenn auch die beiden

Fragmente aus unterschiedlichen hebräischen Handschriften stammen, sind beide
dennoch jemenitischen Ursprungs. Zu welchem Buch dieser Einband gehörte, ist nicht
mehr feststellbar. Es gibt keinerlei Titelprägung oder -aufschrift. Doch es muss ein

umfangreiches Buch gewesen sein. Seine Masse betragen in Höhe und Breite 26 X

18 cm, dazu kommt eine Rückenstärke von 7,5 cm.
Das Handschriftenfragment auf der Innenseite des vorderen Buchdeckels (die Schrift

steht übrigens auf dem Kopf) stammt aus einer Handschrift von Mose b. Maimons
Mishneh Tora, und hier aus Band II: Sefer Ahava, Hil. Tefilla IV, 19 Ende - V,3 Anfang,1
die - wie zu sehen - nicht nur sorgfältig geschrieben worden ist, sondern vielleicht sogar
illuminiert war; jedenfalls hat der Schreiber den Beginn eines neuen Kapitels nicht allein
durch grössere Schrift, sondern auch durch mehrfarbige Buchstaben angezeigt.
Demgegenüber handelt es sich bei dem Handschriftenfragment auf der Innenseite des hinteren
Buchdeckels um ein Stück aus einer Bibelhandschrift, die nicht nur den hebräischen Text

(hier: Num 27,22-28,17), sondern neben dem hebräischen Bibeltext Vers für Vers auch
das aramäische Targum zitiert, beides zudem mit babylonischer, supralinearer Vokalisation.

Wenn auch beide Handschriftenfragmente auf den ersten Blick zumindest nicht
gerade spektakulär zu nennen sind, jedenfalls keine bis dato unbekannten, im Gegenteil,

nur allzu bekannte Texte enthalten, verdienen sie dennoch Aufmerksamkeit, und
zwar nicht allein deshalb, weil sie wie jede Handschrift ein Unikat sind, sondern weil
ihre Textfassungen bei genauerem Hinsehen an einer Reihe von Stellen Abweichungen
gegenüber den Standard texten bzw. gedruckten Ausgaben aufweisen, wie im folgenden
zu sehen sein wird.

1 Mose ben Maimon, min l"DnX "IDO, ed. S.T. Rubinstein, in: M. D. Ra-

binowitz et ai, min iWD, 17 Bände, Jerusalem 5741-1745/1981-1985, dort
Band III, S. 54-56 (ferner zitiert als MT).

246



j33SSKK£/jf - im.
«as»*- •

1wjrHr^i"'\i':ü^iirij. ..-

; im
: ^5^9-"®^'

ev n writr^ssmY^h^
m^mToir^^ 'wwwjnrswijrw^

tsfs^rmt * ^ywrwny^p -^tv

*TP%h
> R*Ww wuafli$£

:' \ " '
s* i»^ *•

••"• V
ip&ip, N**%

H yiê-h

1»>
'.

'

pf?Trtnirrimmrti^^^ykT.iS^
rwT^mvvi t*t^HSTigswivm^m

'"

„
"fi?Ssyw-Jïïyw, •y^nr*jw.VOP >•

'

gp- r«
:

' |N" "~*Aa^ ";"~ ~~~
?»•

i^i-
I® jg

âLïi&Êfà-

/j^j- ».; ,-\ -..

?*& ï ; vV^'i-A ?..: v
VCA<*" "'-•*

Bucheinband aus der Sammlung Michael Krupp (Jerusalem), Signatur: Ms. heb. 792.

247



[crana bxatir pay p-is :xp in ' nnx nana bbsna ]

inx bpb] [3|pn ' u[pb]xpioba ]ixa p1 rnxp [2]piyn
pio]m .rniona p mm mil inons pa inx[i]

xinoa nmx bbonoi '[5] nbsnn aaio w ,',i'x'a nosi -prus
awb in» xin[opi naui may1? bia1 axi Mima ibna

rn[0]ii non [7|mpna nbon Variai inn insn ipjpnni
nnap] "Won !?")D : "ra3"13
ppb bbanap] pmx ,p]an

kPi 1300 ix 01X2 ix pirn rrn oxi wpioaVi m pa
oipan nan ' nmasi ' [12lp ibxi ' paaaa |ni]nx Mpnx non

mom ' mpan pppi ' "Diaban pppi ' inn [I3] rpTii
px ara mraa a ' minnonm ' nanam ' bipn

bia1 dx nbisia ix nnaoa aor mn [15]iaiaa xbx pbbano
bbona n^in ' ^ani laipaa ay ixb axi im post [16] mas;1?

[xa]xn pi insn nx Mpa1? bia^ xim nx bsi aaio ibpx]
man nx pab nba1 la ar ax turbin bbaa p nn aapni]

aan mn nnam bax"o na bbom bx ixb axi bbpm]
xbx tv xb mann mx^ 'a lb vrw 'a'a'x nanan [bsi]

iPa [20]n[ao]ra man xnno na bbonai laipaa ap1]
•pxb nxina naia mn ixp onpan [2,1nau s

pnxa naia np bbonoi bx-io1 pnx nan r[i]D m [pa]
r[i]D [23]piaa abopma] naia np t^aboim mi[a] ipi]a piaa]

nn nna na piap] oppaa paia np anpan psia]
.[nmpn ©np]

2 mt: nnam. 3 Mt; pno.
4 Abbreviatur für nnX pim (Gepriesen seist Du, Ewiger).
5 MT (wie in bBer 29b): ibon ohne Artikel.
6 In MT andere Wortfolge: pbTO XPBD 1113 nniX bbonai.
7 MT: nmpna. s MT; Qna.
9 MT: nniosibi. 10 mt: nmx.
11 MT: rx. 12 MT: an.
13 In MT ist TIPP durchgängig defektiv geschrieben: ]lpn.
14 MT: awiaban. d mt: naaa.
i6 MT: aasib. 17 mt; aasr.
1® In MT ist Tlia1? durchgängig mit einem 1 geschrieben: ]iab.
19 MT: D^in. 20 MT: HSOP.
21 In MT ist nail durchgängig defektiv geschrieben: nai.
22 Die Ms folgt der biblischen Schreibweise des Namens Jerusalem; in MT: DpOlT1.
23 mt: iiaa.
24 Vgl. bBer 29a; nach A. Steinsaltz, der R. Shlomo Eideis (Maharscha) (1555 — 1631)

folgt, soll dies bedeuten: „Sie können ihre Tefilla nicht formulieren, wie es sich

gehört" (Talmud Bavli — Massekhet Berakhot, Jerusalem 1981, S. 129).
25 Wörtlich: „einem jedem Leib, was er braucht, um keinen Mangel zu haben".
26 Gemeint ist damit nach Ri 10,15: TIP? 31t3n~baa .lib nnXPOS) (Tue an uns nach

allem, was in Deinen [nicht in unseren] Augen das Gute ist).
27 Zitat aus bBer 29b Ende. Zum folgenden vgl. insgesamt bBer 29a-30a.
28 Mose ben Maimon erläutert sie der Reihe nach in Halachot 2-15 dieses Kapitels.
29 Siehe dazu die folgende Halacha V,2. 30 s;ehe dazu Halacha V,3.

248



[»bete er einen Segensspruch, und zwar folgenden: Die Nöte Deines Volkes Israel sind viele\

ihr Wissen24 aber gering. Möge es Dein Wille sein, Ewiger, unser G[ott] - gib [ei]nem
jeden nach dem ihm Lebensnotwendigen, jedem nach seinem Bedarf,[25 und das [Gute]
in Deinen Augen tu.26 Ge[priesen] se[ist] D[u], Ewfiger], der das Gebet erhört.17 Und er

bete dies, wenn er

unterwegs ist, sofern er stehen kann, stehend. Und w[e]nn er einen bewohnten [0]rt erreicht

und sich wieder beruhigt hat, hole er die Tefilla ordnungsgemäss nach, [alle] neunz[e]hn
Segenssprüche. J)as fünfte Kapitel Acht
Dinge [gibt es],28 die [der] Beter zu beachten und
sie zu tun hat. Selbst wenn er in einer Not- oder Zwangslage ist oder sie übertritt und nicht

tut, gibt es für sie keinen Aufschub; und zwar für: Stehen 29 und Gebetsrichtung,30

richtige Körperhaltung31 und richtige Kleiderordnung,32 richtigen Betört33 und
richtige

Lautstärke,34 Verbeugen35 und Niederwerfen.36 2 Stehen — wie das? Nicht anders

betet man als stehend. Sitzt einer in einem Schiff oder auf einem Wagen, kann er stehen, stehe

er, und wenn nicht, sitze er auf seinem Platz und bete. Ein Kranker37 darf beten,

[so]gar wenn er auf seiner Seite liegt, und zwar dann, wenn er sich zu konzentrieren

vermag. Ebenso der Dur[stige]
[und der Hun]grige, sie rechnen wie Kranke, wenn er die Kraft hat, sich zu konzentrieren,
[be]te er, und wenn nicht, bete er nicht, bis er gegessen und getrunken hat. Reitet einer

\auf] einem Tier, selbst wenn er jemanden hat, der sein Tier hält, steige er nicht ab, sondern

[bleiche aufseinem Platz und bete, damit seine Aufmerksamkeit erhalten ble[ib]tA%
3 Gebetsrichtung — wie das? Befindet sich einer ausserhalb des Landes [Israel],

[keh]re er sein Gesicht in Richtung Land Israel und bete. Befindet er sich im Lande,
[wen]de er sein Gesicht [najch Jerusalem. Befindet er sich [in JeruJsalem, [wenjde er sein

Ge[si] cht
[zum] Tempel. Befind[et er sich im Temp]el, [wenjde er sein Gesicht zum Aller[heiligsten]f
31 Siehe dazu Halacha V,4. 32 giehg dazu Halacha V,5.
33 Siehe dazu Halacha V,6 —8. 34 Siehe dazu Halacha V,9 — 11.
35 Siehe dazu Halacha V, 12. 36 Siehe dazu Halacha V, 13 ~ 15.
37 Zum folgenden vgl. yBer V, 1 / 8d Anfang: „Einem Leidenden ist verboten zu beten"

(da er sich nicht richtig aufs Gebet konzentrieren kann).
38 In tBer 111,18; yBer IV,5/8b und bBer 30a heisst es: „Die Meister lehrten: Reitet

einer auf einem Esel, und es kommt die Zeit des Gebets, wenn er jemanden hat,
der seinen Esel hält, steige er ab und bete; wenn nicht, bleibe er auf seinem Platz
und bete. Rabbi (Jehuda ha-Nasi) sagte: In jedem Falle bleibe er auf seinem Platz
und bete, da (sonst) seine Aufmerksamkeit nicht erhalten bleibt." Dieser Ansicht
schliesst sich Mose b. Maimon an.

3<9 In bBer 30a heisst es: „Befindet sich einer ausserhalb des Landes [Israel], wende er
sein Herz (H1? nx) zum Lande Israel, wie es heisst: und sie werden beten zu Dir,
hingewendet zu ihrem Lande (1 Kön 8,48). Befindet er sich im Lande Israel, wende

er sein Herz nach Jerusalem, wie es heisst: sie werden beten zu Dir, Ewiger,
hingewendet zu der Stadt, die Du erwählt hast (1 Kön 8,44). Befindet er sich in Jerusalem,
wende er sein Herz zum Tempel, wie es heisst: und sie werden zu diesem Haus hin
beten (2 Chr 6,32). Befindet er sich im Tempel, wende er sein Gesicht zum Aller-
heiligsten, wie es heisst: und sie werden zu diesem Ort hin beten (1 Kön 8,35)"; vgl.
tBer 111,15 und yBer IV,5/8b-c Zusätze zu mBer IV,5-6.

249



Ohne auf diesen Abschnitt jetzt in extenso einzugehen, sind doch zwei Bemerkungen

dazu angebracht, und zwar zum einen zum Anfang des Fragments und zum andren

zu dessen Schluss.

(1) Thema der letzten Halachot des 4. Kapitels in Mose b. Maimons Mishneh Tora

ist die in tBer 111,7; yBer IV,5/8b-c und bBer 29b in Ergänzung zu mBer IV,5-6
erörterte Frage, wann und wo das Hauptgebet, das ist die Tefilla bzw. 'Amida oder
Shmoneh-Esreh (Achtzehn Benediktionen) in Kurzfassung (117Xp ilbsn) gebetet werden
darf, und welche die angemessene Kurzfassung ist. Akzeptiert wurde, dass dies für den

Aufenthalt an einem „gefährlichen Ort" (11100 DIpD) gilt, für den an der zitierten
Talmud-Stelle verschiedene Definitionen und Beispiele angeführt werden, die für den

hier vorliegenden Zusammenhang nicht weiter von Belang sind.
Hinsichtlich des Textes der verkürzten bzw. Kurzfassung der Tefilla werden

verschiedene Vorschläge gemacht. R. Eli'ezer schlägt vor: „Tu Deinen Willen im Himmel
oben, und gib Zufriedenheit (1117 Uni) denen, die Dich fürchten, [auf der Erde] unten.
Das in Deinen Augen Gute tue; gepriesen seist Du, Ewiger, der die Tefilla (il'lSn40)
erhört." Demgegenüber lautet R. Jehoschuas Vorschlag: „Erhöre das Flehen Deines
Volkes Israel (~|0D 71)121) und erfülle eilends ihre Bitte (OrffilpO 117110 7171)); gepriesen
seist Du, Ewiger, der die Tefilla erhört." Dafür sagt R. EFazar b.-R. Zadoq: „Erhöre das

Schreien Deines Volkes Israel ("[Ol) flpDX) und erfülle eilends ihre Bitte; gepriesen seist

Du, Ewiger, der die Tefilla erhört." Wieder andere (O'OnX) schlagen vor: „Die Nöte
Deines Volkes ("[OD ,D7U) Israel sind viele, ihr Wissen aber gering (7712p). Möge es

Dein Wille sein, Ewiger, unser Gott, dass Du einem jeden nach dem ihm Lebensnotwendigen

gibst, einem jeden nach seinem Bedarf; und das in Deinen Augen Gute tue.
Gepriesen seist Du, Ewiger, der die Tefilla erhört" (bBer 29b tBer 111,7).

Und diesem Vorschlag der „anderen" schliesst sich Mose b. Maimon an. Dass er
allein diesen Vorschlag als Kurzfassung der Tefilla gelten lässt, dokumentiert das

Handschriftenfragment dadurch, dass hier das Wort Tefilla (anders als in bBer 29a und MT)
mit dem bestimmten Artikel verbunden ist, was doch wohl besagen soll: „Gepriesen
seist Du, Ewiger, der diese Tefilla erhört", und keine andere, diejenige nämlich, die in
den Zeilen zuvor als Kurzfassung der Tefilla zitiert worden ist.

(2) Wie am Anfang des Fragments, so stehen auch an seinem Ende Zitate aus der
rabbinischen Literatur, hier aus tBer 111,15; yBer IV,5/8b —c und bBer 30a (siehe Anm.
40 und 41). Dabei interessiert an dieser Stelle nicht, dass sich Mose b. Maimon der
Halacha des Rabbi Jehuda ha-Nasi anschliesst; vielmehr interessiert hier die Abweichung

vom Wortlaut gegenüber der Vorlage im zweiten Zitat, in dem von der Einrichtung

der Gebetsrichtung die Rede ist. Denn während dafür in tBer 111,15; yBer
IV,5/8b-c und bBer 30a durchweg der Ausdruck „er wende sein Herz hin zu QlOO

DX)" steht, heisst es bei Mose b. Maimon durchweg „er wende sein Gesicht hin zu
(VIS J1X 11100 bzw. V3S [flX] 77110)". Damit erinnert Mose b. Maimons Sprachgebrauch

zum einen an die Formulierung, die bereits in der Mischna (mBer IV,5 —6; vgl.
dazu die Ergänzung in tBer 111,16) begegnet. In der Mischna wird allerdings zwischen

VIS nx 777V 77775 einerseits und 13*7 DX llO1 andererseits ein deutlicher Unterschied

gemacht, ja, Gegensatz postuliert, insofern als es dort heisst: „Kann er sein Gesicht nicht
[zum Tempel] kehren, wende er sein Herz zum Allerheiligsten". Mit anderen Worten:

40 Tefilla ist hier offenbar als terminus technicus verstanden und daher ohne Artikel
gebraucht.

250



Kann er äusserlich die richtige Gebetsrichtung nicht befolgen, weil er beispielsweise
blind oder aus einem anderen Grund dazu nicht in der Lage ist, soll er sich innerlich
darauf einstellen.4' Von einem solchen Gegensatz ist bei Mose b. Maimon nichts zu

spüren. Dafür klingt sein Sprachgebrauch zum anderen nämlich an die muslimische

Ausdrucksweise an, die die Gebetsrichtung als „Hinwendung des Gesichts (taivallä

waghahu)42 beschreibt, in diesem Falle nach Mekka, und damit die innere Seite, die

Intention (3517 171713 bzw. nïya),43 und die äussere Seite der Hinwendung (ttnpDîT 17371

bzw. qibla44) in eine Beziehung zueinander bringt, die nicht nur beiden einen positiven
Sinn gibt, sondern ihrerseits an die Korrelation von forum internum und forum externum
des islamischen Rechts erinnert.45

Vgl. dazu den Ausdruck in mRH 111,8.

^ Vgl. zum Ausdruck Koran Sure 2,177.
43 Siehe dazu H.E. Blumenthal, Kavvanah, in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia

Judaica. Band X, Jerusalem 1971, Sp. 852-853 und A.A. Reidegeld, Handbuch
Islam — Die Glaubens- und Rechtslehre der Muslime, Kandern im Schwarzwald 2005,
§ 26 S. 286-294).

^ Vgl. zum Ausdruck Koran Sure 2,177.
33 T. Nagel, Das islamische Recht. Eine Einführung, Westhofen 2001, S. 23 — 25.

251


	Wirtschaftsethik aus jüdischer Sicht oder der Aufstand der Armen als Herausforderung des 21. Jahrhunderts

