
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Raschi und die christliche Bibelauslegung dargestellt an den
Kommentaren zum Neuen Testament von Nicolaus von Lyra

Autor: Hasselhoff, Görge K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Raschi und die christliche Bibelauslegung
dargestellt an den Kommentaren zum

Neuen Testament von Nicolaus von Lyra

von Gorge K. Hasselhoff*

I- Zur Biographie und zum schriftstellerischen Schaffen von Raschi

Shlomo ben Yizhaq wurde, wie sein Name schon sagt, als Sohn eines Isaaks

in Troyes im Norden Frankreichs in der Champagne geboren. Über den
Vater ist nicht viel bekannt, es gibt lediglich den Hinweis, dass er als Märtyrer

verstorben sei. Das genaue Geburtsjahr steht nicht fest, es wird zumeist

zurückgerechnet auf das Jahr 4800, das ist das Jahr 1040 christlicher
Zeitrechnung.1 Diese Datierung macht sich fest an einer Notiz in einem Respon-

sum von Rabbi Shlomo ben Yehiel Luria (1510-1571) und verlegt Raschis

Geburt in das Todesjahr von Rabbenu Gershom ben Yudah aus Mainz.
Rabbenu Gershom gilt als die „Leuchte des Exils". Nach traditioneller
Ansicht starb Gershom im Jahr 1040, eben dem Jahr 4800 nach der Schöpfung
der Welt. Nun ist dieses Datum jedoch korrigiert worden, und man nimmt
inzwischen an, dass Gershom keineswegs in einem runden Jahr starb,
sondern zwölf Jahre früher, also im Jahr 1028 christlicher Zeitrechnung. Sollte
die Geburt Raschis nun nach wie vor in das Todesjahr Gershoms verlegt

Dr. Gorge K. Hasselhoff, Klosterbergstrasse 36, D-53177 Bonn-Bad Godesberg. Der
folgende Artikel geht zurück auf einen Vortrag, der in verschiedenen Fassungen
zuerst am 5. Juli 2005 auf Einladung von Prof. Martin Karrer an der Kirchlichen
Hochschule Wuppertal sowie in englischer Sprache beim Austausch der Universitäten

Bonn und Oxford am 20. September 2005 in Bonn vorgetragen wurde. Für
die Publikation wurde er grundlegend überarbeitet. In einem geplanten, sehr viel
ausführlicheren zweiten Teil soll Nicolaus von Lyras Kommentartätigkeit zum
„Alten" Testament nachgegangen werden.

1 Zur Biographie und den folgenden Datierungen vgl. E. Shereshevsky, Rashi, The

Man and. His World, New York 1982, S. 19-35; R. Halperin, Rashi: His Life and
His Commentaries, 4 Bände, Bene Beraq 1997 [hebr.]; M.I. Gruber, Rashi's

Commentary on Psalms, Leiden, Boston 2004 The Brill Reference Library of Judaism
18), S. 1-10.

193



werden, dann ergibt sich eine Diskrepanz zum erstgenannten Geburtsjahr
von gleichfalls zwölf Jahren. Um die Verwirrung komplett zu machen, sei

noch eine dritte Möglichkeit angeführt. Nach einer Notiz im Sefer Yuhasin

von Avraham ben Shmuel Zacuto (1452 — ca. 1515) aus dem Jahr 1504

heisst es, Raschi starb im Alter von 75 Jahren. Da das Todesjahr recht genau
mit 1104/05 angegeben wird, müsste Raschi dementsprechend um das Jahr
1030 geboren sein. Wir halten also vorläufig fest: Raschi wurde entweder um
das Jahr 1030 oder aber um das Jahr 1040 herum geboren. Zur
geistesgeschichtlichen Einordnung: Das Geburtsjahr von Anselm von Canterbury
wird meist mit 1033 angegeben, er ist also unmittelbarer Zeitgenosse Ra-

schis, wenngleich sich beide weder begegneten noch auch sonst in ihrem
Schrifttum vergleichen lassen.2

Ist das Geburtsjahr Raschis nicht eindeutig zu bestimmen, so sind es

einige weitere Daten in seinem Leben sehr wohl. Mit ca. 25 Jahren ging er

zum Studium bei Schülern des genannten Rabbenu Gershom nach Mainz
und Worms, zu dieser Zeit die Zentren halakhischen Studiums in Aschkenas.

In Mainz - falls er tatsächlich dort war - studierte er einige Jahre den

Talmud unter Anleitung der Lehrer Rabbi Yaaqov ben Yakar und Rabbi

Yizhaq ben Yehuda.3 Nach dem Tod von Rabbi Yaaqov ben Yakar studierte
Raschi bei Rabbi Yizhaq ben Eliezer in Worms.

In Worms blieb er wie zuvor in Mainz einige Jahre, verbrachte die hohen

Feiertage jedoch immer bei seiner Familie in Troyes, wohin er 1070
endgültig zurückkehrte. Sein Broterwerbsberuf in Troyes war der des Weinbauern

und Weinhändlers.4 In seiner reichlichen Freizeit verfasste er über die

gesamte Lebenszeit verteilt Kommentare zur Bibel und zum Talmud. Den

Anfang der Bibelkommentare machte der Tora-Kommentar, den er im Alter
von 30 Jahren zum Abschluss brachte, also nach jeder Berechnung seines

Geburtsjahrs in seiner rheinischen Zeit. Es folgte eine Kommentierung der

2 Weitere unmittelbare Zeitgenossen sind Shlomo ibn Gabirol (1020-1058) und
Abu Hamid Muhammad b. Muhammad at-Tusi, genannt Al-Ghazzali (1058 —

1111).
3 Es ist umstritten, ob Raschi wirklich in Mainz war. - Zum Talmud ist für diese Zeit

anzumerken, dass seine „Kodifikation" erst zwei Jahrhunderte zurücklag und seine

Lektüre im Westen noch nicht lange etabliert war. Wenn ich „Kodifikation" sage, so

meine ich den Abschluss der babylonischen Gemara, da es Talmud-Ausgaben gibt,
die spätere Kommentierungen wie die von Raschi und anderen mit einschliessen.

4 Vgl. dazu den eher populärwissenschaftlich abgefassten, aber dennoch informativen
Artikel „Was hat Weinbau mit dem Berufsrabbinertum zu tun? Raschi von Troyes
und die Thora als Spaten" von Mirjam Lea Lübke (auf www.talmud.de, angesehen

am 23. November 2005).

194



gesamten Bibel mit Ausnahme der letzten Kapitel des Hiob-Buches5 sowie
der Bücher Esra, Nehemia und der Chroniken. Eine Besonderheit dieser

Kommentare ist, dass Raschi eine literale Auslegung einzelner Bibelverse

vornimmt, die sich ihrerseits durch eine grosse Nähe zur Auslegung der

entsprechenden Verse in der halakhischen Literatur auszeichnet. Jedoch ist

hierbei genau zu untersuchen — und durch Benjamin Gelles mustergültig,
wenn auch nicht unumstritten ausgeführt6 — wie genau diese wörtliche
Auslegung der Bibel vonstatten geht. Raschi schiebt die haggadische Bibelinterpretation

beiseite und stellt dieser seine eigene Interpretation (genannt Pe-

shat) gegenüber, mit der er versucht, die einfache Bedeutung der Textstelle

zu erhellen. Ich gebe ein prägnantes Beispiel (für diese Kommentierung des

Peshat) aus Raschis Auslegung von Gen 3,8:

„Sie hörten pöÖBhl], es gibt viele agadische Midraschim, und unsere Lehrer haben
sie bereits an ihrer Stelle im Bereschit Rabba und anderen Midraschim eingereiht,
ich aber komme nun, den einfachen Sinn des Verses [bti? lUTODb XbX TIX3 Xb 'IXl
iOpa] und solche Agada zu bringen, welche die Worte des Verses erklärt, daß sich

jedes Wort dem Zusammenhang einfügt. - Sie hörten, was hörten sie, sie vernahmen

die Stimme des Heiligen, gelobt sei er, wie sie durch den Garten daherkam.
Zur Seite des Tages, (Ber. rab.) jener Seite, von der die Sonne kam, das ist der

Westen; denn um die Abendzeit ist die Sonne im Westen, und sie hatten in der
zehnten Stunde gesündigt (Sanh. 38b)".7

Eine derartige Auslegung, wie sie aus der ersten Hälfte des Beispiels ersichtlich

ist, nimmt Raschi rund 900mal in seinem gesamten Bibelkommentarwerk

vor,8 weswegen sich die Frage stellt, ob es sich um eine tropische
(rhetorische) Bildung handelt. Zudem ist darauf zu verweisen, dass Raschis

Bibelkommentare Kompilationen midraschischen Materials bleiben, die
eben um die eigene Meinung des Kommentators ergänzt werden!9

5 Zu den verschiedenen Schlüssen des Hiob-Kommentars vgl. J. S. Penkower, The
End of Rashi's Commentary on Job. The Manuscripts and the Printed Editions
(with three appendices), in: Jewish Studies Quarterly 10 (2003), S. 18-48.

6 B.J. Gelles, Peshat and Derash in the Exegesis ofRashi, Leiden 1981 Études sur le

Judaïsme médiéval 9); zu einer Wertung vgl. A. van der Heide, Der verschwundene

Drasch - Züge der Raschiforschung in zwei Jahrhunderten, in: Kairos.
ZeitschriftfürJudaistik und Religionswissenschaft. Neue Folge 32/33 (1990/91), S. 238-
246, dort S. 244-245. Eine deutschsprachige Einführung in die Materie findet
sich bei M. Awerbuch, Christlich-jüdische Begegnung im Zeitalter der Frühscholastik,
München 1980 Abhandlungen zum christlich-jüdischen Dialog 8), S. 33-70.

7 Das Beispiel gibt B.J. Gelles, Peshat and Derash, S. 10; die deutsche Übersetzung
ist übernommen aus S. Bamberger, Raschis Pentateuchkommentar. Vollständig ins
Deutsche übertragen und mit einer Einleitung versehen, Basel '1975, S. 10.

8 Vgl. B.J. Gelles, Peshat and Derash, S. 25.
5 Vgl. B.J. Gelles, Peshat and Derash, S. 29 Anm. 5.

195



Spätestens nach Raschis Rückkehr aus Worms begann er parallel zu den

Bibelkommentaren an einem Talmud-Kommentar zu arbeiten, der zwar
ebenfalls nicht abgeschlossen wurde, aber ein beeindruckendes Zeugnis
seiner Kommentartätigkeit liefert.10

Raschi starb am 29. Tammus 4865, das ist nach gängiger Ansicht der 13.

Juli 1105." Uberblickt man das umfangreiche Werk Raschis und stellt in

Rechnung, dass er im Hauptberuf Winzer war und je nach Berechnung des

Geburtsjahres 65 oder 75 Jahre alt wurde, so stellt sich die Frage: Wie war
diese Produktivität möglich? In der Einleitung seiner im Jahr 2004 erschienenen

Edition des Psalmenkommentars gibt Mayer I. Gruber im Anschluss

an Salo Wittmayer Baron eine recht plausible Erklärung: Demnach war die

jüdische Gemeinde in Troyes überschaubar (ca. 100-200 Glieder), und
Raschis Schüler, insbesondere seine Schwiegersöhne Rabbi Yehuda ben Nathan,
der später den Kommentar zu bMakkot vollendete, und Rabbi Meir ben

Shmuel sowie möglicherweise der ältere der Enkel Rabbi Tarn („Jakob ist

milde", Gen 25,27; ca. 1100-1170) und Rashbam (Rabbi Shmuel ben

Meir, ca. 1080 — ca. 1160), waren zumindest als Ideengeber an der

Kommentierung beteiligt und halfen bei der sonstigen Arbeit aus.12

Eine weitere Frage, die sich bei der Betrachtung seines Werkes stellt, ist:
Was veranlasste Raschi dazu, die ganze Bibel zu kommentieren? Diese Frage
stellt sich insbesondere vor dem Hintergrund dessen, dass ein Teil der
biblischen Bücher nicht zum normalen Lesekanon gehörte.13 Esra Shereshev-

10 B.J. Gelles, Peshat and Derash, S. 136-143 argumentiert, dass die unterschied¬
liche Art der Auslegung darauf hindeute, dass Raschi erst den Talmud- und danach
die Bibelkommentare angefertigt habe, lässt dabei jedoch ausser acht, dass Raschi

eventuell nach Gattungen unterschiedlich kommentiert hat. Zudem bleibt ungeklärt,

warum sowohl der Talmud-Kommentar als auch der Bibelkommentar
unabgeschlossen blieb. Vgl. zu diesem Komplex auch M. I. Gruber, Rashi's Commentary,
S. 7.

11 So z.B. S. Rothschild, Raschi (Rabbi Sch'lomo ben Isak) geb. 1040 zu Troyes gest.

13. Juli 1105 zu Troyes. Ein Lebensbild, Worms 1924; C. Pearl, Rashi, London
1988 Jewish Thinkers), S. 8. — Obgleich das ein runder Todestag ist, erstaunt es

doch, dass er beispielsweise für die Herausgeber des evangelisch-lutherischen
Pfarrerkalenders IPfarrerinnenkalenders des Göttinger Verlagshauses Vandenhoeck &
Ruprecht keine Mitteilung wert war.

12 Vgl. M.I. Gruber, Rashi's Commentary, S. 7-8; allerdings stellt Gruber dagegen
auch die — unbelegbare — Vermutung, Raschi habe als Gaon eine Akademie geleitet
(vgl. ibidem, S. 19 — 22). — Zur Grösse der Gemeinde, wenngleich ohne Zahlenangabe

vgl. auch C. Soussen-Max, Die jüdischen Gemeinden in Troyes und der

Champagne, in: Raschi 1105- 2005. Leben und Wirken Raschis. Die Juden in der

Champagne und am Rhein, Worms 2005, S. 21 — 28.
'3 Im gottesdienstlich-liturgischen Gebrauch wird „nur" die Tora gelesen, ergänzt um

Haftara, also die Lesung aus einem der Prophetenbücher.

196



sky hat bereits in den Jahren 1970/71 darauf verwiesen, dass Raschi christliche

Kommentare zum „Alten" Testament kannte und sich in seiner Kom-

tnentierung mit diesen auseinandersetzte.14 M. I. Gruber hat nun jüngst
vorgeschlagen, dass Raschi nicht nur einzelne Kommentarwerke z. B. des

Hieronymus kannte, sondern ihm auch die Glossa ordinaria bekannt war und
seine Kommentierung der Bibel den jüdischen Gegenentwurf zur christlichen

Glosse darstellte.15 Das ist aus historischen Gründen zwar nicht möglich

- die Glossa wurde erst im Laufe des 12. Jahrhunderts verfasst -,
allerdings könnte es sich um Vorformen derselben handeln. Nun stellt sich

natürlich sofort die Frage, woher der Jude Raschi denn christliche Bibelauslegungen

kannte. Die Antwort darauf scheint daraus ableitbar, dass die

Trennung zwischen den Religionen zu dieser Zeit keineswegs so starr gewesen

ist, wie es sich nach den Kreuzzugspogromen entwickelt hat, und eine

Stadt mit einer Kathedralschule wie Troyes16 vielfältige Begegnungsmöglichkeiten

bot.17

Um diesen ersten Teil kurz zusammenzufassen: In der Lebensspanne von
ca. 70 Jahren hat der jüdische Gelehrte des 11. Jahrhunderts, Rabbenu Shlo-

mo ben Yizhaq, genannt Raschi, als erster Kommentator sowohl die Bibel als

auch den Talmud nahezu vollständig erklärt. Dafür erhielt er im Judentum
den Ehrentitel „Parshandata" (Est 9,7).18 Seine Kommentare gehörten zu
den ersten hebräischen Texten, die später im 15. Jahrhundert gedruckt wur-

14 Vgl. E. Shereshevsky, Rashi's and Christian Interpretations, in: Jewish Quarterly
Review 61 (1970/71), S. 76-86 E. Shereshevsky, Rashi, S. 119-132). - Dass

Raschi sich mit christlichen Kommentaren und Kommentatoren auseinandergesetzt
habe, wird grundsätzlich bestritten von S.J.D. Cohen, Does Rashi's Torah

Commentary Respond to Christianity? A Comparison of Rashi with Rashbam and Be-

khor Shor, in: H. Najman/J.H. Newman {ed.), The Idea ofBiblical Interpretation.
Essays in Honor ofJames L. Kugel, Leiden, Boston 2004 Supplements to the

Journal for the Study of Judaism 83), S. 449-472.
15 Vgl. M.I. Gruber, Rashi's Commentary, S. 54-55.
16 Zu Troyes im Mittelalter vgl. U. Mattejiet, Troyes, in: R.-H. Bautier et al. {ed.),

Lexikon des Mittelalters. Band VIII, Stuttgart, Weimar 1999, S. 1065 — 1067.
17 Für die Erforschung historischer Dimensionen „religiöser Interaktion" böte diese

Zeit eine Fundgrube für potentielle neue Erkenntnisse. Zur theoretischen Fundierung

dieses - noch recht vorläufigen - Begriffs vgl. M. Meyer-Blanck/G.
Hasselhoff {ed.), Krieg der Zeichen? Zur Interaktion von Religion, Politik und Kultur,
Würzburg 2006 Studien des Bonner Zentrums für Religion und Gesellschaft 1).

18 Dieser Name rührt zwar ursprünglich aus der Megillat Ester her als der Name eines

der Söhne Hamans, jedoch scheint es sich hierbei um eine aramäische Wortbildung
zu handeln, gebildet aus parshan Kommentator und data' Tora/Wissen; vgl.
M. I. Gruber, Rashi's Commentary, S. 116.

197



den.19 Auch wenn seine Schriften nicht gedruckt wurden, weil sie eine Form
der jüdisch-christlichen Interaktion darstellten, so ist dieses aus heutiger
Perspektive durchaus bemerkenswert, weil so für alle interessierten Leser auf
leichte Weise jüdische exegetische Literatur zugänglich wurde. Galt diese

Kenntnis der Bibelauslegungen nur in eine Richtung, oder fand sie eine

Antwort in der christlichen Exegese?

II. Gab es lateinische Ubersetzungen der Werke Raschis

im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit?

In den Jahren 1710-1714 erschien bei Andreas Schallius in Gotha eine

dreibändige lateinische Übertragung der Bibelkommentare Raschis.20 Der
Übersetzer, Johann Friedrich Breithaupt, hatte ihr die hebräische
Inkunabeledition der raschischen Kommentare zugrunde gelegt und eine nach den

philologischen Grundsätzen seiner Zeit vorbildliche Übertragung angefertigt.21

Ob sie die erste gewesen ist oder ob es eine mittelalterliche Vorgän-
gerübertragung gibt, lässt sich nicht ohne weiteres feststellen. Die nackten
Fakten sind: Bislang hat sich - mit einer, um so bemerkenswerteren
Ausnahme - keine Handschrift gefunden, die eine lateinische Wort-für-Wort-
Übertragung des raschischen Bibelkommentars enthält.22 Auf den ersten

D Zu den Drucken vgl. z.B. A.K. Offenberg, The Earliest Printed Editions of
Rashi's Commentary on the Pentateuch. On Some Rare and Partly Unique Hebrew
Incunabula, in: G. Sed-Rajna (ed.), Rashi 1040 — 1990: Hommage à Ephraim E.

Urbach. Congrès Européen des Études Juives, Paris 1993 Patrimoines judaïsme), S.

493-505.
20 R. Salomonis Jarchi, Rashi dicti, Commentarius Hebraicus in qvinqve libros Mosis,

nempe in Genesin, Exodum, Leviticum, Numeros, Deuteronomuium, Latine versus
[. .] à Joh. Friderico Breithaupto, Gotha: A. Schalius, 1710; R. Salomonis Jarchi,
Rashi dicti, Commentarius Hebraicus in Propbetas maiores et minores ut et in Hiobum
et Psalmos, Latine versus [. .] à Joh. Friderico Breithaupto, Gotha: A. Schalius,

1713; R. Salomonis Jarchi, Rashi dicti, Commentarius Hebraicus in librr. Josuae,

Judicum, Samuelis, Regum, Chronicorum, Esrae, Nehemiae et Estherae, item in
Salomonis proverbia, Ecclesiasten et Canticum canticorum, Latine versus [. .] à Joh.
Friderico Breithaupto, Gotha: A. Schalius, 1714.

21 Zu Breithaupt vgl. R. Loewe, Breithaupt, Johann Friedrich, in: C. Roth et al.

(ed.), Encyclopaedia Judaica. Band IV, Jerusalem 1971, Sp. 1345.
22 Avrom Saltman hat plausible Argumente dafür angeführt, dass ein anonymer latei¬

nischer Hohelied-Kommentar eine Paraphrase des entsprechenden Raschi-Kom-

mentars ist: S. Kamin/A. Saltman (ed), Secundum Salomonen!: A Thirteenth Century

Latin Commentary on the Song ofSalomon. Edited with an Introduction, Ra-

mat-Gan 1989. - Bedauerlicherweise kannte Gilbert Dahan bei der Abfassung
seiner sehr wertvollen Abhandlung Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen âge,

Paris 1999 [= 1990], insbesondere S. 302-303, diese Edition nicht.

198



Blick lässt sich daraus ableiten, dass dann die Wahrscheinlichkeit, dass es

auch keine (vollständige) lateinische Übertragung gegeben hat, recht hoch
ist. Wer sich jedoch einmal mit der Überlieferungslage mittelalterlicher Texte

und Handschriften beschäftigt hat, wird sich mit einer derart simplifizierenden

Antwort nicht zufriedengeben. Zum einen spricht dagegen, dass Raschi
bei verschiedenen scholastischen Autoren namentlich als „Rabbi Salomon"

genannt wird. Zu diesen Autoren gehören aus dem 13. Jahrhundert Rai-

mundus Martini und aus dem 14. Jahrhundert Nicolaus von Lyra. Zudem
wird Raschi bei weiteren Autoren, z. B. Andreas von St. Victor aus dem 12.

Jahrhundert, zwar nicht namentlich genannt, aber dennoch inhaltlich
angeführt.23 Schliesslich gibt es Handschriften, in denen in Exzerpten Raschi

unter Nennung seines Namens zusammengefasst wird. Auf diese Exzerpte
müssen wir detaillierter eingehen, weil sie durchaus Rückschlüsse auf mögliche

lateinische Raschi-Übertragungen zulassen. Das eine dieser Exzerpte hat

vor mehr als einem Vierteljahrhundert Gilbert Dahan beschrieben.24 In einer
noch immer unveröffentlichten Sammlung der „Auszüge bzw. Irrtümer des

Talmud" (Extracciones bzw. Errores ex Talmud) werden auch Exzerpte aus
dem Werk Raschis überliefert. Dahan stützt sich bei seiner Analyse auf die

mutmasslich älteste Handschrift der Extracciones, die aus der Bibliothek der
Pariser Sorbonne stammt und heute in der Bibliothèque nationale de France
aufbewahrt wird.25 Es handelt sich bei dieser Exzerptensammlung um eine

23 Vgl. z.B. A. Saltman {ed.), Pseudo-Jerome: Quaestiones on the Book of Samuel.
Edited with an introduction, Leiden 1975 Studia Post-Biblica 26), S. 39-49,
dort S. 48 (einschränkend verweist er jedoch auch darauf, dass Andreas ebenfalls

von den pseudo-hieronymischen Quästionen reichlich Gebrauch gemacht hat); in
den bislang edierten Bänden der kritischen Ausgabe im „Corpus Christianorum.
Continuatio Mediaevalis" (Band LUI: Andrae de Sancto Victore Opera) wird die
Abhängigkeit Andreas' von Raschi unterschiedlich bewertet: In der Expositio super
Heptateuchum {ed. C. Lohr/R. Berndt 1986) sowie den Expositiones historicas in
lihros Salomonis {ed. R. Berndt 1991) werden keine Anspielungen auf Raschi
annotiert, in der Expositio Hystorica in Librum Regum {ed. F. A. van Liere 1996), der

Expositio in Ezechielem {ed. M.A. Signer 1991) und der Expositio super Danielem
{ed. M. Zier 1990) dagegen zahlreiche.

24 G. Dahan, Rashi, sujet de la controverse de 1240. Edition partielle du ms. Paris,
BN lat. 16558, in: Archives Juives: Cahiers de la Commission Française des Archives
Juives 14/3 (1978), S. 43-54; vgl. G. Dahan, Un dossier latin de textes de Rashi

autour de la controverse de 1240, in: Revue des études juives 151 (1992), S. 321-336.
25 Es handelt sich um die Handschrift Paris, BNF lat. 16,558, f. 224va-230rb. - Zu

dieser Handschrift vgl. neben den Arbeiten Dahans auch C. Merchavia, Talmudic
Terms and Idioms in the Latin Manuscript Paris B.N. 16558, in: Journal ofSemitic
Studies 11 (1966), S. 175 — 201 und G. Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses: Studien

zum Bild von Moses Maimonides im lateinischen Westen vom 13. bis zum 15.
Jahrhundert, Würzburg 22005, S. 124 Anm. 19 mit weiterer Literatur.

199



polemische Sammlung, die zwischen 1240 und 1248 in Paris angefertigt
wurde als ein Manual für die Anklagen gegen Juden und jüdische Theologie,
die in den Talmud-Verbrennungen von 1242 und 1244 sowie der Talmud-

Verurteilung von 1248 ihren Höhepunkt erreichten. Der oder die Verfasser,

zu denen auch der Dominikanermönch Thibaud de Sézanne (Theobaldus de

Saxonia)26 gehört, haben in diesen Exzerpten alle die Aussagen gesammelt, in
denen Kritik am Christentum und der Messianität Jesu geäussert wurde. Für
unsere Frage erwähnenswert ist, dass unter die talmudischen Autoritäten
auch Raschi gerechnet wird. Dahan hat gezeigt, dass Raschi in dieser Sammlung

als „Salomo Trecensis" angeführt wird.27 Es fehlt also das entscheidende

Merkmal späterer Anführungen, nämlich der Titel „Rabbi". Bemerkenswert

ist dennoch, dass nach Dahans Angaben Raschi mit insgesamt 160 Glossen

zur Bibel in der Kompilation genannt wird.28 Es bleibt zu hoffen, dass Dahan

seine Edition doch noch zustande bringt.29 Es stellt sich jedoch die

Frage, wer der Ubersetzer der Exzerpte ist. Dahan schlägt den schon von mir
genannten Thibaud vor. Es steht ausser Zweifel, dass dieser als vom Judentum

zum Christentum Konvertierter des Hebräischen mächtig war30 und er,
sollte er tatsächlich der Übersetzer der Auszüge sein, Raschi tatsächlich
gelesen hatte. Ob er allerdings wirklich an einer Übertragung des exegetischen
Werks Raschis beteiligt war, scheint mir eher unwahrscheinlich zu sein, da

sein sonstiges Interesse an Werken jüdischer Autoren theologisch-philosophischer

Natur war. Wie ich andernorts gezeigt habe, scheint Thibaud eher

interessiert gewesen zu sein an der „modernen" aristotelischen Philosophie
des Maimonides, den er, so mein Vorschlag, selbst übersetzt hat oder hat
übersetzen lassen.31 Auch für den eine Generation jüngeren Dominikaner
Raimundus Martini, Verfasser unter anderem des „Glaubensdolches" (JPugio

fidei), kann als gesichert gelten, dass er Hebräisch lesen (und auch schreiben!)

konnte und seine Raschi-Zitate im Zweifel auf eigener Lektüre beruhen.

Schwieriger wird es jedoch im Blick auf die Schule von St. Victor. Hier

26 Zu Thibaud vgl. G. Dahan, Les traductions latines de Thibaud de Sézanne, in: G.

Dahan, (ed.), Le brûlement du Talmud à Paris 1242-1244, Paris 1999, S. 95 -120.
27 G. Dahan, Un dossier, S. 325.
28 G. Dahan, Un dossier, S. 327; angedeutet schon bei C. Merchavia, Talmudic

Terms, S. 175.
29 Ediert sind meines Wissens bislang lediglich die Exzerpte zu den Büchern Genesis

(in: G. Dahan, Rashi, S. 46-54) und Proverbia (in: G. Dahan, Un dossier, S.

335-336).
30 In einem Gespräch in Boston im Oktober 2005 bezweifelte Deeana Klepper Thi-

bauds Konversion.
31 Vgl. G. Hasselhoff, Diät Rabbi Moyses, S. 123-125. - C. Merchavia, Talmudic

Terms, S. 176 nimmt mehrere Übersetzer an, ohne dafür aber Belege zu geben.

200



ist letztlich nicht entscheidbar, ob die Autoren in der Lage waren, Hebräisch

zu lesen. Kenntnisse jüdischer Exegese finden sich jedoch bei Autoren wie

Hugo von St. Victor,32 dem schon genannten Andreas von St. Victor,33

Herbert Bosham,34 Peter Comestor35 und auch bei Stephen Langton.36
Ebenfalls umstritten sind die Hebräischkenntnisse von Nicolaus von Lyra,
der ausgiebig Gebrauch von Raschis Bibelkommentaren macht und auf den

ich im nächsten Abschnitt näher eingehe.37 Angenommen, er konnte kein
Hebräisch, so musste er entweder einen Helfer gehabt haben, der ihm beim
Studium der Werke Raschis geholfen hat, oder aber ihm lagen die Uber-

tragungen bereits vor. In diesem Fall aber wäre die Übertragung heute als

verloren anzusehen, es sei denn, er hat die genannte 160-Stellen-Exzerpten-
Liste vorliegen gehabt, die er korrekt mit Raschi / Rabbi Salomon in Verbindung

gebracht hat.

32 Wichtige Andeutungen finden sich bei M. Awerbuch, Christlich-jüdische Begeg¬

nimg, S. 215-230.
33 Vgl. R. Loewe, The Medieval Christian Hebraists of England: The Superscriptio

Lincolniensis, in: Hebrew Union College Annual 28 (1957), S. 205-252, dort S.

208 — 209; R. Berndt, André de Saint-Victor (f 1175): Exégète et théologien, Paris,
Turnhout 1991 Bibliotheca Victorina 2), besonders S. 200-202.223 (mit einer
Ubersicht über alle zitierten jüdischen Autoren); vgl. oben Anm. 23.

34 Vgl. R. Loewe, Herbert of Bosham's Commentary on Jerome's Hebrew Psalter, in:
Biblica. Commentarii ad rem Biblicam scientifi.ee investigandam 34 (1953), S. 44—77.
159-192.275-298; R. Loewe, The Medieval Christian Hebraists of England:
Herbert of Bosham and Earlier Scholars, in: The Transactions ofthe Jewish Historical
Society of England. London 17 (1953), S. 225-249; G. Dahan, Les intellectuels
chrétiens et les juifs au moyen age, Paris 1999 Patrimoines), S. 297 und passim.

33 Vgl. E. Shereshevsky, Hebrew Traditions in Peter Comestor's Historia Scholastica,
in: Jewish Quarterly Review 59 (1968/69), S. 268-289; A. Saltman (ed.), Pseudo-

Jerome, S. 50.
3(^ Vgl. S. Langton, Commentary on the Book of Chronicles. Edited with an Introduc¬

tion by A. Saltman, Ramat-Gan 1978; angedeutet auch in P.B. Roberts,
Stephanas de Lingua -Tonante: Studies in the Sermons ofStephen Langton, Toronto 1968

Studies and Texts 16).

Beryl Smalley hat zudem auf einen weiteren anonymen Kommentar zum Buch
Leviticus hingewiesen, dessen Verfasser ebenfalls Kenntnis von jüdischer Exegese,

unter anderem Raschi, gehabt zu haben scheint: An Early Twelfth-Century
Commentator on the Literal Sense of Leviticus, in: Recherches de théologie ancienne et
médiévale 35 (1969), S. 78-99 (Nachdruck in: B. Smalley, Studies in Medieval
Thought and Learning From Abelard to Wyclifi London 1981 [= History Series 6], S.

27-48).
37 D. C. Klepper, Nicholas of Lyra and Franciscan Interest in Hebrew Scholarship,

in: P. Krey/L. Smith (ed.), Nicholas ofLyra: The Senses ofScripture, Leiden, Boston,

Köln 2000 Studies in the History of Christian Thought 90), S. 289-311,
dort S. 309 — 311, behauptet solche.

201



Zusammengefasst heisst das: Für eine lateinische Übertragung der Werke
Raschis gibt es zwar Indizien, aber kaum Belege. Für einige Autoren, bei

denen Teilübertragungen vorliegen, können wir davon ausgehen, dass sie

diese Übertragungen selbst angefertigt haben. Bei anderen Autoren bestehen

jedoch begründete Zweifel an ihrer Sprachkenntnis. Erst im frühen 18.
Jahrhundert wurden die Bibelkommentare der christlichen akademischen Welt
in lateinischer Übersetzung zugänglich.

III. Nicolaus von Lyra und Raschi

In diesem dritten Teil gehe ich in zwei Schritten vor: Zum einen stelle ich
Nicolaus von Lyra ausführlicher vor und charakterisiere die allgemeine

Verwendung der Auslegungen Raschis und anderer jüdischer Autoren in
seiner PostilLa super totam Bibliam. Im zweiten Schritt gehe ich auf die

Verwendung Raschis in den Kommentaren zum Neuen Testament ein.

III. 1. Zur Biographie von Nicolaus von Lyra

Über das Leben von Nicolaus gibt es ebenso wenige Daten wie über das

Raschis.38 Er wurde um 1270 in Lyra in der Normandie geboren. Im Alter
von etwa 30 Jahren trat er in Verneuil in Nordfrankreich in den
Franziskanerorden ein. Aller Wahrscheinlichkeit nach wurde er 1306 Baccalaureus

an der Sorbonne. Sollte er zuvor in Paris studiert haben, so wird er dort
unter anderem Johannes Duns Scotus aus seinem Orden sowie Meister Eckhart

aus dem Dominikanerorden gehört haben, die beide in den Jahren
1302/3 in Paris wirkten. Es ist jedoch auch möglich, dass Nicolaus in der
Ordensschule in Verneuil über die Bibel gelesen hatte, was für das Pariser

Baccalauréat Voraussetzung war. Immerhin ist in Rechnung zu stellen, dass

Nicolaus bei seinem Ordenseintritt schon im fortgeschrittenen Alter stand.

Im Jahr 1310 findet sich sein Name unter der Verurteilungsurkunde der

38 Zu seiner Biographie noch immer H. Labrosse, Biographie de Nicolas de Lyre, in:
Études françiscaines 17 (1907), S. 489-505.593-608; C. Langlois, Nicolas de

Lyre, Frère Mineur, in: Histoire littéraire de la France 36 (1926), S. 355-400 sowie

aus jüngerer Zeit P. Krey/L. Smith, Introduction, in: P. Krey/L. Smith {ed.),
Nicholas ofLyra, S. 1-18, dort S. 1-12; G. Hasselhoff, Self-definition, Apology,
and the Jew Moses Maimonides: Thomas Aquinas, Raymundus Martini, Meister
Eckhart, Nicholas of Lyre, in: Y. Schwartz/V. Krech {ed.), Religious Apologetics -
Philosophical Argumentation, Tübingen 2004 Religion in Philosophy and
Theology 11), S. 285-316, dort S. 304-305.

202



Begine Marguerite Porette, die am 31. Mai desselben Jahres verbrannt wurde.

Nicolaus wird als Magister genannt, das heisst, er war in dem Jahr oder

im Jahr zuvor Magister actu regens in Paris.39 Gesichert ist jedoch, dass

Nicolaus nach seiner Zeit als Magister bis zu seinem Tod im Oktober 1349 in
Paris blieb und dort sein gewaltiges Kommentarwerk schrieb. Das

Kommentarwerk umfasst die Postilla super totarn Bibliam, eine „wörtliche"
Auslegung der gesamten Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments, sowie

einen moralischen Kommentar, die Postilla moralis (letzterer Kommentar
wird im Blick auf Nicolaus meist vernachlässigt, obwohl er ein Beleg für die

fortdauernde Bedeutung eines mehrfachen Schriftsinns für Nicolaus ist). Die
Postilla litteralis ist zwischen 1309 und 1332 geschrieben.40 In der Folge
wurde sie zu einem der am häufigsten abgeschriebenen Werke mittelalterlicher

Autoren, sowohl in ihrer Gesamtheit als auch in der Abschrift von
Kommentaren zu „nur" einzelnen Büchern. Nicolaus gehört zudem zu den

ersten Autoren, die nach der Erfindung der Buchdruckerkunst gedruckt wurden.

Diese Vielzahl an Handschriften und Drucken hat zur Folge, dass es

keine kritischen Ausgaben seiner Werke gibt. Da diese in absehbarer Zeit
auch nicht erstellt werden können, lässt sich über Redaktionsstufen des

Werks, die zweifelsohne vorliegen, nichts sagen.
Das Kommentarverfahren in der umfangreicheren Postilla litteralis weist

Ähnlichkeiten zu heutigen Bibelkommentaren auf: Nicolaus greift einzelne

Begriffe des biblischen Wortlauts auf und erläutert diese. In einzelnen Fällen

wird der lateinische Text der Vulgata dabei an dem hebräischen „Urtext", der
hebräischen Bibel, überprüft und gegebenenfalls korrigiert. Hauptintention
ist es jedoch, die buchstäbliche Bedeutung der biblischen Texte zu erläutern.
Hierzu können auch jüdische Autoritäten befragt werden. Wolfgang Bunte
hat in mühevoller Kleinarbeit die Werke von Nicolaus auf die Verwendung

39 Es ist unklar, wie lange Nicholas tatsächlich als Magister actu regens gewirkt hat. P.

Glorieux, D'Alexandre de Hales à Pierre Auriol: La suite des maitres franciscains
de Paris au XHIe siècle, in: Archivum Franciscanum Historicum 26 (1933), S. 257-
281 schlägt vor, dass es sich lediglich um die Jahre 1308-1309 gehandelt habe.

4° Vgl. H. Labrosse, Oeuvres de Nicolas de Lyre, in: Études françiscaines 19 (1908), S.

41-52.153-175.368-379, dort S. 155-175.368-379; 35 (1923), S. 171-187.
400 — 432, dort S. 424; H. Hailperin, Rashi and the Christian Scholars,

Pittsburgh/Pennsylvania 1963, S. 138 sowie die meisten Artikel in P. Krey/L. Smith
[ed.), Nicholas ofLyra.
Im Folgenden zitiere ich die Postilla litteralis nach dem vierbändigen Nachdruck der

Ausgabe Strasbourg 1492 (Frankfurt/M. 1971), die ich mit Handschriften aus
Oxford und dem Vatikan verglichen habe, um wenigstens den Grundbestand des

Textes zu sichern. Es ist ein dringendes Desiderat der Forschung, textkritische
Ausgaben der einzelnen Bibelkommentare Nicolausens zu erstellen.

203



jüdischer Autoren hin durchforstet und diese Passagen gesammelt und
aufgelistet. Auch wenn das Werk eine Reihe von Fehlern aufweist, so kann es

doch gut als Ausgangspunkt für weitere Arbeit am Werk Nicolausens
dienend1 - Das Verfahren in der Postilla moralis von 1332 dagegen ist anders,

Nicolaus ist nicht an der wörtlichen Bibelauslegung interessiert, sondern am
dahinterliegenden moralischen Schriftsinn.

Im Blick auf die Postilla litteralis haben seit dem Ende des 19. Jahrhunderts

mit unterschiedlichen Beweggründen und mit unterschiedlicher Intensität

die Autoren Carl Siegfried, Felix Maschkowski, Abraham J. Michalski
und schliesslich Herman Hailperin die Verwendung Raschis in einzelnen

alttestamentlichen Kommentaren untersucht.*12 Sie kamen dabei zu dem

Ergebnis, dass die Raschi-Zitate relativ genau sind. Im Blick auf andere jüdische

Autoren, die von Nicolaus zitiert werden, fehlen - mit Ausnahme der

Verwendung von Maimonides - umfassende Studien. Das ist insofern
bedauerlich, als sich hier zeigt, dass Nicolaus sich im Blick auf Maimonides
und Moshe ha-Darashan auf ihm vorliegende lateinische Übertragungen
stützte.*13 Nachweislich benutzte Nicolaus die lateinische Übertragung des

maimonidischen More nevukhim, Dux neutrorum, sowie das Manual für
dominikanische Missionare, den Pugio fidei von Raimundus Martini (für
mich ein Indiz dafür, dass Nicolaus womöglich auch sein Raschi-Studium
auf eine ihm vorliegende Übersetzung stützte und er keineswegs eine so gute
Hebräischkenntnis hatte, wie mancherorts behauptet wird44).

41 Vgl. W. Bunte, Rabbinische Traditionen bei Nikolaus von Lyra: ein Beitrag zur
Schriftauslegung des Spätmittelalters Frankfurt/M. et al. 1994 Judentum und
Umwelt 58). Bunte sammelt die meisten der Passagen, in denen ein jüdischer Autor
entweder durch Nicolaus oder durch Paulo de Burgo, Matthias Döring OFM oder
durch Martin Luther angeführt wird. Leider diskutiert Bunte weder die Sekundärliteratur,

noch sind seine Transkriptionen der verwendeten Druckausgaben immer
richtig (z. B. scilicet statt seu).

42 Siehe C. Siegfried, Raschi's Einfluss auf Nicolaus von Lira und Luther in der

Auslegung der Genesis, in: Archiv für die wissenschaftliche Erforschung des Alten
Testaments 1 (1869), S. 428-456; 2/1 (1871), S. 39-65; F. Maschkowski,
Raschi's Einfluss auf Nikolaus von Lyra in der Auslegung des Exodus. Ein Beitrag zur
Geschichte der Exegese des alten Testamentes, in: Zeitschrift für die alttestamentliche

Wissenschaft 11 (1891), S. 268-316; A.J. Michalski, Raschis Einfluß aufNicolaus
von Lyra in der Auslegung der Bücher Leviticus, Numeri und Deuteronomium, in:

Zeitschriftfiir die alttestamentliche Wissenschaft 35 (1915), S. 218-245; 36 (1916),
S. 29-63; H. Hailperin, Rashi. Vgl. auch W. Neumann, Influence de Raschi et
d'autres commentateurs juifs sur les Postilla perpétua de Nicolas de Lyre, in: Revue

des études juives 26 (1893), S. 172-182; 27 (1893), S. 250-262.
43 Vgl. G. Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses, S. 245-254.
44 Die jüngere Diskussion wird dargestellt durch C. Patton, Creation, Fall and Sal-

204



In jedem Falle steht fest, dass Nicolaus von Lyra, als er im ersten Drittel
des 14. Jahrhunderts seine den wörtlichen Schriftsinn erkundende Postilla

litteralis super totam Bibliam schrieb, ohne Berührungsängste auch jüdische
Autoren zitieren konnte. Naturgemäss lag der Schwerpunkt derartiger
Referenzen in der Auslegung alttestamentlicher Texte.45 Dass Nicolaus auch in
den Kommentaren zum Neuen Testament auf Raschi verwies, soll uns im
Folgenden beschäftigen.

III. 2. Raschi in den Kommentaren zum Neuen Testament

von Nicolaus von Lyra

Zunächst ist es natürlich ungewöhnlich, dass ein christlicher Exeget zur

Kommentierung neutestamentlicher Texte jüdische Schrifterklärer heranzieht.

Bevor ich mich auf die Raschi-Zitate beziehe, gebe ich daher einen

kurzen Überblick darüber, welche jüdischen Texte und Autoren von Nicolaus

überhaupt (und wo) angeführt werden.

Wolfgang Bunte listet in dem schon genannten Kompendium folgende
jüdische Autoritäten in Nicolausens Kommentaren zum Neuen Testament

auf (siehe die folgenden Paragraphen a.—f. bzw. l.-19.)ü6

a. „Translatio chaldaica"

1. Zu Mt 2,147

In diebus herodis, prophetauerant enim patriarcha Jacob Gen. xlix [Gen 49,10]. Non
auferetur sceptrum de iuda, et dux femore eius donee veniat qui mittendus est etc. vbi
translatio chaldaica habet sic: Donec veniat messias.

2. Zu Mt 2,5 48

Ex te [mihi] egredietur qid sit dominator etc. [Mi 5,2] Translatio chaldaica habet: Ex
te egredietur messias.

vation: Lyra's Commentary on Genesis 1-3, in: P. Krey/L. Smith {ed.), Nicholas

ofLyra, S. 19-43, dort S. 22-23 Anm. 11.
45 Vgl. W. Bunte, Rabbinische Traditionen, S. 35-272 (einschliesslich der sogenann¬

ten Apokryphen des Alten Testaments). — Nach Bunte (ibidem, S. 27-32) werden
achtzehn Autoritäten bzw. Schriftgruppen angeführt. Seine Ubersicht bedürfte auf
jeden Fall einer kritischen Durchsicht, da z. B. unter dem Eintrag „Targumim" unter
anderem qumranische Targum-Fragmente erwähnt werden, die Nicolaus sicher
nicht verwendet hat. Für Nicolaus' Kommentar zum Buch Rut vgl. A. Saltman,
Nicholas de [!] Lyra's Commentary on the Book of Ruth, in: U. Simon (ed.),
Studies in Bible and Exegesis, Volume II Presented to Yehuda Elitzur, Ramat-Gan
1986, S. 257-282 [hebr.].

46 Vgl. W. Bunte, Rabbinische Traditionen, S. 273-289.
47 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Mat. 2,1 (ed. Strasbourg IV, f. 9ra).
48 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Mat. 2,5 (ed. Strasbourg IV, f. 9rb).

205



3. Zu Rom 3,2149

Testificata a lege, id est a libris Moysi, que proprie dicuntur lex apud hebreos, et Gen

xlix. dicitur de Christo [Gen 49,10]: Non auferetur sceptrum de Inda et dux de femore
eins, donee ueniat qui mittendus est, et in translatione chaldaica que apud hebreos est

autentica: habetur: Donec veniat messias.

4. Zu Hebr 11,3150

[. .] vnde Josue ii, vbi translatio nostra habet: „ingressi sunt domum mulieris mere-
tricis" [Jos 2,1c], translatio chaldaica habet domum mulieris hospitalarie, et talis fuit
Raab.

5. Zu Act 15,15 51

[. .] et Dauid regem suum, vbi translatio chaldaica apud hebreos autentica sie habet
[• .]

b. „Josephus antiquitatum librum xviij"

6. Zu Act 15,5 52

[. .] sicut pharisei, sed viuebant religiosius: habentes omnia in communi vt dicit
Josephus antiquitatum librum xviij [Jos., Ant. XVIII,18 —22].

7. Zu Act 23,653

Sciens autem Paulus etc.: quia per magnum tempus ante ineiperant iste secte [i. e.

Sadducei et Pharisei], vt dicit Josephus antiquitatum iudaice librum xviij [Jos., Ant.
XVIII, 18 -22],

bl. „Josephus et Rabbi Salomo"

8. Zu 2 Tim 3,854

Quemadmodum autem iamnes et mambres Isti fuerunt magi perfalsa signa volentes

resistere [ed. Strasbourg: resibere] Moysi Exod. vij. [Ex 7,11] nomina vero istorum

magorum non habuit apostolus ex sacra scriptum sed ex alijis libris hebreorum unde vt
dicit hie glossa. Sed quia Iosephus et Rabbi Salomon de hac materia loquentes nihil
dicunt de istis nominibus ideo videtur melius dicendum quod habuit per reuelationem

sicut et Moyses mundi creacionem. Ita et hi resistunt veritati frequenter occulte et

aliquando manifeste, scilicet [om. Mss.] homines corrupti mente, id est in moribus.

Reprobi circa {idem incredibilibus.

c. „Rabbi Moyses in glosa magna ad Genesim"

49 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Rom 3,21 (ed. Strasbourg IV, f. 177va).
50 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Hebr. 11,31 (ed. Strasbourg IV, f. 288vb).
51 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 15,15 (ed. Strasbourg IV, f. 313vb).
52 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 15,5 (ed. Strasbourg IV, f. 313va).
53 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 23,6 (ed. Strasbourg IV, f. 322ra).
54 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad 2. Tim. 3,8 (ed. Strasbourg IV, f. 262rb; BAV, Pal.

Lat. 113, f. I48vb).

206



9. Zu Act 10,15"
Dixeris: Christus enim passus est non solum pro salute iudeorum, sed etiam pro salute

gentilium, propter quod non sunt reputandi immundi. Similiter per suam [Ms. add.:

benedictam] passionem euacuauit legis ceremonialia, sicut scripturam declaratum [Ms.:
sicut supradictum] est in principio epistole ad hebreos, et in pluribus alijs locis, ad quem
pertinetprohibitio ciborum, et sie eos purificauit licitos faciendo, et hoc etiam dicit Rabi

Moyses in glosa magna super Genesim omnis bestia que immunda reputatur in hoc

seculo [Ms. om.: deus seculo\ deus sanetus et benedictus faciet earn mundam in
futuro seculo, sicutprimitusfuitfilijs Noe, Gen. ix.: Omne quod moritur [Ms. Oxford:
mouetur\ aut viuit erit vobis in eibum etc. [Gen 9,3]. Presens autem seculum vocat

vsque ad aduentum messie: futurum autem a tempore messie et vltra. Et eodem modo

aeeepit Rabi Salomon et alij doctores hebrei Loquentes de presenti seculo et futuro.

d. „Rabbi Salomo"

10. Zu Act 2,1756

Et erit in nouissimis diebus, id est in diebus noui testamenti, qui dicuntur nouissimi

eo quod non succedet aliud testamentum, propter quod dicitur in prima loh. Ij: „Filioli
nouissima hora est" [1. Joh 2,18a], et Heb. i: „Nouissime diebus istis lucutus est nobis

in filio" etc. [Hebr 1,2a] Effundam de spiritu meo super omnem carnem quod
exponit Rabbi Salomon super Iohelem: super omnem carnem, id est super omnem
hominem cuius cor [f. 297rb] erit tenerem ad modum carnis, id est non obstinatum in
punetis, et ad hoc inducit auetoritatem Ezech. xxxvi: „Auferam cor lapideum de carne
vestra et dabo vobis cor carneum" [Ez 36,26b], dicit etiam idem doctor hoc implendum
tempore messie [Ms. f. 55v] et in hoc dicit verum, sed errat dicens futurum quod de

preterito est impletum. Corda vero apostolorum erant tenera per deuotionem et disposita
ad Spiritus saneti reeeptionem, vt patet per predicta. Posset et aliter exponi. Super
omnem carnem, id est super iudeos et gentiles indifferenter, sicut habetur Iesus Christus

propter quod dicitur Ro. x.: „Non est distinetio iudei et greci, nam idem dominus
omnium diues in omnes qui inuocant ilium" [Rom 10,12] habundant dando eis

spiritum sanctum.

11. Zu Act 7,157

Dixit autem: Hie [Ms. add.: consequenter\ ponitur accusati responsio circa quam
primo datur respondendi Locus cum dicitur: Dixit autem princeps sacerdotum etc.,
secundo ponitur responsionis actus cum subditur qui ait etc. Circa quod sciendum quod
Stephanusfuit accusatus de quatuor, scilicet quod locutus fuerat [f. 302va] contra deum,

contra Moysen, contra templum et contra legem, utpatet ex predictis. Ideo primo excusat
se de primo, scilicet de deo, secundo de Moyse ibi: Eodem tempore [Act 7,20], tercio de

templo, ibi: Tabernaculum [Act. 7,44], quarto de lege, ibi: Dura ceruice [Act 7,51].

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 10,15 (Ms. Oxford, New College, Ms. 13, f.

223va; ed. Strasbourg IV, f. 308rb) (zitiert nach: G. Hasselhoff, Dicit Rabbi
Moyses, S. 248 Anm. 87).

56 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 2,17 (ed. Strasbourg IV, f. 297ra-b; BAV, Pal.

Lat. 115, f. 55r—v).
^ Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 7,1 (ed. Strasbourg IV, f. 302rb-va; BAV, Pal.

Lat. 115, f. 62v—63r).

207



De primo autem excusat se per hoc quod ostend.it se colere deum quem coluerunt sancti
[Ms. om.: patres et\ patres et patriarche breuiter replicans eorum hystoriam, vsque ad
Moysen et diuiditur in duas partes quia primo recitatur hystoria incipiendo ab Abraham

vsque adJacob, secundo a Jacob vsque ad Moysen, ibi: EtJacob [Act 7,8e]. Prima
adhuc in duas quia primo récitât hystoriam Abrae extra promissionis terram, secundo

intra ipsam, ibi: Et inde [Act 7,4b].
Ad euidenciam dicendorum, sunt hie aliqua prenotanda propter concordiam huius

passus ad ea que dicta sunt de Abraham Gen. xj. et xij. Primum est de apparicione dei
dicentis Abrae: Exi de terra tua etc. [Act 7,3 Gen 12,1] bis enim videtur deus hoc

sibi dixisse, semel ante mortem patris sui Thare, et de bac loquitur hic Stephanus
verumtamen ilium exitum non fuit executus vsque post mortem patris qui senex erat vt
ei obsequium debitum impenderet et hoc de voluntate domini licet non sit expressum. Et
iterum semelpost mortem patris et tunc dedit execucionem et de ista vite sit mencio Gen.

xij. sicut Job. XX. dicitur quod Christus in die sue resurreccionis dixit apostolis: „sicut
misit me pater, ita et ego mitto vos" [Joh 20,21], scilicet ad predicandum et tarnen de

voluntate eiusfuit execucio eius retardata, vsque post sancti Spiritus missionem. Vnde in
die ascensionis illud mandatum fuit replicatum cum tali retardacione, Act. i.: „Acci-
pietis virtutem Spiritus sancti in vos et eritis mihi testes" etc. [Act 1,8] Nec istud

répugnât quod dixi Gen. xij. [Ms. f. 63r] improbans Rabbi Salomon dicentem, quod
illud Exi de terra tua etc. [Gen 12,1] fuit dictum Abrae per Ixx annos ante mortem

patris sui, et quod ex tunc exiuit quia non reprobauit eum nisi quantum ad hoc dictum:
Exi de terra tui etc. Ad quod secuta est execucio ante mortem patris quod estfalsum vt
dictum est, secundum est de loco apparicionis. Circa quod sciendum quod Mesopotamia
est nomen ciuitatis et regionis siue prouincie, sicut Babylonia in libris Reg. et Paral. et

prophetarum aliquando accipitur pro ciuitate Babylon precise, et aliquando pro tota

prouincia, vnde in pluribus locis dicuntur iudei in Babyloniam captiuitati, qui tarnen

fuerunt in diuersis regni ciuitatibus collocati, et Samaria accipitur frequenter pro
nomine vnius ciuitatis vt patet valde in multis locis, et aliquando pro regione, sicut loh.

iiij. dicitur: „Uenit iesus in ciuitatem Samarie qtie dicitur Sychar" [Joh 4,5], et sie

manifeste patet quod Samaria ibi accipitur pro regione vel prouincia. Similiter
Mesopotamia aliquando accipitur pro ciuitate Aram precise, que hic nominatur Charram, et
sic sunt nomina synonyma sicut dictum fuit Gen. xxiiij. [Gen 24,10], sed Mesopotamia
est nomen grecum dictum a meso quod est medium et potamos quod est fluuius, quia
ciuitas ilia est sita inter duo flumina, vnde Gen. xxiiij. vbi translacio nostra habet:

Mesopotamiam, in hebreo habetur in Aram fluuiorum, Aram autem est nomen Syrum,

aliquando vero hoc nomen Mesopotamia accipitur pro tota prouincia circa dictum
ciuitatem. Abraam vero exiens de Chaldea cum pâtre suo Thare prius intrauit

Mesopotamiam prout est nomen regionis quam prout est nomen ciuitatis quam alio nomine
dicitur Charram. His ergo promissis exponenda est litem.

12. Zu Act 7,4258

Conuertit autem eos deus et tradidit, id est converti et tradi promisit demonibus

propter suam maliciam. Seruire milicie cell hoc non legitur esse factum tempore quo

filij israel sunt in deserto sed postquam intrauerunt in terram promissionis hoc multo-
ciens et multipliciter fecerunt vtpatet in libris Iudicum et Regum specialiter in iiij, et ij.

58 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 7,42 (ed. Strasbourg IV, f. 304rb; BAV, Pal. Lat.
115, f. 65v).

208



Parai, sicut scriptum est in libro prophetarum, scilicet xij. qui est vnus liber ut
declaratum fuit ibidem. Nunquid victimas etc. hoc scribitur Amos v. [Am 5,25-27]
et refertur prima pars huius autoritatis ad tempus quo fuerunt filij israel in deserto, vt

patet manifeste, non tarnen per hoc est intelligendum quodfilij Israel nullas victimas aut
hostias obtulerunt deo in deserto, quia Leui. ix. dicitur expresse, quod in consecracione

Aaron et filiorum eins fiuerunt plures hostie deo oblate [Lev 9,1 — 21], et similiter in
dedieacione tabernaculi, vt habet Nu. vij. [Num 6,12-88]. Sed ideo dicitur quia
pauci victime fuerunt tunc oblate. Unde dicit Rabbi Salomon super illud Nu. ix. :

„Feceruntfilij israel phase" etc. [Num 9,5] de toto tempore que in deserto fiuerunt non

feceruntphase nisi illud tantum, cum tarnen erat solennitas principalis etpreceptum erat

xij. Exo. ipsum quolibet anno fieri [Exod 12,14.17-20], et ideo si fuit sic omissa in
Ulis xl. annis multomagis sacrificia que prociebantur fieri in solennitatibus et in diebus

minus solennibus, fuit enim cum populo super hoc dispensatum a deo propter incertum

motum nubis sicut de circumcisione que Gen. xvij. precipitur fieri octauo die [Gen
17,10-14], et tarnen omissa fuit quamdiu populusfuit in deserto, vtpatetJosue v [Jos
5,10].

13. Zu Act 7,5259

Quem prophète non prosecuti sunt patres vestri q.(uod) d.(icit) valde pauci sunt. Et
occiderunt eos, scilicet prophetas, vtpatet de Zacharia filio Ioiade ij. Parai xxiiij. [II.
Par. 24,21sq.] et Isaia, ut dictum fu.it in principio Isaie et Amos [f. 304vb] vt dicit
Hieronymus in prologo et in alijs midtis locis. Qui prenunciabant de aduentu iusti,
[Ms. £ 66v] id est Christi, qui dicitur iustus anthonomatice, vnde dicit Rabbi Salomo

quod vniuersi prophète non sunt locuti nisi ad dies messie, scilicet principaliter. Cuius
vos nunc proditores, cum iuda tractando. Et homicide fuistis, eius crucifixionem
precurando. Qui accepistis legem in disposicione angelorum [Act 7,53], quia data

fuit per angelum in persona dei loquentem, vt est predictum. Et non custodistis, quia
irritum fecerant mandatum dei propter tradiciones suas, Matth, xv. c. [Mt 15,3].

14. Zu Act 10,43 60

Huic omnes prophète perhibent testimonium, q(uod) d(icit) nos soli non sumus eius

testes sed eciam omnes prophète antiqui diuinitus inspirati, vnde dicit Rabbi Salomon
hebreus super Zach. [ad Sach 9], quod vniverse prophète non sunt locuti nisi ad dies

messie, scilicet de principali intencione.

dl. „Rabbi Salomon hebreus et alij plures doctores hebrei"

15. Zu Rom 10,461

Finis enim. Hie [Ms. add. consequenter\ apostolus declarat intentum, scilicet quod
iusticia faciens dignum vita eterna non erat ex lege sed ex fide Christi. Et diuiditur in
très, primo ostendit huiusfidei vtilitatem, secundo facilitatem: ibi Sed quid dicit [Rom
10,8], tercio ex hoc arguit non credencium infidelitatem: ibi Quomodo ergo [Rom

59 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 7,52 (ed. Strasbourg IV, f. 304va-b; BAV, Pal.

Lat. 115, f. 66r-v).
Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 10,43 (ed. Strasbourg IV, f. 309ra; BAV, Urb.
Lat. 13, f. 268va).
Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Rom 10,4 (ed. Strasbourg IV, f. 187rb; BAV, Pal.

Lat. 113, f. 27va-b).

209



10,14]. Circa primum sciendum quodperfectio non consistit in dispositione materie, sed

in introduccione forme ad quam disposicio finaliter ordinatur, utpatet in naturalibus et

artificialibus. Lex autem vetus ordinabatur ad Christum, sicut imperfectum ad perfec-
tum. Unde apostolus ad Gal. iij dicit: „Lex pedagogus noster fuit in Christo" [Gal
3,24], et Rabbi Salomon Hebreus et alij plures doctores hebrei dicunt quod vniuersi

prophète non sunt locuti nisi ad dies messie, id est propter Christi tempus finaliter, et
ideo iusticia que facit dignum vita [Ms. f. 27vb] eterna, non erat in lege que fuit
imperfecta, sed est ex fide Christi cui perfectio debetur et hoc est quod dicitur Finis enim
legis, scilicet mosayce. Christus supple est, quia ad ipsum ordinabatur vt dictum est: Ad
iusticiam, id est iusticia infusa. Omni credenti, vnde partes veteris testamenti non
erant [Ms. fuerunt\ iustificati ex operibus legis sed exfide Christi vt dictum est supra iij
[Rom 3,22sqq.] et iiij ca. [Rom 4,13] et Act xv [Act 15,11], dicit per dominem

nostrum Iesum Christum credimus saluari, sicut et Uli patres veteris testamenti, et [Ms.
add.: ad] hanc sentenciam inducitur scriptura cum dicitur: Mopses enim scripsit
Leuiti. xviij [Rom 10,5; Lev 18,5].

16. Zu Act 10,15 62

e. „omnes doctores hebrei"

17. Zu Lk 1,1163

[. .] illud autem altare non erat intra sanctum sanctorum secundum quod dicit
Hieronymus et omnes doctores hebrei et catholici, excepto Augustinum cuius dictum non
videtur in hoc tenendum.

18. Zu Act 4,1164

Hie est lapis etc.: Que de Christo intelligitur ad literam sicut ibidem declaraui per
doctores hebraicos et latinos, quod enim lapis Christus dicitur in scriptura veteris
testamenti patet Daniel, ij [Dan 2,44sq.] [. .] quod ad literam exponitur de Christo a
doctoribus hebraicis et latinis.

f. „iudei moderni"

19. Zu Hebr 2,1765

Foderunt manus meas et pedes meos, quid non potest intelligi de Dauid nec de Mardo
[f. 272va] cheo de quo dicunt iudei moderni ilium psalmum [i. e. Ps 22,23] debere

intelligi, ex quo patet eorum falsitas, quia nec Dauid nec Mardocheus fuerunt sic

confossi, et ideo ilia scriptura ad literam intelligenda est de Christo.

Mit anderen Worten: Nicolaus nennt vier Autoritäten namentlich sowie an
vier (fünf) Stellen eine amorphe Gruppe, die „die anderen Lehrer" oder aber

die „modernen Juden" umfasst. Die namentlich genannten sind zum einen

Josephus, der in lateinischer Übersetzung bzw. durch Zitate in Werken
lateinisch schreibender Autoren seit der Antike bekannt war. Auf ihn entfallen

62 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 10,15: v. supra ad § 9.
63 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Luc. 1,11 (ed. Strasbourg IV, f. 83ra).
64 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 4,11 (ed. Strasbourg IV, f. 299va).
65 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Hebr. 2,17 (ed. Strasbourg IV, f. 272rb —va).

210



drei Nennungen, davon zwei mit „Quellenangabe"/'6 Die zweite Autorität ist

die fünfmal erwähnte Translatio chaldaica, also die aramäische Targum-
Ubertragung. Bunte weist den Nennungen Texte aus dem Targum Jonathan
zu/'7 Die dritte von Nicolaus von Lyra bemühte Autorität ist der einmal

genannte Moshe ha-Darshan aus Narbonne. Dieser gilt als „fruchtbarer
Schrifterklärer und Begründer einer eigenen Schule in Narbonne".68 Allerdings

ist seine Genesis-Auslegung nur teilweise überliefert. Moshe diente als

eine Hauptquelle für Raimundus Martini. Es wäre hier zu überprüfen, ob

Nicolaus sich auf eine eigene Lektüre oder auf den Pugio fidei stützt, wie ich

es für seinen Maimonides-Gebrauch nachgewiesen habe.69

Die vierte Autorität ist schliesslich Rabbi Shlomo ben Yizhaq, der bei

Nicolaus immer als „Rabbi Salomon" (mit allen Abweichungen, die
mittelalterliche Handschriften bieten) genannt wird. Wie aus der kleinen Übersicht

ersichtlich ist, wird Raschi in den neutestamentlichen Kommentaren
des Nicolaus von Lyra fünfmal als in diesem Fall alleinige Autorität genannt
(§§ 10 — 14), in allen Fällen zur Erklärung der Apostelgeschichte. Einmal
wird Raschi gemeinsam mit Josephus angeführt (§ 8), zweimal in Gemeinschaft

mit den „vielen anderen jüdischen Lehrern" (§§ 15-16). Macht
zusammen acht, also knapp die Hälfte aller Referenzen zu jüdischen Autoren
im Kommentarwerk zum Neuen Testament des Nicolaus. Betrachten wir
jedoch die Kontexte, für die Raschi autoritativ spricht, so erhalten wir ein

etwas anderes Bild.
Dreimal wird Raschi angeführt als Autorität dafür, dass die Propheten

nur über die Tage des Messias gesprochen hätten (§§ 13-15: non sunt loquti
nisi ad dies messie). Das ist ein von Nicolaus häufig gebrauchtes Stereotyp,
das einmal auch Maimonides zugeschrieben wird.70 Es ist also wenig
aussagekräftig. Ähnliches gilt auch für das Beispiel 16 9, in dem es ebenfalls um
die Frage des Messias und seines Zeitalters geht. In allen vier Fällen wäre zu

^ Dem Register zu Buntes Buch zufolge wird Josephus nur ein weiteres Mal im

gesamten Kommentarwerk genannt, nämlich in der Einleitung zur Auslegung von
Ex 28.

67 H.-G. von Mutius, Targume, in: R.-H. Bautier et al. [ed.), Lexikon des Mittelal¬
ters. Band VIII, München 1997, S. 475 irrt mit seiner Feststellung, dass die

Targume durch ihren Charakter als antike Texte „von der Mediävistik auch
weitgehend vernachlässigt werden dürfen."

^ G. Stemberger, Geschichte der jüdischen Literatur. Eine Einführung, München
1977 Beck'sche Elementarbücher), S. 95.

69 Vgl. G. Hasselhoff, Some Remarks On Raymond Martini's (c. 1215/30 - c.

1284/94) Use Of Moses Maimonides, in: Trumah 12 (2002 [2003]), S. 133-148;
G. Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses, S. 227-243.

70 Vgl. G. Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses, S. 250 Anm. 103.

211



überprüfen, inwieweit es sich nicht um ein Gemeingut handelt, das Nicolaus

beispielsweise von Raimundus Martini übernommen hat. Interessanter sind

die anderen vier Stellen, an denen Raschi als Autorität angeführt wird, weil

an ihnen tatsächlich sichtbar wird, dass dem jüdischen Exegeten eine

Bedeutung zugemessen wird.

a. Das erste Beispiel findet sich im Kommentar zu 2 Tim 3,8 (§ 8). Paulus

(oder einer seiner Schüler, das müssen wir hier nicht weiter in Betracht

ziehen) schreibt hier: „Wie Jannes und Jambres [in der Vulgata: Mam-
bres] dem Mose widerstanden, so widerstehen auch diese [scilicet die

Sünder] der Wahrheit" (Übertragung nach Martin Luther, 1984). An
dieser Stelle bezieht sich der Apostel auf eine Begebenheit nach Ex

7,11.22. Dort ist die Rede von den namenlosen ägyptischen Zauberern.
Nicolaus verweist nun darauf, dass der Apostel die Namen nicht aus der

Heiligen Schrift hat kennen können, sondern aus anderen jüdischen
Schriften. Josephus und Rabbi Salomon bestätigen das, weil diese in ihrer

Auslegung der Schriftstelle (gemeint ist die Exodus-Stelle) die Namen
ebenfalls nicht nennen. Nun die bemerkenswerte Ergänzung von Nicolaus:

„Deswegen scheint es mir besser zu sagen, dass der Apostel die

Namen durch Offenbarung hat, wie auch Mose jene von der Schöpfung
der Welt" (jdeo videtur melius dicendum quod habuitper reuelationem sicut

et moyses mundi creacionem).

Die weiteren drei Beispiele finden sich im Kommentar zur Apostelgeschichte,

in allen drei Fällen ist Raschi Fachmann für die Deutung alttestament-

licher Probleme.

b. Das zweite Beispiel (§ 10) findet sich im Kommentar zu Act 2,17, also zu

Beginn des Joel-Zitats in der Pfingstrede des Apostels Petrus. Hier wird
Raschi als jüdischer Zeuge dafür angeführt, dass die Joel-Prophetie sich

auf alle Menschen bezieht und für die messianischen Zeiten gilt. Raschi

irrt nach Meinung Nicolausens aber, wenn er die messianischen Zeiten
auf die Zukunft auslegt, denn die Prophétie hat sich in der Vergangenheit

in Jesus schon erfüllt.

c. Von wieder anderer Art ist das dritte Beispiel aus Act 7,1 (§ 11). Das

Beispiel ist etwas verwirrend, und ich kann hier und heute nicht auf alle

Einzelheiten eingehen. Soviel sei hier jedoch gesagt: Der zu kommentierende

Vers lautet in der Übertragung nach Martin Luther: „Da fragte der

Hohepriester: Ist das so?" Der Gefragte ist Stephanus. Nicolaus nun stellt

eine grundsätzliche Überlegung darüber an, warum Stephanus angeklagt
wird. Innerhalb einer Erklärung über das Wirken des Heiligen Geistes

212



findet auch Raschi in einer Auslegung von Gen 11,32 Gehör. Und zwar
handelt es sich dabei um das schwer nachzuvollziehende Problem, ob

Abraham nun vor oder nach dem Tod Terachs Chaldäa verlassen habe.

Raschi hatte in seiner Auslegung der Stelle argumentiert, dass Abraham

vor dem Tod seines Vaters Mesopotamien verliess, weil nach der

Trennung beider der in der Götzenanbetung verharrende Vater für den

Sohn Abraham wie tot gewesen sei. Die erste Hälfte der raschischen

Auslegung wird von Nicolaus angeführt und damit widerlegt, dass das

griechische Mesopotamien (mitten zwischen den Flüssen) im Aramäischen

für Aram stehe, also die Provinzgrenzen weiter gezogen sind als die

ursprüngliche Bedeutung, und darum Abraham das Land seines Vaters

erst nach dessen Tod endgültig verlassen habe,

d. Das vierte und letzte Beispiel entstammt dem Kommentar zu dem glei¬

chen Kapitel der Apostelgeschichte. In Act 7,42 zitiert der redende Ste-

phanus den Propheten Arnos (5,25): „Habt ihr vom Hause Israel die

vierzig Jahre in der Wüste mir je Opfer und Gaben dargebracht?"
Nicolaus führt nun Raschi mit einer sehr spitzfindigen, man möchte fast

sagen genialen Erklärung zu der Arnos-Textstelle an. In Raschis

Kommentar zu Num 9,1 wird ein Sifre-Zitat zur Erklärung des Wortes „Im
ersten Monat" (1117X717 17*7173) angeführt. In der Raschi-Auslegung heisst

es:

„Im ersten Monat, der Abschnitt am Anfang des Buches ist erst im [Monat] Ijar
gesagt worden; daraus lernst du, daß in der Thora die zeitliche Reihenfolge nicht
allein maßgebend ist (Sifre). Und warum hat er nicht mit diesem Abschnitt
angefangen? Weil er einen Tadel für Israel enthält, daß sie die ganzen 40 Jahre, die sie in
der Wüste waren, nur dieses eine Peßach darbrachten (Sifre).71

Aus der Auslegung übernimmt Nicolaus von Raschi nun, dass Israel auf
der Wüstenwanderung nur einmal Pessach gefeiert habe, womit er die

Aussage des Propheten Arnos unterstreiche, dass Gott sich deshalb von
Israel abgewendet habe. Der Jude Raschi dient also als Beleg für die

judenkritische Aussage des Stephanus, die dieser gegen den Sanhédrin
anführt.

Diesen Abschnitt zusammenfassend bedeutet das: Vorrangig verwendet
Nicolaus von Lyra jüdische Schriftsteller bzw. jüdische Tradition als Beleg
dafür, dass der Christus des Neuen Testaments der Messias der jüdischen
Tradition ist. Zugleich jedoch sind Josephus im Blick auf die Pharisäer und
Raschi im Blick auf die Bibel Informanten für jüdische Traditionen.

71 Das Beispiel gibt B. J. Gelles, Peshat and Derash, S. 10; die deutsche Übersetzung
ist übernommen aus S. Bamberger, Raschis Pentateuchkommentar, S. 10.

213



IV. Ausblick

Eingangs verwies ich darauf, dass im Jahr 2005 des 900. Todestags Raschis

gedacht wurde, es jedoch den Anschein hat, als sei dieser Gedenktag zwar im
Judentum bedeutsam, nicht jedoch in der christlichen Gedenkkultur (mit
Ausnahme der Stadt Worms, die den Jahrestag zum Anlass einer Vielzahl
kultureller Veranstaltungen gemacht hat).72 Nun stellt sich jedoch für uns die

Frage: Hat Raschi eine Bedeutung für Christen der Gegenwart? Eine
Antwort darauf kann sich nicht in einem blossen Ja oder Nein erschöpfen.

Zugegebenermassen liefert Raschi uns ein mittelalterliches Modell einer

bibelbezogenen Schriftauslegung, die sich an den Standards moderner,
historisch-kritischer Schriftauslegung nicht messen lässt. Insofern hat er eine in
erster Linie historische Bedeutung. Diese historische Bedeutung ist nicht nur
für Philologen und Kirchenhistoriker gegeben, sondern beispielsweise auch

für die Philosophie- und Theologiegeschichte. Um hierfür ein kleines

Beispiel zu geben: In der Schrift De docta ignorantia von Nicolaus von Kues

wird an drei Stellen Maimonides zitiert. Die Zitate werden aber eingeleitet
mit der Formel: Ut dicit Rabbi Salomon. Da Nicolaus sehr wohl den Unterschied

der beiden Rabbis kennt, ist hier zu fragen, warum er die Namen
vertauscht. Liegt es daran, dass Maimonides zu sehr mit dem Dominikanerorden

und damit einer Richtung innerhalb der sogenannten via antiqua in
Verbindung gebracht wird, während Raschi hier eher „neutral" ist? Liegt es

daran, dass Maimonides die philosophisch-theologische Autorität ist?

Dagegen spräche aber, dass der „Rabbi Salomon" als philosophische Autorität
angeführt wird. In jedem Fall ist es auffällig, dass Raschi hier unbefangen
eingeführt werden kann, während Maimonides sich anscheinend nicht dazu

eignet.
Doch zurück zur Frage nach Raschis Bedeutung. Obwohl seine Bedeutung

in erster Linie im historischen Bereich zu suchen ist, ist gleichwohl bis

heute sein Verweis auf das, was denn tatsächlich im Text steht oder auch nur
stehen könnte, hilfreich.73 So wurde er traditionell auch in der Geschichte

72 Vgl. die unter www.raschijahr.de notierten Veranstaltungen (einschliesslich der Ta¬

gung der Heidelberger Hochschule für Jüdische Studien vom 30. Oktober - 1.

November 2005) sowie die für das Gedenkjahr erstellten Publikationen von G.

Bönnen, Raschi von Troyes und Worms. Begleitbroschüre des Jüdischen Museums
Worms zum Raschi-Jahr 2005, Worms 2005 und Raschi 1105—2005.

73 So wird er tatsächlich auch in jüngeren christlichen Bibelkommentaren wieder
gesehen, vgl. z.B. H. Seebass, Numeri. 2. Teilband: Numeri 10,11-2,1, Neukir-
chen-Vluyn 2003 Biblischer Kommentar 4/2), S. 82 (zu Num 13,2). Ähnlich zu
verstehen ist anscheinend auch der Beitrag von J. Magonet, Rashi on Exodus
1:1 — 14, in: G. Bodendorfer/M. Millard (ed.), Bibel und Midrasch. Zur Bedeu-

214



der christlichen Bibelauslegung gesehen, wie ich am Beispiel von Nicolaus

von Lyra zu zeigen versucht habe. Für orthodoxe Juden gilt der Parshandata
als eine der wichtigsten Stimmen der Traditionsliteratur. Als solche muss er

auch im „christlich-jüdischen Gespräch" wahrgenommen und gelesen und

gehört werden.74 Als solches ist es hilfreich, dass in jüngster Zeit der Versuch

gestartet wurde, seine Schriftauslegung in neuer deutscher Übertragung
zugänglich zu machen.75

tung der rabbinischen Exegese fur die Bibelwissenschaft, Tübingen 1998 Forschungen

zum Alten Testament 22), S. 209 — 227.
74 Das gilt z. B. für die Evangelische Kirche des Rheinlands, die im Jahr 2005 viel

Geld für die 25-Jahr-Feier des kirchenpolitisch bedeutsamen Synodalbeschlusses zur
„Erneuerung des Verhältnisses von Christentum und Judentum" von 1980 ausgegeben

hat, aber Nachfragen zur Finanzierung zu Gedenkveranstaltungen zu Mai-
monides oder Raschi bereits im Vorfeld aus Geldmangel abgelehnt hat.

75 Vgl. inOS n'yiO - Megillath Esther — Das Buch Esther; mit dem Kommentar von
Rabbenu Schlomoh Ben Jitz'chak — Raschi, in die deutsche Sprache übersetzt von
Gerald Rosenberg, Fehmarn 2005.

215


	Raschi und die christliche Bibelauslegung dargestellt an den Kommentaren zum Neuen Testament von Nicolaus von Lyra

