Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Raschi und die christliche Bibelauslegung dargestellt an den
Kommentaren zum Neuen Testament von Nicolaus von Lyra

Autor: Hasselhoff, Gorge K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Raschi und die christliche Bibelauslegung
dargestellt an den Kommentaren zum
Neuen Testament von Nicolaus von Lyra

von Gorge K. Hasselhoff ™

I. Zur Biographie und zum schriftstellerischen Schaffen von Raschi

Shlomo ben Yizhaq wurde, wie sein Name schon sagt, als Sohn eines Isaaks
in Troyes im Norden Frankreichs in der Champagne geboren. Uber den
Vater ist nicht viel bekannt, es gibt lediglich den Hinweis, dass er als Mir-
tyrer verstorben sei. Das genaue Geburtsjahr steht niche fest, es wird zumeist
zuriickgerechnet auf das Jahr 4800, das ist das Jahr 1040 christlicher Zeit-
rechnung.' Diese Datierung macht sich fest an einer Notiz in einem Respon-
sum von Rabbi Shlomo ben Yehiel Luria (1510-1571) und verlegt Raschis
Gebure in das Todesjahr von Rabbenu Gershom ben Yudah aus Mainz.
Rabbenu Gershom gilt als die ,Leuchte des Exils“. Nach traditioneller An-
sicht starb Gershom im Jahr 1040, eben dem Jahr 4800 nach der Schépfung
der Welt. Nun ist dieses Datum jedoch korrigiert worden, und man nimmt
inzwischen an, dass Gershom keineswegs in einem runden Jahr starb, son-
dern zwolf Jahre friiher, also im Jahr 1028 christlicher Zeitrechnung. Sollte
die Geburt Raschis nun nach wie vor in das Todesjahr Gershoms verlegt

*

Dr. Gérge K. Hasselhoff, Klosterbergstrasse 36, D-53177 Bonn-Bad Godesberg. Der
folgende Artikel geht zuriick auf einen Vortrag, der in verschiedenen Fassungen
zuerst am 5. Juli 2005 auf Einladung von Prof. Martin Karrer an der Kirchlichen
Hochschule Wuppertal sowie in englischer Sprache beim Austausch der Universi-
titen Bonn und Oxford am 20. September 2005 in Bonn vorgetragen wurde. Fiir
die Publikation wurde er grundlegend iiberarbeitet. In einem geplanten, sehr viel
ausfiihrlicheren zweiten Teil soll Nicolaus von Lyras Kommentartitigkeit zum
»Alten” Testament nachgegangen werden.

Zur Biographie und den folgenden Datierungen vgl. E. SHERESHEVSKY, Rashi, The
Man and His World, New York 1982, S. 19—-35; R. HALPERIN, Rashi: His Life and
His Commentaries, 4 Binde, Bene Beraq 1997 [hebr.]; M. 1. GRUBER, Rashi’s Com-
mentary on Psalms, Leiden, Boston 2004 (= The Brill Reference Library of Judaism
18), S. 1-10.

193



werden, dann ergibt sich eine Diskrepanz zum erstgenannten Geburtsjahr
von gleichfalls zwolf Jahren. Um die Verwirrung komplett zu machen, sei
noch eine dritte Moglichkeit angefiihrt. Nach einer Notiz im Sefer Yubasin
von Avraham ben Shmuel Zacuto (1452 — ca. 1515) aus dem Jahr 1504
heisst es, Raschi starb im Alter von 75 Jahren. Da das Todesjahr recht genau
mit 1104/05 angegeben wird, miisste Raschi dementsprechend um das Jahr
1030 geboren sein. Wir halten also vorldufig fest: Raschi wurde entweder um
das Jahr 1030 oder aber um das Jahr 1040 herum geboren. Zur geistesge-
schichdlichen Finordnung: Das Geburtsjahr von Anselm von Canterbury
wird meist mit 1033 angegeben, er ist also unmittelbarer Zeitgenosse Ra-
schis, wenngleich sich beide weder begegneten noch auch sonst in ihrem
Schrifttum vergleichen lassen.”

Ist das Geburtsjahr Raschis nicht eindeutig zu bestimmen, so sind es
einige weitere Daten in seinem Leben sehr wohl. Mit ca. 25 Jahren ging er
zum Studium bei Schiilern des genannten Rabbenu Gershom nach Mainz
und Worms, zu dieser Zeit die Zentren halakhischen Studiums in Aschkenas.
In Mainz — falls er tatsichlich dort war — studierte er einige Jahre den
Talmud unter Anleitung der Lehrer Rabbi Yaaqov ben Yakar und Rabbi
Yizhaq ben Yehuda.” Nach dem Tod von Rabbi Yaaqov ben Yakar studierte
Raschi bei Rabbi Yizhaq ben Eliezer in Worms.

In Worms blieb er wie zuvor in Mainz einige Jahre, verbrachte die hohen
Feiertage jedoch immer bei seiner Familie in Troyes, wohin er 1070 end-
giiltig zuriickkehrte. Sein Broterwerbsberuf in Troyes war der des Weinbau-
ern und Weinhindlers.* In seiner reichlichen Freizeit verfasste er iiber die
gesamte Lebenszeit verteilt Kommentare zur Bibel und zum Talmud. Den
Anfang der Bibelkommentare machte der Tora-Kommentar, den er im Alter
von 30 Jahren zum Abschluss brachte, also nach jeder Berechnung seines
Geburtsjahrs in seiner rheinischen Zeit. Es folgte eine Kommentierung der

2 Weitere unmittelbare Zeitgenossen sind Shlomo ibn Gabirol (1020-1058) und
Abu Hamid Muhammad b. Muhammad at-Tusi, genannt Al-Ghazzali (1058 -
1111).

3 FEs ist umstritten, ob Raschi wirklich in Mainz war. — Zum Talmud ist fiir diese Zeit
anzumerken, dass seine , Kodifikation® erst zwei Jahrhunderte zuriicklag und seine
Lektiire im Westen noch nicht lange etabliert war. Wenn ich , Kodifikation® sage, so
meine ich den Abschluss der babylonischen Gemara, da es Talmud-Ausgaben gibt,
die spitere Kommentierungen wie die von Raschi und anderen mir einschliessen.

4 Vel. dazu den eher populidrwissenschaftlich abgefassten, aber dennoch informativen
Artikel ,Was hat Weinbau mit dem Berufsrabbinertum zu tun? Raschi von Troyes

und die Thora als Spaten” von Mirjam Lea Liibke (auf www.talmud.de, angesehen
am 23. November 2005).

194



gesamten Bibel mit Ausnahme der letzten Kapitel des Hiob-Buches’ sowie
der Biicher Esra, Nehemia und der Chroniken. Eine Besonderheit dieser
Kommentare ist, dass Raschi eine literale Auslegung einzelner Bibelverse
vornimmt, die sich ihrerseits durch eine grosse Nihe zur Auslegung der
entsprechenden Verse in der halakhischen Literatur auszeichnet. Jedoch ist
hierbei genau zu untersuchen — und durch Benjamin Gelles mustergiiltig,
wenn auch nicht unumstritten ausgefiihrt® — wie genau diese wortliche Aus-
legung der Bibel vonstatten geht. Raschi schiebt die haggadische Bibelinter-
pretation beiseite und stellt dieser seine eigene Interpretation (genannt Pe-
shat) gegeniiber, mit der er versucht, die einfache Bedeutung der Textstelle
zu erhellen. Ich gebe ein prignantes Beispiel (fiir diese Kommentierung des
Peshat) aus Raschis Auslegung von Gen 3,8:
,Sie hirten [WRYM], es gibt viele agadische Midraschim, und unsere Lehrer haben
sie bereits an ihrer Stelle im Bereschit Rabba und anderen Midraschim eingereiht,
ich aber komme nun, den einfachen Sinn des Verses [2U 159 RHYR PRI XD "IN
RIPn] und solche Agada zu bringen, welche die Worte des Verses erklirt, daf sich
jedes Wort dem Zusammenhang einfligt. — Sie hdrten, was hérten sie, sie vernah-
men die Stimme des Heiligen, gelobt sei er, wie sie durch den Garten daherkam.
Zur Seite des lages, (Ber. rab.) jener Seite, von der die Sonne kam, das ist der

Westen; denn um die Abendzeit ist die Sonne im Westen, und sie hatten in der
zehnten Stunde gesiindige (Sanh. 38b)“.”

Eine derartige Auslegung, wie sie aus der ersten Hilfte des Beispiels ersicht-
lich ist, nimmt Raschi rund 900mal in seinem gesamten Bibelkommentar-
werk vor,® weswegen sich die Frage stellt, ob es sich um eine tropische
(rhetorische) Bildung handelt. Zudem ist darauf zu verweisen, dass Raschis
Bibelkommentare Kompilationen midraschischen Materials bleiben, die
eben um die eigene Meinung des Kommentators erginzt werden!”

5 Zu den verschiedenen Schliissen des Hiob-Kommentars vgl. J.S. PEnkower, The
End of Rashi’'s Commentary on Job. The Manuscripts and the Printed Editions
(with three appendices), in: Jewish Studies Quarterly 10 (2003), S. 18 -48.

6 B.J. GELLES, Peshat and Derash in the Exegesis of Rashi, Leiden 1981 (= Etudes sur le
Judaisme médiéval 9); zu einer Wertung vgl. A. van pEr HEeDE, Der verschwun-
dene Drasch — Ziige der Raschiforschung in zwei Jahrhunderten, in: Kairos. Zeit-
schrift fiir Judaistik und Religionswissenschaft. Neue Folge 32/33 (1990/91), S. 238 —
246, dort S. 244-245. Eine deutschsprachige Einfithrung in die Materie findet
sich bei M. AwersucH, Christlich-jiidische Begegnung im Zeitalter der Friihscholastik,
Miinchen 1980 (= Abhandlungen zum christlich-jiidischen Dialog 8), S. 33 -70.

7 Das Beispiel gibt B.]. GELLES, Peshat and Derash, S. 10; die deutsche Ubersetzung
ist iibernommen aus S. BAMBERGER, Raschis Pentateuchkommentar. Vollstindig ins
Deutsche iibertragen und mit einer Einleitung versehen, Basel 1975, S. 10.

8 Vel. B.]. GeLLEs, Peshat and Derash, S. 25.

9 Vgl. B.]. GELLES, Peshat and Derash, S. 29 Anm. 5.

195



Spdtestens nach Raschis Riickkehr aus Worms begann er parallel zu den
Bibelkommentaren an einem Talmud-Kommentar zu arbeiten, der zwar
ebenfalls nicht abgeschlossen wurde, aber ein beeindruckendes Zeugnis sei-
ner Kommentartitigkeit liefert."

Raschi starb am 29. Tammus 4865, das ist nach gingiger Ansicht der 13.
Juli 1105." Uberblickt man das umfangreiche Werk Raschis und stellt in
Rechnung, dass er im Hauptberuf Winzer war und je nach Berechnung des
Geburtsjahres 65 oder 75 Jahre alt wurde, so stellt sich die Frage: Wie war
diese Produktivitit moglich? In der Einleitung seiner im Jahr 2004 erschie-
nenen Edition des Psalmenkommentars gibt Mayer 1. Gruber im Anschluss
an Salo Wittmayer Baron ecine recht plausible Erklirung: Demnach war die
jiidische Gemeinde in Troyes tiberschaubar (ca. 100200 Glieder), und Ra-
schis Schiiler, insbesondere seine Schwiegerséhne Rabbi Yehuda ben Nathan,
der spiter den Kommentar zu bMakkot vollendete, und Rabbi Meir ben
Shmuel sowie méglicherweise der iltere der Enkel Rabbi Tam (,Jakob ist
milde“, Gen 25,27; ca. 1100—1170) und Rashbam (Rabbi Shmuel ben
Meir, ca. 1080 — ca. 1160), waren zumindest als Ideengeber an der Kom-
mentierung beteiligt und halfen bei der sonstigen Arbeit aus.'

Eine weitere Frage, die sich bei der Betrachtung seines Werkes stellt, ist:
Was veranlasste Raschi dazu, die ganze Bibel zu kommentieren? Diese Frage
stelle sich insbesondere vor dem Hintergrund dessen, dass ein Teil der bi-
blischen Biicher nicht zum normalen Lesekanon geh('jrte.13 Esra Shereshev-

10 B.]J. GeLLES, Peshat and Derash, S. 136 —143 argumentiert, dass die unterschied-
liche Art der Auslegung darauf hindeute, dass Raschi erst den Talmud- und danach
die Bibelkommentare angefertigt habe, lisst dabei jedoch ausser acht, dass Raschi
eventuell nach Gattungen unterschiedlich kommentiert hat. Zudem bleibt unge-
klire, warum sowohl der Talmud-Kommentar als auch der Bibelkommentar unab-
geschlossen blieb. Vgl. zu diesem Komplex auch M. 1. GRUBER, Rashi’s Commentary,
S. 7.

Il So z.B. S. RoTHSCHILD, Raschi (Rabbi Sch'lomo ben Isak) geb. 1040 zu Troyes gest.
13. Juli 1105 zu Troyes. Ein Lebensbild, Worms 1924; C. PeaRrL, Rashi, London
1988 (= Jewish Thinkers), S. 8. — Obgleich das ein runder Todestag ist, erstaunt es
doch, dass er beispielsweise fiir die Herausgeber des evangelisch-lutherischen Pfar-
rerkalenders | Pfarrerinnenkalenders des Gottinger Verlagshauses Vandenhoeck &
Ruprecht keine Mitteilung wert war.

12 Vgl. M. 1. GRUBER, Rashi’s Commentary, S. 7—8; allerdings stellc Gruber dagegen
auch die — unbelegbare — Vermutung, Raschi habe als Gaon eine Akademie geleitet
(vgl. ibidem, S. 19-22). — Zur Grésse der Gemeinde, wenngleich ohne Zahlenan-
gabe vgl. auch C. Soussen-Max, Die jiidischen Gemeinden in Troyes und der
Champagne, in: Raschi 1105—2005. Leben und Wirken Raschis. Die Juden in der
Champagne und am Rhein, Worms 2005, S. 21-28.

13 Im gottesdienstlich-liturgischen Gebrauch wird ,nur® die Tora gelesen, erginzt um
Haftara, also die Lesung aus einem der Prophetenbiicher.

196



sky hat bereits in den Jahren 1970/71 darauf verwiesen, dass Raschi christ-
liche Kommentare zum ,, Alten® Testament kannte und sich in seiner Kom-
mentierung mit diesen auseinandersetzte."* M. . Gruber hat nun jiingst vor-
geschlagen, dass Raschi nicht nur einzelne Kommentarwerke z. B. des Hie-
ronymus kannte, sondern ihm auch die Glossa ordinaria bekannt war und
seine Kommentierung der Bibel den jiidischen Gegenentwurf zur christli-
chen Glosse darstellte.”” Das ist aus historischen Griinden zwar nicht mog-
lich — die Glossa wurde erst im Laufe des 12. Jahrhunderts verfasst —, aller-
dings konnte es sich um Vorformen derselben handeln. Nun stellt sich na-
tiirlich sofort die Frage, woher der Jude Raschi denn christliche Bibelausle-
gungen kannte. Die Antwort darauf scheint daraus ableitbar, dass die
Trennung zwischen den Religionen zu dieser Zeit keineswegs so starr gewe-
sen ist, wie es sich nach den Kreuzzugspogromen entwickelt hat, und eine
Stadt mit einer Kathedralschule wie Troyes '° vielfiltige Begegnungsmaoglich-
keiten bot."”

Um diesen ersten Teil kurz zusammenzufassen: In der Lebensspanne von
ca. 70 Jahren hat der jiidische Gelehrte des 11. Jahrhunderts, Rabbenu Shlo-
mo ben Yizhaq, genannt Raschi, als erster Kommentator sowohl die Bibel als
auch den Talmud nahezu vollstindig erklirt. Dafiir erhielt er im Judentum
den Ehrentitel ,Parshandata® (Est 9,7)."® Seine Kommentare gehorten zu
den ersten hebriischen Texten, die spiter im 15. Jahrhundert gedruckt wur-

14 Vgl. E. SueresHEVsKy, Rashi’s and Christian Interpretations, in: Jewish Quarterly
Review 61 (1970/71), S. 76—86 (= E. SHERESHEVSKY, Rashi, S. 119 —132). — Dass
Raschi sich mit christlichen Kommentaren und Kommentatoren auseinandergesetzt
habe, wird grundsitzlich bestritten von S.]J.D. ConEin, Does Rashi’s Torah Com-
mentary Respond to Christianity? A Comparison of Rashi with Rashbam and Be-
khor Shor, in: H. Najman/]. H. NEwMAN (ed.), The Idea of Biblical Interpretation.
Essays in Honor of James L. Kugel, Leiden, Boston 2004 (= Supplements to the
Journal for the Study of Judaism 83), S. 449 —472.

15 Vgl. M.1. GrUBER, Rashi’s Commentary, S. 54—55.

16 74 Troyes im Mittelalter vgl. U. MaTTEJIET, Troyes, in: R.-H. BAUTIER ez al. (ed.),
Lexikon des Mittelalters. Band VIII, Stuttgart, Weimar 1999, S. 1065 —-1067.

17" Fiir die Erforschung historischer Dimensionen ,religidser Interaktion® bote diese
Zeit eine Fundgrube fiir potentielle neue Erkenntnisse. Zur theoretischen Fundie-
rung dieses — noch recht vorliufigen — Begriffs vgl. M. MEvEr-Branck/G. Has-
SELHOFF (ed.), Krieg der Zeichen? Zur Interaktion von Religion, Politik und Kultur,
Wiirzburg 2006 (= Studien des Bonner Zentrums fiir Religion und Gesellschaft 1).

18 Dieser Name riihrt zwar urspriinglich aus der Megillat Ester her als der Name eines
der S6hne Hamans, jedoch scheint es sich hierbei um eine aramiische Wortbildung
zu handeln, gebildet aus parshan = Kommentator und data’ = Tora/ Wissen; vgl.
M. 1. GRUBER, Rashi’s Commentary, S. 116.

197



den."” Auch wenn seine Schriften nicht gedrucke wurden, weil sie eine Form
der jiidisch-christlichen Interaktion darstellten, so ist dieses aus heutiger Per-
spektive durchaus bemerkenswert, weil so fiir alle interessierten Leser auf
leichte Weise jiidische exegetische Literatur zuginglich wurde. Galt diese
Kenntnis der Bibelauslegungen nur in eine Richtung, oder fand sie eine
Antwort in der christichen Exegese?

II. Gab es lateinische Ubersetzungen der Werke Raschis
im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit?

In den Jahren 1710—1714 erschien bei Andreas Schallius in Gotha eine
dreibindige lateinische Ubertragung der Bibelkommentare Raschis.”’ Der
Ubersetzer, Johann Friedrich Breithaupt, hatte ihr die hebriische Inkuna-
beledition der raschischen Kommentare zugrunde gelegt und eine nach den
philologischen Grundsitzen seiner Zeit vorbildliche Ubertragung angefer-
tigt.” Ob sie die erste gewesen ist oder ob es eine mittelalterliche Vorgin-
geriibertragung gibt, lisst sich nicht ohne weiteres feststellen. Die nackten
Fakten sind: Bislang hat sich — mit einer, um so bemerkenswerteren Aus-
nahme — keine Handschrift gefunden, die eine lateinische Wort-fiir-Wort-
Ubertragung des raschischen Bibelkommentars enthilt.”” Auf den ersten

19 Zu den Drucken vgl. z.B. A.K. OrrenBERG, The Earliest Printed Editions of
Rashi’s Commentary on the Pentateuch. On Some Rare and Partly Unique Hebrew
Incunabula, in: G. SED-RayNA (ed.), Rashi 1040—1990: Hommage & Ephraim E.
Urbach. Congres Européen des Etudes Juives, Paris 1993 (= Patrimoines judaisme), S.
493 -505.

20 R. Salomonis Jarchi, Rashi dicti, Commentarius Hebraicus in quinque libros Mosis,
nempe in Genesin, Exodum, Leviticum, Numeros, Deuteronomuium, Latine versus
[...] & Joh. Friderico Breithaupto, Gotha: A. Schalius, 17105 R. Salomonis Jarchi,
Rashi dicti, Commentarius Hebraicus in Prophetas maioves et minores ut et in Hiobum
et Psalmos, Latine versus [...] A Joh. Friderico Breithaupto, Gotha: A. Schalius,
1713; R. Salomonis Jarchi, Rashi dicti, Commentarius Hebraicus in librr. Josuae,
Judicum, Samuelis, Regum, Chronicorum, Esrae, Nehemiae et Estherae, item in Salo-
monis proverbia, Ecclesiasten et Canticum canticorum, Latine versus [...] a Joh.
Friderico Breithaupto, Gotha: A. Schalius, 1714.

21 Zu Breithaupt vgl. R. Loewe, Breithaupt, Johann Friedrich, in: C. RoTn ez al.
(ed.), Encyclopaedia Judaica. Band 1V, Jerusalem 1971, Sp. 1345.

22 Avrom Saltman hat plausible Argumente dafiir angefiihrt, dass ein anonymer latei-
nischer Hohelied-Kommentar eine Paraphrase des entsprechenden Raschi-Kom-
mentars ist: S. KamMIN/A. SALTMAN (ed.), Secundum Salomonem: A Thirteenth Cen-
tury Latin Commentary on the Song of Salomon. Edited with an Introduction, Ra-
mat-Gan 1989. — Bedauerlicherweise kannte Gilbert Dahan bei der Abfassung
seiner sehr wertvollen Abhandlung Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen dge,

Paris 1999 [= 1990], insbesondere S. 302—303, diese Edition nicht.

198



Blick lisst sich daraus ableiten, dass dann die Wahrscheinlichkeit, dass es
auch keine (vollstindige) lateinische Ubertragung gegeben hat, recht hoch
ist. Wer sich jedoch einmal mit der Uberlieferungslage mittelalterlicher Texte
und Handschriften beschiftigt hat, wird sich mit einer derart simplifizieren-
den Antwort nicht zufriedengeben. Zum einen spricht dagegen, dass Raschi
bei verschiedenen scholastischen Autoren namentlich als ,,Rabbi Salomon®
genannt wird. Zu diesen Autoren gehéren aus dem 13. Jahrhundert Rai-
mundus Martini und aus dem 14. Jahrhundert Nicolaus von Lyra. Zudem
wird Raschi bei weiteren Autoren, z. B. Andreas von St. Victor aus dem 12.
Jahrhundert, zwar nicht namentlich genannt, aber dennoch inhaldich ange-
fiihrt.> Schliesslich gibt es Handschriften, in denen in Exzerpten Raschi
unter Nennung seines Namens zusammengefasst wird. Auf diese Exzerpte
miissen wir detaillierter eingehen, weil sie durchaus Riickschliisse auf mog-
liche lateinische Raschi-Ubertragungen zulassen. Das eine dieser Exzerpte hat
vor mehr als einem Vierteljahrhundert Gilbert Dahan beschrieben. In einer
noch immer unverdffentlichten Sammlung der ,,Ausziige bzw. Irrtiimer des
Talmud® (Extracciones bzw. Errores ex Talmud) werden auch Exzerpte aus
dem Werk Raschis iiberliefert. Dahan stiitze sich bei seiner Analyse auf die
mutmasslich dlteste Handschrift der Extracciones, die aus der Bibliothek der
Pariser Sorbonne stammt und heute in der Bibliothéque nationale de France
aufbewahrt wird.” Es handelt sich bei dieser Exzerptensammlung um eine

23 Vel. z.B. A. SaLTMAN (ed.), Pseudo-Jerome: Quaestiones on the Book of Samuel.
Edited with an introduction, Leiden 1975 (= Studia Post-Biblica 26), S. 3949,
dort S. 48 (einschrinkend verweist er jedoch auch darauf, dass Andreas ebenfalls
von den pseudo-hieronymischen Quistionen reichlich Gebrauch gemachr hat); in
den bislang edierten Binden der kritischen Ausgabe im ,Corpus Christianorum.
Continuatio Mediaevalis“ (Band LIII: Andrae de Sancto Victore Opera) wird die
Abhingigkeit Andreas’ von Raschi unterschiedlich bewertet: In der Expositio super
Heptateuchum (ed. C. LonrR/R. BERNDT 1986) sowie den Expositiones historicas in
libros Salomonis (ed. R. BERNDT 1991) werden keine Anspielungen auf Raschi an-
notiert, in der Expositio Hystorica in Librum Regum (ed. F.A. van Ligre 1996), der
Expositio in Ezechielem (ed. M. A. SIGNER 1991) und der Expositio super Danielem
(ed. M. Z1Er 1990) dagegen zahlreiche.

24 G. Da#naN, Rashi, sujet de la controverse de 1240. Edicion partielle du ms. Paris,
BN lat. 16558, in: Archives Juives: Cabiers de la Commission Francaise des Archives
Juives 14/3 (1978), S. 43 —54; vgl. G. DanaN, Un dossier latin de textes de Rashi
autour de la controverse de 1240, in: Revue des études juives 151 (1992), S. 321-336.

25 Es handelt sich um die Handschrift Paris, BNF lat. 16,558, f. 224va-230rb. — Zu
dieser Handschrift vgl. neben den Arbeiten Dahans auch C. MercHAviA, Talmudic
Terms and Idioms in the Latin Manuscript Paris B.N. 16558, in: Journal of Semitic
Studies 11 (1966), S. 175-201 und G. HasseLHOF¥, Dicit Rabbi Moyses: Studien
zum Bild von Moses Maimonides im lateinischen Westen vom 13. bis zum 15. Jahr-
hundert, Wiirzburg 22005, S. 124 Anm. 19 mit weiterer Literatur.

199



polemische Sammlung, die zwischen 1240 und 1248 in Paris angefertigt
wurde als ein Manual fiir die Anklagen gegen Juden und jiidische Theologie,
die in den Talmud-Verbrennungen von 1242 und 1244 sowie der Talmud-
Verurteilung von 1248 ihren Hohepunkt erreichten. Der oder die Verfasser,
zu denen auch der Dominikanerménch Thibaud de Sézanne (Theobaldus de
Saxonia) % gehort, haben in diesen Exzerpten alle die Aussagen gesammelt, in
denen Kritik am Christentum und der Messianitit Jesu gedussert wurde. Fiir
unsere Frage erwihnenswert ist, dass unter die talmudischen Autorititen
auch Raschi gerechnet wird. Dahan hat gezeigt, dass Raschi in dieser Samm-
lung als ,,Salomo Trecensis“ angeftihrt wird.”” Es fehlt also das entscheidende
Merkmal spiterer Anfithrungen, nimlich der Titel ,Rabbi®. Bemerkenswert
ist dennoch, dass nach Dahans Angaben Raschi mit insgesamt 160 Glossen
zur Bibel in der Kompilation genannt wird.”® Es bleibt zu hoffen, dass Da-
han seine Edition doch noch zustande bringt.”” Es stellt sich jedoch die
Frage, wer der Ubersetzer der Exzerpte ist. Dahan schligt den schon von mir
genannten Thibaud vor. Es steht ausser Zweifel, dass dieser als vom Juden-
tum zum Christentum Konvertierter des Hebriischen michtig war” und er,
sollte er tatsichlich der Ubersetzer der Ausziige sein, Raschi tatsichlich ge-
lesen hatte. Ob er allerdings wirklich an einer Ubertragung des exegetischen
Werks Raschis beteiligt war, scheint mir eher unwahrscheinlich zu sein, da
sein sonstiges Interesse an Werken jiidischer Autoren theologisch-philoso-
phischer Natur war. Wie ich andernorts gezeigt habe, scheint Thibaud eher
interessiert gewesen zu sein an der ,modernen® aristotelischen Philosophie
des Maimonides, den er, so mein Vorschlag, selbst iibersetzt hat oder hat
iibersetzen lassen.”’ Auch fiir den eine Generation jiingeren Dominikaner
Raimundus Martini, Verfasser unter anderem des ,,Glaubensdolches (Pugio
fidei), kann als gesichert gelten, dass er Hebriisch lesen (und auch schrei-
ben!) konnte und seine Raschi-Zitate im Zweifel auf eigener Lektiire beru-
hen. Schwieriger wird es jedoch im Blick auf die Schule von St. Victor. Hier

26 Zu Thibaud vgl. G. Danan, Les traductions latines de Thibaud de Sézanne, in: G.
DAHAN, (ed.), Le brillement du Talmud a Paris 1242 — 1244, Paris 1999, S. 95 —120.

27 G. DanaN, Un dossier, S. 325.

28 G. Danan, Un dossier, S. 327; angedeutet schon bei C. MErcHAvIA, Talmudic
Terms, S. 175.

29 Ediert sind meines Wissens bislang lediglich die Exzerpte zu den Biichern Genesis
(in: G. DanaN, Rashi, S. 46—54) und Proverbia (in: G. DanaN, Un dossier, S.
335-336).

30 Tn einem Gesprich in Boston im Oktober 2005 bezweifelte Deeana Klepper Thi-
bauds Konversion.

31 Vgl. G. HasseLHOFE, Dicit Rabbi Moyses, S. 123 —125. — C. MERCHAVIA, Talmudic

Terms, S. 176 nimmt mehrere Ubersetzer an, ohne dafiir aber Belege zu geben.

200



ist letztlich nicht entscheidbar, ob die Autoren in der Lage waren, Hebriisch
zu lesen. Kenntnisse jiidischer Exegese finden sich jedoch bei Auroren wie
Hugo von St. Victor,”” dem schon genannten Andreas von St. Victor,>
Herbert Bosham,* Peter Comestor® und auch bei Stephen Langton.”
Ebenfalls umstritten sind die Hebriischkenntnisse von Nicolaus von Lyra,
der ausgiebig Gebrauch von Raschis Bibelkommentaren macht und auf den
ich im nichsten Abschnitt niher eingehe.”” Angenommen, er konnte kein
Hebriisch, so musste er entweder einen Helfer gehabt haben, der ihm beim
Studium der Werke Raschis geholfen hat, oder aber ihm lagen die Uber-
tragungen bereits vor. In diesem Fall aber wire die Ubertragung heute als
verloren anzusehen, es sei denn, er hat die genannte 160-Stellen-Exzerpten-
Liste vorliegen gehabt, die er korrekt mit Raschi/Rabbi Salomon in Verbin-
dung gebracht hat.

32 Wichtige Andeutungen finden sich bei M. AwersucH, Christlich-jiidische Begeg-
nung, S. 215-230.

33 Vgl. R. Loewg, The Medieval Christian Hebraists of England: The Superscriptio
Lincolniensis, in: Hebrew Union College Annual 28 (1957), S. 205-252, dort S.
208-209; R. BERNDT, André de Saint-Victor (1 1175): Exégéte et théologien, Paris,
Turnhout 1991 (= Bibliotheca Victorina 2), besonders S. 200—202.223 (mit einer
Ubersichr iiber alle zitierten jidischen Autoren); vgl. oben Anm. 23.

34 Vgl. R. LoewE, Herbert of Bosham’s Commentary on Jerome’s Hebrew Psalter, in:
Biblica. Commentarii ad rem Biblicam scientifice investigandam 34 (1953), S. 44 -77.
159-192.275-298; R. Loewg, The Medieval Christian Hebraists of England:
Herbert of Bosham and Earlier Scholars, in: The Transactions of the Jewish Historical
Society of England. London 17 (1953), S. 225-249; G. DanaN, Les intellectuels
chrétiens et les juifs au moyen age, Paris 1999 (= Patrimoines), S. 297 und passim.

35 Vgl. E. SueresHevsky, Hebrew Traditions in Peter Comestor’s Historia Scholastica,
in: Jewish Quarterly Review 59 (1968/69), S. 268—289; A. SALTMAN (ed.), Pseudo-
Jerome, S. 50.

36 Vgl. S. LancTON, Commentary on the Book of Chronicles. Edited with an Introduc-

tion by A. Sartman, Ramat-Gan 1978; angedeutet auch in P.B. ROBERTS, Ste-
phanus de Lingua-Tonante: Studies in the Sermons of Stephen Langton, Toronto 1968
(= Studies and Texts 16).
Beryl Smalley hat zudem auf einen weiteren anonymen Kommentar zum Buch
Leviticus hingewiesen, dessen Verfasser ebenfalls Kenntnis von jiidischer Exegese,
unter anderem Raschi, gehabt zu haben scheint: An Early Twelfth-Century Com-
mentator on the Literal Sense of Leviticus, in: Recherches de théologie ancienne et
médiévale 35 (1969), S. 78 =99 (Nachdruck in: B. SMALLEY, Studies in Medieval
Thought and Learning From Abelard to Wyclif, London 1981 [= History Series 6], S.
27—-48).

37 D.C. KreppER, Nicholas of Lyra and Franciscan Interest in Hebrew Scholarship,
in: P. Krev/ L. Smrtu (ed.), Nicholas of Lyra: The Senses of Scripture, Leiden, Bos-
ton, Kéln 2000 (= Studies in the History of Christian Thought 90), S. 289-311,
dort S. 309311, behauptet solche.

201



Zusammengefasst heisst das: Fiir eine lateinische Ubertragung der Werke
Raschis gibt es zwar Indizien, aber kaum Belege. Fiir einige Autoren, bei
denen Teiliibertragungen vorliegen, kénnen wir davon ausgehen, dass sie
diese Ubertragungen selbst angefertigt haben. Bei anderen Autoren bestehen
jedoch begriindete Zweifel an ihrer Sprachkenntnis. Erst im frithen 18. Jahr-
hundert wurden die Bibelkommentare der christlichen akademischen Welt
in lateinischer Ubersetzung zuginglich.

III. Nicolaus von Lyra und Raschi

In diesem dritten Teil gehe ich in zwei Schritten vor: Zum einen stelle ich
Nicolaus von Lyra ausfithrlicher vor und charakterisiere die allgemeine
Verwendung der Auslegungen Raschis und anderer jiidischer Autoren in
seiner Postilla super totam Bibliam. Im zweiten Schritt gehe ich auf die
Verwendung Raschis in den Kommentaren zum Neuen Testament ein.

III. 1. Zur Biographie von Nicolaus von Lyra

Uber das Leben von Nicolaus gibt es ebenso wenige Daten wie iiber das
Raschis.”® Er wurde um 1270 in Lyra in der Normandie geboren. Im Alter
von etwa 30 Jahren trat er in Verneuil in Nordfrankreich in den Franzis-
kanerorden ein. Aller Wahrscheinlichkeit nach wurde er 1306 Baccalaureus
an der Sorbonne. Sollte er zuvor in Paris studiert haben, so wird er dort
unter anderem Johannes Duns Scotus aus seinem Orden sowie Meister Eck-
hart aus dem Dominikanerorden gehort haben, die beide in den Jahren
1302/3 in Paris wirkten. Es ist jedoch auch méglich, dass Nicolaus in der
Ordensschule in Verneuil iiber die Bibel gelesen hatte, was fiir das Pariser
Baccalaureat Voraussetzung war. Immerhin ist in Rechnung zu stellen, dass
Nicolaus bei seinem Ordenseintritt schon im fortgeschrittenen Alter stand.
Im Jahr 1310 findet sich sein Name unter der Verurteilungsurkunde der

38 7Zu seiner Biographie noch immer H. LaBrossk, Biographie de Nicolas de Lyre, in:
Etudes frangiscaines 17 (1907), S. 489—505.593-608; C. Lancrois, Nicolas de
Lyre, Frere Mineur, in: Histoire littéraire de la France 36 (1926), S. 355—400 sowie
aus jingerer Zeit P. Krey/L. Smiths, Introduction, in: P. Krey/L. SmiTH (ed.),
Nicholas of Lyra, S. 1-18, dort S. 1-12; G. HasseLHOFF, Self-definition, Apology,
and the Jew Moses Maimonides: Thomas Aquinas, Raymundus Martini, Meister
Eckhart, Nicholas of Lyre, in: Y. Scuawartz/ V. KRECH (ed.), Religious Apologetics —
Philosophical Argumentation, Tiibingen 2004 (= Religion in Philosophy and The-
ology 11), S. 285-316, dort S. 304 —305.

202



Begine Marguerite Porette, die am 31. Mai desselben Jahres verbrannt wur-
de. Nicolaus wird als Magister genannt, das heisst, er war in dem Jahr oder
im Jahr zuvor Magister actu regens in Paris.”’ Gesichert ist jedoch, dass Ni-
colaus nach seiner Zeit als Magister bis zu seinem Tod im Oktober 1349 in
Paris blieb und dort sein gewaltiges Kommentarwerk schrieb. Das Kom-
mentarwerk umfasst die Postilla super totam Bibliam, eine ,wortliche® Aus-
legung der gesamten Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments, sowie
einen moralischen Kommentar, die Postilla moralis (letzterer Kommentar
wird im Blick auf Nicolaus meist vernachlissigt, obwohl er ein Beleg fiir die
fortdauernde Bedeutung eines mehrfachen Schriftsinns fiir Nicolaus ist). Die
Postilla litteralis ist zwischen 1309 und 1332 geschrieben.”” In der Folge
wurde sie zu einem der am hiufigsten abgeschriebenen Werke mittelalterli-
cher Autoren, sowohl in ihrer Gesamtheit als auch in der Abschrift von
Kommentaren zu ,nur® einzelnen Biichern. Nicolaus gehért zudem zu den
ersten Autoren, die nach der Erfindung der Buchdruckerkunst gedruckt wur-
den. Diese Vielzahl an Handschriften und Drucken hat zur Folge, dass es
keine kritischen Ausgaben seiner Werke gibt. Da diese in absehbarer Zeit
auch nicht erstellt werden konnen, lisst sich iiber Redaktionsstufen des
Werks, die zweifelsohne vorliegen, nichts sagen.

Das Kommentarverfahren in der umfangreicheren Postilla litteralis weist
Ahnlichkeiten zu heutigen Bibelkommentaren auf: Nicolaus greift einzelne
Begriffe des biblischen Wortlauts auf und erliutert diese. In einzelnen Fillen
wird der lateinische Text der Vulgata dabei an dem hebriischen ,Urtext®, der
hebriischen Bibel, iiberpriift und gegebenenfalls korrigiert. Hauptintention
ist es jedoch, die buchstibliche Bedeutung der biblischen Texte zu erliutern.
Hierzu kénnen auch jiidische Autorititen befragr werden. Wolfgang Bunte
hat in miihevoller Kleinarbeit die Werke von Nicolaus auf die Verwendung

39 Es ist unklar, wie lange Nicholas tatsichlich als Magister actu regens gewirke hat. P.
Grorieux, D’Alexandre de Hales a Pierre Auriol: La suite des maitres franciscains
de Paris au XIle siecle, in: Archivum Franciscanum Historicum 26 (1933), S. 257 —
281 schligt vor, dass es sich lediglich um die Jahre 1308 —1309 gehandelt habe.

40 Vgl. H. LaBrosse, Ocuvres de Nicolas de Lyre, in: Etudes frangiscaines 19 (1908), S.

41-52.153-175.368—-379, dort S. 155 -175.368-379; 35 (1923), S. 171-187.
400—432, dort S. 424; H. HAILPERIN, Rashi and the Christian Scholars, Pitts-
burgh / Pennsylvania 1963, S. 138 sowie die meisten Artikel in P. Krey/L. SmiTH
(ed.), Nicholas of Lyra.
Im Folgenden zitiere ich die Postilla litteralis nach dem vierbindigen Nachdruck der
Ausgabe Strasbourg 1492 (Frankfurt/M. 1971), die ich mit Handschriften aus
Oxford und dem Vatikan verglichen habe, um wenigstens den Grundbestand des
Textes zu sichern. Es ist ein dringendes Desiderat der Forschung, textkritische Aus-
gaben der einzelnen Bibelkommentare Nicolausens zu erstellen.

203



jidischer Autoren hin durchforstet und diese Passagen gesammelt und auf-
gelistet. Auch wenn das Werk eine Reihe von Fehlern aufweist, so kann es
doch gut als Ausgangspunkt fiir weitere Arbeit am Werk Nicolausens die-
nen."" — Das Verfahren in der Postilla moralis von 1332 dagegen ist anders,
Nicolaus ist nicht an der wortlichen Bibelauslegung interessiert, sondern am
dahinterliegenden moralischen Schriftsinn.

Im Blick auf die Postilla litteralis haben seit dem Ende des 19. Jahrhun-
derts mit unterschiedlichen Beweggriinden und mit unterschiedlicher Inten-
sitit die Autoren Carl Siegfried, Felix Maschkowski, Abraham ]. Michalski
und schliesslich Herman Hailperin die Verwendung Raschis in einzelnen
alttestamentlichen Kommentaren untersucht.* Sie kamen dabei zu dem Er-
gebnis, dass die Raschi-Zitate relativ genau sind. Im Blick auf andere jiidi-
sche Autoren, die von Nicolaus zitiert werden, fehlen — mit Ausnahme der
Verwendung von Maimonides — umfassende Studien. Das ist insofern be-
dauerlich, als sich hier zeigt, dass Nicolaus sich im Blick auf Maimonides
und Moshe ha-Darashan auf ihm vorliegende lateinische Ubertragungen
stiitzte.” Nachweislich benutzte Nicolaus die lateinische Ubertragung des
maimonidischen More nevukhim, Dux neutrorum, sowie das Manual fiir
dominikanische Missionare, den Pugio fidei von Raimundus Martini (fiir
mich ein Indiz dafiir, dass Nicolaus womdéglich auch sein Raschi-Studium
auf eine ihm vorliegende Gbersetzung stiitzte und er keineswegs eine so gute
Hebriischkenntnis hatte, wie mancherorts behauptet wird **).

41 Vgl. W. BuntE, Rabbinische Traditionen bei Nikolaus von Lyra: ein Beitrag zur
Schriftauslequng des Spétmirtelalters Frankfurt/M. et al. 1994 (= Judentum und
Umwelt 58). Bunte sammelt die meisten der Passagen, in denen ein jiidischer Autor
entweder durch Nicolaus oder durch Paulo de Burgo, Matthias Déring OFM oder
durch Martin Luther angefiihrt wird. Leider diskutiert Bunte weder die Sekundir-
literatur, noch sind seine Transkriptionen der verwendeten Druckausgaben immer
richtig (z. B. scilicet statt sen).

42 Siehe C. SiecrrieDp, Raschi’s Einfluss auf Nicolaus von Lira und Luther in der
Auslegung der Genesis, in: Archiv fiir die wissenschaftliche Erforschung des Alten
Testaments 1 (1869), S. 428 —456; 2/1 (1871), S. 39-065; F. MascHkOwsKI, Ra-
schi’s Einfluss auf Nikolaus von Lyra in der Auslegung des Exodus. Ein Beitrag zur
Geschichte der Exegese des alten Testamentes, in: Zeitschrift fiir die alttestamentliche
Wissenschaft 11 (1891), S. 268 —316; A. J. Micuarsk1, Raschis Einflufl auf Nicolaus
von Lyra in der Auslegung der Biicher Leviticus, Numeri und Deuteronomium, in:
Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft 35 (1915), S. 218—-245; 36 (1916),
S. 29-63; H. HaiLreriN, Rashi. Vgl. auch W. NEumMANN, Influence de Raschi et
d’autres commentateurs juifs sur les Postille perperue de Nicolas de Lyre, in: Revue
des études juives 26 (1893), S. 172-182; 27 (1893), S. 250-262.

43 Vel. G. HasseLHOFF, Dicit Rabbi Moyses, S. 245—254.

44 Die jiingere Diskussion wird dargestellt durch C. ParTon, Creation, Fall and Sal-

204



In jedem Falle steht fest, dass Nicolaus von Lyra, als er im ersten Drittel
des 14. Jahrhunderts seine den wértlichen Schriftsinn erkundende Postilla
litteralis super totam Bibliam schrieb, ohne Beriihrungsingste auch jiidische
Auroren zitieren konnte. Naturgemiss lag der Schwerpunkt derartiger Re-
ferenzen in der Auslegung alttestamentlicher Texte.”” Dass Nicolaus auch in
den Kommentaren zum Neuen Testament auf Raschi verwies, soll uns im

Folgenden beschiftigen.

I11. 2. Raschi in den Kommentaren zum Neuen Testament
von Nicolaus von Lyra

Zunichst ist es natiirlich ungewdhnlich, dass ein christlicher Exeget zur
Kommentierung neutestamentlicher Texte jiidische Schrifterklirer heran-
zieht. Bevor ich mich auf die Raschi-Zitate beziehe, gebe ich daher einen
kurzen Uberblick dariiber, welche jiidischen Texte und Autoren von Nico-
laus iiberhaupt (und wo) angefiihrt werden.

Wolfgang Bunte listet in dem schon genannten Kompendium folgende
jidische Autorititen in Nicolausens Kommentaren zum Neuen Testament

auf (siche die folgenden Paragraphen a.—f. bzw. 1.-19.): %

a. ,Iranslatio chaldaica®

l. Zu Mt 2,1%

In diebus herodis, prophetanerant enim patriarcha Jacob Gen. xlix [Gen 49,10]. Non
auferetur sceptrum de inda, et dux femore eius donec veniat qui mittendus est etc. vbi
translatio chaldaica habet sic: Donec veniat messias.

2. Zu Mt 2,5%

Ex te [mihi] egredietur qui sit dominator etc. [Mi 5,2] Translatio chaldaica habet: Ex
te egredietur messias.

vation: Lyra’s Commentary on Genesis 1—3, in: P. Krey/L. SmitH (ed.), Nicholas
of Lyra, S. 19—43, dort S. 22-23 Anm. 11.

45 Vgl. W. BUNTE, Rabbinische Traditionen, S. 35—272 (einschliesslich der sogenann-
ten Apokryphen des Alten Testaments). — Nach Bunte (ibidem, S. 27—32) werden
achtzehn Autorititen bzw. Schriftgruppen angefiihrt. Seine Ubersicht bediirfte auf
jeden Fall einer kritischen Durchsicht, da z. B. unter dem Eintrag , Jargumim® unter
anderem qumranische Targum-Fragmente erwihnt werden, die Nicolaus sicher
nicht verwendet hat. Fiir Nicolaus’ Kommentar zum Buch Rut vgl. A. Sartman,
Nicholas de [!] Lyra’s Commentary on the Book of Ruth, in: U. Stmon (ed.),
Studies in Bible and Exegesis, Volume II Presented to Yehuda Elitzur, Ramat-Gan
1986, S. 257282 [hebr.].

46 Vgl. W. BUNTE, Rabbinische Traditionen, S. 273 —289.

47" Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Mat. 2,1 (ed. Strasbourg IV, f. 9ra).

48 Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Mat. 2,5 (ed. Strasbourg IV, f. 9rb).

205



Testificata a lege, id est a libris Moysi, que proprie dicuntur lex apud hebreos, et Gen
xlix. dicitur de Christo [Gen 49,10]: Non auferetur sceptrum de Iuda et dux de femore
eius, donec ueniat qui mittendus est, et in translatione chaldaica que apud hebreos est

[...] vnde Josue ii, vbi translatio nostra habet: ,ingressi sunt domum mulieris mere-
tricis“ [ Jos 2,1c|, translatio chaldaica habet domum mulieris hospitalarie, et talis fuit

[. ..] et Dauid regem suum, vbi translatio chaldaica apud hebreos autentica sic habet

(. ..] sicut pharisei, sed viuebant religiosius: habentes omnia in communi vt dicit Jo-
sephus antiquitatum librum xviij [ Jos., Ant. XVIII,18-22].

Sciens autem Paulus etc.: quia per magnum tempus ante inciperant iste secte [i.e.
Sadducei et Pharisei], vt dicit Josephus antiquitatum iudaice librum xvigj | Jos., Ant.

Quemadmodum autem iamnes et mambres Isti fuerunt magi per falsa signa volentes
resistere [ed. Strasbourg: resibere] Moysi Exod. vij. [Ex 7,11] nomina vero istorum
magorum non habuit apostolus ex sacra scriptura sed ex alijis libris hebreorum unde vt
dicit hic glossa. Sed quia losephus et Rabbi Salomon de hac materia loquentes nibil
dicunt de istis nominibus ideo videtur melius dicendum quod habuit per reuelationem
sicut et Moyses mundi creacionem. Ita et hi resistunt veritati frequenter occulte et
aliquando manifeste, scilicet [om. Mss.] homines corrupti mente, id est in moribus.

»Rabbi Moyses in glosa magna ad Genesim"®

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Rom 3,21 (ed. Strasbourg IV, f. 177va).
Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Hebr. 11,31 (ed. Strasbourg IV, f. 288vb).
Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 15,15 (ed. Strasbourg IV, f. 313vb).
Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 15,5 (ed. Strasbourg IV, f. 313va).
Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 23,6 (ed. Strasbourg IV, f. 322ra).

3. Zu Rém 3,217
autentica: babetur: Donec veniat messias.
4. Zu Hebr 11,31
Raab.
5. Zu Act 15,15
[...].
b. ,Josephus antiquitatum librum xviij*
6. Zu Act 15,57
7. Zu Act 23,6
XVIII,18-22].
bl. ,Josephus et Rabbi Salomo®
8. Zu 2 Tim 3,8
Reprobi circa fidem incredibilibus.
€
49
50
51
52
53
54

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad 2. Tim. 3,8 (ed. Strasbourg IV, f. 262rb; BAV, Pal.
Lat. 113, f. 148vb).

206



9.

10.

I1.

55

56

57

Zu Act 10,15°°

Dixeris: Christus enim passus est non solum pro salute indeorum, sed etiam pro salute
gentilium, propter quod non sunt reputandi immundi. Similiter per suam [Ms. add.:
benedictam) passionem euwacuauit legis ceremonialia, sicut scripturam declaratum [Ms.:
sicut supradictum) est in principio epistole ad hebreos, et in pluribus alijs locis, ad quem
pertinet prohibitio ciborum, et sic eos purificauit licitos faciendo, et hoc etiam dicit Rabi
Moyses in glosa magna super Genesim omnis bestia que immunda reputatur in hoc
seculo [Ms. om.: deus . .. seculo] deus sanctus et benedictus faciet eam mundam in
futuro seculo, sicut primitus fuit filijs Noe, Gen. ix.: Omne quod moritur [Ms. Oxford:
mouetur] aut viuit erit vobis in cibum etc. (Gen 9,3]. Presens autem seculum vocat
vsque ad aduentum messie: futurum autem a tempore messie et vitra. Et eodem modo
accepit Rabi Salomon et alij doctores hebrei loquentes de presenti seculo et futuro.

»Rabbi Salomo*

Zu Act 2,17°¢

Et erit in nouissimis diebus, id est in diebus noui testamenti, qui dicuntur nouissimi
eo quod non succedet aliud testamentum, propter quod dicitur in prima lob. Ij: ,Filioli
nouissima hora est” [1. Joh 2,18a), et Heb. i: ,,Nouissime diebus istis lucutus est nobis
in filio“ etc. [Hebr 1,2a] Effundam de spiritu meo super omnem carnem quod
exponit Rabbi Salomon super lohelem: super omnem carnem, id est super omnem
hominem cuius cor [f. 297rb)] erit tenerem ad modum carnis, id est non obstinatum in
punctis, et ad hoc inducit auctoritatem Ezech. xxxvi: ,Auferam cor lapideum de carne
vestra et dabo vobis cor carneum™ [Ez 36,20b], dicit etiam idem doctor hoc implendum
tempore messie [Ms. £. 55v] et in hoc dicit verum, sed errat dicens futurum quod de
preterito est impletum. Corda vero apostolorum erant tenera per dewotionem et disposita
ad spiritus sancti receptionem, vt patet per predicta. Posset et aliter exponi. Super
omnem carnem, id est super iudeos et gentiles indifferenter, sicut habetur lesus Christus
propter quod dicitur Ro. x.: ,Non est distinctio iudei et greci, nam idem dominus
omnium dives in omnes qui inuocant illum” [Rom 10,12] habundant dando eis
spiritum sanctum.

Zu Act 7,177

Dixit autem: Hic [Ms. add.: consequenter] ponitur accusati responsio circa quam
primo datur respondendi locus cum dicitur: Dixit autem princeps sacerdotum etc.,
secundo ponitur responsionis actus cum subditur qui ait etc. Circa quod sciendum quod
Stephanus fuit accusatus de quatuor, scilicet quod locutus fuerat [f. 302va] contra deum,
contra Moysen, contra templum et contra legem, ut patet ex predictis. Ideo primo excusar
se de primo, scilicet de deo, secundo de Moyse ibi: Eodem tempore [Act 7,20), tercio de
templo, ibi: Tabernaculum [Act. 7,44], quarto de lege, ibi: Dura ceruice [Act 7,51].

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 10,15 (Ms. Oxford, New College, Ms. 13, f.
223va; ed. Strasbourg IV, f. 308tb) (zitiert nach: G. HasseLHOFF, Dicit Rabbi
Moyses, S. 248 Anm. 87).

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 2,17 (ed. Strasbourg IV, f. 297ra—b; BAV, Pal.
Lat. 115, f. 55r—v).

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 7,1 (ed. Strasbourg IV, f. 302rb—va; BAV, Pal.
Lat. 115, f. 62v—63r).

207



12

De primo autem excusat se per hoc quod ostendit se colere dewm quem coluerunt sancti
[Ms. om.: patres et] patres et patriarche breuiter replicans eorum hystoriam, vsque ad
Moysen et diuiditur in duas partes quia primo recitatur hystoria incipiendo ab Abra-
ham vsque ad Jacob, secundo a Jacob vsque ad Moysen, ibi: Et Jacob [Act 7,8¢]. Prima
adbuc in duas quia primo recitat hystoriam Abrae extra promissionis terram, secundo
intra ipsam, ibi: Et inde [Act 7,4b].

Ad euidenciam dicendorum, sunt bic a[iqua prmamndtz propter concordiam huius
passus ad ea que dicta sunt de Abraham Gen. xj. et xij. Primum est de apparicione dei
dicentis Abrae: Exi de terra tua etc. [Act 7,3 = Gen 12,1] bis enim videtur deus hoc
sibi dixisse, semel ante mortem patris sui Thare, et de hac loquitur hic Stephanus
vernumtamen illum exitum non fuit executus vsque post mortem patris qui senex erat vt
ei obsequium debitum impenderet et hoc de voluntate domini licet non sit expressum. Et
iterum semel post mortem patris et tunc dedit execucionem et de ista vite sit mencio Gen.
xij. sicut Joh. xx. dicitur quod Christus in die sue resurreccionis dixit apostolis: ,sicut
misit me pater, ita et ego mitto vos“ [ Joh 20,21], scilicet ad predicandum et tamen de
voluntate eius fuit execucio eius retardata, vsque post sancti spiritus missionem. Vnde in
die ascensionis illud mandatum fuit replicatum cum tali retardacione, Act. i.: ,, Acci-
pietis virtutem spiritus sancti in vos et eritis mihi testes” etc. [Act 1,8] Nec istud
repugnat quod dixi Gen. xij. [Ms. . 63r] improbans Rabbi Salomon dicentem, quod
tlud Exi de terra tua etc. [Gen 12,1] ﬁ.ir dictum Abrae per lxx annos ante mortem
patris sui, et quod ex tunc exiuit quia non reprobauit eum nisi quantum ad hoc dictum:
Exi de terra tui etc. Ad quod secuta est execucio ante mortem patris quod est falsum vt
dictum est, secundum est de loco apparicionis. Circa quod sciendum quod Mesopotamia
est nomen ciuitatis et regionis stue prouincie, sicut Babylonia in libris Reg. et Paral. et
prophetarum aliquando accipitur pro ciuitate Babylon precise, et aliquando pro tota
prouincia, vade in pluribus locis dicuntur iudei in Babyloniam captivitati, qui tamen
Sfuerunt in diuersis vegni ciuitatibus collocati, et Samaria accipitur frequenter pro no-
mine vnius ciuitatis vt patet valde in multis locis, et aliqguando pro regione, sicut lobh.
1idj. dicitur: , Uenit iesus in ciuitatem Samarie que dicitur Sychar” [Joh 4,5], et sic
manifeste patet quod Samaria ibi accipitur pro regione vel prouincia. Similiter Meso-
potamia aliquando accipitur pro ciuitate Aram precise, que hic nominatur Charram, et
sic sunt nomina synonyma sicut dictum fuir Gen. xxiiij. [Gen 24,101, sed Mesopotamia
est nomen grecum dictum a meso quod est medium et potamos quod est fluuius, quia
ciuitas illa est sita inter duo flumina, vnde Gen. XX1t1]. vhi translacio nostra habet:
Mesopotamiam, in hebreo habetur in Aram fluuiorum, Aram autem est nomen Syrum,
aliguando vero hoc nomen Mesopotamia accipitur pro tota prowincia circa dictam
ciuitatem. Abraam vero exiens de Chaldea cum patre suo Thare prius intrauit Meso-
potamiam prout est nomen regionis quam prout est nomen ciuitatis quam alio nomine
dicitur Charram. His ergo promissis exponenda est litera.

Zu Act 7,42°%

Conuertit autem eos deus et tradidit, id est conuerti et tradi promisit demonibus
propter suam maliciam. Seruire milicie celi hoc non legitur esse factum tempore quo
filij israel sunt in deserto sed postquam intrauerunt in terram promissionis hoc multo-
ciens et multipliciter fecerunt vt patet in libris Iudicum et Regum specialiter in iiij, et 1.

58

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 7,42 (ed. Strasbourg IV, f. 304rb; BAV, Pal. Lat.
115, f. 65v).

208



13.

14.

dl.
15.

59

60

61

Paral. sicut scriptum est in libro prophetarum, scilicet xij. qui est vnus liber ut
declaratum fuit ibidem. Nunquid victimas etc. hoc scribitur Amos v. [Am 5,25—-27]
et refertur prima pars huius autoritatis ad tempus quo fuerunt fili israel in deserto, vt
patet manifeste, non tamen per hoc est intelligendum quod filij Israel nullas victimas aut
hostias obtulerunt deo in deserto, quia Leui. ix. dicitur expresse, quod in consecracione
Aaron et filiorum eius fuerunt plures hostie deo oblate [Lev 9,1-21], et similiter in
dedicacione tabernaculi, vt haber Nu. vij. [Num 6,12—88]. Sed ideo dicitur quia
pauci victime fuerunt tunc oblate. Unde dicit Rabbi Salomon super illud Nu. ix.:
oFecerunt filij israel phase® ete. [Num 9,5] de toto tempore que in deserto fuerunt non
Secerunt phase nisi illud tantum, cum tamen erat solennitas principalis et preceptum erar
xij. Exo. ipsum quolibet anno fieri [Exod 12,14.17—20], et ideo si fuit sic omissa in
illis xl. annis multomagis sacrificia que prociebantur fieri in solennitatibus et in diebus
minus solennibus, fuit enim cum populo super hoc dispensatum a deo propter incertum
motum nubis sicut de circumcisione que Gen. xvij. precipitur fieri octauo die [Gen
17,10 —14], et tamen omissa fuit quamdiu populus fuit in deserto, vt patet Josue v []Jos
5,10].

Zu Aex 7,529

Quem prophete non prosecuti sunt patres vestri q.(uod) d.(icit) valde pauci sunt. Et
occiderunt eos, scilicet prophetas, vt patet de Zacharia filio loiade ij. Paral. xxiiij. [I1.
Par. 24,21sq.] et lsaia, ut dictum fuit in principio Isaie et Amos [f. 304vb] vt dicit
Hieronymus in prologo et in alijs multis locis. Qui prenunciabant de aduentu iusti,
[Ms. f. 66v] id est Christi, qui dicitur iustus anthonomatice, vnde dicit Rabbi Salomo
quod vniuersi prophete non sunt locuti nisi ad dies messie, scilicet principaliter. Cuius
vos nunc proditores, cum iuda tractando. Et homicide fuistis, eius crucifixionem
precurando. Qui accepistis legem in disposicione angelorum [Act 7,53], quia data
fuit per angelum in persona dei loquentem, vt est predictum. Et non custodistis, quia
irritum fecerant mandatum dei propter tradiciones suas, Matth. xv. c. [Mt 15,3].

Zu Act 10,43

Huic omnes prophete perhibent testimonium, g(uod) d(icit) nos soli non sumus eius
testes sed eciam omnes prophete antiqui diuinitus inspirati, vnde dicit Rabbi Salomon
hebreus super Zach. [ad Sach 9], quod vniverse prophete non sunt locuti nisi ad dies
messie, scilicet de principali intencione.

»Rabbi Salomon hebreus et alij plures doctores hebrei®

Zu Rém 10,49

Finis enim. Hic [Ms. add. consequenter] apostolus declarat intentum, scilicet quod
tusticia faciens dignum vita eterna non erat ex lege sed ex fide Christi. Et diniditur in
tres, primo ostendit huius fidei vtilitatem, secundo facilitatem: ibi Sed quid dicit [Rém
10,81, tercio ex hoc arguit non credencium infidelitatem: ibi Quomodo ergo [R6m

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 7,52 (ed. Strasbourg IV, f. 304va—b; BAV, Pal.
Lat. 115, f. 66r—v).

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 10,43 (ed. Strasbourg IV, f. 309ra; BAV, Urb.
Lat. 13, f. 268va).

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Rom 10,4 (ed. Strasbourg IV, f. 187rb; BAV, Pal.
Lat. 113, f. 27va—Db).

209



16.

17.

18.

19,

10,14]. Circa primum sciendum quod perfectio non consistit in dispositione materie, sed
in introduccione forme ad quam disposicio finaliter ordinatur, ut patet in naturalibus et
artificialibus. Lex autem vetus ordinabatur ad Christum, sicut imperfectum ad perfec-
tum. Unde apostolus ad Gal. ijj dicit: ,,Lex pedagogus noster fuit in Christo” [Gal
3,24), et Rabbi Salomon Hebreus et alij plures doctores hebrei dicunt quod vniuersi
prophete non sunt locuti nisi ad dies messie, id est propter Christi tempus finaliter, et
ideo iusticia que facit dignum vita [Ms. £. 27vb] eterna, non erat in lege que fuit
imperfecta, sed est ex fide Christi cui perfectio debetur et hoc est quod dicitur Finis enim
legis, scilicet mosayce. Christus supple est, quia ad ipsum ordinabatur vt dictum est: Ad
fusticiam, id est iusticia infusa. Omni credenti, vnde partes veteris testamenti non
erant [Ms. fuerunt) iustificati ex operibus legis sed ex fide Christi vt dictum est supra ii]
[Rom 3,22sqq.] et iiij ca. [Rom 4,13] et Act xv [Act 15,11], dicit per dominem
nostrum lesum Christum credimus saluari, sicut et illi patres veteris testamenti, et [Ms.

add.: ad] hanc sentenciam inducitur scriptura cum dicitur: Moyses enim scripsit
Leuiti. xviij [Rém 10,5; Lev 18,5].

Zu Act 10,15%

yomnes doctores hebrei®

Zu Lk 1,119

[. ..] illud autem altare non erat intra sanctum sanctorum secundum quod dicit Hie-
ronymus et omnes doctores hebrei et catholici, excepto Augustinum cuius dictum non
videtur in hoc tenendum.

Zu Act 4,11%

Hic est lapis etc.: Que de Christo intelligitur ad literam sicut ibidem declaraui per
doctores hebraicos et latinos, quod enim lapis Christus dicitur in scriptura veteris testa-
menti pater Daniel. ij [Dan 2,44sq.] [. ..] quod ad literam exponitur de Christo a
doctoribus hebraicis et latinis.

yiudei moderni

Zu Hebr 2,17 %

Foderunt manus meas et pedes meos, quid non potest intelligi de Dauid nec de Mardo
[f. 272va] cheo de quo dicunt iudei moderni illum psalmum [i.e. Ps 22,23] debere
intelligi, ex quo patet eorum falsitas, quia nec Dauid nec Mardocheus fuerunt sic
confossi, et ideo illa scriptura ad literam inrelligmdtz est de Christo.

Mit anderen Worten: Nicolaus nennt vier Autorititen namentlich sowie an
vier (fiinf) Stellen eine amorphe Gruppe, die ,die anderen Lehrer® oder aber
die ,modernen Juden® umfasst. Die namentlich genannten sind zum einen
Josephus, der in lateinischer Ubersetzung bzw. durch Zitate in Werken la-
teinisch schreibender Autoren seit der Antike bekannt war. Auf ithn entfallen

62
63
64
65

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 10,15: v. supra ad § 9.

Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Luc. 1,11 (ed. Strasbourg IV, f. 83ra).
Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Act. 4,11 (ed. Strasbourg IV, f. 299va).
Nicolaus Lyrensis, Comm. ad Hebr. 2,17 (ed. Strasbourg IV, f. 272rb—va).

210



drei Nennungen, davon zwei mit ,,Quellenangabe“.(‘(’ Die zweite Autoritat ist
C_l_ie fiinfmal erwihnte Translatio chaldaica, also die aramiische Targum-
Ubertragung. Bunte weist den Nennungen Texte aus dem Targum Jonathan
zu.”” Die dritte von Nicolaus von Lyra bemiihte Autoritit ist der einmal
genannte Moshe ha-Darshan aus Narbonne. Dieser gilt als ,fruchtbarer
Schrifterklirer und Begriinder einer eigenen Schule in Narbonne“.%® Aller-
dings ist seine Genesis-Auslegung nur teilweise tiberliefert. Moshe diente als
eine Hauptquelle fiir Raimundus Martini. Es wire hier zu tberpriifen, ob
Nicolaus sich auf eine eigene Lektiire oder auf den Pugio fidei stiitzt, wie ich
es fiir seinen Maimonides-Gebrauch nachgewiesen habe.”’

Die vierte Autoritit ist schliesslich Rabbi Shlomo ben Yizhaq, der bei
Nicolaus immer als ,Rabbi Salomon® (mirt allen Abweichungen, die mittel-
alterliche Handschriften bieten) genannt wird. Wie aus der kleinen Uber-
sicht ersichtlich ist, wird Raschi in den neutestamentlichen Kommentaren
des Nicolaus von Lyra fiinfmal als in diesem Fall alleinige Autoritit genannt
(S§ 10—14), in allen Fillen zur Erklirung der Apostelgeschichte. Einmal
wird Raschi gemeinsam mit Josephus angefiihrt (§ 8), zweimal in Gemein-
schaft mit den ,yvielen anderen jiidischen Lehrern® (§§ 15-16). Macht zu-
sammen acht, also knapp die Hilfte aller Referenzen zu jiidischen Autoren
im Kommentarwerk zum Neuen Testament des Nicolaus. Betrachten wir
jedoch die Kontexte, fiir die Raschi autoritativ spricht, so erhalten wir ein
etwas anderes Bild.

Dreimal wird Raschi angefiihre als Autoritit dafiir, dass die Propheten
nur iiber die Tage des Messias gesprochen hitten (§S 13 —15: non sunt loguti
nisi ad dies messie). Das ist ein von Nicolaus hiufig gebrauchtes Stereotyp,
das einmal auch Maimonides zugeschrieben wird.”” Es ist also wenig aussa-
gekriftig. Ahnliches gilt auch fiir das Beispiel 16 = 9, in dem es ebenfalls um
die Frage des Messias und seines Zeitalters geht. In allen vier Fillen wire zu

6 Dem Register zu Buntes Buch zufolge wird Josephus nur ein weiteres Mal im
gesamten Kommentarwerk genannt, nimlich in der Einleitung zur Auslegung von
Ex 28.

67 H.-G. von Murius, Targume, in: R.-H. BAUTIER ez al. (ed.), Lexikon des Mirtelal-

ters. Band VIII, Miinchen 1997, S. 475 irrt mit seiner Feststellung, dass die

Targume durch ihren Charakeer als antike Texte ,von der Mediivistik auch weit-

gehend vernachlissigt werden diirfen.”

G. STEMBERGER, Geschichte der jiidischen Literatur. Eine Einfiihrung, Miinchen

1977 (= Beck’sche Elementarbiicher), S. 95.

%9 Vol. G. HasseLuorr, Some Remarks On Raymond Martini’s (c. 1215/30 — c.
1284/94) Use Of Moses Maimonides, in: Trumah 12 (2002 [2003]), S. 133 —148;
G. HasseLHOFE, Dicit Rabbi Moyses, S. 227 —243.

70 Vgl. G. HasSELHOFE, Dicit Rabbi Moyses, S. 250 Anm. 103.

68

211



tiberpriifen, inwieweit es sich nicht um ein Gemeingut handelt, das Nicolaus
beispielsweise von Raimundus Martini iibernommen hat. Interessanter sind
die anderen vier Stellen, an denen Raschi als Autoritit angefiithrt wird, weil
an ihnen tatsichlich sichtbar wird, dass dem jiidischen Exegeten eine Be-
deutung zugemessen wird.

d.

Das erste Beispiel findet sich im Kommentar zu 2 Tim 3,8 (§ 8). Paulus
(oder einer seiner Schiiler, das miissen wir hier nicht weiter in Betracht
zichen) schreibt hier: ,Wie Jannes und Jambres [in der Vulgata: Mam-
bres] dem Mose widerstanden, so widerstehen auch diese [scilicer die
Siinder] der Wahrheit“ (Ubertragung nach Martin Luther, 1984). An
dieser Stelle bezieht sich der Apostel auf eine Begebenheit nach Ex
7,11.22. Dort ist die Rede von den namenlosen dgyptischen Zauberern,
Nicolaus verweist nun darauf, dass der Apostel die Namen nicht aus der
Heiligen Schrift hat kennen kénnen, sondern aus anderen jiidischen
Schriften. Josephus und Rabbi Salomon bestitigen das, weil diese in ihrer
Auslegung der Schriftstelle (gemeint ist die Exodus-Stelle) die Namen
ebenfalls nicht nennen. Nun die bemerkenswerte Erginzung von Nico-
laus: ,Deswegen scheint es mir besser zu sagen, dass der Apostel die
Namen durch Offenbarung hat, wie auch Mose jene von der Schépfung
der Welt“ (ideo videtur melius dicendum quod habuit per reuelationem sicut
et moyses mundi creacionem,).

Die weiteren drei Beispiele finden sich im Kommentar zur Apostelgeschich-

te, in allen drei Fillen ist Raschi Fachmann fiir die Deutung alttestament-
licher Probleme.

b.

Das zweite Beispiel (§ 10) findet sich im Kommentar zu Act 2,17, also zu
Beginn des Joel-Zitats in der Pfingstrede des Apostels Petrus. Hier wird
Raschi als jiidischer Zeuge dafiir angefiihrt, dass die Joel-Prophetie sich
auf alle Menschen bezieht und fiir die messianischen Zeiten gilt. Raschi
irrt nach Meinung Nicolausens aber, wenn er die messianischen Zeiten
auf die Zukunft auslegt, denn die Prophetie hat sich in der Vergangen-
heit in Jesus schon erfiillt.

Von wieder anderer Art ist das dritte Beispiel aus Act 7,1 (§ 11). Das
Beispiel ist etwas verwirrend, und ich kann hier und heute nicht auf alle
Einzelheiten eingehen. Soviel sei hier jedoch gesagt: Der zu kommentie-
rende Vers lautet in der Ubertragung nach Martin Luther: ,Da fragte der
Hohepriester: Ist das so?“ Der Gefragte ist Stephanus. Nicolaus nun stellt
eine grundsitzliche Uberlegung dariiber an, warum Stephanus angeklagt
wird. Innerhalb einer Erklarung tiber das Wirken des Heiligen Geistes

212



findet auch Raschi in einer Auslegung von Gen 11,32 Gehér. Und zwar
handelt es sich dabei um das schwer nachzuvollzichende Problem, ob
Abraham nun vor oder nach dem Tod Terachs Chaldia verlassen habe.
Raschi hatte in seiner Auslegung der Stelle argumentiert, dass Abraham
vor dem Tod seines Vaters Mesopotamien verliess, weil nach der
Trennung beider der in der Gotzenanberung verharrende Vater fiir den
Sohn Abraham wie tot gewesen sei. Die erste Hilfte der raschischen
Auslegung wird von Nicolaus angefithrt und damic widerlegt, dass das
griechische Mesopotamien (mitten zwischen den Fliissen) im Aramii-
schen fiir Aram stehe, also die Provinzgrenzen weiter gezogen sind als die
urspriingliche Bedeutung, und darum Abraham das Land seines Vaters
erst nach dessen Tod endgiiltig verlassen habe.

. Das vierte und letzte Beispiel entstammt dem Kommentar zu dem glei-
chen Kapitel der Apostelgeschichte. In Act 7,42 zitiert der redende Ste-
phanus den Propheten Amos (5,25): ,Habt ihr vom Hause Israel die
vierzig Jahre in der Wiiste mir je Opfer und Gaben dargebracht?® Ni-
colaus fithrt nun Raschi mit einer sehr spitzfindigen, man méchte fast
sagen genialen Erklirung zu der Amos-Textstelle an. In Raschis Kom-
mentar zu Num 9,1 wird ein Sifre-Zitat zur Erklirung des Wortes ,,Im
ersten Monat“ (JWR7] WN2) angefiihre. In der Raschi-Auslegung heisst
es:

»Im ersten Monat, der Abschnitt am Anfang des Buches ist erst im [Monat] [jar
gesagt worden; daraus lernst du, dafl in der Thora die zeitliche Reihenfolge nicht
allein mafigebend ist (Sifre). Und warum hat er nicht mit diesem Abschnitt ange-

fangen? Weil er einen Tadel fiir Israel enthilt, daf$ sie die ganzen 40 Jahre, die sie in
der Wiiste waren, nur dieses eine Peflach darbrachten (Sifre).”!

Aus der Auslegung iibernimmt Nicolaus von Raschi nun, dass Israel auf
der Wiistenwanderung nur einmal Pessach gefeiert habe, womit er die
Aussage des Propheten Amos unterstreiche, dass Gott sich deshalb von
Israel abgewendet habe. Der Jude Raschi dient also als Beleg fiir die
judenkritische Aussage des Stephanus, die dieser gegen den Sanhedrin
anfiihre.

Diesen Abschnitt zusammenfassend bedeutet das: Vorrangig verwendet

Nicolaus von Lyra jiidische Schriftsteller bzw. jiidische Tradition als Beleg
dafiir, dass der Christus des Neuen Testaments der Messias der jiidischen
Tradition ist. Zugleich jedoch sind Josephus im Blick auf die Pharisier und
Raschi im Blick auf die Bibel Informanten fiir jiidische Traditionen.

/1 Das Beispiel gibt B.]. GELLES, Peshat and Derash, S. 10; die deutsche Ubersetzung

ist iibernommen aus S. BAMBERGER, Raschis Pentateuchkommentar, S. 10.

213



IV. Ausblick

Eingangs verwies ich darauf, dass im Jahr 2005 des 900. Todestags Raschis
gedacht wurde, es jedoch den Anschein hat, als sei dieser Gedenktag zwar im
Judentum bedeutsam, nicht jedoch in der christlichen Gedenkkultur (mit
Ausnahme der Stadt Worms, die den Jahrestag zum Anlass einer Vielzahl
kultureller Veranstalcungen gemacht hat).”” Nun stellt sich jedoch fiir uns die
Frage: Hat Raschi eine Bedeutung fiir Christen der Gegenwart? Eine Ant-
wort darauf kann sich nicht in einem blossen Ja oder Nein erschépfen.
Zugegebenermassen liefert Raschi uns ein mittelalterliches Modell einer bi-
belbezogenen Schriftauslegung, die sich an den Standards moderner, histo-
risch-kritischer Schriftauslegung nicht messen lisst. Insofern hat er eine in
erster Linie historische Bedeutung. Diese historische Bedeutung ist nicht nur
fiir Philologen und Kirchenhistoriker gegeben, sondern beispielsweise auch
fiir die Philosophie- und Theologiegeschichte. Um hierfiir ein kleines Bei-
spiel zu geben: In der Schrift De docta ignorantia von Nicolaus von Kues
wird an drei Stellen Maimonides zitiert. Die Zitate werden aber eingeleitet
mit der Formel: Ut dicit Rabbi Salomon. Da Nicolaus sehr wohl den Unter-
schied der beiden Rabbis kennt, ist hier zu fragen, warum er die Namen
vertauscht. Liegt es daran, dass Maimonides zu sehr mit dem Dominikaner-
orden und damit einer Richtung innerhalb der sogenannten viz antiqua in
Verbindung gebracht wird, wihrend Raschi hier eher ,neutral® ist? Liegt es
daran, dass Maimonides die philosophisch-theologische Autoritit ist? Da-
gegen spriche aber, dass der ,Rabbi Salomon® als philosophische Autoritit
angefithrt wird. In jedem Fall ist es auffillig, dass Raschi hier unbefangen
eingefithrt werden kann, wihrend Maimonides sich anscheinend nicht dazu
eignet.

Doch zuriick zur Frage nach Raschis Bedeutung. Obwohl seine Bedeu-
tung in erster Linie im historischen Bereich zu suchen ist, ist gleichwohl bis
heute sein Verweis auf das, was denn tatsichlich im Text steht oder auch nur
stehen kénnte, hilfreich.”” So wurde er traditionell auch in der Geschichte

72 Vgl. die unter www.raschijahr.de notierten Veranstaltungen (einschliesslich der Ta-
gung der Heidelberger Hochschule fiir Jiidische Studien vom 30. Oktober — 1.
November 2005) sowie die fur das Gedenkjahr erstellten Publikationen von G.
BONNEN, Raschi von Troyes und Worms. Begleitbmscbiire des [Jiidischen Museums
Worms zum Raschi-Jabr 2005, Worms 2005 und Raschi 1105-2005.

73 So wird er tatsichlich auch in jiingeren christlichen Bibelkommentaren wieder
gesehen, vgl. z.B. H. SeeBass, Numeri. 2. Teilband: Numeri 10,11— 2,1, Neukir-
chen-Vluyn 2003 (= Biblischer Kommentar 4/2), S. 82 (zu Num 13,2). Ahnlich zu
verstehen ist anscheinend auch der Beitrag von ]. MaconeT, Rashi on Exodus

[:1-14, in: G. BODENDOREFER/ M. MILLARD (ed.), Bibel und Midrasch. Zur Bedeu-

214



der christlichen Bibelauslegung gesehen, wie ich am Beispiel von Nicolaus
von Lyra zu zeigen versucht habe. Fiir orthodoxe Juden gilt der Parshandata
als eine der wichtigsten Stimmen der Traditionsliteratur. Als solche muss er
auch im ,christlich-jiidischen Gesprich® wahrgenommen und gelesen und
gehort werden.” Als solches ist es hilfreich, dass in jiingster Zeit der Versuch
gestartet wurde, seine Schriftauslegung in neuer deutscher Ubertragung zu-
ginglich zu machen.”

tung der rabbinischen Exegese fiir die Bibelwissenschaft, Tiibingen 1998 (= Forschun-
gen zum Alten Testament 22), S. 209-227.

74 Das gilt z.B. fiir die Evangelische Kirche des Rheinlands, die im Jahr 2005 viel
Geld fiir die 25-Jahr-Feier des kirchenpolitisch bedeutsamen Synodalbeschlusses zur
»Erneuerung des Verhiltnisses von Christentum und Judentum® von 1980 ausge-
geben hat, aber Nachfragen zur Finanzierung zu Gedenkveranstaltungen zu Mai-
monides oder Raschi bereits im Vorfeld aus Geldmangel abgelehnt hat.

'S Vgl. MO8 N9 — Megillath Esther — Das Buch Esther; mit dem Kommentar von
Rabbenu Schlomoh Ben Jitz'chak — Raschi, in die deutsche Sprache iibersetzt von
Gerald Rosenberg, Fehmarn 2005.

215



	Raschi und die christliche Bibelauslegung dargestellt an den Kommentaren zum Neuen Testament von Nicolaus von Lyra

