Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 62 (2006)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Costa, Jost, Lau deli et la résurrection dans la littérature rabbinique ancien-
ne. Collection de la Revue des Etudes Juives, dirigée par S. C. MiNouNI et G.
Nawon, Paris, Louvain, Dudley/ Massachusetts: Peeters, Leuven 2004, 661

S., € 70,--; ISBN 2-87723-820-2.

Die Vorstellung von zwei Aonen, einer diesseitigen und einer jenseitigen Welt, wie sie J.
Klausner in seiner Dissertation Die messianischen Vorstellungen des jiidischen Volkes im
Zeitalter der Tannaiten 1904 behandelt hat, gilt zu Recht als grundlegend fiir die jii-
dische Eschartologie seit der friihjiidisch-apokalyptischen Literatur. Paul Billerbeck geht
in seinem Exkurs ,Diese Welt, die Tage des Messias und die zukiinftige Welt in seinem
Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch von einer Dreiteilung
aus: Diese Welt (ha-‘0lam ha-zeh) ist von der vorliufigen Heilszeit der ,Tage des Mes-
sias“ (yemat ha-meshiah) einerseits und der Heilsvollendung der zukiinftigen Welt an-
dererseits (ha-‘Glam ha-ba’) zu unterscheiden. Zusitzlich beziehe sich der Terminus
‘Olam ha-ba’, der im iibrigen in manchen Texten im Sinne einer Zweiteilung auch die
messianische Zeit mitumfasse, aber auch auf eine ,himmlische Welt der Seelen®.

In seiner von dem inzwischen verstorbenen franzésischen Oberrabbiner Charles
Touati und dem Leiter des département d’hébreux der Universit¢ de Paris VIII,
Ephraim Rivline, betreuten Dissertation unternimmt es der Autor, diese Distinktionen
ciner griindlichen Uberpriifung zu unterziehen. Dabei legt er eine wesentlich breitere
Textbasis zugrunde als seine genannten Vorginger, indem er, abgesehen von der um-
fangreichen Sekundirliteratur, sowohl die jiidisch-hellenistische als auch Teile der post-
talmudischen Literatur und vor allem die mittelalterlichen bis frithneuzeitlichen Kom-
mentare konsultiert. Die terminologischen Schwierigkeiten, mit denen jede Uberset-
zung der hebriischen Begriffe zu kimpfen hat, 18st der Autor dabei so, dass er die
»zukiinftige Welt“ (,monde futur®) dem durch den Tod gekennzeichneten ,Jenseits*
»au-dela®) und die kiinftige Heilsvollendung der Auferstehung (,résurrection”) zuord-
net, wobei er sich der Problematik dieser Begriffswahl durchaus bewusst bleibt (vgl. S.
601). Dieser Unterscheidung entsprechen — nach einem einfiihrenden Eingangskapitel,
das den definitorischen und terminologischen Fragen gewidmet ist — die beiden Haupt-
kapitel der Untersuchung. Abschliessend folgt ein vierter Abschnitt, der den anthro-
pologischen und kosmologischen Schlussfolgerungen nachgeht, die aus der doppelten
jiidischen Eschatologie zu zichen sind. Der Autor legt dabei besonderes Gewicht auf die
vielfiltigen griechischen Einfliisse, betont aber zugleich, dass die Funktion des ,Jenseits*
fiir die rabbinischen Autoren — im Gegensatz zu den vorherrschenden antiken und
vielen modernen Vorstellungen — nicht nur die eines ,anti-chambre® fiir die Auferste-
hung gewesen sei. Es mag manchmal fraglich bleiben, in welchem Masse sich die
rabbinischen Vorstellungen den systematisierenden Ansitzen einer modernen Interpre-
tation fiigen; um nur ein Beispiel zu nennen: In welche der genannten Kategorien wird

171



letztlich ein Text wie bNid 61b einzuordnen sein, der — hier kommt natiirlich das Motiv
der Aufthebung der Gesetze in der messianischen Zeit ins Spiel — fiir die Bestattung von
Toten erlaubt, sonst verbotenes Mischgewebe (,vétement hétérogene®) zu verwenden
(vgl. S. 59 und 104)? Es zeichnet diese mit grosser Souverinitit, Sachkenntnis und
Sorgfalt verfasste Studie daher aus, dass sie ihre eigenen Distinktionen immer wieder
problematisiert und begriindet. In diesem Buch haben wir eine glinzend recherchierte,
analysierte, klassifizierte und kommentierte Materialsammlung vor uns — etwa zu den
Themen ,,Schoss Abrahams® (S. 459—461) oder ,,himmlisches Lehrhaus® (S. 463 —466)
oder zur Lokalisation der Holle und des Gartens Eden (S. 569-572) —, die, nicht
zuletzt aufgrund der vorziiglichen Indizes, der kiinftigen Forschung eine wertvolle Hilfe
fiir die Weiterarbeit an diesem fiir die Theologie des rabbinischen Judentums so zen-
tralen Thema sein wird.

Tiibingen Matthias Morgenstern

STERN, SAcHA, Calendar and Community. A History of the Jewish Calendar
2" Century BCE — 10" Century CE, Oxford: University Press 2001, XVI +
306 S.; ISBN 0-19-827034-8.

STERN, SAcHA, Time and Process in Ancient Judaism, Oxford, Portland/
Oregon: The Littman Library of Jewish civilization 2003, VIII + 144 S.;
ISBN 1-874774-95-1.

Der jiidische Kalender, wie wir ihn heute kennen, ist ein Produkt des Mittelalters,
hinter dem eine lange Geschichte liegt. Ausgehend von der Beobachtung, dass ein
Kalender nicht nur ,fundamental to social interaction and communal life“, ein ,essen-
tial point of reference for interpersonal relations and time-bound communal activity®
ist, sondern ,the community’s distinctive identity prigt, hat es sich S. Stern (= V£ zur
Aufgabe gemacht, dem Werden des jiidischen Kalenders im Zusammenhang der sozi-
algeschichtlichen Entwicklungen nachzuzeichnen, die letztendlich zu seiner Entstehung
gefithrt und beigetragen haben. Gestiitzt auf eine Fiille jiidischer, antiker griechisch-
romischer und christlicher, aber auch spiterer muslimischer literarischer und epigra-
phischer Quellen, beschreibt Vf. zunichst die verschiedenen jiidischen und nichtjiidi-
schen Sonnen- und Mondkalender, wie sie sich seit der biblischen bis zur frithrabbi-
nischen Zeit herausgebildet haben (S. 1-46), und behandelt dann die beiden fiir den
jildischen lunisolaren Kalender zentralen Probleme der Interkalation, der Herstellung
des Ausgleichs zwischen Mond- und Sonnenjahr (S. 47—98), und der Bestimmung des
Neumonds (S. 99 —154). Anschliessend rekonstruiert er die Entwicklung des rabbini-
schen Kalenders von der mischnischen iiber die talmudische und gaoniische Zeit bis zur
Entstehung des bis heute geltenden Kalenders (S. 155-210). Im letzten, zentralen
Kapitel schliesslich geht Vf. der Frage nach, welche Griinde letztlich zur Entstehung des
rabbinischen Kalenders gefiihrt haben (S. 211-275). Anders als iiblich, sieht er sie
nicht in dusseren Einfliissen, sondern erklirt die Kalenderentstehung aus den Ausein-
andersetzungen zwischen den palistinischen und babylonischen Gelehrten der talmu-
dischen und gaoniischen Zeit. Dass sich die palistinischen Gelehrten dabei am Ende
den babylonischen gebeugt und deren Kalender als normativen Kalender akzeptiert

L72



haben, ist dabei zugleich Beleg dafiir, dass die babylonischen Gelehrten spitestens in der
gaoniischen Zeit die Oberhand gewonnen hatten. Gerade dieses Schlusskapitel zeigt,
dass es nicht nur eine Geschichte des jiidischen Kalenders (im technischen Sinne) ist,
was Vf. hier vorgelegt hat. Vielmehr eréffnet er nicht zuletze dank seiner sorgfiltigen
Analysen der herangezogenen Quellen wesentliche Einblicke in ein zentrales Kapitel der
Kultur- und Geistesgeschichte des Judentums. Mit Recht darf er daher fiir sich in
Anspruch nehmen, eine Geschichte des jiidischen Kalenders verfasst zu haben, wie sie
bislang noch nicht geschrieben worden ist.

Vergleichbare Pionierarbeit hat Vf. auch in scinem zweiten hier anzuzeigenden
Buch geleistet. Aufbauend wiederum auf sorgfiltige Quellenanalysen, zeigt er, dass —
anders als in der griechisch-romischen Umwelt — ,,the concept of time as an entity per se
was alien to the ancient Jewish world-view” und ,reality was conceived only as a series
of discrete events and processes” (S. 124). Dieses Ergebnis ist nicht nur iiberraschend,
sondern steht in einem gewissen Gegensatz zu dem, was zumeist angenommen wird.
Belegr es doch, dass Juden, trotz ihres Lebens in einer von griechisch-rdmischer Kultur
weithin dominierten Welt, in ihrer Weltanschauung dennoch vergleichsweise unabhin-
gig davon (geblieben) waren.

Gefiihrt hat VFf. zu diesem Ergebnis zunichst die Beobachtung, dass die friihjiidi-
schen hebriischen wie aramiischen Quellen kein Wort fiir ,Zeit“ (,at least in a general,
‘pure’ sense) kennen — das iiblicherweise mit ,Zeit* iibersetzte Wort zeman meint
»Zeitpunke* oder ,,Zeitraum® — und demzufolge , Zeit“ als Abfolge von jeweils vonein-
ander zu unterscheidenden, gegeneinander abgrenzbaren einzelnen Ereignissen bzw.
Prozessen auffassen (S. 26—45). Ja, dem antiken Judentum iiberhaupt ist ein Zeitbegriff
im Sinne eines sgeneral concept” fremd (S. 103 -123). Dagegen spricht nicht die
»centrality of timing in rabbinic halakhah (law), or of calendar reckoning in Qumran
literature®. Im Gegenteil, sie bestitigen vielmehr das Interesse an ,astronomical and
other processes* einerseits und die grosse Bedeutung, die sie fiir ,timing’, Kalenderbe-
rechnung, Chronologie, aber auch Geschichte andererseits haben (S. 46—81). Gleich-
wohl ist der in dieser Hinsicht bestehende Gegensatz zwischen jiidischer (,,hebriischer®)
und griechischer Anschauung nicht zu iibersehen. Weit entfernt davon, lineare Zeit hier
und zyklische Zeit dort gegeneinander auszuspielen, ist doch nicht zu iibersehen, dass
die griechische Auffassung von chronos schlechterdings keine Entsprechung im Alten
Orient und antiken Judentum hat. Zwar haben Griechisch schreibende, , hellenistische*
Juden wie Philo und Josephus den griechischen Zeitbegriff iibernommen (S. 90 -102),
in hebriischen und aramiischen Werken aber hat er keinen Niederschlag gefunden, fiir
V. tibrigens ein Zeichen von ,deliberate resistance to Hellenization® (S. 9). Dass im
Mittelalter der Zeitbegriff Eingang auch ins Judentum gefunden hat, ist der Rezeption
antiker griechischer Philosophie und ihrem Einfluss auf jiidische Philosophie und Ethik
ebenso wie auf Bibelexegese und Halacha geschuldet (S. 82-89).

Wenn es auch zugegebenermassen keine einfache, dafiir aber spannende Lektiire ist,
hat Vf. mit seiner auf beeindruckender Quellenkenntnis aufbauenden Abhandlung
nicht nur die letzthin an Intensitit zunechmende Diskussion zum Phinomen ,Zeit*
bereichert, sondern damit zugleich einen wesentlichen Beitrag zur Erhellung eines zen-
tralen Problems der Wahrnehmung und Auffassung der Realitit vorgelegt.

Redaktion

175



Busi, Grurio/SiMmoNETTA M. BONDONI/SAVERIO CAMPANINI (ed.), The
Great Parchment. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the Hebrew Text, and
an English Version, Turin: Nino Aragno Editore 2004 (= The Kabbalistic
Library of Giovanni Pico della Mirandola 1), 272 S.

Das Institut fiir Judaistik der Freien Universitit Berlin und das Istituto Nazionale di
Studi sul Rinascimento (Florenz) unternehmen gemeinsam die kritische Edition der
gesamten kabbalistischen Bibliothek des italienischen Renaissancehumanisten Pico della
Mirandola in Einzelbinden, deren erster mit der Herausgabe der anonymen Schrift
ha-Yeri‘a ha-gedola (Das Grosse Pergament, Anfang 14. Jahrhundert) vorliegt. Die Be-
deutung der bislang praktisch unerforschten Sammlung liegt nicht nur im Umfang der
heute im Vatikan befindlichen und die meisten der damals bekannten jiidischen Werke
zur Mystik umfassenden Schriften, sondern nicht zuletzt in den lateinischen Uberset-
zungen, die Pico durch den sizilianischen Konvertiten Flavius Mithridates anfertigen
liess und deren erstmalige kritische Ausgabe zugleich einen wertvollen Beitrag zur Er-
forschung der sogenannten christlichen Hebraistik darstellt. In dem drucktechnisch wie
dsthetisch herausragend ausgestatteten Band wird neben dem lateinischen Text eine
englische Ubersetzung desselben nebst der kritischen Edition des hebriischen Originals
gegeben sowie das Werk inhaltlich durch eine ausfiihrliche Interpretation, formal durch
mehrere Register erschlossen.

Tibingen Friedmann Eifiler

MULLER, WOLFGANG ERICH, (ed.), Hans Jonas — von der Gnosisforschung zur
Verantwortungsethik, Stuttgart: Kohlhammer 2003 (= Judentum und Chri-
stentum 10), 243 S., kartoniert, € 34,--; ISBN 3-17-017178-X.

Die besondere Faszination, die bis heute von diesem Denken ausgeht, scheint in der
hier durchgefiihrten Verkniipfung der Fragestellungen und Arbeitsfelder zu liegen. In
einer Zeit zunehmender Spezialisierung und Differenzierung der Wissenschaften stellt
Jonas” Werk dar, was man friiher ein ,,System der Philosophie“ nannte. Der Reiz des
vorliegenden Bandes liegt nun darin, zu einer Priifung und Problematisierung dieses
individuellen Zusammenhangs von Gedanken in unterschiedlichen Perspektiven und
Kontexten gefiihrt zu werden. Ich treffe eine Auswahl, um dies zu belegen. Den Reich-
tum der Gedanken, die sich in dieser Dokumentation einer Ringvorlesung finden, kann
ich auf diese Weise freilich nicht ausschopfen.

Der Herausgeber W. E. Miiller stellt Jonas als Schiiler Heideggers und Bultmanns
vor, der die Gnosis mit den Mitteln der Existenzanalyse entmythologisierend als einen
antiken Nihilismus deutet (S. 11; vgl. S. 124). In diesem Deutungsmuster einen Pa-
radigmenwechsel der Gnosisforschung vollziehend (S. 25), habe er moderne Lesarten
dieses Phinomens erschlossen: ,Der wohlgeordnete und in seiner perfekten Harmonie
vollkommene Kosmos® der griechischen Antike zerbrach in den gnostischen Dualismus
(S. 47). Entsprechend zerbrach in der naturwissenschaftlich-technischen Moderne mit
der in Auschwitz vollends aporetisch gewordenen Theodizeefrage fiir Jonas eine die

Allmacht Gottes behauptende Theologie (S. 18.125.151). Wie transformiert auch im-

174



mer durch die erfahrenen Erschiitterungen hindurch: In einem ,Gegenmythos® zum
gnostischen hilt er am Gottesgedanken fest (Goodman-Thau, S. 125ff; T. Schieder,
S. 157fF).

Der Zusammenhang metaphysischer und theologischer Fragen mit Ontologie und
Naturphilosophie erlaubt es auch, seine Theorieentscheidungen in der Ethik plausibel
2u rekonstruieren. Dieser Aufgabe stellt sich H. Kress vor dem Hintergrund einer heute
angesichts medizin- und gentechnischer Moglichkeiten Aufmerksamkeit gewinnenden
Wertethik. Im Spannungsfeld zwischen katholisch-naturrechtlichem Wertediskurs und
Protestantischer Kritik an einer ,Iyrannei der Werte® (S. 138) wird Jonas’ Vermittlungs-
bemﬁhung dieses Ethiktyps mit dem Freiheitspostulat hervorgehoben und problema-
tisiert. G. Hirsch Hadorn erértert dann die systematischen Probleme eines ontologi-
schen Verantwortungsbegriffs (S. 101ff.). Und U. Wiesing bezieht das ethische Denken
von Jonas auf den Differenzierungsgrad aktueller Diskurse, um zu zeigen: In dem
»konkreten und fiir den Menschen iiberaus wichtigen Anwendungsbereich® des Ver-
hiltnisses von Krankheit und Gesundheir fiihre dessen ontologischer Primat des Seins
vor dem Sollen, wie er durch eine Identifikation von Norm und Normgeber in die
Naturphilosophie Eingang fand, auf dem Feld der Ethik zu Widerspriichen. Zudem
lasse sich die Kritik an seinem Verantwortungsbegriff bestitigen, er mache ,fast jeden
fiir alles verantwortlich* (S. 206). Der komplexe ethische Diskurs im vorliegenden Band
wird schliesslich bereichert durch die Analysen von G. Maio (S. 209ff.) und M. H.
Werner (8. 22 HE )

Nicht alle Beitrige haben die gleiche Qualicit und Akrualitic. Auch wire eine
Kurz-Information iiber die Autoren wiinschenswert gewesen. Weil bei Jonas ethische
Fragen auf Grund- und Grenzprobleme der Philosophie und Theologie verweisen und
die Bearbeitung eben dieses wechselseitigen Verweisverhiltnisses angesichts der rasanten
Forschung im gentechnischen und medizinischen Bereich dringend der Klirung bedarf,
wird man die Lektiire des vorliegenden Bandes all denen empfehlen konnen, die be-
ruflich oder biographisch mit diesen Fragen umgehen miissen. Der Erscheinungsort in
der von E. W. Stegemann herausgegebenen Reihe ,,Judentum und Christentum® deutet
zudem auf die historisch-positiven Religionen. Ohne Bezug auf diese kénnten die ge-
genwirtigen Diskurse um die Verantwortungsethik nicht ausreichend sachgemiiss ge-

fiihre werden.

Tuttlinge n Hans Martin Dober

Wartas, ARmIN A. (ed.), Jiidische Identititen in Mitteleuropa. Literarische
Modelle der Identititskonstrubtion, unter Mitwirkung von P.H. Kucher, E.
Sallager und J. Strutz, Tiibingen: Max Niemeyer Verlag 2002 (= Conditio
Judaica 38), VI + 325 S., broschiert, € 74,--; ISBN 3-484-65138-5.

»LThere s something very wrong about addressing — not to mention stressing — an artist’s
ethnic identity*, sagte J. Brodsky 1996 anlisslich einer New Yorker Ausstellung iiber
Tussisch-jiidische Kiinstler. Einerseits muss man die Skepsis gegeniiber Identifizierungen
€fnst nehmen, andererseits kann man nicht darauf verzichten, Ausgrenzungen oder
Differenzen in der Literatur in den Blick zu nehmen, um Marginalisierungen und
Vefﬂllgemeinerungen zu vermeiden. Seit den 90er Jahren wird deswegen auch im

175



deutschsprachigen Raum intensiv ,jiidisches Schreiben® untersucht, wobei man Essen-
tialismen zu vermeiden sucht. Der vorliegende Sammelband fragt deswegen nicht, wer
oder was in den mitteleuropdischen Literaturen jiidisch sei, sondern geht der Frage
nach, welche ,Versionen jiidischer Identititen” konstruiert werden und welche Wech-
selwirkung zwischen der kulturvermittelnden Titigkeit jiidischer Intellektueller und der
Entstehung bzw. Rezeption der Moderne im mitteleuropiischen Raum® (S. 3) stattfin-
den. Die Mehrzahl im Titel reflektiert somit eine Grundannahme dieser Veréffentli-
chung: Jiidische Identitit darf nicht ideologisch festgeschrieben und muss als plurale
Erscheinung verstanden werden. Nur dadurch wird die nétige Offenheit geschaffen,
sehr unterschiedliche und kaum zu vereinheitlichende Konstruktionen von Identitit in
einem Band zu versammeln. Jiidische Schriftsteller bewegen sich zu Beginn des 20.
Jahrhunderts in einem Spannungsfeld, das von der immer deutlicher scheiternden As-
similation, von Zionismus und von zunehmenden antisemitischen und nationalisti-
schen Tendenzen bestimmt wird. Die literarische Moderne wird mit ihrer neuen For-
mensprache deswegen zu einem bevorzugten Bereich, um neue jiidische Identititskon-
zepte zu erproben. Vielleicht kénnte man den Ausdruck ,jiidische Moderne® wegen
ihrer herausragenden Vertreter wie Freud oder Kafka geradezu pleonastisch auffassen.

Die insgesamt 21 Beitrige stecken sprachlich und riumlich ein breites Spektrum
ab: Wien, Bshmen, Mihren, Ungarn, Bukowina, Galizien, Triest und die siidslavischen
Linder sind der riumliche, die ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts der zeitliche
Schwerpunkt des Bandes. Weniger bekannten Figuren wird ein besonderer Platz einge-
riumt. P. H. Kucher betrachtet die Ghettogeschichte seit Heines Der Rabbi von Bacha-
rach als Ort jiidischer Identititsreflexion. Zur Etablierung dieses Genres trug vor allem
L. Komperts Aus dem Ghetro (1848) bei. Den ausserliterarischen Impulsgeber bildeten
die Modernisierungsschiibe des 19. Jahrhunderts, die nicht zuletzt die jiidische Bevél-
kerung mit grossen Verinderungen konfrontierten. Die Ghettogeschichte ist besonders
von der miindlichen Erzihltradition beeinflusst, was es Kucher erlaubt, einen Bogen
von Kompert bis zu den Erzihlern der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts wie F.
Wander oder A. Mitgutsch zu ziehen.

Die Darstellung ,dstlicher Juden im jiddischen Theater und Film untersuche B. Da-
linger. Nicht nur Kafkas Begeisterung fiir das jiddische Theater zeigt, dass das Theater
zu einem der erfolgreichsten Medien weltlicher jiddischer Kultur wurde. Aus der Viel-
zahl der Autoren, Ensembles und Stiicke sucht sich Dalinger vier in den 20er Jahren in
Wien entstandene Theaterstiicke und Filme heraus. Thr Hauptaugenmerk gilt dem
Mechanismus der Selbst- und Fremdwahrnehmung, die durch die galizischen Schau-
spieler ausgeldst wurde. Mit der zunehmenden Zahl an sogenannten ,Ostjuden® werden
die Fragen nach Assimilation und Stellung der Tradition verschirft aufgeworfen.

A. Herzog méchte mit Ludwig StraufS und Ernst Sommer als Vertreter der Jiidischen
Renaissance einen Beitrag zur Martin-Buber-Rezeption leisten. Bubers 1901 erschiene-
ner Aufsatz ,Jiidische Renaissance® bildet den Auftakt zur kulturzionistischen Bewe-
gung. Herzog betont zu Recht, dass der Versuch, eine neue ,jiidische Identitit” zu
entwerfen, vieles mit den nicht-jiidischen ,modernekritischen Gegenentwiirfen® ge-
meinsam hat. Auch wenn Herzog nicht eigens darauf hinweist, konnte Bubers Pro-
grammatik gerade aufgrund der gleichzeitig rezipierten Nietzscheanischen Strémungen
besonders wirksam werden. Bubers Fortwirken untersucht er vor allem anhand von
Straufy’ Beitrag zur Kunstwart-Debatte und Sommers Roman Gideons Auszug (1912),
wobei Straufl ,nach einer ,volkhaften* Grundlegung sucht, die von dufleren Merkmalen®
(Land, Sprache usw.) unabhingig ist. In einem kurzen Ausblick weist Herzog auf die

176



Verschiedenen Rezeptionsweisen von Bubers Aufsitzen und seinen Erzihlungen der
Chassidim, die meist noch Forschungsdesiderata darstellten.

Der 2003 verstorbene Klagenfurter Germanist A. A. Wallas zeigt in seiner Analyse
der Inhalte, Entwicklung und Wirkung der zwei kurzlebigen, aber einflussreichen zio-
nistischen Publikationsorgane Jerubbaal und Esra, wie lohnend eine Untersuchung die-
ser Zeitschriften sein kann, um die geistige und soziale Situation der sterreichischen
Juden nach dem Ersten Weltkrieg besser zu verstehen. An ihnen ist zum einen die
herausragende Wirkung Bubers ablesbar, zum anderen lassen sich die unterschiedlichen
Versuche erkennen, eine Verbindung zwischen Zionismus, Sozialismus und Universa-
lismus herzustellen. — H. Mittelmann (Jerusalem) vergleicht die Autobiographien S.
Zweigs und A. Ehrensteins. Obwohl beide in Wien aufwuchsen und befreundet waren,
sind Divergenzen zu erkennen, die beide trennen und zu einem grossen Teil auf der
Auseinandersetzung bzw. Nichtauseinandersetzung mit der jiidischen Tradition beru-
hen. — Leben und Werk des Prager Schriftstellers und Judaisten Jifi Mordechai Langer
(1894 —1943) zeichnet 1. Vizdalova nach. Von seinem erstmals 1937 auf tschechisch
erschienenen Buch Devét bram [Neun Tore] sagte (5. Scholem, es bilde ,.eine der wert-
vollsten Darstellungen des chassidischen Lebens und der chassidischen Denkweise von
innen her*, Langer hatte mehrere Monate bei den Belzer Chassidim verbracht. Diese
Monate waren seine ganz personlichen Schritte zur Dissimilation (Rosenkranz). Be-
kannt geworden ist Langer auch als Freund Kafkas, der diesem viele Details chassidi-
schen Lebens vermittelt hat. Faszinierend ist Langers Mehrsprachigkeit: Vizdalova weist
darauf hin, dass er judaistische Texte vorwiegend auf deutsch (darunter Erotik der Kab-
bala, 1924), literarische auf tschechisch und Lyrik ‘auf hebriisch schrieb. — I. Fiala-
Fiirst, Mitbegriinderin der , Arbeitsstelle fiir mihrische deutschsprachige Literatur® an
der Universitit Olomouc, bietet einen Uberblick iiber die deutschsprachigen jiidischen
Schriftstellerinnen und Schriftsteller Mihrens, wobei sie immer wieder die eigenen
Zweifel an der Fruchtbarkeit einer Regionalisierung der Literaturgeschichte einbringt.
Dementsprechend streicht sie schliesslich ihre Fragestellung nach einem méglichen Sor-
derweg der deutschgeschriebenen jiidischen Literatur Mihrens mit einer Ausnahme wieder
durch. Allein in Ludwig Winders Roman Die jiidische Orgel (1922), in dem in einer
Zeit der Riickbesinnung auf die jiidische Tradition die jiidisch-orthodoxe Lebenswelt
vehement angeklagr wird, erkennt sie ansatzweise eine solche mihrische Besonderheit,
ohne freilich sagen zu kénnen warum.

T. Lichtmann (Debrecen) und E. Reichmann (Bielefeld) widmen sich der unga-
tischen Literatur. Lichtmann, Begriinder und Leiter der Forschungsstelle fiir jiidische
Kulturgeschichte in Mitteleuropa in Budapest, kreist das Thema der jidisch-ungari-
schen Literatur zunichst theoretisch ein, um dann seine Annahmen in einer Art Fall-
studie zu dem 1945 in Bergen-Belsen ermordeten Kéroly Pap zu vertiefen, dessen
Roman Azarel 2004 auch auf deutsch erschienen ist. Er komme dabei zum Schluss, es
gibe keine in ungarischer Sprache geschriebene jiidische Literatur, denn alle jiidischen
Themen Paps finden sich in den allgemeinen Thematiken der zeitgendssischen Lite-
fatur wieder, seien gleichsam von ihnen iiberlagert. Trotz Lichtmanns methodischem
Vf)rgehen, bei dem er viele wichtige theoretische Probleme benennt, bekommt man den
Lindruck, es werden mégliche Differenzierungen verschenkt, denn vieles wird gleich
In sontologischen’, ,moralischen‘ oder ,psychologischen® Fragestellungen verortet. Die
Chance, einen anderen Blick auf ein bekanntes Werk zu werfen, wird vielleicht vor-
schnel] vergeben. Die Frage des Verfassers, ,Warum sind diese Texte jiidisch?“ (S. 137),
scheint dabe falsch gestellt zu sein. Das Jiidische in Paps Texten kann tatsichlich kaum

177



sein, sondern konstruiert sich hochstens in seinem Spannungsfeld von Identifikation
und Transgression. Allein diese Rekonstruktion von Identititen als Narrativ wire mei-
ner Meinung nach fiir den Bereich der Literatur sinnvoll, und damit wiirde man den
von Lichtmann zu Recht angemahnten Verzerrungen und Zuschreibungen entgehen.
Solchen Konstruktionen geht E. Reichmann im Werk der drei Schriftsteller Jdnos Nyiri,
Gyorgy Konrdd und Gyérgy Dalos nach. Sie versffentlichen erst nach der Katastrophe
der Shoah und sehen weder in der Assimilation noch in Zionismus oder klassischer
jidischer Tradition eine Alternative. Identitit scheint vielmehr nur in der Literatur
erschrieben zu werden.

A. Corbea-Hoisie aus Iasi (Jassy), wo A. Goldfaden das erste jiddische Theater
begriindete, untersucht Karl Emil Franzos’ unveréffentlichte Tagebucheintrige aus dem
Jahre 1968. Er zeigt, dass sie eine fiir Franzos typische und eigentiimliche Verbindung
belegen, nimlich Begeisterung fiir die liberalen Deutschnationalen, ,, Alarmbereitschaft”
gegeniiber antijiidischen Aussagen und Abneigung gegen die ostmitteleuropiischen Ju-
den, die er mit westlichen Augen als ,Halb-Asiaten® betrachtet. — P. Rychlo (Czerno-
witz) begibt sich auf Jiidische Identititssuche im Werk von Alfred Gong. Er bezieht sich
dabei immer wieder auf Gedichte von P. Celan, R. Auslinder und anderen deutsch-
sprachigen Autoren aus der Bukowina, um Unterschiede und Gemeinsamkeiten, wie
etwa Beziige zum Chassidismus oder das Schreiben iiber die Shoah, herauszuarbeiten. —
H.O. Horch (Aachen) erlidutert unter dem Titel , Messianische Zuversicht*. Aspekte jii-
dischen Geschichtsdenkens in Manes Sperbers Autobiographie und Romantrilogie. Sper-
bers Geschichtsphilosophie beschreibt er als ,sikularisierten Messianismus®, der seine
Abkehr vom religiosen Judentum iiberdauert habe. Erinnerungsarbeit und eine an den
Chassidismus erinnernde Erlosungsvorstellung, die auf der Mitarbeit jedes einzelnen
basiert, sind die Grundlagen fiir diese Konzeption.

Vier weitere Beitrige widmen sich siidslavischen Autoren in Bosnien, Serbien (mit
ihren traditionsreichen jiidischen Gemeinden) und Kroatien. Dabei taucht vor allem
der Name Danilo Ki§’ immer wieder auf. Er wird zum ,paradigmatischen” jiidisch-
serbischen Schriftsteller, der gar nicht als jiidischer Schriftsteller auffalle, es aber un-
zweifelhaft sei (so David, S. 232). J. Strutz (Klagenfurt) steuert einen zusammenfassen-
den, kulturelle Aspekte einschliessenden Uberblick iiber die Jiidische Literatur in der
Siidslavia bei; allerdings wird nicht klar, nach welchen Kriterien er seine Einordnung
vornimmt. — F. David (Belgrad) formuliert 7hesen zur Erforschung der jiidischen Iden-
titit. Wie zuvor Lichtmann problematisiert er Identitit unter anderem als prekiren
Begriff fiir Zuschreibungen: , Dieser nebulose Begriff wird zu einem Gutteil dadurch
bestimmt, was ,die anderen denken, was ,die anderen‘ vorschreiben, akzeptieren oder
verwerfen“ (S. 228). P. Palavestra (Belgrad) gibt einen Uberblick iiber jiidische Autoren
in der serbischen Literatur, darunter die in Deutschland bekannten Autoren Aleksandar
Tima und David Albahari. — I. Goldenstein (Zagreb) zeichnet anhand der jiidischen
Zeitschrift Zidov die Geschichte der zumeist -askenasischen Juden nach, die seit dem
spiten 18. Jahrhundert nach Kroatien kamen.

Thema der letzten vier Beitrige ist Triest und seine multiethnische Kultur, zu der
seit dem 14. Jahrhundert auch Juden gehérten. A. Millo zeigt am Beispiel der Familie
Vivante, wieviel die Triestiner Juden zur Herausbildung des modernen Biirgercums
beitrugen. lhre jiidische Identitit blieb dabei allerdings ,auf die Privatsphire be-
schrinkt® (S. 268). Italo Svevo, Umberto Saba oder Giorgio Voghera sind auch im
deutschsprachigen Raum sehr bekannte Triestiner jiidische Schriftsteller. C. Benussi
(Triest) stellt deswegen Jiidische Schrifistellerinnen Triests wie Haydée, Pia Rimini, Paola

178



Voghera, Alma Morpurgo oder Marta Ascoli vor. Sie weist darauf hin, dass es in den
nach aussen assimilierten jiidischen Familien gerade die Frauen sind, die mit Beginn des
Sikularisierungsprozesses die Tradition erhalten und weitergeben. Wie schwer es ist,
einen Schriftsteller wie Svevo unter dem Gesichtspunkt der Identitit zu analysieren,
zeigt der Svevo-Ubersetzer E. Sallager, der deswegen den Begriff des ,,impliziten Juden-
tums® einfithrt. Zum Beweis muss daher oft Memoirenliteratur herangezogen werden.
Es ist vielleicht bezeichnend, dass Svevo James Joyce in jiidischen Fragen beraten hat,
damit Leopold Bloom in Ulysses als authentischer jiidischer Held erscheinen konnte;
Svevos eigene Romanfiguren hingegen lassen sich nur schwer als explizit jidische Hel-
den lesen. Jiidische Identititskonstruktion findet so bei einem nicht-jiidischen Autor
statt, wihrend sich der jiidische Autor die Freiheit nimmt, ohne eine solche zu schrei-
ben. Auch Svevos Interesse an der Psychoanalyse als vermeintlich jiidischer Wissen-
schaft scheint nur zum Teil als Nachweis einer jiidischen Schriftstelleridentitit geeigner.
— Intertextualitit in den Schriften Giorgio Vogheras und seines Vaters Guido schliess-
lich untersucht R. Lunzer (Wien). Anhand der beiden Stichworte Hungerkiinstler gegen
Menschfresser arbeitet sie dabei Vogheras Messianismus heraus, der das Kommen des
Messias dadurch zu beeinflussen sucht, dass man ,dezidiert ,ungeschichtlich®“ handelt
(S. 308).

Der hier vorgestellte Band mit Schwerpunkt Mitteleuropa schliesst manche litera-
turgeschichtliche Liicke. Interessant wire vielleicht der Kontrast zu Autoren gewesen,
die in ,jiidischen Sprachen (z.B. Jiddisch) schreiben. Zudem wire eine stirker inter-
disziplinére Zusammenarbeit mit Philosophie, Theologie oder Soziologie hilfreich ge-
wesen, denn die Beitrige zeigen gleichzeitig, wie produktiv und beschrinkt der Iden-
titdtsbegriff als Analyseinstrument ist. Identitit wurde lange Zeit als feste, urspriingli-
che, relativ unverinderliche und kontinuierliche Grésse verstanden. Rychlo weist zu
Recht darauf hin, dass der Begriff der Identitit eigentlich in der Psychologie beheimatet
ist und auf eine ,innere Einheitlichkeit“ trotz ,dusserer Wandlungen® verweist. Abwei-
chungen werden als Abweichungen erst iiber den Identititsbegriff definiert. Folglich
lisst sich nicht automatisch ein solcher Begriff individueller Identitit auf kollektive
Identititen anwenden. Deswegen kommt es zu Zuschreibungen, und vielleicht ist das
auch ein Grund dafiir, dass der Begriff des sogenannten jiidischen Selbsthasses — aller-
d.ings in kritischem Licht — immer wieder in den Untersuchungen auftaucht, als bringe
ein zwanghaftes Lesen auf Identitit hin alte Gespenster zuriick.

Gemeinsamer Nenner der Aufsitze ist der heute am meisten verbreitete Begriff von
Identitic als verinderliche und plurale Konstruktion, was eine Reihe von Bezeichnun-
gen wie jiidisch—ungarisch oder deutsch-jiidisch nach sich gezogen hat. Trotzdem bleibt
man auch hier oft vereinfachenden Dichotomien wie ,der Jude“ und ,der Andere”
Yerha&et. Methodisch wire daher vielleicht einiges gewonnen, wenn man die in fast
jedem Aufsatz aufscheinenden Dichotomien (hierzu gehdren auch Mystik und Auf-
klirung, Orthodoxie und Liberalismus, Ostjude und Westjude usw.) stirker reflektiert
h_éitte. Andererseits liuft man bei einer Uberbetonung von Hybriditir sicherlich Gefahr,
sich im Universalismus zu verlieren und Differenzen nicht mehr wahrzunehmen. Als
Auswege bieten sich im Bereich der Literaturwissenschaft vielleicht der Blick auf die
Identitits-Narrarive selbst an und die in ihnen stattfindende Dynamik, Transformation
und Tradierung von kulturellen und religiosen Prozessen bzw. eine Untersuchung von
Figuren und Motiven, die sich mit Polarititen, imaginiren Zuschreibungen und
Vt_?rkiirzungcn auseinandersetzen, um Orientierung bei der Frage nach Identitit zu ge-
Winnen.

Tﬁbingen Annette Werberger

179



RarreL, Eva, Vertraute Fremde. Das dstliche Judentum im Werk von Joseph
Roth und Arnold Zweig, Tubingen: Gunter Narr Verlag 2002 (= Mannhei-

mer Beitrige zur Sprach- und Literaturwissenschaft 54), 330 S., kartoniert,
€ 48,--; ISBN 3-8233-5654-2.

Das Interesse an osteuropiischem Judentum ist seit einigen Jahren auch innerhalb der
deutschen Germanistik erheblich gewachsen. Die Dissertation von Eva Raffel, der ,tra-
ditionellen Hermeneutik® verpflichtet, trigt ein weiteres Stiick zur besseren Kenntnis
und tieferem Verstindnis der Texte von zwei sehr unterschiedlichen jiidischen Schrift-
stellern deutscher Sprache, Joseph Roth (1894 —1939) und Arnold Zweig (1887—-1968),
bei. Gemeinsam ist den beiden allerdings das Anliegen, die von den westeuropiischen
Nichtjuden und ,Westjuden® zu Unrecht verfemten ,Ostjuden® zu verteidigen, ferner
ihre spitere bittere Erkenntnis, dass das Ostjudentum in seiner alten Form keine Zu-
kunft habe, sowie die Einsicht, dass die westjiidische Assimilationsbestrebung ebenfalls
zum Scheitern verurteilt sei. Die Autorin suchte und fand weitere Gemeinsamkeiten der
beiden ,reprisentativen Vertreter jiidischer Geistigkeit im deutschen Sprachraum®,
denn ,beide kniipfen an die iibernationale jiidische Tradition an, die nationale Gegen-
sitze relativieren und zugunsten der gemeinsamen europiischen Wurzel transzendieren
sollte. Ebenfalls gemeinsam war ihnen der Kampf gegen den ,zivilisatorischen Hochmut
des Westens und die Entfremdungsphinomene der Industriegesellschaft [. . .;] sowohl
Zweig als auch Roth waren Juden auf Wanderschaft“ (S. 17). Die beiden Autoren
niherten sich diesen Uberzeugungen von gegensitzlichen und sehr weit auseinanderlie-
genden Standpunkten an.

Das Interesse der Autorin, die sich judaistische Vorkenntnisse mit Erfolg angelesen
hat, gilt nicht zuletzt der ,fragilen Identitit“ der beiden Autoren, denen das Jahr 1927
den literarischen Durchbruch brachte — fiir Roth mit juden auf Wanderschaft und Zweig
mit Der Streit um den Sergeanten Grischa. Raffels Untersuchung geht bis 1939, dem
Todesjahr von Roth im Pariser Exil. Joseph Roth, im galizischen Brody geboren und
somit selbst aus dem Ostjudentum stammend, war ein entschiedener Gegner des Zio-
nismus, ein ,riickwirtsgewandter Utopist“ und habsburgischer ,Monarchist’. Arnold
Zweig hingegen tendierte schon friih zum Sozialismus, genauer dem ,utopischen So-
zialismus® Gustav Landauerscher Prigung, und war, trotz der Verbundenheit mit der
europiischen ,Kultur®, ein bekennender Zionist, was er 1933 durch seine Emigration
nach Paldstina unter Beweis stellte. Allerdings kehrte er 1948 nach Europa zuriick, und
zwar in das angeblich bessere Deutschland, nach Ostberlin. Dort lebte er bis zu seinem
Tod als moderner Vorzeigeklassiker hochdekoriert und gefeiert, zugleich aber im Westen
lange ignoriert.

Das Fazit der Autorin lautet: ,,In Kenntnis dessen, was kam, ist es fast unméglich,
das Ostjudentum im Werk Joseph Roths und Arnold Zweigs ohne Reflexion auf das
Wissen der Nachgeborenen zu betrachten. Es gibt eben Fille, in denen Kenntnisse nicht
mehr wiedergutzumachen sind.“ Dem kann man uneingeschrinkt zustimmen.

Potsdam Elvira Grizinger

180



Mever, Curistian (ed.), Arnold Schinberg und sein Gott. Bericht zum Sym-
postum 26. — 29. Juni 2002, Wien: Arnold Schonberg Center 2003 (= Jour-
nal of the Arnold Schénberg Center 5), 390 S., kartoniert, € 36,--; ISBN
3-902012-05-6.

Wenn sich der vorliegende Sammelband der Frage nach Arnold Schénbergs ,Gott'
widmet, so wagt er sich an einen vielschichtigen, im Detail nur schwer einzusechenden
und — schen wir von den Arbeiten Michael Mickelmanns und Alexander Ringers ein-
mal ab — sicherlich nicht ,iiberforschten’ Komplex heran, der sich zunichst in ein
konfessionelles, ein theologisch-werkgeschichtliches und ein dsthetisch-theologisches
Segment untergliedern lisst. Im Bereich des ,Bekenntnisses® wartet Schénbergs Bio-
graphie mit einer durchaus spannungsvollen Narration auf: Einer jiidischen Kantoren-
f‘amilie entstammend konvertiert Schénberg bereits 1898 zum Protestantismus, wendet
sich in den 1920er Jahren — bestirkt und geweckt nicht zuletzt durch die offene Kon-
frontation mit dem Antisemitismus — sodann zunichst auf dem Felde nationalpoliti-
SFher Begeisterung wieder dem Judentum zu und vollzieht schliesslich 1933 in der
liberalen Synagoge von Paris scine offizielle Rekonversion. Auf dem Feld der Werkge-
schichte fille die intensive Auseinandersetzung mit biblischen Stoffen ab den 1910er
Jahren ins Auge: das (nie fertiggestellte) Projeke der Jakobsleiter, das erst vor einem
l‘U‘lappen Jahrzehnt veréffentlichte Drama Der biblische Weg, die Oper Moses und Aron
sowie die — allzu spit begonnenen — Modernen Psalmen. Schliesslich wiren auch die
revolutioniren musiktheoretischen Umbriiche, fiir die Schénbergs Name einsteht — die
Dodekaphonie und die Etablierung der seriellen Musik iiberhaupt — auf ihre Riickbin-
dung an einen bestimmten theologischen Entwurf zu hinterfragen: Hier kimen unter
anderem eine stark gnostisch geprigte Kunstvorstellung sowie theosophisches wie kab-
balistisches (Halb-)Wissen ins Spiel. In jedem der genannten drei Segmente wird man
auf Fihrten religionstheoretischer wie religioser Dispositionen, ethischer Konzepte wie
auch eines jiidischen Selbstverstindnisses stossen; allerdings ist es allein die Zusammen-
schau der Argumentationsebenen, die einen aussagekriftigen Eindruck hinsichtlich der
Virulenz der ,Gottesfrage* fiir Schénbergs Schaffen vermitteln kann.

Das Vorhaben, das Verhiltnis von theologischem und #sthetischem Weltentwurf
multiperspektivisch in den Blick zu bekommen, ist — um es deutlich zu formulieren —
gelungen. Neben iiberaus inspirierten wie fundierten musikwissenschaftlichen Beitrigen
(hervorgehoben seien an dieser Stelle stellvertretend Tito Toniettis Ausfithrungen zu
den kabbalistischen Spuren in den jakobsleiter-Fragmenten, Matthew R. Shaftels einge-
hende Neuinterpretation von Moses und Aron und Richard Kurths Reflexionen iiber die
Bedeutung des Bilderverbots im Werk Schénbergs) finden nun auch religionsphiloso-
phische Uberlegungen (etwa Peter Fischer-Appelts historisch-systematischer Vergleich
df’-s Gottesgedankens bei Schénberg und Cohen), historisch-biographische und kultur-
historische Einlassungen einen angemessenen wie berechtigten Platz (bemerkenswert
¢twa Christopher Haileys Kontextualisierung des Biblischen Weges im Lichte der zeit-
gf:‘nﬁssischen Science Fiction). Auffillig abzuzeichnen scheint sich hier nicht zuletzt eine
le.lChte Verschiebung des Forschungsinteresses in Richtung der fiir Schénbergs Theorie-
blldung zwar fruchtbaren, unter kiinstlerischen Gesichtspunkten jedoch nicht allzu pro-
duktiven 1920er Jahre, wobei vor allem Schénbergs Verhiltnis zum Revisionismus
Ze'ey Jabotinskys eine grossere Aufmerksamkeit findet. Gerade auf diesem Diskussi-
onsfeld wire allerdings — auch und gerade im Hinblick auf kiinftige Debatten — eine

181



unvoreingenommene und durch Kenntnis der Materie gestiitzte analytische Haltung
wiinschenswert, wie sie der Beitrag von Salome Schéll zu Recht einfordert, wie sie im
Gegenzug aber etwa Hanns-Werner Heisters Gedanken zur ,,Gewalt bei Schénberg”
leider vollkommen vermissen lassen.

Dessen ungeachtet prisentiert sich uns der Symposiumsband letztendlich als ein in
der Vieldimensionalitit wie nahezu durchgingigen Instruktivitit seiner Einsichten be-
stechendes Kompendium ambitionierter Schonberg-Forschung, dessen Wert insbeson-
dere vor dem Hintergrund der immer noch verheerenden Editionslage (und der damit
verbundenen ,Unsichtbarkeit’ bedeutsamer Werkdiskurse) im Falle Schonbergs gar
nicht hoch genug bemessen werden kann.

Tiibingen Philipp Theisohn

GREINER, BERNHARD, Beschneidung des Herzens. Konstellationen deutsch-
giidischer Literatur, Miinchen: Wilhelm Fink 2004 (= Makom. Schriftenreihe
des Franz Rosenzweig-Forschungszentrums fiir deutsch-jiidische Literatur
und Kulturgeschichte an der Hebriischen Universitit Jerusalem 3), 298 S.,
kartoniert, € 36,90; ISBN 3-7705-4006-9.

Die in diesem Band zusammengestellten zwélf Aufsitze — sie gehen iiberwiegend auf
Vorlesungen zuriick, die der Verfasser in den zwei Jahren seiner Gastprofessur als In-
haber des Walter-Benjamin-Lehrstuhls an der Hebriischen Universitit in Jerusalem in
den Jahren 2000—2002 gehalten hat — sind in hohem Masse interessant und anregend.

Exemplarisch hervorzuheben sind Beitrige zu literarischen Verarbeitungen der bi-
blischen Geschichte vom Turmbau zu Babel bei Katka und Elias Canetti (,Leben vor
dem Gesetz“, S. 11-30), ein Aufsatz zu Shylock (,Beschneidung des Herzens®, S.
31-—48) sowie Studien zu Goethes Wilbelm Meister und Bornes theatralischem Schrei-
ben (,Die Theatralisierung der Idee der Bildung®, S. 75105 und ,,Zwischen wandern-
den und hausenden Komédianten der Mitte®, S. 157—-174). Hinzugekommen sind vier
bereits zuvor verdffentlichte Beitrige: ,,Allah al-Asma’al-Husna. Der Gottesname im
Munde des Christen und Juden® (iiber Goethes westostlichen Divan und Elias Canettis
Die Stimmen von Marrakesch, S. 107—131) sowie Aufsitze iiber die ,Begriindung von
Autorschaft in Bettina von Arnims Roman ,Goethes Briefwechsel mit einem Kinde
(,Echo-Rede und ,Lesen® Ruths“, S. 175-197), die ,,Geschichte Simsons als jiidische
Urszene interkulturellen Konflikes® (,Philister iiber dir, Simson!“, S. 269—-292) sowie
tiber ,Hofmannsthals und Reinhards Begegnung in der Arbeit an ,Elektra®® (,Damen-
opfer fiir das Theater®, S. 199-224).

In diesem letzteren Beitrag versteht der Verfasser Hugo von Hofmannsthals Elektra
— ein Stiick, in dem es um eine ,Umakzentuierung des Umgangs mit dem Mythos"
geht, der ,auf eine neue Vergegenwirtigung zielt“ — als ,,antizipierte dramatische Theo-
rie von Max Reinhardts Theaterarbeit® (S. 218). Doch bleibt die jiidische Dimension
dieser Begegnung eine zu hinterfragende Angelegenheit — historisch wie sachlich, und
dies gilt auch fiir eine Reihe weiterer in diesem Band versammelter Begegnungen. Der
Verfasser weiss dies, wenn er zu Recht darauf hinweist, dass Reinhardrt ,,sein Theater-
schaffen nie unter diesem Aspekt reflektiert” habe (S. 222), und auch der Untertitel
seines Buches soll vielleicht mit der gebotenen Vorsicht zu erkennen geben, dass zwi-

182



schen den miteinander in Bezug gebrachten Fixsternen gelegentlich intergalaktische
Zwischenriume méglich sind. In diesem Sinne schreckt Greiner nicht vor dem Gedan-
ken zuriick, Hofmannsthals Stiick ,der Erfahrung von Prisenz im Raum der Reprisen-
tation“ in der Inszenierung Reinhardts kénne als ,Vor-Gabe und als Konkretion der
Theatraliit aufgenomen werden, in der Theodor Herzl [...] seinen Judenstaat vor-
stellt (S. 223). Angesichts der Weite dieser und anderer Konstellationen bleibt aber die
Frage nach der Sinnhaftigkeit und der kritischen Funktion des Attributs ,jiidisch®
bestehen. In seinen Ausfiihrungen zur Esther-Figur macht der Verfasser etwa auf die
theateraffinen Momente dieser biblischen Erzihlung aufmerksam, vor allem die Tatsa-
'Chf!, dass die Heldin ihre Zugehdarigkeit zum jiidischen Volk verschweigt und demnach
In zwei Rollen agiert. Wenn der Verfasser die Problematik der Mischehe aus dem Buch
Nehemia, ,,das vor dem Buch Esther steht“ (S. 49), herleiten will, beruft er sich freilich
gerade auf den christlichen Kanon — das Esther-Buch hat im jiidischen Tanakh seinen
Platz bekanntlich unter den ,fiinf Schriftrollen® vor Esra und Nehemia. Ob bei Racines
ESther-Trag('jdie von einer ungebrochenen jiidisch-religiésen Perspektive (vgl. S. 62)
und in welchem Masse bei Goethes Jahrmarktsfest von Plundersweilen von einer Adap-
tation der Purimtradition (vgl. S. 64) die Rede sein kann, vermag der Rezensent nicht
zu beurteilen. Sicher aber ist, dass die Freiheit zur Abweichung von der biblischen
Vorlage fiir die jiidischen Bearbeiter des Stoffes — Greiner verweist auf Schudts Jiidische
Mf’?'/ewz'irdzg/eeiten (Frankfurt 1714) mit der im Anhang abgedruckten Ahasveros-
Komédie — nicht von einer (gar aufklirerisch oder voraufklirerisch gedachten) Distanz-
hahme zur Uberlieferung herriihrt, die den Nichtjuden daher zum ,Argernis (S. 69)
hitee werden kénnen, sondern gerade in der Tradition griindet, nimlich in der Tradition
der miindlichen Tora und im Midrasch.

Tiibingen Matthias Morgenstern

ScHorz, ArerecHT/CaRris-PETRA HEIDEL (ed.), Emigrantenschicksale. Ein-
fluss der jiidischen Emigranten auf Sozialpolitik und Wissenschaft in den Auf-
nahmelindern, Frankfurt am Main: Mabuse 2004 (= Schriftenreihe Medizin
und Judentum 7), 358 S. mit Abbildungen, broschiert; € 34,--; ISBN 3-
935964-38-2.

Grossbritannien, Frankreich, Osteuropa mit Polen und der Sowjetunion, Palistina, der
Orient, die USA, Siidamerika, China (hier besonders Schanghai) — die Liste der Emi-
grationsziele jiidischer von den Nationalsozialisten verfolgter Mediziner liesse sich na-
hezy beliebig fortsetzen. Eines haben all diese Ziele zunichst gemeinsam: Sie gaben den
V}?rfolgten eine — in vielen Fillen letzte — Chance, sich vor dem drohenden Tode in
Sicherheit zu bringen. Indes: Nicht alle Aufnahmelinder zeigten sich gleichermassen
angetan von den Fliichtlingen, die im Gepick nicht viel mehr als nur ihre — oftmals sehr
Ausgewiesenen — Kenntnisse als hochspezialisierte Arzte, medizinisch Forschende oder
M_edizinprofessoren mit ganz besonderen Forschungsschwerpunkten mitbrachten wie
bﬁl‘ISpielswcise der Elektropathologie, wie sie der Wiener Gelehrte Stefan Jellinek ent-
Wickelt hatte, oder der Chemotherapie mit Robert Julius Schnitzer als einem der Fiih-
renden auf dem Gebiet der Tuberkuloseforschung. In 29 kurzen, prignanten und aus-
Sagekriftigen Aufsitzen zeichnen die 32 Beitriiger und Beitrigerinnen die Lebenswege

183



von Arzten und Medizinern sowie Medizinerinnen nach und zeigen auf, welchen Stel-
lenwert und welchen fachlichen Einfluss die emigrierten jiidischen Mediziner in ihren
jeweiligen Aufnahmelindern hatten; die Skala reicht — und dies diirfte nicht allzu sehr
tiberraschen — von ,hilfreicher Aufnahme bis zu erniedrigender Ablehnung, so die
Herausgeber. Ein Aufnahmeland, dem bisher in der Exilforschung wenig Beachtung
geschenkt wurde, ist die Tiirkei, in die ab 1933 etwa 300 Akademiker, davon minde-
stens 70 Mediziner, emigriert waren. Dem hohen Ausbildungsgrad der Immigranten ist
es zu verdanken, dass die Tiirkei, der immerhin sechs Beitrige gewidmet werden, bis
heute ,ein relativ hohes Niveau der medizinischen Lehre und Forschung“ (S. 78) auf-
zuweisen hat. Hatten die Herausgeberin und der Herausgeber im vorangehenden Band
6 der ,Schriftenreihe Medizin und Judentum® den Fokus auf die — fiktive — Darstellung
des jiidischen Arztes in der Literatur gelegt, so riicken sie im vorliegenden Sammelband
authentische Lebenswege jiidischer Mediziner in den Mittelpunkt der Betrachtungen.
Das ausgewogene Miteinander von Biographischem und Fachspezifischem macht den
Band zu einem wichtigen interdiszipliniren Beitrag fiir die Exilforschung sowie die
Medizingeschichte.

Ziirich Yvonne Dombardt

ANSELL, JosEPH P., Artur Szyk — Artist, Jew, Pole, Oxford, Portland / Oregon:
The Littman Library of Jewish civilization 2004, XVI + 332 S., 39 Bildta-
feln; ISBN 1-874774-94-3.

In den 1920er, 1930er und frithen 1940er Jahren war er ein gefeierter Kiinstler, heute
jedoch ist der Maler, Zeichner und Karikaturist Artur Szyk wohl eher nur Insidern noch
ein Begriff. 1894 in LédZz geboren und 1951 in New Canaan/Connecticut (USA)
gestorben, zihlen Polen, Frankreich und England und, ab 1940, zuerst Kanada und
dann die USA zu den Stationen seines Lebens. Wenn auch ein erheblicher Teil seiner
Arbeiten ihrem Inhalt nach ,jiidisch® zu nennen sind — erwihnt seien hier nur seine
Illustrationen zu einer Reihe biblischer Biicher, darunter Ijob, Ruth, Ester, Hoheslied,
mit denen er begonnen hat, und dann vor allem seine illustrierte Pessach-Haggada (S.
92 -108) —, geht sein Werk doch weit dariiber hinaus, wie seine Miniaturen zu Umar
Khayyams Rubba‘iyyar (Vierzeilern®), zu den ,Geschichten aus 1001 Nichten® und
zum ,Rolandslied”, seine Zeichnungen zu Hans Christian Andersens Mirchen und
vieles andere mehr dokumentieren (Liste seiner illustrierten Biicher: S. 273-276).
Doch wo immer er lebte und arbeitete, stets verstand er sich als politischer Kiinstler, der
seine Inspiration aus der hebriischen Bibel bezog und sich als Jude aufgerufen sah,
Advokat der Minderheit(en) zu sein und fiir deren Rechte einzutreten. Programmatisch
in dieser Hinsicht waren bereits seine 1927 entstandenen Illustrationen zum , Statut
von Kalisz“, dem ersten Generalprivileg der Juden in Polen aus dem Jahre 1264, und
markieren mirt ihrer Botschaft von Freiheit und Toleranz seinen Eintritt ins politische
Leben (S. 52f.). Wenn auch Szyk spiter, wihrend des Zweiten Weltkrieges, das Me-
dium wechselte und vom Miniaturmaler zum politischen Karikaturisten wurde (S. 111—
128; Liste seiner gedruckten Karikaturen: S. 295—-308), in seiner Botschaft als Kimpfer
fiir Frieden und Freiheit (S. 164 —196) ebenso wie fiir den damals gerade erst gegriin-
deten Staat Israel (S. 197—216) blieb er sich treu und erntete dafiir das Etikett un-

184



amerikanischen Verhaltens (S. 217—232), was dazu fiihrte, dass er seit Ende der 1940er
Jahre in Vergessenheit geraten und erst durch Neuausgaben einiger seiner Werke in
Frankreich und Deutschland seit den 1970er Jahren und ihnen folgenden Ausstellun-
gen in Nordamerika (Liste aller Ausstellungen von 1916—2002: S. 277-294) wieder
aus der Versenkung aufgeraucht ist (S. 233—239). — J. P. Ansell, Kunsthistoriker an der
Auburn University (Washington, DC), muss man daher dankbar sein, dass er, der
durch seine Arbeiten seit langem als Kenner von Artur Szyks Leben und Werk ausge-
wiesen ist, dem heute wohl nur wenigen noch bekannten Maler und Zeichner mit
seinem hier anzuzeigenden Buch ein schénes Denkmal gesetzt hat. Indem er nicht nur
Szyks Lebensweg nachzeichnet, sondern sein Leben und seine Werke in ihrem jeweili-
gen gesellschaftlichen und politischen Kontext darstelle, ist es ihm zugleich iiberzeugend
gelungen, Szyks im Titel genannte Charakterisierung als zuerst — politischer — , Kiinst-
ler”, dann ,Jude® und schliesslich ,Pole“ nachvollziechbar werden zu lassen (S. 260-272).

Tiibingen Stefan Schreiner

ANCKAERT, Luc/MARTIN BRASSER/ NORBERT SAMUELSON (ed.), The Legacy
of Franz Rosenzweig. Collected Essays, Leuven: Leuven University Press 2004
(= Louvain Philosophical Studies 18), 233 S.; ISBN 90-5867-372-3.

Der vorliegende Band dokumentiert den Fortgang eines lange verzogerten, seit den 70er
Jahren aber verstirkt einsetzenden Rezeptionsprozesses von Rosenzweigs Hauptwerk
Der Stern der Erlosung (1921). Drei Hinsichten werden von den Herausgebern unter-
schieden. Die Erforschung der biographischen Hintergriinde des ,neuen Denkens® hat
durch die Herausgabe der ,,Gritli-Briefe“ im Jahr 2002, besorgt von I. Riihle und R.
Mayer, einen neuen Schub bekommen. Nachdem nun — endlich! — auch diese Quelle
einer breiten Leserschaft erschlossen ist, kann die Lektiire des Stern auf einen fortau-
fenden Kommentar zu seiner Entstehung aus der Feder des Autors zuriickgreifen. Wie
fruchtbar dieses Unterfangen sein kann, zeigen die Beitridge im ersten Teil deutlich
genug.

Eine andere Hinsicht auf das theologische Erbe dieses Werkes spiegelt eine allge-
meine Diskurslage: In der Pluralitit der Erscheinung von Religiositit und Religion in
den modernen Gesellschaften, zu der man iiber die von Rosenzweig bevorzugten ,,Of-
fenbarungsreligionen auch andere Religionen wird rechnen miissen, ist der Bedarf nach
Information und Differenzierung gewachsen. Vor allem ist die Frage von nicht zu
unterschitzender Akrualitit, die in der prigenden Atmosphire des Historismus um
1900 schon dringend war und auf die Rosenzweig seine Antwort ausgearbeitet hat: Wie
ist unter Bedingungen eines allgemeinen Relativismus fiir den einzelnen ein subjektiv
tiberzeugender und praktisch tragfihiger Standpunke zu begriinden? Und wie ist ein
Verhiltnis gegenseitiger Anerkennung zwischen unterschiedlichen Standpunkten theo-
retisch und praktisch méglich? Die Beitrige dieses Teils beziehen sich auf diese Grund-
fragen in unterschiedlichen Perspektiven.

Die dritte Hinsichr richtet sich auf das philosophische Erbe Rosenzweigs. Schon in
fritherer Forschung spielte die Kontextualisierung des Stern eine wichtige Rolle: Wie
weit tragen die Einfliisse von Hegel und Schelling, von Kant und Cohen, von Kier-
kegaard und Nietzsche, von Goethe und der Frithromantik? Und welche Transforma-

185



tionen des Bekannten hat Rosenzweig nach Massgabe seines denkerischen Neuansatzes
durchgefiihrt? Manche der bisher fiir die Interpretation schon leitenden Fragen werden
nun aufgegriffen und — angeregt durch aktuelle Diskurse iiber das Verhiltnis von
»kulturellem Gedichtnis“ und subjektivem Eingedenken — zugespitzt auf den Fokus des
Konzeprs der Er-innerung (M. Bienenstock, J. Turner, J. Simon) sowie auf das Verhiltnis
von ,Iranszendenz® und ,latsichlichkeit® (H.-J. Gértz), von ,Offenbarung® und ,Ge-
schichte® (F.P. Cigla). Hierbei werden Grundfragen der Geschichtsphilosophie refor-
muliert, wie sie Schellings Zweiteilung in eine ,negative und ,positive” oder — um mit
Rosenzweig zu sprechen — eine ,erfahrende® und eine ,erzihlende“ Philosophie ent-
wickelt hatte.

In diesem thematischen Kontext lautet die nun von L. Batnitzky aufgeworfene
Frage: Ist das Erbe Rosenzweigs heute eher in einer Ethik als erster Philosophie zu sehen,
wie sie E. Lévinas in Anlehnung an den Stern ausgearbeitet hat? Besteht die (auch nach
Auschwitz noch tragfihige) Pointe dieses Buches darin, dass — mit den Mitteln der
Philosophie — gezeigt wird, wie in der Dimension der Religion eine elementare Verant-
wortung fiir den anderen Menschen entstehen kann? Oder ist das Erbe Rosenzweigs
heute in einer auf Offenbarung bezogenen Politik als erster Philosophie (S. 117) zu
erblicken, wie der politische Denker Leo Strauss sie verstanden hat? Wenn Gott als der
»ganz Andere” zum Menschen in Beziehung getreten ist und dieses durch Menschen
bezeugte Ereignis als ein ,tatsichliches” die Voraussetzung des ,,neuen Denkens® ist,
besteht die Pointe des Stern dann nicht darin, dass die ,positive” oder ,erzihlende® der
kritischen bzw. ,negativen oder ,erfahrenden Philosophie vorausgeht? Und wird da-
mit nicht eine vor-philosophische Begriindung des Ethos eines Volkes, hier des jidi-
schen, angenommen und gesetze (S. 115): eine Primisse der den Stern als System im
Innersten zusammenhaltenden ,Bewihrungstheorie der Wahrheit“, die auch Konse-
quenzen im Politischen haben miisste? In dieser Interpretation wird ein Gesichtspunkt
ins Spiel gebracht, den Rosenzweig noch nicht hat beriicksichtigen kénnen. Zwar hat er
sich mit dem Zionismus auseinandergesetzt, nicht aber konnte er die Griindung des
Staates Israel antizipieren und mit ihr die Riickkehr des Judentums in die Geschichte
der gegenseitigen Selbstbehauptung von Staaten.

Wie auch immer man den Schwerpunkt der Interpretation setzen mag: Bezogen auf
die philosophischen Hintergriinde, nicht auf die tatsichliche Geschichte seither, sind im
Stern beide Lesarten zu finden, und sie stehen hier in einem spannunggsreichen, prekiren
Gleichgewicht (S. 129). Es zu stdren wiire kaum im Sinne seines Autors, auch wenn
man dieses Buch nicht nur von Anfang bis Ende, beginnend mit einem nur hypotheti-
schen Wissen von Gott, Welt und Mensch bis zur Bewihrung dieses Wissens durch
Erfahrung, ja bis zum ,Tor" liest, will sagen: bis zur Bewihrung dieses Wissens im je
eigenen Leben als dem Jenseits des Buches, sondern auch von der Mitte, dem Offen-
barungskapitel, und vom Ende, der in der Geschichte sich findenden Tatsichlichkeit des
je gemeinsamen Gebets der Synagoge und der Kirche her. Nota bene spiegelt sich in
dieser neueren Diskussion um die angemessene Interpretation des Szern eine auch die
neuere Geschichte der protestantischen Theologie prigende Differenz, die auf der einen
Seite durch den Namen Barth, auf der anderen durch die Namen Schleiermacher oder
Tillich angedeutet werden kann.

Tuttlingen Hans Martin Dober

186



	Rezensionen

