
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Costa, José, L'au delà et la résurrection dans la littérature rabbinique ancienne.

Collection de la Revue des Études Juives, dirigée par S. C. Minouni et G.

Nahon, Paris, Louvain, Dudley/Massachusetts: Peeters, Leuven 2004, 661

S-, 70,-; ISBN 2-87723-820-2.

Die Vorstellung von zwei Äonen, einer diesseitigen und einer jenseitigen Welt, wie sie J.
Klausner in seiner Dissertation Die messianischen Vorstellungen des jüdischen Volkes im
Zeitalter der Tannaiten 1904 behandelt hat, gilt zu Recht als grundlegend für die
jüdische Eschatologie seit der frühjüdisch-apokalyptischen Literatur. Paul Billerbeck geht
in seinem Exkurs „Diese Welt, die Tage des Messias und die zukünftige Welt" in seinem
Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch von einer Dreiteilung
aus: Diese Welt [ha-'ölam ha-zeh) ist von der vorläufigen Heilszeit der ,Tage des Messias"

(yemöt ha-meshiah) einerseits und der Heilsvollendung der zukünftigen Welt
andererseits (haJölam ha-baj zu unterscheiden. Zusätzlich beziehe sich der Terminus
cölam ha-ba', der im übrigen in manchen Texten im Sinne einer Zweiteilung auch die
messianische Zeit mitumfasse, aber auch auf eine „himmlische Welt der Seelen".

In seiner von dem inzwischen verstorbenen französischen Oberrabbiner Charles
Touati und dem Leiter des département d'hébreux der Université de Paris VIII,
Ephraim Rivline, betreuten Dissertation unternimmt es der Autor, diese Distinktionen
einer gründlichen Uberprüfung zu unterziehen. Dabei legt er eine wesentlich breitere
Textbasis zugrunde als seine genannten Vorgänger, indem er, abgesehen von der
umfangreichen Sekundärliteratur, sowohl die jüdisch-hellenistische als auch Teile der post-
Calmudischen Literatur und vor allem die mittelalterlichen bis frühneuzeitlichen
Kommentare konsultiert. Die terminologischen Schwierigkeiten, mit denen jede Übersetzung

der hebräischen Begriffe zu kämpfen hat, löst der Autor dabei so, dass er die

„zukünftige Welt" („monde futur") dem durch den Tod gekennzeichneten „Jenseits"
(„au-delà") und die künftige Heilsvollendung der Auferstehung („résurrection") zuordnet,

wobei er sich der Problematik dieser Begriffswahl durchaus bewusst bleibt (vgl. S.

601). Dieser Unterscheidung entsprechen - nach einem einführenden Eingangskapitel,
das den definitorischen und terminologischen Fragen gewidmet ist - die beiden Hauptkapitel

der Untersuchung. Abschliessend folgt ein vierter Abschnitt, der den
anthropologischen und kosmologischen Schlussfolgerungen nachgeht, die aus der doppelten
jüdischen Eschatologie zu ziehen sind. Der Autor legt dabei besonderes Gewicht auf die

vielfältigen griechischen Einflüsse, betont aber zugleich, dass die Funktion des „Jenseits"
für die rabbinischen Autoren - im Gegensatz zu den vorherrschenden antiken und
vielen modernen Vorstellungen - nicht nur die eines „anti-chambre" für die Auferstehung

gewesen sei. Es mag manchmal fraglich bleiben, in welchem Masse sich die
rabbinischen Vorstellungen den systematisierenden Ansätzen einer modernen Interpretation

fügen; um nur ein Beispiel zu nennen: In welche der genannten Kategorien wird

171



letztlich ein Text wie bNid 61 b einzuordnen sein, der - hier kommt natürlich das Motiv
der Aufhebung der Gesetze in der messianischen Zeit ins Spiel — für die Bestattung von
Toten erlaubt, sonst verbotenes Mischgewebe („vêtement hétérogène") zu verwenden

(vgl. S. 59 und 104)? Es zeichnet diese mit grosser Souveränität, Sachkenntnis und

Sorgfalt verfasste Studie daher aus, dass sie ihre eigenen Distinktionen immer wieder

problematisiert und begründet. In diesem Buch haben wir eine glänzend recherchierte,

analysierte, klassifizierte und kommentierte Materialsammlung vor uns - etwa zu den
Themen „Schoss Abrahams" (S. 459-461) oder „himmlisches Lehrhaus" (S. 463-466)
oder zur Lokalisation der Hölle und des Gartens Eden (S. 569-572) -, die, nicht
zuletzt aufgrund der vorzüglichen Indizes, der künftigen Forschung eine wertvolle Hilfe
für die Weiterarbeit an diesem für die Theologie des rabbinischen Judentums so
zentralen Thema sein wird.

Tübingen Matthias Morgenstern

Stern, Sacha, Calendar and Community. A History of the Jewish Calendar
2nd Century BCE — 10th Century CE, Oxford: University Press 2001, XVI +

306 S.; ISBN 0-19-827034-8.

Stern, Sacha, Time and Process in Ancient Judaism, Oxford, Portland/
Oregon: The Littman Library of Jewish civilization 2003, VIII + 144 S.;

ISBN 1-874774-95-1.

Der jüdische Kalender, wie wir ihn heute kennen, ist ein Produkt des Mittelalters,
hinter dem eine lange Geschichte liegt. Ausgehend von der Beobachtung, dass ein
Kalender nicht nur „fundamental to social interaction and communal life", ein „essential

point of reference for interpersonal relations and time-bound communal activity"
ist, sondern „the community's distinctive identity" prägt, hat es sich S. Stern Vf.) zur
Aufgabe gemacht, dem Werden des jüdischen Kalenders im Zusammenhang der

sozialgeschichtlichen Entwicklungen nachzuzeichnen, die letztendlich zu seiner Entstehung
geführt und beigetragen haben. Gestützt auf eine Fülle jüdischer, antiker griechischrömischer

und christlicher, aber auch späterer muslimischer literarischer und
epigraphischer Quellen, beschreibt Vf. zunächst die verschiedenen jüdischen und nichtjüdischen

Sonnen- und Mondkalender, wie sie sich seit der biblischen bis zur frührabbi-
nischen Zeit herausgebildet haben (S. 1-46), und behandelt dann die beiden für den

jüdischen lunisolaren Kalender zentralen Probleme der Interkalation, der Herstellung
des Ausgleichs zwischen Mond- und Sonnenjahr (S. 47—98), und der Bestimmung des

Neumonds (S. 99-154). Anschliessend rekonstruiert er die Entwicklung des rabbinischen

Kalenders von der mischnischen über die talmudische und gaonäische Zeit bis zur
Entstehung des bis heute geltenden Kalenders (S. 155-210). Im letzten, zentralen

Kapitel schliesslich geht Vf. der Frage nach, welche Gründe letztlich zur Entstehung des

rabbinischen Kalenders geführt haben (S. 211 — 275). Anders als üblich, sieht er sie

nicht in äusseren Einflüssen, sondern erklärt die Kalenderentstehung aus den
Auseinandersetzungen zwischen den palästinischen und babylonischen Gelehrten der
talmudischen und gaonäischen Zeit. Dass sich die palästinischen Gelehrten dabei am Ende
den babylonischen gebeugt und deren Kalender als normativen Kalender akzeptiert

172



haben, ist dabei zugleich Beleg dafür, dass die babylonischen Gelehrten spätestens in der

gaonäischen Zeit die Oberhand gewonnen hatten. Gerade dieses Schlusskapitel zeigt,
dass es nicht nur eine Geschichte des jüdischen Kalenders (im technischen Sinne) ist,

was Vf. hier vorgelegt hat. Vielmehr eröffnet er nicht zuletzt dank seiner sorgfältigen

Analysen der herangezogenen Quellen wesentliche Einblicke in ein zentrales Kapitel der

Kultur- und Geistesgeschichte des Judentums. Mit Recht darf er daher für sich in

Anspruch nehmen, eine Geschichte des jüdischen Kalenders verfasst zu haben, wie sie

bislang noch nicht geschrieben worden ist.

Vergleichbare Pionierarbeit hat Vf. auch in seinem zweiten hier anzuzeigenden
Buch geleistet. Aufbauend wiederum auf sorgfältige Quellenanalysen, zeigt er, dass -
anders als in der griechisch-römischen Umwelt — „the concept of time as an entity per se

was alien to the ancient Jewish worid-view" und „reality was conceived only as a series

of discrete events and processes" (S. 124). Dieses Ergebnis ist nicht nur überraschend,

sondern steht in einem gewissen Gegensatz zu dem, was zumeist angenommen wird.
Belegt es doch, dass Juden, trotz ihres Lebens in einer von griechisch-römischer Kultur
weithin dominierten Welt, in ihrer Weltanschauung dennoch vergleichsweise unabhängig

davon (geblieben) waren.
Geführt hat Vf. zu diesem Ergebnis zunächst die Beobachtung, dass die früh

jüdischen hebräischen wie aramäischen Quellen kein Wort für „Zeit" („at least in a general,
pure' sense") kennen — das üblicherweise mit „Zeit" übersetzte Wort zeman meint
„Zeitpunkt" oder „Zeitraum" - und demzufolge „Zeit" als Abfolge von jeweils voneinander

zu unterscheidenden, gegeneinander abgrenzbaren einzelnen Ereignissen bzw.
Prozessen auffassen (S. 26-45). Ja, dem antiken Judentum überhaupt ist ein Zeitbegriff
im Sinne eines „general concept" fremd (S. 103 — 123). Dagegen spricht nicht die

„centrality of timing in rabbinic halakhah (law), or of calendar reckoning in Qumran
literature". Im Gegenteil, sie bestätigen vielmehr das Interesse an „astronomical and
other processes" einerseits und die grosse Bedeutung, die sie fur ,timing', Kalenderberechnung,

Chronologie, aber auch Geschichte andererseits haben (S. 46-81). Gleichwohl

ist der in dieser Hinsicht bestehende Gegensatz zwischen jüdischer („hebräischer")
und griechischer Anschauung nicht zu übersehen. Weit entfernt davon, lineare Zeit hier
und zyklische Zeit dort gegeneinander auszuspielen, ist doch nicht zu übersehen, dass

die griechische Auffassung von chronos schlechterdings keine Entsprechung im Alten
Orient und antiken Judentum hat. Zwar haben Griechisch schreibende, „hellenistische"
Juden wie Philo und Josephus den griechischen Zeitbegriff übernommen (S. 90 — 102),
in hebräischen und aramäischen Werken aber hat er keinen Niederschlag gefunden, für
Vf. übrigens ein Zeichen von „deliberate resistance to Hellenization" (S. 9). Dass im
Mittelalter der Zeitbegriff Eingang auch ins Judentum gefunden hat, ist der Rezeption
antiker griechischer Philosophie und ihrem Einfluss auf jüdische Philosophie und Ethik
ebenso wie auf Bibelexegese und Halacha geschuldet (S. 82 — 89).

Wenn es auch zugegebenermassen keine einfache, dafür aber spannende Lektüre ist,
hat Vf. mit seiner auf beeindruckender Quellenkenntnis aufbauenden Abhandlung
Höht nur die letzthin an Intensität zunehmende Diskussion zum Phänomen „Zeit"
bereichert, sondern damit zugleich einen wesentlichen Beitrag zur Erhellung eines
zentralen Problems der Wahrnehmung und Auffassung der Realität vorgelegt.

Redaktion

173



Busi, Giulio/ SiMONETTA M. Bondoni / Saverio Campanini {ed.), The

Great Parchment. Flavius Mithridates' Latin Translation, the Hebrew Text, and

an English Version, Turin: Nino Aragno Editore 2004 The Kabbalistic

Library of Giovanni Pico della Mirandola 1), 272 S.

Das Institut für Judaistik der Freien Universität Berlin und das Istituto Nazionale di
Studi sul Rinascimento (Florenz) unternehmen gemeinsam die kritische Edition der

gesamten kabbalistischen Bibliothek des italienischen Renaissancehumanisten Pico della

Mirandola in Einzelbänden, deren erster mit der Herausgabe der anonymen Schrift
ha-Yerda ha-gedola {Das Grosse Pergament, Anfang 14. Jahrhundert) vorliegt. Die
Bedeutung der bislang praktisch unerforschten Sammlung liegt nicht nur im Umfang der
heute im Vatikan befindlichen und die meisten der damals bekannten jüdischen Werke

zur Mystik umfassenden Schriften, sondern nicht zuletzt in den lateinischen Ubersetzungen,

die Pico durch den sizilianischen Konvertiten Flavius Mithridates anfertigen
liess und deren erstmalige kritische Ausgabe zugleich einen wertvollen Beitrag zur
Erforschung der sogenannten christlichen Hebraistik darstellt. In dem drucktechnisch wie
ästhetisch herausragend ausgestatteten Band wird neben dem lateinischen Text eine

englische Übersetzung desselben nebst der kritischen Edition des hebräischen Originals
gegeben sowie das Werk inhaltlich durch eine ausführliche Interpretation, formal durch
mehrere Register erschlossen.

Tübingen Friedmann Eißler

Müller, Wolfgang Erich, {ed.), Hans Jonas — von der Gnosisforschung zur
Verantwortungsethik, Stuttgart: Kohlhammer 2003 Judentum und
Christentum 10), 243 S., kartoniert, 34,—; ISBN 3-17-017178-X.

Die besondere Faszination, die bis heute von diesem Denken ausgeht, scheint in der
hier durchgeführten Verknüpfung der Fragestellungen und Arbeitsfelder zu liegen. In
einer Zeit zunehmender Spezialisierung und Differenzierung der Wissenschaften stellt

Jonas' Werk dar, was man früher ein „System der Philosophie" nannte. Der Reiz des

vorliegenden Bandes liegt nun darin, zu einer Prüfung und Problematisierung dieses

individuellen Zusammenhangs von Gedanken in unterschiedlichen Perspektiven und
Kontexten geführt zu werden. Ich treffe eine Auswahl, um dies zu belegen. Den Reichtum

der Gedanken, die sich in dieser Dokumentation einer Ringvorlesung finden, kann
ich auf diese Weise freilich nicht ausschöpfen.

Der Herausgeber W. E. Müller stellt Jonas als Schüler Heideggers und Bultmanns

vor, der die Gnosis mit den Mitteln der Existenzanalyse entmythologisierend als einen
antiken Nihilismus deutet (S. 11; vgl. S. 124). In diesem Deutungsmuster einen

Paradigmenwechsel der Gnosisforschung vollziehend (S. 25), habe er moderne Lesarten
dieses Phänomens erschlossen: „Der wohlgeordnete und in seiner perfekten Harmonie
vollkommene Kosmos" der griechischen Antike zerbrach in den gnostischen Dualismus
(S. 47). Entsprechend zerbrach in der naturwissenschaftlich-technischen Moderne mit
der in Auschwitz vollends aporetisch gewordenen Theodizeefrage für Jonas eine die

Allmacht Gottes behauptende Theologie (S. 18.125.151). Wie transformiert auch im-

174



mer durch die erfahrenen Erschütterungen hindurch: In einem „Gegenmythos" zum
gnostischen hält er am Gottesgedanken fest (Goodman-Thau, S. 125fF.; T. Schieder,
S. 157ff.).

Der Zusammenhang metaphysischer und theologischer Fragen mit Ontologie und
Naturphilosophie erlaubt es auch, seine Theorieentscheidungen in der Ethik plausibel
zu rekonstruieren. Dieser Aufgabe stellt sich H. Kress vor dem Hintergrund einer heute
angesichts medizin- und gentechnischer Möglichkeiten Aufmerksamkeit gewinnenden
Wertethik. Im Spannungsfeld zwischen katholisch-naturrechtlichem Wertediskurs und
protestantischer Kritik an einer „Tyrannei der Werte" (S. 138) wird Jonas' Vermittlungsbemühung

dieses Ethiktyps mit dem Freiheitspostulat hervorgehoben und problema-
ttstert. G. Hirsch Hadorn erörtert dann die systematischen Probleme eines ontologi-
schen Verantwortungsbegriffs (S. 10Iff.). Und U. Wiesing bezieht das ethische Denken
v°n Jonas auf den Differenzierungsgrad aktueller Diskurse, um zu zeigen: In dem
»konkreten und für den Menschen überaus wichtigen Anwendungsbereich" des
Verhältnisses von Krankheit und Gesundheit führe dessen ontologischer Primat des Seins
vor dem Sollen, wie er durch eine Identifikation von Norm und Normgeber in die
Naturphilosophie Eingang fand, auf dem Feld der Ethik zu Widersprüchen. Zudem
lasse sich die Kritik an seinem Verantwortungsbegrifif bestätigen, er mache „fast jeden
für alles verantwortlich" (S. 206). Der komplexe ethische Diskurs im vorliegenden Band
wird schliesslich bereichert durch die Analysen von G. Maio (S. 209ff.) und M. H.
Werner (S. 227fif.).

Nicht alle Beiträge haben die gleiche Qualität und Aktualität. Auch wäre eine
Kurz-Information über die Autoren wünschenswert gewesen. Weil bei Jonas ethische
Fragen auf Grund- und Grenzprobleme der Philosophie und Theologie verweisen und
die Bearbeitung eben dieses wechselseitigen Verweisverhältnisses angesichts der rasanten
Forschung im gentechnischen und medizinischen Bereich dringend der Klärung bedarf,
wird man die Lektüre des vorliegenden Bandes all denen empfehlen können, die
beruflich oder biographisch mit diesen Fragen umgehen müssen. Der Erscheinungsort in
der von E.W. Stegemann herausgegebenen Reihe „Judentum und Christentum" deutet
zudem auf die historisch-positiven Religionen. Ohne Bezug auf diese könnten die

gegenwärtigen Diskurse um die Verantwortungsethik nicht ausreichend sachgemäss
geführt werden.

Tuttlingen Hans Martin Dober

Wallas, Armin A. (ed..), Jüdische Identitäten in Mitteleuropa. Literarische
Modelle der Identitätskonstruktion, unter Mitwirkung von P. H. Kucher, E.

Sallager und J. Strutz, Tübingen: Max Niemeyer Verlag 2002 Conditio
Judaica 38), VI + 325 S„ broschiert, 74,-; ISBN 3-484-65138-5.

»There is something very wrong about addressing - not to mention stressing - an artist's
ethnic identity", sagte J. Brodsky 1996 anlässlich einer New Yorker Ausstellung über
russisch-jüdische Künstler. Einerseits muss man die Skepsis gegenüber Identifizierungen
ernst nehmen, andererseits kann man nicht darauf verzichten, Ausgrenzungen oder
Differenzen in der Literatur in den Blick zu nehmen, um Marginalisierungen und

erallgemeinerungen zu vermeiden. Seit den 90er Jahren wird deswegen auch im

175



deutschsprachigen Raum intensiv Jüdisches Schreiben' untersucht, wobei man Essen-

tialismen zu vermeiden sucht. Der vorliegende Sammelband fragt deswegen nicht, wer
oder was in den mitteleuropäischen Literaturen jüdisch sei, sondern geht der Frage
nach, welche „Versionen jüdischer Identitäten" konstruiert werden und welche
„Wechselwirkung zwischen der kulturvermittelnden Tätigkeit jüdischer Intellektueller und der

Entstehung bzw. Rezeption der Moderne im mitteleuropäischen Raum" (S. 3) stattfinden.

Die Mehrzahl im Titel reflektiert somit eine Grundannahme dieser Veröffentlichung:

Jüdische Identität darf nicht ideologisch festgeschrieben und muss als plurale
Erscheinung verstanden werden. Nur dadurch wird die nötige Offenheit geschaffen,
sehr unterschiedliche und kaum zu vereinheitlichende Konstruktionen von Identität in
einem Band zu versammeln. Jüdische Schriftsteller bewegen sich zu Beginn des 20.

Jahrhunderts in einem Spannungsfeld, das von der immer deutlicher scheiternden
Assimilation, von Zionismus und von zunehmenden antisemitischen und nationalistischen

Tendenzen bestimmt wird. Die literarische Moderne wird mit ihrer neuen
Formensprache deswegen zu einem bevorzugten Bereich, um neue jüdische Identitätskonzepte

zu erproben. Vielleicht könnte man den Ausdruck Jüdische Moderne' wegen
ihrer herausragenden Vertreter wie Freud oder Kafka geradezu pleonastisch auffassen.

Die insgesamt 21 Beiträge stecken sprachlich und räumlich ein breites Spektrum
ab: Wien, Böhmen, Mähren, Ungarn, Bukowina, Galizien, Triest und die südslavischen
Länder sind der räumliche, die ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts der zeitliche

Schwerpunkt des Bandes. Weniger bekannten Figuren wird ein besonderer Platz
eingeräumt. P. H. Kucher betrachtet die Ghettogeschichte seit Pleines Der Rabbi von Bacharach

als Ort jüdischer Identitätsreflexion. Zur Etablierung dieses Genres trug vor allem
L. Komperts Aus dem Ghetto (1848) bei. Den ausserliterarischen Impulsgeber bildeten
die Modernisierungsschübe des 19. Jahrhunderts, die nicht zuletzt die jüdische
Bevölkerung mit grossen Veränderungen konfrontierten. Die Ghettogeschichte ist besonders

von der mündlichen Erzähltradition beeinflusst, was es Kucher erlaubt, einen Bogen
von Kompert bis zu den Erzählern der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wie F.

Wander oder A. Mitgutsch zu ziehen.

Die Darstellung östlicher Juden' im jiddischen Theater und Film untersucht B.

Dalinger. Nicht nur Kafkas Begeisterung fur das jiddische Theater zeigt, dass das Theater

zu einem der erfolgreichsten Medien weltlicher jiddischer Kultur wurde. Aus der Vielzahl

der Autoren, Ensembles und Stücke sucht sich Dalinger vier in den 20er Jahren in
Wien entstandene Theaterstücke und Filme heraus. Ihr Hauptaugenmerk gilt dem
Mechanismus der Selbst- und Fremdwahrnehmung, die durch die galizischen Schauspieler

ausgelöst wurde. Mit der zunehmenden Zahl an sogenannten ,Ostjuden' werden
die Fragen nach Assimilation und Stellung der Tradition verschärft aufgeworfen.

A. Herzog möchte mit Ludwig Strauß und Ernst Sommer als Vertreter der Jüdischen
Renaissance einen Beitrag zur Martin-Buber-Rezeption leisten. Bubers 1901 erschienener

Aufsatz „Jüdische Renaissance" bildet den Auftakt zur kulturzionistischen Bewegung.

Herzog betont zu Recht, dass der Versuch, eine neue „jüdische Identität" zu
entwerfen, vieles mit den nicht-jüdischen „modernekritischen Gegenentwürfen"
gemeinsam hat. Auch wenn Herzog nicht eigens darauf hinweist, konnte Bubers

Programmatik gerade aufgrund der gleichzeitig rezipierten Nietzscheanischen Strömungen
besonders wirksam werden. Bubers Fortwirken untersucht er vor allem anhand von
Strauß' Beitrag zur Kunstwart-Debatte und Sommers Roman Gideons Auszug (1912),
wobei Strauß „nach einer .volkhaften' Grundlegung sucht, die von äußeren Merkmalen"

(Land, Sprache usw.) unabhängig ist. In einem kurzen Ausblick weist Herzog auf die

176



verschiedenen Rezeptionsweisen von Bubers Aufsätzen und seinen Erzählungen der
Chassidim, die meist noch Forschungsdesiderata darstellten.

Der 2003 verstorbene Klagenfurter Germanist A.A. Wallas zeigt in seiner Analyse
der Inhalte, Entwicklung und Wirkung der zwei kurzlebigen, aber einflussreichen
zionistischen Publikationsorgane Jerubbaal und Esra, wie lohnend eine Untersuchung dieser

Zeitschriften sein kann, um die geistige und soziale Situation der österreichischen
Juden nach dem Ersten Weltkrieg besser zu verstehen. An ihnen ist zum einen die
herausragende Wirkung Bubers ablesbar, zum anderen lassen sich die unterschiedlichen
Versuche erkennen, eine Verbindung zwischen Zionismus, Sozialismus und Universalismus

herzustellen. - H. Mittelmann (Jerusalem) vergleicht die Autobiographien S.

Zweigs und A. Ehrensteins. Obwohl beide in Wien aufwuchsen und befreundet waren,
sind Divergenzen zu erkennen, die beide trennen und zu einem grossen Teil auf der
Auseinandersetzung bzw. Nichtauseinandersetzung mit der jüdischen Tradition beru-
hen. — Leben und Werk des Prager Schriftstellers und Judaisten Jiri Mordechai Langer
(1894-1943) zeichnet I. Vizdalova nach. Von seinem erstmals 1937 auf tschechisch
erschienenen Buch Devet bram [Neun Tore] sagte G. Scholem, es bilde „eine der
wertvollsten Darstellungen des chassidischen Lebens und der chassidischen Denkweise von
innen her". Langer hatte mehrere Monate bei den Beizer Chassidim verbracht. Diese
Monate waren seine ganz persönlichen Schritte zur Dissimilation (Rosenkranz).
Bekannt geworden ist Langer auch als Freund Kafkas, der diesem viele Details chassidischen

Lebens vermittelt hat. Faszinierend ist Langers Mehrsprachigkeit: Vizdalova weist
darauf hin, dass er judaistische Texte vorwiegend auf deutsch (darunter Erotik der Kab-
bala, 1924), literarische auf tschechisch und Lyrik auf hebräisch schrieb. - I. Fiala-
Fürst, Mitbegründerin der „Arbeitsstelle für mährische deutschsprachige Literatur" an
der Universität Olomouc, bietet einen Überblick über die deutschsprachigen jüdischen
Schriftstellerinnen und Schriftsteller Mährens, wobei sie immer wieder die eigenen
Zweifel an der Fruchtbarkeit einer Regionalisierung der Literaturgeschichte einbringt.
Dementsprechend streicht sie schliesslich ihre Fragestellung nach einem möglichen
Sonderweg der deutschgeschriebenen jüdischen Literatur Mährens mit einer Ausnahme wieder
durch. Allein in Ludwig Winders Roman Die jüdische Orgel (1922), in dem in einer
Zeit der Rückbesinnung auf die jüdische Tradition die jüdisch-orthodoxe Lebenswelt
vehement angeklagt wird, erkennt sie ansatzweise eine solche mährische Besonderheit,
ohne freilich sagen zu können warum.

T. Lichtmann (Debrecen) und E. Reichmann (Bielefeld) widmen sich der
ungarischen Literatur. Lichtmann, Begründer und Leiter der Forschungsstelle für jüdische
Kulturgeschichte in Mitteleuropa in Budapest, kreist das Thema der jüdisch-ungarischen

Literatur zunächst theoretisch ein, um dann seine Annahmen in einer Art
Fallstudie zu dem 1945 in Bergen-Belsen ermordeten Kâroly Pap zu vertiefen, dessen
Roman Azarel 2004 auch auf deutsch erschienen ist. Er kommt dabei zum Schluss, es

gäbe keine in ungarischer Sprache geschriebene jüdische Literatur, denn alle jüdischen
Themen Paps fänden sich in den allgemeinen Thematiken der zeitgenössischen
Literatur wieder, seien gleichsam von ihnen überlagert. Trotz Lichtmanns methodischem
Vorgehen, bei dem er viele wichtige theoretische Probleme benennt, bekommt man den
Eindruck, es werden mögliche Differenzierungen verschenkt, denn vieles wird gleich
ln 'Ontologischen', ,moralischen' oder psychologischen' Fragestellungen verortet. Die
Chance, einen anderen Blick auf ein bekanntes Werk zu werfen, wird vielleicht vor-
schnell vergeben. Die Frage des Verfassers, „Warum sind diese Texte jüdisch?" (S. 137),
scheint dabei falsch gestellt zu sein. Das Jüdische in Paps Texten kann tatsächlich kaum

177



sein, sondern konstruiert sich höchstens in seinem Spannungsfeld von Identifikation
und Transgression. Allein diese Rekonstruktion von Identitäten als Narrativ wäre meiner

Meinung nach für den Bereich der Literatur sinnvoll, und damit würde man den

von Lichtmann zu Recht angemahnten Verzerrungen und Zuschreibungen entgehen.
Solchen Konstruktionen geht E. Reichmann im Werk der drei Schriftsteller Jânos Nyi'ri,
György Konräd und György Dalos nach. Sie veröffentlichen erst nach der Katastrophe
der Shoah und sehen weder in der Assimilation noch in Zionismus oder klassischer

jüdischer Tradition eine Alternative. Identität scheint vielmehr nur in der Literatur
erschrieben zu werden.

A. Corbea-Hoisie aus Iasi (Jassy), wo A. Goldfaden das erste jiddische Theater

begründete, untersucht Karl Emil Franzos' unveröffentlichte Tagebucheinträge aus dem

Jahre 1968. Er zeigt, dass sie eine für Franzos typische und eigentümliche Verbindung
belegen, nämlich Begeisterung für die liberalen Deutschnationalen, „Alarmbereitschaft'
gegenüber antijüdischen Aussagen und Abneigung gegen die ostmitteleuropäischen
Juden, die er mit westlichen Augen als ,Halb-Asiaten' betrachtet. - P. Rychlo (Czerno-
witz) begibt sich auf Jüdische Identitätssuche im Werk von Alfred Gong. Er bezieht sich

dabei immer wieder auf Gedichte von P. Celan, R. Ausländer und anderen
deutschsprachigen Autoren aus der Bukowina, um Unterschiede und Gemeinsamkeiten, wie

etwa Bezüge zum Chassidismus oder das Schreiben über die Shoah, herauszuarbeiten. -
H.O. Horch (Aachen) erläutert unter dem Titel „Messianische Zuversicht". Aspekte
jüdischen Geschichtsdenkens in Manès Sperbers Autobiographie und Romantrilogie. Sperbers

Geschichtsphilosophie beschreibt er als „säkularisierten Messianismus", der seine

Abkehr vom religiösen Judentum überdauert habe. Erinnerungsarbeit und eine an den
Chassidismus erinnernde Erlösungsvorstellung, die auf der Mitarbeit jedes einzelnen
basiert, sind die Grundlagen für diese Konzeption.

Vier weitere Beiträge widmen sich südslavischen Autoren in Bosnien, Serbien (mit
ihren traditionsreichen jüdischen Gemeinden) und Kroatien. Dabei taucht vor allem
der Name Danilo Kis' immer wieder auf. Er wird zum „paradigmatischen"
jüdischserbischen Schriftsteller, der gar nicht als jüdischer Schriftsteller auffalle, es aber
unzweifelhaft sei (so David, S. 232). J. Strutz (Klagenfurt) steuert einen zusammenfassenden,

kulturelle Aspekte einschliessenden Uberblick über die Jüdische Literatur in der

Südslavia bei; allerdings wird nicht klar, nach welchen Kriterien er seine Einordnung
vornimmt. - F. David (Belgrad) formuliert Thesen zur Erforschung der jüdischen Identität.

Wie zuvor Lichtmann problematisiert er Identität unter anderem als prekären
Begriff für Zuschreibungen: „Dieser nebulose Begriff wird zu einem Gutteil dadurch

bestimmt, was ,die anderen' denken, was ,die anderen' vorschreiben, akzeptieren oder
verwerfen" (S. 228). P. Palavestra (Belgrad) gibt einen Uberblick über jüdische Autoren
in der serbischen Literatur, darunter die in Deutschland bekannten Autoren Aleksandar
Tisma und David Albahari. - I. Goldenstein (Zagreb) zeichnet anhand der jüdischen
Zeitschrift Zidov die Geschichte der zumeist askenasischen Juden nach, die seit dem

späten 18. Jahrhundert nach Kroatien kamen.
Thema der letzten vier Beiträge ist Triest und seine multiethnische Kultur, zu der

seit dem 14. Jahrhundert auch Juden gehörten. A. Millo zeigt am Beispiel der Familie
Vivante, wieviel die Triestiner Juden zur Herausbildung des modernen Bürgertums
beitrugen. Ihre jüdische Identität blieb dabei allerdings „auf die Privatsphäre
beschränkt" (S. 268). Italo Svevo, Umberto Saba oder Giorgio Voghera sind auch im
deutschsprachigen Raum sehr bekannte Triestiner jüdische Schriftsteller. C. Benussi

(Triest) stellt deswegen Jüdische Schrifistellerinnen Triests wie Haydée, Pia Rimini, Paola

178



Voghera, Alma Morpurgo oder Marta Ascoli vor. Sie weist darauf hin, dass es in den

nach aussen assimilierten jüdischen Familien gerade die Frauen sind, die mit Beginn des

Säkularisierungsprozesses die Tradition erhalten und weitergeben. Wie schwer es ist,
einen Schriftsteller wie Svevo unter dem Gesichtspunkt der Identität zu analysieren,

zeigt der Svevo-Übersetzer E. Sallager, der deswegen den Begriff des „impliziten Judentums"

einführt. Zum Beweis muss daher oft Memoirenliteratur herangezogen werden.
Es ist vielleicht bezeichnend, dass Svevo James Joyce in jüdischen Fragen beraten hat,
damit Leopold Bloom in Ulysses als authentischer jüdischer Held erscheinen konnte;
Svevos eigene Romanfiguren hingegen lassen sich nur schwer als explizit jüdische Helden

lesen. Jüdische Identitätskonstruktion findet so bei einem nicht-jüdischen Autor
statt, während sich der jüdische Autor die Freiheit nimmt, ohne eine solche zu schreiben.

Auch Svevos Interesse an der Psychoanalyse als vermeintlich jüdischer Wissenschaft

scheint nur zum Teil als Nachweis einer jüdischen Schriftstelleridentität geeignet.

- Intertextualität in den Schriften Giorgio Vogheras und seines Vaters Guido schliesslich

untersucht R. Lunzer (Wien). Anhand der beiden Stichworte Hungerkünstler gegen
Menschfresser arbeitet sie dabei Vogheras Messianismus heraus, der das Kommen des

Messias dadurch zu beeinflussen sucht, dass man „dezidiert ,ungeschichtlich'" handelt
(S. 308).

Der hier vorgestellte Band mit Schwerpunkt Mitteleuropa schliesst manche
literaturgeschichtliche Lücke. Interessant wäre vielleicht der Kontrast zu Autoren gewesen,
die in Jüdischen' Sprachen (z.B. Jiddisch) schreiben. Zudem wäre eine stärker
interdisziplinäre Zusammenarbeit mit Philosophie, Theologie oder Soziologie hilfreich
gewesen, denn die Beiträge zeigen gleichzeitig, wie produktiv und beschränkt der
Identitätsbegriff als Analyseinstrument ist. Identität wurde lange Zeit als feste, ursprüngliche,

relativ unveränderliche und kontinuierliche Grösse verstanden. Rychlo weist zu
Recht darauf hin, dass der Begriff der Identität eigentlich in der Psychologie beheimatet
ist und auf eine „innere Einheitlichkeit" trotz „äusserer Wandlungen" verweist.
Abweichungen werden als Abweichungen erst über den Identitätsbegriff definiert. Folglich
lässt sich nicht automatisch ein solcher Begriff individueller Identität auf kollektive
Identitäten anwenden. Deswegen kommt es zu Zuschreibungen, und vielleicht ist das
auch ein Grund dafür, dass der Begriff des sogenannten jüdischen Selbsthasses -
allerdings in kritischem Licht - immer wieder in den Untersuchungen auftaucht, als bringe
ein zwanghaftes Lesen auf Identität hin alte Gespenster zurück.

Gemeinsamer Nenner der Aufsätze ist der heute am meisten verbreitete Begriff von
Identität als veränderliche und plurale Konstruktion, was eine Reihe von Bezeichnungen

wie jüdisch-ungarisch oder deutsch-jüdisch nach sich gezogen hat. Trotzdem bleibt
man auch hier oft vereinfachenden Dichotomien wie „der Jude" und „der Andere"
verhaftet. Methodisch wäre daher vielleicht einiges gewonnen, wenn man die in fast
jedem Aufsatz aufscheinenden Dichotomien (hierzu gehören auch Mystik und
Aufklärung, Orthodoxie und Liberalismus, Ostjude und Westjude usw.) stärker reflektiert
bätte. Andererseits läuft man bei einer Überbetonung von Hybridität sicherlich Gefahr,
sich im Universalismus zu verlieren und Differenzen nicht mehr wahrzunehmen. Als
Auswege bieten sich im Bereich der Literaturwissenschaft vielleicht der Blick auf die
Identitäts-Narrative selbst an und die in ihnen stattfindende Dynamik, Transformation
und Tradierung von kulturellen und religiösen Prozessen bzw. eine Untersuchung von
Figuren und Motiven, die sich mit Polaritäten, imaginären Zuschreibungen und
Verkürzungen auseinandersetzen, um Orientierung bei der Frage nach Identität zu
gewinnen.

Tübingen Annette Werberger

179



Raffel, Eva, Vertraute Fremde. Das östliche Judentum im Werk von Joseph

Roth und Arnold Zweig, Tübingen: Gunter Narr Verlag 2002 Mannheimer

Beiträge zur Sprach- und Literaturwissenschaft 54), 330 S., kartoniert,
48,-; ISBN 3-8233-5654-2.

Das Interesse an osteuropäischem Judentum ist seit einigen Jahren auch innerhalb der
deutschen Germanistik erheblich gewachsen. Die Dissertation von Eva Raffel, der
„traditionellen Hermeneutik" verpflichtet, trägt ein weiteres Stück zur besseren Kenntnis
und tieferem Verständnis der Texte von zwei sehr unterschiedlichen jüdischen Schriftstellern

deutscher Sprache, Joseph Roth (1894 — 1939) und Arnold Zweig (1887—1968),
bei. Gemeinsam ist den beiden allerdings das Anliegen, die von den westeuropäischen
Nichtjuden und „Westjuden" zu Unrecht verfemten „Ostjuden" zu verteidigen, ferner
ihre spätere bittere Erkenntnis, dass das Ostjudentum in seiner alten Form keine
Zukunft habe, sowie die Einsicht, dass die westjüdische Assimilationsbestrebung ebenfalls

zum Scheitern verurteilt sei. Die Autorin suchte und fand weitere Gemeinsamkeiten der
beiden „repräsentativen Vertreter jüdischer Geistigkeit im deutschen Sprachraum",
denn „beide knüpfen an die übernationale jüdische Tradition an, die nationale Gegensätze

relativieren und zugunsten der gemeinsamen europäischen Wurzel transzendieren
sollte. Ebenfalls gemeinsam war ihnen der Kampf gegen den .zivilisatorischen Hochmut
des Westens' und die Entfremdungsphänomene der Industriegesellschaft [. .;] sowohl

Zweig als auch Roth waren Juden auf Wanderschaft" (S. 17). Die beiden Autoren
näherten sich diesen Uberzeugungen von gegensätzlichen und sehr weit auseinanderliegenden

Standpunkten an.
Das Interesse der Autorin, die sich judaistische Vorkenntnisse mit Erfolg angelesen

hat, gilt nicht zuletzt der „fragilen Identität" der beiden Autoren, denen das Jahr 1927
den literarischen Durchbruch brachte - für Roth mit Juden aufWanderschaft und Zweig
mit Der Streit um den Sergeanten Grischa. Raffeis Untersuchung geht bis 1939, dem

Todesjahr von Roth im Pariser Exil. Joseph Roth, im galizischen Brody geboren und
somit selbst aus dem Ostjudentum stammend, war ein entschiedener Gegner des

Zionismus, ein „rückwärtsgewandter Utopist" und habsburgischer .Monarchist'. Arnold
Zweig hingegen tendierte schon früh zum Sozialismus, genauer dem .utopischen
Sozialismus' Gustav Landauerscher Prägung, und war, trotz der Verbundenheit mit der

europäischen „Kultur", ein bekennender Zionist, was er 1933 durch seine Emigration
nach Palästina unter Beweis stellte. Allerdings kehrte er 1948 nach Europa zurück, und

zwar in das angeblich bessere Deutschland, nach Ostberlin. Dort lebte er bis zu seinem
Tod als moderner Vorzeigeklassiker hochdekoriert und gefeiert, zugleich aber im Westen

lange ignoriert.
Das Fazit der Autorin lautet: „In Kenntnis dessen, was kam, ist es fast unmöglich,

das Ostjudentum im Werk Joseph Roths und Arnold Zweigs ohne Reflexion auf das

Wissen der Nachgeborenen zu betrachten. Es gibt eben Fälle, in denen Kenntnisse nicht
mehr wiedergutzumachen sind." Dem kann man uneingeschränkt zustimmen.

Potsdam Elvira Grözinger

180



Meyer, Christian {ed.), Arnold Schönberg und sein Gott. Bericht zum
Symposium 26. — 29. Juni 2002, Wien: Arnold Schönberg Center 2003 Journal

of the Arnold Schönberg Center 5), 390 S., kartoniert, 36,—; ISBN
3-902012-05-6.

Wenn sich der vorliegende Sammelband der Frage nach Arnold Schönbergs ,Gott'
widmet, so wagt er sich an einen vielschichtigen, im Detail nur schwer einzusehenden
und - sehen wir von den Arbeiten Michael Mäckelmanns und Alexander Ringers einmal

ab - sicherlich nicht ,überforschten' Komplex heran, der sich zunächst in ein
konfessionelles, ein theologisch-werkgeschichtliches und ein ästhetisch-theologisches
Segment untergliedern lässt. Im Bereich des „Bekenntnisses" wartet Schönbergs
Biographie mit einer durchaus spannungsvollen Narration auf: Einer jüdischen Kantorenfamilie

entstammend konvertiert Schönberg bereits 1898 zum Protestantismus, wendet
sich in den 1920er Jahren — bestärkt und geweckt nicht zuletzt durch die offene
Konfrontation mit dem Antisemitismus — sodann zunächst auf dem Felde nationalpolitischer

Begeisterung wieder dem Judentum zu und vollzieht schliesslich 1933 in der
liberalen Synagoge von Paris seine offizielle Rekonversion. Auf dem Feld der Werkgeschichte

fällt die intensive Auseinandersetzung mit biblischen Stoffen ab den 1910er
Jahren ins Auge: das (nie fertiggestellte) Projekt der Jakobsleiter, das erst vor einem
knappen Jahrzehnt veröffentlichte Drama Der biblische Weg, die Oper Moses und Aron
sowie die - allzu spät begonnenen - Modernen Psalmen. Schliesslich wären auch die
revolutionären musiktheoretischen Umbrüche, für die Schönbergs Name einsteht - die
Dodekaphonie und die Etablierung der seriellen Musik überhaupt - auf ihre Rückbin-
dung an einen bestimmten theologischen Entwurf zu hinterfragen: Hier kämen unter
anderem eine stark gnostisch geprägte Kunstvorstellung sowie theosophisches wie
kabbalistisches (Halb-)Wissen ins Spiel. In jedem der genannten drei Segmente wird man
auf Fährten religionstheoretischer wie religiöser Dispositionen, ethischer Konzepte wie
auch eines jüdischen Selbstverständnisses stossen; allerdings ist es allein die Zusammenschau

der Argumentationsebenen, die einen aussagekräftigen Eindruck hinsichtlich der
Virulenz der ,Gottesfrage' für Schönbergs Schaffen vermitteln kann.

Das Vorhaben, das Verhältnis von theologischem und ästhetischem Weltentwurf
multiperspektivisch in den Blick zu bekommen, ist - um es deutlich zu formulieren -
gelungen. Neben überaus inspirierten wie fundierten musikwissenschaftlichen Beiträgen
(hervorgehoben seien an dieser Stelle stellvertretend Tito Toniettis Ausführungen zu
den kabbalistischen Spuren in den /a^öfc/ezfer-Fragmenten, Matthew R. Shaftels
eingehende Neuinterpretation von Moses und Aron und Richard Kurths Reflexionen über die

Bedeutung des Bilderverbots im Werk Schönbergs) finden nun auch religionsphilosophische

Überlegungen (etwa Peter Fischer-Appelts historisch-systematischer Vergleich
des Gottesgedankens bei Schönberg und Cohen), historisch-biographische und
kulturhistorische Einlassungen einen angemessenen wie berechtigten Platz (bemerkenswert
etwa Christopher Haileys Kontextualisierung des Biblischen Weges im Lichte der
zeitgenössischen Science Fiction). Auffällig abzuzeichnen scheint sich hier nicht zuletzt eine
leichte Verschiebung des Forschungsinteresses in Richtung der für Schönbergs Theoriebildung

zwar fruchtbaren, unter künstlerischen Gesichtspunkten jedoch nicht allzu
produktiven 1920er Jahre, wobei vor allem Schönbergs Verhältnis zum Revisionismus
Ze ev Jabotinskys eine grössere Aufmerksamkeit findet. Gerade auf diesem Diskussionsfeld

wäre allerdings - auch und gerade im Hinblick auf künftige Debatten - eine

181



unvoreingenommene und durch Kenntnis der Materie gestützte analytische Haltung
wünschenswert, wie sie der Beitrag von Salome Schöll zu Recht einfordert, wie sie im
Gegenzug aber etwa Hanns-Werner Heisters Gedanken zur „Gewalt bei Schönberg"
leider vollkommen vermissen lassen.

Dessen ungeachtet präsentiert sich uns der Symposiumsband letztendlich als ein in
der Vieldimensionalität wie nahezu durchgängigen Instruktivität seiner Einsichten
bestechendes Kompendium ambitionierter Schönberg-Forschung, dessen Wert insbesondere

vor dem Hintergrund der immer noch verheerenden Editionslage (und der damit
verbundenen ,Unsichtbarkeit' bedeutsamer Werkdiskurse) im Falle Schönbergs gar
nicht hoch genug bemessen werden kann.

Tübingen Philipp Theisohn

Greiner, Bernhard, Beschneidung des Herzens. Konstellationen

deutschjüdischer Literatur, München: Wilhelm Fink 2004 Makom. Schriftenreihe
des Franz Rosenzweig-Forschungszentrums für deutsch-jüdische Literatur
und Kulturgeschichte an der Hebräischen Universität Jerusalem 3), 298 S.,

kartoniert, 36,90; ISBN 3-7705-4006-9.

Die in diesem Band zusammengestellten zwölf Aufsätze — sie gehen überwiegend auf
Vorlesungen zurück, die der Verfasser in den zwei Jahren seiner Gastprofessur als

Inhaber des Walter-Benjamin-Lehrstuhls an der Hebräischen Universität in Jerusalem in
den Jahren 2000-2002 gehalten hat - sind in hohem Masse interessant und anregend.

Exemplarisch hervorzuheben sind Beiträge zu literarischen Verarbeitungen der
biblischen Geschichte vom Turmbau zu Babel bei Kafka und Elias Canetti („Leben vor
dem Gesetz", S. 11-30), ein Aufsatz zu Shylock („Beschneidung des Herzens", S.

31-48) sowie Studien zu Goethes Wilhelm Meister und Börnes theatralischem Schreiben

(„Die Theatralisierung der Idee der Bildung", S. 75-105 und „Zwischen wandernden

und hausenden Komödianten der Mitte", S. 157-174). Hinzugekommen sind vier
bereits zuvor veröffentlichte Beiträge: „Allah al-AsmaM-Husna. Der Gottesname im
Munde des Christen und Juden" (über Goethes westöstlichen Divan und Elias Canettis
Die Stimmen von Marrakesch, S. 107-131) sowie Aufsätze über die „Begründung von
Autorschaft in Bettina von Arnims Roman .Goethes Briefwechsel mit einem Kinde'"
(„Echo-Rede und .Lesen' Ruths", S. 175-197), die „Geschichte Simsons als jüdische
Urszene interkulturellen Konflikts" („Philister über dir, Simson!", S. 269-292) sowie
über „Hofmannsthals und Reinhards Begegnung in der Arbeit an .Elektra'" („Damenopfer

für das Theater", S. 199-224).
In diesem letzteren Beitrag versteht der Verfasser Hugo von Hofmannsthals Elektra

- ein Stück, in dem es um eine „Umakzentuierung des Umgangs mit dem Mythos"
geht, der „auf eine neue Vergegenwärtigung zielt" — als „antizipierte dramatische Theorie

von Max Reinhardts Theaterarbeit" (S. 218). Doch bleibt die jüdische Dimension
dieser Begegnung eine zu hinterfragende Angelegenheit - historisch wie sachlich, und
dies gilt auch für eine Reihe weiterer in diesem Band versammelter Begegnungen. Der
Verfasser weiss dies, wenn er zu Recht darauf hinweist, dass Reinhardt „sein Theaterschaffen

nie unter diesem Aspekt reflektiert" habe (S. 222), und auch der Untertitel
seines Buches soll vielleicht mit der gebotenen Vorsicht zu erkennen geben, dass zwi-

182



sehen den miteinander in Bezug gebrachten Fixsternen gelegentlich intergalaktische
Zwischenräume möglich sind. In diesem Sinne schreckt Greiner nicht vor dem Gedanken

zurück, Hofmannsthals Stück „der Erfahrung von Präsenz im Raum der Repräsentation"

in der Inszenierung Reinhardts könne als „Vor-Gabe und als Konkretion der
Theatralität aufgenomen werden, in der Theodor Herzl [. .] seinen Judenstaat
vorstellt" (S. 223). Angesichts der Weite dieser und anderer Konstellationen bleibt aber die

Frage nach der Sinnhaftigkeit und der kritischen Funktion des Attributs „jüdisch
bestehen. In seinen Ausführungen zur Esther-Figur macht der Verfasser etwa auf die
theateraffinen Momente dieser biblischen Erzählung aufmerksam, vor allem die Tatsache,

dass die Heldin ihre Zugehörigkeit zum jüdischen Volk verschweigt und demnach
in zwei Rollen agiert. Wenn der Verfasser die Problematik der Mischehe aus dem Buch
Nehemia, „das vor dem Buch Esther steht" (S. 49), herleiten will, beruft er sich freilich
gerade auf den christlichen Kanon - das Esther-Buch hat im jüdischen Tanakh seinen
Platz bekanntlich unter den „fünf Schriftrollen" vor Esra und Nehemia. Ob bei Racines

Esther-Tragödie von einer ungebrochenen jüdisch-religiösen Perspektive (vgl. S. 62)
und in welchem Masse bei Goethes Jahrmarktsfest von Plundersweilen von einer Adaptation

der Purimtradition (vgl. S. 64) die Rede sein kann, vermag der Rezensent nicht
zu beurteilen. Sicher aber ist, dass die Freiheit zur Abweichung von der biblischen
Vorlage für die jüdischen Bearbeiter des Stoffes - Greiner verweist auf Schudts Jüdische
Merkwürdigkeiten (Frankfurt 1714) mit der im Anhang abgedruckten Ahasveros-
Komödie — nicht von einer (gar aufklärerisch oder voraufklärerisch gedachten) Distanz-
nahme zur Überlieferung herrührt, die den Nichtjuden daher zum „Ärgernis" (S. 69)
hätte werden können, sondern gerade in der Tradition gründet, nämlich in der Tradition
der mündlichen Tora und im Midrasch.

Tübingen Matthias Morgenstern

Scholz, Albrecht/ Caris-Petra Heidel (ed.), Emigrantenschicksale. Ein-
fluss der jüdischen Emigranten auf Sozialpolitik und Wissenschaft in den

Aufnahmeländern, Frankfurt am Main: Mabuse 2004 Schriftenreihe Medizin
und Judentum 7), 358 S. mit Abbildungen, broschiert; 34,—; ISBN 3-
935964-38-2.

Grossbritannien, Frankreich, Osteuropa mit Polen und der Sowjetunion, Palästina, der
Orient, die USA, Südamerika, China (hier besonders Schanghai) — die Liste der
Emigrationsziele jüdischer von den Nationalsozialisten verfolgter Mediziner liesse sich
nahezu beliebig fortsetzen. Eines haben all diese Ziele zunächst gemeinsam: Sie gaben den
Verfolgten eine - in vielen Fällen letzte - Chance, sich vor dem drohenden Tode in
Sicherheit zu bringen. Indes: Nicht alle Aufnahmeländer zeigten sich gleichermassen
angetan von den Flüchtlingen, die im Gepäck nicht viel mehr als nur ihre - oftmals sehr

ausgewiesenen - Kenntnisse als hochspezialisierte Ärzte, medizinisch Forschende oder
Medizinprofessoren mit ganz besonderen Forschungsschwerpunkten mitbrachten wie
beispielsweise der Elektropathologie, wie sie der Wiener Gelehrte Stefan Jellinek
entwickelt hatte, oder der Chemotherapie mit Robert Julius Schnitzer als einem der
Führenden auf dem Gebiet der Tuberkulöseforschung. In 29 kurzen, prägnanten und
aussagekräftigen Aufsätzen zeichnen die 32 Beiträger und Beiträgerinnen die Lebenswege

183



von Ärzten und Medizinern sowie Medizinerinnen nach und zeigen auf, welchen
Stellenwert und welchen fachlichen Einfluss die emigrierten jüdischen Mediziner in ihren
jeweiligen Aufnahmeländern hatten; die Skala reicht - und dies dürfte nicht allzu sehr
überraschen - von „hilfreicher Aufnahme bis zu erniedrigender Ablehnung", so die

Herausgeber. Ein Aufnahmeland, dem bisher in der Exilforschung wenig Beachtung
geschenkt wurde, ist die Türkei, in die ab 1933 etwa 300 Akademiker, davon mindestens

70 Mediziner, emigriert waren. Dem hohen Ausbildungsgrad der Immigranten ist
es zu verdanken, dass die Türkei, der immerhin sechs Beiträge gewidmet werden, bis
heute „ein relativ hohes Niveau der medizinischen Lehre und Forschung" (S. 78)
aufzuweisen hat. Hatten die Herausgeberin und der Herausgeber im vorangehenden Band
6 der „Schriftenreihe Medizin und Judentum" den Fokus auf die - fiktive - Darstellung
des jüdischen Arztes in der Literatur gelegt, so rücken sie im vorliegenden Sammelband
authentische Lebenswege jüdischer Mediziner in den Mittelpunkt der Betrachtungen.
Das ausgewogene Miteinander von Biographischem und Fachspezifischem macht den
Band zu einem wichtigen interdisziplinären Beitrag für die Exilforschung sowie die

Medizingeschichte.

Zürich Yvonne Domhardt

Ansell, Joseph P., Artur Szyk — Artist, Jew, Pole, Oxford, Portland/Oregon:
The Littman Library of Jewish civilization 2004, XVI + 332 S., 39 Bildtafeln;

ISBN 1-874774-94-3.

In den 1920er, 1930er und frühen 1940er Jahren war er ein gefeierter Künstler, heute

jedoch ist der Maler, Zeichner und Karikaturist Artur Szyk wohl eher nur Insidern noch
ein Begriff. 1894 in Lodz geboren und 1951 in New Canaan / Connecticut (USA)
gestorben, zählen Polen, Frankreich und England und, ab 1940, zuerst Kanada und
dann die USA zu den Stationen seines Lebens. Wenn auch ein erheblicher Teil seiner
Arbeiten ihrem Inhalt nach „jüdisch" zu nennen sind - erwähnt seien hier nur seine

Illustrationen zu einer Reihe biblischer Bücher, darunter Ijob, Ruth, Ester, Hoheslied,
mit denen er begonnen hat, und dann vor allem seine illustrierte Pessach-Haggada (S.

92 — 108) -, geht sein Werk doch weit darüber hinaus, wie seine Miniaturen zu Umar
Khayyams Rubbadyyat („Vierzeilern"), zu den „Geschichten aus 1001 Nächten" und

zum „Rolandslied", seine Zeichnungen zu Hans Christian Andersens Märchen und
vieles andere mehr dokumentieren (Liste seiner illustrierten Bücher: S. 273-276).
Doch wo immer er lebte und arbeitete, stets verstand er sich als politischer Künstler, der
seine Inspiration aus der hebräischen Bibel bezog und sich als Jude aufgerufen sah,

Advokat der Minderheit(en) zu sein und für deren Rechte einzutreten. Programmatisch
in dieser Hinsicht waren bereits seine 1927 entstandenen Illustrationen zum „Statut
von Kalisz", dem ersten Generalprivileg der Juden in Polen aus dem Jahre 1264, und
markieren mit ihrer Botschaft von Freiheit und Toleranz seinen Eintritt ins politische
Leben (S. 52ff.). Wenn auch Szyk später, während des Zweiten Weltkrieges, das

Medium wechselte und vom Miniaturmaler zum politischen Karikaturisten wurde (S. 111 —

128; Liste seiner gedruckten Karikaturen: S. 295-308), in seiner Botschaft als Kämpfer
für Frieden und Freiheit (S. 164-196) ebenso wie für den damals gerade erst gegründeten

Staat Israel (S. 197-216) blieb er sich treu und erntete dafür das Etikett un-

184



amerikanischen Verhaltens (S. 217-232), was dazu führte, dass er seit Ende der 1940er
Jahre in Vergessenheit geraten und erst durch Neuausgaben einiger seiner Werke in
Frankreich und Deutschland seit den 1970er Jahren und ihnen folgenden Ausstellungen

in Nordamerika (Liste aller Ausstellungen von 1916 — 2002: S. 277-294) wieder

aus der Versenkung aufgetaucht ist (S. 233-239). — J. P. Ansell, Kunsthistoriker an der

Auburn University (Washington, DC), muss man daher dankbar sein, dass er, der
durch seine Arbeiten seit langem als Kenner von Artur Szyks Leben und Werk
ausgewiesen ist, dem heute wohl nur wenigen noch bekannten Maler und Zeichner mit
seinem hier anzuzeigenden Buch ein schönes Denkmal gesetzt hat. Indem er nicht nur
Szyks Lebensweg nachzeichnet, sondern sein Leben und seine Werke in ihrem jeweiligen

gesellschaftlichen und politischen Kontext darstellt, ist es ihm zugleich überzeugend
gelungen, Szyks im Titel genannte Charakterisierung als zuerst — politischer — „Künstler",

dann „Jude" und schliesslich „Pole" nachvollziehbar werden zu lassen (S. 260-272).

Tübingen Stefan Schreiner

Anckaert, Luc/Martin Brasser/Norbert Samuelson {ed.), The Legacy

ofFranz Rosenzweig. Collected Essays, Leuven: Leuven University Press 2004
Louvain Philosophical Studies 18), 233 S.; ISBN 90-5867-372-3.

Der vorliegende Band dokumentiert den Fortgang eines lange verzögerten, seit den 70er
Jahren aber verstärkt einsetzenden Rezeptionsprozesses von Rosenzweigs Hauptwerk
Der Stern der Erlösung (1921). Drei Hinsichten werden von den Herausgebern
unterschieden. Die Erforschung der biographischen Hintergründe des „neuen Denkens" hat
durch die Herausgabe der „Gritli-Briefe" im Jahr 2002, besorgt von I. Rühle und R.

Mayer, einen neuen Schub bekommen. Nachdem nun — endlich! — auch diese Quelle
einer breiten Leserschaft erschlossen ist, kann die Lektüre des Stern auf einen fortlaufenden

Kommentar zu seiner Entstehung aus der Feder des Autors zurückgreifen. Wie
fruchtbar dieses Unterfangen sein kann, zeigen die Beiträge im ersten Teil deutlich

genug.
Eine andere Hinsicht auf das theologische Erbe dieses Werkes spiegelt eine

allgemeine Diskurslage: In der Pluralität der Erscheinung von Religiosität und Religion in
den modernen Gesellschaften, zu der man über die von Rosenzweig bevorzugten
„Offenbarungsreligionen" auch andere Religionen wird rechnen müssen, ist der Bedarf nach
Information und Differenzierung gewachsen. Vor allem ist die Frage von nicht zu
unterschätzender Aktualität, die in der prägenden Atmosphäre des Historismus um
1900 schon drängend war und auf die Rosenzweig seine Antwort ausgearbeitet hat: Wie
ist unter Bedingungen eines allgemeinen Relativismus für den einzelnen ein subjektiv
überzeugender und praktisch tragfähiger Standpunkt zu begründen? Und wie ist ein
Verhältnis gegenseitiger Anerkennung zwischen unterschiedlichen Standpunkten
theoretisch und praktisch möglich? Die Beiträge dieses Teils beziehen sich auf diese Grundfragen

in unterschiedlichen Perspektiven.
Die dritte Hinsicht richtet sich auf das philosophische Erbe Rosenzweigs. Schon in

früherer Forschung spielte die Kontextualisierung des Stern eine wichtige Rolle: Wie
weit tragen die Einflüsse von Hegel und Schelling, von Kant und Cohen, von
Kierkegaard und Nietzsche, von Goethe und der Frühromantik? Und welche Transforma-

185



tionen des Bekannten hat Rosenzweig nach Massgabe seines denkerischen Neuansatzes

durchgeführt? Manche der bisher für die Interpretation schon leitenden Fragen werden

nun aufgegriffen und - angeregt durch aktuelle Diskurse über das Verhältnis von
„kulturellem Gedächtnis" und subjektivem Eingedenken - zugespitzt auf den Fokus des

Konzepts der Er-innerung (M. Bienenstock, J. Turner, J. Simon) sowie auf das Verhältnis

von „Transzendenz" und „Tatsächlichkeit" (H.-j. Görtz), von „Offenbarung" und
„Geschichte" (F.P. Cigla). Hierbei werden Grundfragen der Geschichtsphilosophie
reformuliert, wie sie Schellings Zweiteilung in eine „negative" und „positive" oder — um mit
Rosenzweig zu sprechen - eine „erfahrende" und eine „erzählende" Philosophie
entwickelt hatte.

In diesem thematischen Kontext lautet die nun von L. Batnitzky aufgeworfene
Frage: Ist das Erbe Rosenzweigs heute eher in einer Ethik als erster Philosophie zu sehen,

wie sie E. Lévinas in Anlehnung an den Stern ausgearbeitet hat? Besteht die (auch nach

Auschwitz noch tragfähige) Pointe dieses Buches darin, dass — mit den Mitteln der

Philosophie - gezeigt wird, wie in der Dimension der Religion eine elementare

Verantwortung für den anderen Menschen entstehen kann? Oder ist das Erbe Rosenzweigs
heute in einer auf Offenbarung bezogenen Politik als erster Philosophie (S. 117) zu
erblicken, wie der politische Denker Leo Strauss sie verstanden hat? Wenn Gott als der

„ganz Andere" zum Menschen in Beziehung getreten ist und dieses durch Menschen

bezeugte Ereignis als ein „tatsächliches" die Voraussetzung des „neuen Denkens" ist,
besteht die Pointe des Stern dann nicht darin, dass die „positive" oder „erzählende" der

kritischen bzw. „negativen" oder „erfahrenden" Philosophie vorausgeht? Und wird
damit nicht eine vor-philosophische Begründung des Ethos eines Volkes, hier des

jüdischen, angenommen und gesetzt (S. 115): eine Prämisse der den Stern als System im
Innersten zusammenhaltenden „Bewährungstheorie der Wahrheit", die auch

Konsequenzen im Politischen haben müsste? In dieser Interpretation wird ein Gesichtspunkt
ins Spiel gebracht, den Rosenzweig noch nicht hat berücksichtigen können. Zwar hat er
sich mit dem Zionismus auseinandergesetzt, nicht aber konnte er die Gründung des

Staates Israel antizipieren und mit ihr die Rückkehr des Judentums in die Geschichte

der gegenseitigen Selbstbehauptung von Staaten.

Wie auch immer man den Schwerpunkt der Interpretation setzen mag: Bezogen auf
die philosophischen Hintergründe, nicht auf die tatsächliche Geschichte seither, sind im
Stern beide Lesarten zu finden, und sie stehen hier in einem spannungsreichen, prekären
Gleichgewicht (S. 129). Es zu stören wäre kaum im Sinne seines Autors, auch wenn
man dieses Buch nicht nur von Anfang bis Ende, beginnend mit einem nur hypothetischen

Wissen von Gott, Welt und Mensch bis zur Bewährung dieses Wissens durch

Erfahrung, ja bis zum „Tor" liest, will sagen: bis zur Bewährung dieses Wissens im je

eigenen Leben als dem Jenseits des Buches, sondern auch von der Mitte, dem Offen-

barungskapitel, und vom Ende, der in der Geschichte sich findenden Tatsächlichkeit des

je gemeinsamen Gebets der Synagoge und der Kirche her. Nota bene spiegelt sich in
dieser neueren Diskussion um die angemessene Interpretation des Stern eine auch die

neuere Geschichte der protestantischen Theologie prägende Differenz, die auf der einen

Seite durch den Namen Barth, auf der anderen durch die Namen Schleiermacher oder

Tillich angedeutet werden kann.

Tuttlingen Hans Martin Dober

186


	Rezensionen

