
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Edieren oder nicht edieren ...? : Überlegungen zu einer Neuedition des
hebräischen Berichtes über die Disputation von Barcelona 1263

Autor: Ragacs, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edieren oder nicht edieren

Überlegungen zu einer Neuedition
des hebräischen Berichtes über die Disputation

von Barcelona 1263

von Ursula Ragacs*

Uber die berühmte Disputation zwischen R. Mose ben Nahman und dem
Konvertiten Pablo Christiani, die im Sommer des Jahres 1263 in Barcelona

stattgefunden hat, ist bereits viel geschrieben worden.1 Basis für alle

Untersuchungen sind der hebräische Bericht über das Ereignis, der vermutlich von
Nahmanides selbst verfasst worden ist, und ein lateinischer Text, der aus der

königlichen Kanzlei stammt. Die vorliegende Untersuchung widmet sich
dem hebräischen Text. Ausgangspunkt für meine Überlegungen waren dabei
zunächst die Feststellungen im Hinblick auf die Uberlieferung des hebräischen

Textes, die Robert Chazan in seinem Werk Barcelona and Beyond
gemacht hat.2

In seiner Monographie nimmt Chazan Stellung zu einem Vorwurf, den

man ihm in einem anderen Zusammenhang gemacht hat, nämlich, dass er
als Basis für seine Untersuchung nicht die üblicherweise benutzte Druckausgabe

hätte verwenden dürfen, sondern ihr vielmehr eine kritische Neuedition
vorausschicken hätte müssen. Chazan sieht in diesem Ansinnen einen
Anspruch, den er auch im Hinblick auf seine Untersuchung des hebräischen
Berichts über Barcelona zu hören erwartet. Dazu stellt er fest: „With respect

Dr. Ursida Ragacs, ausserordentliche Universitätsprofessorin am Institut fuir Judai-
stik der Universität Wien, Spitalgasse 2/7, A-1090 Wien.

1 Ein Überblick sowohl über das Ereignis selbst wie über die wichtigste Literatur zum
Thema findet sich bei H. Schreckenberg, Die chrisdichen Adversus-Judaeos-Texte
und ihr literarisches und historisches Umfeld (13. - 20. Jh.), Frankfurt am Main,
Berlin, Bern, Wien 1994 Europäische Hochschulschriften XXIII/497), S. 208-
219.
R. Chazan, Barcelona and Beyond. The Disputation of 1263 and its Aftermath,
Berkeley, Los Angeles, Oxford 1992.

157



to the Nahmanides narrative, the need for a new critical edition is somewhat

more pressing. The Steinschneider edition does not utilize all the available

manuscripts, and a new critical edition is a serious desideratum."3 Doch an
derselben Stelle schränkt Chazan ein: „With respect to the Barcelona text, I
[. .] argue that the present critical edition can serve as a reliable foundation
for the analysis I have undertaken."4 Als Beleg für diese Feststellung verweist
Chazan auf einen selbst durchgeführten, stichprobenartigen Vergleich des

Steinschneider-Textes mit mehreren Handschriften. Diese Untersuchung
führt Chazan zu dem Schluss: „[. .] this means, in general terms, that the

manuscript tradition for this narrative is quite solid and that we are thoroughly
justified in utilizing the Steinschneider text as a basis for this investigation."5

Chazans Feststellungen werfen für mich eine wichtige Frage auf: Wenn
die von ihm eingesehenen Handschriften gegenüber dem Steinschneider-
Druck keine wesentlichen Abweichungen aufweisen, die seine Untersuchung
in Frage stellen können, und er deshalb anscheinend vermutet, dass auch

Vergleiche mit weiteren Manuskripten zu keinem anderen Ergebnis kommen
würden, weshalb ist dann eine kritische Neuedition des Textes ein „serious
desideratum"? Vor dem Hintergrund dieser Frage habe ich nun meinerseits
den hebräischen Text des Nahmanides neuerlich unter die Lupe genommen.
Dabei ist mir allmählich klargeworden, dass man sich, bevor man sich den

nur handschriftlich erhaltenen Nahmanides-Texten zuwendet, nochmals mit
den bisher erschienenen Drucktexten und ihrer jeweiligen Textbasis befassen

muss und dass dabei vor allem dem Steinschneider-Text erhöhte Aufmerksamkeit

geschenkt werden muss.

Die Drucke und ihre Grundlagen

Der hebräische Bericht über die Disputation von Barcelona 1263 ist dreimal
ediert worden. Die jüngste dieser Editionen ist mehrmals nachgedruckt worden.

Die Editionen wurden vorgenommen:

1. 1681 durch Wagenseil,
2. 1710 durch einen unbekannten Editor im sogenannten Milhemet Hovah,

3. 1860 von Steinschneider.

Von den Nachdrucken bespreche ich nur den, der heute am weitesten
verbreitet ist und üblicherweise herangezogen wird.

3 R. Chazan, Barcelona and Beyond, S. 214-215 Anm. 9.
4 R. Chazan, Barcelona and Beyond, S. 215 Anm. 9.
5 R. Chazan, Barcelona and Beyond, S. 214 Anm. 9.

158



1. Der Erstdruck

Den Erstdruck des Nahmanides-Textes hat Johannes Christophorus Wagenseil15

vorgenommen: Tela ignea Satanae. 2 Bände in einem, Altdorf 1681,
dort Band II, S. 24-60: Disputatio R. Mosis Nachmanidis cum Fratre
Paulo. Das Werk enthält den hebräischen Text, versehen mit einer lateinischen

Übersetzung.
Den hebräischen Text hat Wagenseil, wie er selbst sagt, einem „[. .] MS

Bibliothecae Argentoratensis"7 entnommen, in dem er unmittelbar dem
hebräischen Text der ersten Disputation von Paris folgt. Wenn diese Angabe
stimmt, dann liegt in Wagenseils Edition der einzige Beleg für diese Strass-

burger Handschrift vor, da diese vermutlich 1870 verbrannt ist.8

Steinschneider hält die Handschrift für an ihrem Beginn mangelhaft.9 Doch lässt

ein Blick in Wagenseils Druck an dieser Einschätzung zweifeln. Wagenseil
hält nämlich in seiner Überleitung vom Text der ersten Pariser Disputation
zu dem Bericht des Nahmanides fest, dass er einen Teil des Textes, den er

aufgrund seines Inhaltes weder dieser noch jener Disputation zuordnen hat

6 Zu Wagenseil und seiner Einstellung zum Judentum siehe H. Bobzin, Judenfeind
oder Judenfreund? Der Altdorfer Gelehrte Johann Christoph Wagenseil, in: G.
Och/H. Bobzin [ed.), Jüdisches Leben in Franken, Würzburg 2002, S. 33-51 und
P. Blastenbrei, Johajm Christoph Wagenseil und seine Stellung zum Judentum,
Erlangen 2004.

7 J. C. Wagenseil, Tela ignea Satanae, ohne Seitenangabe, vor dem Beginn des Textes

aus dem Nizzahon jashan und nochmals in seiner Einleitung zur Disputation des R.

Jehiel von Paris, die auf den Text des Nizzahon folgt, ebenfalls ohne Seitenangabe.
Nach P. Blastenbrei, Johann Christoph Wagenseil, S. 34 hat Wagenseil diese Handschrift

1661 kopiert.
8 So schon A. Kisch, Die Anklageartikel gegen den Talmud und ihre Vertheidigung

durch Rabbi Jechiel ben Joseph vor Ludwig dem Heiligen in Paris, in: Monatsschrift
für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 23 (1874), S. 10-18. 62-75. 123 —

130. 155-163. 204-212, dort S. 65. D. Berger, The Jewish-Christian Debate in
the High Middle Ages. A Critical Edition ofthe Nizzahon Vetus With an Introduction,
Translation and Commentary, Philadelphia 1979 Judaica. Texts and Translations
4), S. 374 Anm. 2 hält fest, dass ihm auf eine Anfrage an die entsprechende
Strassburger Bibliothek dasselbe mitgeteilt worden ist und dass auch vom Institute
ofMicrofilmed Hebrew Manuscripts über den Verbleib des Manuskripts keine andere

Auskunft gegeben werden konnte.
^ Siehe M. Steinschneider, Catalogus librorum Hebraeorum in Bibliotheca Bodleiana

jussu curatorum digessit et notis instructus, Berolini 1852 — 60, S. 1955: „[. • .] ex MS.
initio imperff. .]" und M. Steinschneider, Nachmanidis disputatio publica pro
fide Judaica (a 1263) e Codd. MSS. regocnita addita ejusdem expositione in Jesaiam
LUI, Stettin 1860, S. 3 zu Beginn der Einleitung.

159



können, ausgelassen hat.10 Durch dieses Vorgehen fehlen in seiner Edition
gegenüber der von Steinschneider ein Zitat aus Sanhédrin und ein Teil des

Raschi-Kommentars, der im Steinschneider-Text dem Talmud-Zitat als

eigentlich wesentlicher Text beigegeben ist. Aus Wagenseils Worten geht
lediglich hervor, dass er Text ausgelassen hat. Die Tatsache, dass er seinen

hebräischen Text mit dem Ende des Raschi-Kommentars zu Sanhédrin

beginnt, legt allerdings die Vermutung nahe, dass es sich bei dem ausgelassenen
Text um den Sanhédrin-Text und den ersten Teil des Raschi-Kommentars

gehandelt hat.
Chazan nennt Wagenseils Handschrift problematisch,11 Graetz12 nennt

sie schlecht, Denifle13 fehlerhaft. Steinschneider präzisiert, dass die Handschrift

von einem deutschen Schreiber verändert worden sei.14 Diese

Einschätzung wird unterstützt durch Bergers Beschreibung des Textteiles
derselben Handschrift, der den Nizzahon jashan enthält:

„Wagenseil's edition was based on a single manuscript from Strasbourg that provides
the smoothest and most complete text of N.V. despite its many errors. Occasionally
it is too smooth, reflecting the copyist's tendency to add words and introduce
elaborations".15

Die vermuteten Veränderungen durch den Kopisten haben Roth zu der sehr
harschen Aussage geführt:

„The Hebrew account by Nahmanides was first published from an exceptionally
poor Germanized recension (which confuses the names of the interlocutors, and
frequently interposes abusive expressions)".16

10 Wagenseils eigene Worte, mit denen er auf S. 23-24 des Textes der ersten Pariser

Disputation zum Text des Nahmanides überleitet, lauten: „Hic deficit Disputatio R.

Jechielis in MS. cum qua tarnen ibi continuo orationis filio [rzcl] connectuntur pauca
quaedam alia, quae prorsus ad rem non pertinent, & ideo a nobis omittuntur, facientes
sic transitum ad R. Nacbmanidis Disputationem, similiter titra ullam distinctionis
notam cum caeteris nimis perperam cohaerentem."

11 R. Chazan, Barcelona and Beyond, S. 213 Anm. 9.
12 H. Graetz, Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis aufdie Gegenwart. Aus

den Quellen neu bearbeitet. VII, 1: Geschichte derJuden von Maimunis Tod (1205) bis

zur Verbannung der Juden aus Spanien und Portugal. Bearbeitet von Dr. j. Gutt-
mann, Leipzig 41897, S. 120.

13 H. Denifle, Quellen zur Disputation Pablos Christiani mit Mose Nachmani zu
Barcelona 1263, in: Historisches Jahrbuch der Görres-Gesellschaft 8 (1887), S. 225-
244, dort S. 227 Anm. 3.

H M. Steinschneider, Catalogus librorum Hebraeorum, S. 1955: „ed. incorrecta ex
MS., ubi recensio a Gertnano quodam mutilata [. .]" und M. Steinschneider,
Nachmanidis disputatio publica, S. 3.

15 D. Berger, The Jewish-Christian Debate, S. 373.
16 C. Roth, The Disputation of Barcelona, in: Harvard Theological Review 43 (1950),

S. 17-144, dort S. 117-118.

160



Übereinstimmend mit Roth klassifiziert von Mutius die Handschrift als

„einen ganz miserablen, völlig unbenutzbaren Text".17

Trotz all der negativen Beurteilungen muss aber beachtet werden, dass

erstens in Wagenseils Edition das einzige Zeugnis einer Handschrift vorliegt,
die heute nicht mehr erhalten ist, und zweitens, dass Berger im Zusammenhang

mit dem Nizzahon festhält, dass Wagenseil sie ziemlich korrekt wie-

dergegeben hat.18

2. Der Milhemet Hovah19 (HDin

Die zweite Edition des Nahmanides-Textes liegt im MH, Konstantinopel
1710, la-13a vor. Roth20 und Cohen21 nennen diesen Druck einen blossen

Nachdruck der Erstausgabe, was er, wie ein auch nur oberflächlicher
Vergleich ganz klar zeigt, nicht ist.

Graetz bezeichnet den MH als die beste Ausgabe, die „von den
Handschriften nur wenig divergiert".22 Leider verrät Graetz weder welche noch wie
viele Handschriften er mit dem Text des MH verglichen hat; und er gibt
auch keinen Hinweis darauf, welche Handschrift dem Text als Basis gedient
hat. Das herauszufinden war bis dato nicht möglich.23 Wenn aber der
Verbleib der Handschrift unklar bleibt, dann liegt im Text des MH derselbe Fall

vor wie in dem Wagenseils: nämlich ein Drucktext als einziger Zeuge einer
verschollenen Handschrift. Wobei die Qualität dieses Drucktextes nicht von
allen so positiv gesehen wird wie von Graetz.

'7 H.-G. von Mutius, Die christlich-jüdische Zwangsdisputation zu Barcelona nach
dem hebräischen Protokoll des Moses Nachmanides, Frankfurt am Main 1982
Judentum und Umwelt 5), S. 9.
So D. Berger, The Jewish-Christian Debate, S. 374.

19 Im folgenden Text jeweils mit MH abgekürzt.
20 C. Roth, The Disputation of Barcelona, S. 118.
21 M.A. Cohen, Reflections on the Text and Context of the Disputation of Barce¬

lona, in: Hebrew Union College Annual 35 (1964), S. 157—192, dort S. 158 Anm.
3.

22 H. Graetz, Geschichte der Juden, S. 120. Die Ausgabe Steinschneider ist in dem
Band von Graetz, der 1863 zum ersten Mal erschienen ist, nicht erwähnt.

2^ Weder die moderne Sekundärliteratur noch die Bibliography of the Hebrew Book
noch der Katalog der Hebrew National and University Library sagen dazu Näheres.
Im Werk selbst, das mir als Mikrofilmkopie vorliegt und dessen Druck nur schwer
leserlich ist, habe ich nach kursorischer Durchsicht ebenfalls keine entsprechende
Angabe gefunden.

161



3. Die Edition Steinschneider

Eine kritische Edition des Nahmanides-Textes hat erstmals Moritz
Steinschneider vorgenommen: M. Steinschneider {ed.), Nachmanidis disputatio
publica pro fide Judaica (a. 1263) e Codd. MSS. recognita addita ejusdem

expositione in Jesaiam LUI, Stettin I860.24 Als Basistext verwendet
Steinschneider den Text des MH. In seiner Einleitung geht er auf diesen Text
sowie auf die von ihm als Varianten angeführten Texte Wagenseils und zwei

Handschriften ein.
Steinschneiders Anmerkung zum hebräischen Wagenseil-Text ist bereits

oben festgehalten worden. Zu seinem Basistext, dem MH, stellt
Steinschneider fest, dass dieser Text fast ohne Grammatikkenntnisse und ohne

Korrekturen erstellt worden sei und zudem stellenweise nur schwer leserlich
wäre,25 Gründe, die ihn dazu bewogen haben, diesen Text auf der Basis des

Erstdruckes und zweier Handschriften, MS Leiden und MS Saraval, zu
bearbeiten. Seine Vorgehensweise dabei beschreibt Steinschneider folgender-
massen:

„Zuerst kopierte ich den Druck Konstantinopel Buchstabe für Buchstabe und fügte
Quellenangaben für die Bibelstellen etc. ein: [Danach] fügte ich das [in der Ausgabe

Konstantinopel gegenüber den drei anderen Varianten] Fehlende in runden
Klammern hinzu, alles was [in der Ausgabe Konstantinopel] über [die anderen
drei Ausgaben] hinaus vorhanden war, setzte ich in solche Klammern [ ] und die

übrigen Varianten vermerkte ich am [unteren] Rand".26

Die nachfolgenden Beispiele sollen verdeutlichen, wie Steinschneiders

Angaben im Text selbst umgesetzt sind:
Der Nahmanides-Text beginnt mit einem Zitat aus Sanhédrin 43a. In

diesem Text ist von fünf Jüngern Jesu die Rede, die ihrem Gerichtsurteil

24 Der Druckort Stettin findet sich nur auf dem hebräischen Titelblatt. Das lateini¬
sche Titelblatt trägt die Angabe: „Berolini 1860, Vendant A. Asher & Co.", weshalb
das Werk häufig mit Berlin/Stettin zitiert wird.

25 M. Steinschneider, Nachmanidis disputatio publica, S. 3: Hilim pllpT 'ba 0S121

.a^i niaipoa nrnxm nia-nn mis mai xb aaaaw na inn nba m
26 M. Steinschneider, Nachmanidis disputatio publica, S. 3: 01DT Tlpnan nillWO

'xxm -rann nx TiDOim ,'iai Erpioan oipo nxm Tßoim nixa nix 'ttänp
nsvvn "bira 'nan "iitpn am [ ] nxia nuoa nnnn ba Tiuom nbua

.[.. J

Meine zum Verständnis des Textes notwendigen Anmerkungen ergeben sich durch
das Studium des Textes. Steinschneider hält noch fest, dass er ausserdem in den
Fussnoten jeweils die seinem Text entsprechende Seite des Druckes Konstantinopel
vermerkt. Als Hinweis auf die Druckausgaben und Handschriften dienen die
folgenden Zeichen: p"T Druck Konstantinopel, T'Xl Druck Altdorf Wagenseil),

b"na Handschrift Leiden, O'^a Handschrift Saraval.

162



entgegensehen.27 Die deutsche Übersetzung des ersten Abschnittes des

Steinschneider-Textes lautet folgendermassen:

„Sie brachten den Mattai (T)Ö). Sie sagten zu ihm (iTb DÖX): Soll Mattai getötet
werden, wie geschrieben steht (3TD"7): Wann (Tlö) werde ich kommen und Gottes

Antlitz sehen? (Ps. 42,3) Er sagte zu ihnen (Iii1? ~)ÖX): Jawohl, Mattai soll getötet
werden, wie geschrieben steht (3TD1): Wann (Tlö) wird er sterben und sein Name
vergehen. (Ps. 41,6)".28

Nach Steinschneiders Textversion zitieren die Ankläger einen Bibelvers, der
ein Todesurteil für den Angeklagten zu rechtfertigen scheint, worauf der

Angeklagte ihnen, nun seinerseits einen Bibelvers zitierend, zustimmt. In
derselben Weise verlaufen nach dem Steinschneider-Text auch die weiteren
vier Gespräche, wobei aber die Worte n,l2 1")QX und Ii"!1? ")ÖX jeweils zu
verkürzt sind.

Chavel29 merkt in seinen Erläuterungen an, dass der Text, wie
Steinschneider ihn bringt, keinen Sinn ergibt. Nach der Version, die Chavel
zitiert, ist der Verlauf des Gespräches des Mattai mit seinen Anklägern
vielmehr der folgende:

„Sie brachten den Mattai (Tlö). Er sagte zu ihnen (lïl1? nöX): Soll Mattai getötet
werden? Es steht (doch) geschrieben (3TDÏ7): Wann (Tlö) werde ich kommen und
Gottes Antlitz sehen. (Ps. 42,3) Sie sagten zu ihm (1*7 T1ÖX): Jawohl, Mattai soll

getötet werden, wie geschrieben (3TD1) steht: Wann (Tlö) wird er sterben und sein

Name vergehen. (Ps. 41,6)".30

Der Text hält für Mattai und auch die weiteren vier Angeklagten den

Versuch fest, sich mit einem Bibelvers gegen das Todesurteil zu wehren, das

jedoch mit Unterstützung eines anderen Bibelverses jeweils bestätigt wird.
Der Unterschied zwischen den Versionen liegt darin, dass die Sprecher
vertauscht sind. Während bei Steinschneider zuerst die Ankläger zum
Angeklagten sprechen und danach dieser zu jenen, ist es in der Talmud-Version

genau umgekehrt. Durch die Vertauschung im Steinschneider-Text wird der

eigentliche Sinn des Talmud-Textes in der Steinschneider-Version zerstört.31

22 Zum Text und seiner Überlieferung siehe J. Maier, Jesus von Nazareth in der

talmudischen Überlieferung, Darmstadt 21992 Erträge der Forschung 82), S.

219ff.
28 M. Steinschneider, Nachmanidis disputatio publica, S. 5.
2^ C. Chavel, Kitvei Rabbenu Moshe ben Nahman. Band I, Yerusalayim 51973, S.

302.
30 Zitiert nach C. Chavel, Kitvei Rabbenu Moshe ben Nahman, S. 302 im 2. Apparat.
31 So auch H.-G. von Mutius, Die christlich-jüdische Zivangsdisputation, S. 23 und S.

25 — 26 Anm. 1.

163



Die Frage ist, was Steinschneider dazu gebracht hat, den Talmud-Text in
der Weise wiederzugeben, wie er es getan hat. Der Blick in den MH zeigt,
dass Steinschneiders Text jedenfalls nicht auf den des MH zurückgeht, denn
in diesem Text beginnt der Talmud-Text folgendermassen:

„Sie brachten den Mattai (TlD). Er sagte zu ihnen/sie sagten zu ihm (V'K): Soll

Mattai getötet werden? Es steht doch geschrieben (DTO!!): Wann (T)ö) werde ich
kommen und Gottes Antlitz sehen. (Ps. 42,3) Er sagte zu ihnen/sie sagten zu ihm
(b"X): Jawohl, Mattai soll getötet werden, wie geschrieben steht (3TD1): Wann

en») wird er sterben und sein Name vergehen. (Ps. 41,6)".32

Durch die Abkürzungen, die der Schreiber des Textes verwendet, bleibt ftir
den ersten Dialog offen, wer wann zu wem spricht; und diese Offenheit
bleibt auch im Rest des Textes, obwohl in diesem nicht, wie bei

Steinschneider, immer nur die Abkürzungen verwendet werden.

Der MH hat Steinschneider offenbar nicht als Vorbild gedient. Da der

Erstdruck Wagenseil und MS Leiden, wie Steinschneider vermerkt, den Text

aus Sanhédrin nicht enthalten, bleibt als Möglichkeit, entweder einen
blossen Irrtum Steinschneiders anzunehmen oder aber davon auszugehen, dass

Steinschneider seine Textvariante auf MS Saraval zurückgeführt hat, das

jedoch, entgegen seiner eigenen Aussage, nicht angibt.
Der Text aus Sanhédrin stellt die erste von acht weiteren Textstellen dar,

gegen die Maccoby Einwände erhoben und die deshalb Chazan33 in
Handschriften überprüft hat. Maccobys Einwand34 lautete im Fall dieses Textes,
dass er wohl nicht von Nahmanides selbst stammen könne, weil dieser wohl
keinen Text in sein Werk aufgenommen hätte, an dem die Christen sofort
Anstoss nehmen mussten. Auf S. 97 bringt Maccoby eine englische

Übersetzung des Textes. Dabei gibt er allerdings, entgegen seiner eigenen Angabe,
nicht den Steinschneider-Text wieder, sondern übersetzt die Talmud-Version.
Offenbar ist ihm, wie Chavel und von Mutius auch, Steinschneiders Variante

nur als fehlerhaft, nicht aber textkritisch interessant, aufgefallen.
Die Frage, ob die Steinschneider-Version textkritisch interessant ist oder

nicht, sollte jedoch gestellt werden. Denn immerhin ist festzuhalten, dass

nicht nur neuzeitliche Leser des Nahmanides-Textes, wie Wagenseil und

Maccoby, aufgrund seines Inhaltes mit dem Sanhédrin-Text ihre Probleme
hatten. In einer Version aus dem 14. Jahrhundert liegt eine Variante des

Nahmanides-Textes vor, in der der Talmud-Text nicht dem Nahmanides,

32 MH 1710, la.
33 Siehe dazu R. Chazan, Barcelona and Beyond, S. 213-215 Anm. 9.
34 H. Maccoby, Judaism on Trial. Jewish-Christian Disputations in the Middle Ages.

Edited and Translated, Rutherford/New Jersey et al. 1982 The Littman Library
of Jewish Civilization), S. 97-101.

164



sondern seinem christlichen Gegner Pablo Christiani in den Mund gelegt
wird.35 Chazan36 hat diese Textversion als blossen Irrtum des Schreibers

verstanden.37 Doch zeigt der Text, dass man schon früh ein Problem damit
hatte, den Inhalt des Sanhédrin-Textes in den Kontext des Berichts des

Nahmanides zu integrieren. Da dem so ist, ist es um so interessanter herauszufinden,

welche Textversionen des Sanhédrin-Textes in den diversen
Handschriften vorliegen. Wenn sie alle eine dem Talmud-Text entsprechende
Version bieten, dann ist Steinschneider in seiner Edition nur ein Irrtum
unterlaufen. Wenn aber Steinschneiders Version von Manuskripten unterstützt

wird, muss darüber nachgedacht werden, ob diese Lesart, so abwegig
sie erscheint, nicht doch einen bestimmten Grund hat. Chazans vage
Feststellung, dass in den Handschriften keine „wesentlichen" Abweichungen38
vom Steinschneider-Text vorliegen, ist für die Lösung dieser Frage keine
Hilfe.

Auf den Text aus Sanhédrin folgt im Nahmanides-Text der Kommentar
Raschis. Nach diesem ist man überhaupt nur deshalb gezwungen, auf die
sinnlose Argumentation mit den Schülern Jesu einzugehen, weil sie der
Regierung nahestanden. Im MH lautet der entsprechende Textteil des Raschi-
Kommentars: [. .] iTH ITD'i'Q1? 311p W"~) 31131.39 In Steinschneider dage-

^ Es handelt sich dabei um den Text aus MS Rom, Biblioteca Nazionale Centrale
Vittorio Emanuele II, MS Or. 53/3, ashkenazisch, 2la-25b. Er bietet eine stark
verkürzte und unvollständige Zusammenfassung des Nahmanides-Textes. Das

Manuskript ist in A. Dl Capua, Catalogo dei codici Ebraici della biblioteca Vittorio
Emanuele, in: Cataloghi dei codici orientale di alcune biblioteche d'Italia, stampati a

spese del ministerio della pubblica istruzione, Florenz 1878, S. 39ff. als Nr. 8/3
angeführt. Der Text ist von J. Rosenthal, A Religious Disputation between a

Jewish Scholar called Menahem and the convert Pablo Christiani, in: M.
Zohori/A. Tartakover/H. Ormian {ed.), Hagut Ivrit be-America: Studies on Jewish

Themes by Contemporary American Scholars. Band III, Tel Aviv 1974, S. 61—74,

dort S. 61-62, und J. Shatzmiller, La deuxième controverse de Paris. Un chapitre
dans la polétnique entre chrétiens et juifi au Moyen Age, Paris, Louvain 1994

Collection de la Revue des études juives 15), Anhang II, S. 36-39, mit französischer

Ubersetzung S. 39 — 43, herausgebracht worden. Neuere Untersuchungen
dazu liegen in R. Chazan, A Medieval Hebrew Polemical Mélange, in: Hebreiv
Union College Annual 51 (1980), S. 89 -110 und J. E. Rembaum, A Réévaluation of
a Medieval Polemical Manuscript, in: AJS Review 5 (1980), S. 81-89 vor.

3(3 R. Chazan, A Medieval Hebrew Polemical Mélange, S. 105 — 106.
37 Siehe dazu meine anderslautende Vermutung in U. Ragacs, Die zweite Talmuddis¬

putation von Paris 1269, Frankfurt am Main, Berlin, Bern, Wien 2001 Judentum
und Umwelt 71), S. 106.
R. Chazan, Barcelona and Beyond, S. 214 Anm. 9: „Every extant section examined
showed essentially the same textual tradition, with no substantive changes,
additions, or deletions."

39 MH 1710, la.

165



gen heisst es: [. .] "PH ETSlIp El"") 33131.40 Die Veränderung zum
Plural lässt den Text sich, im Kontext des Talmud-Textes sinngemäss korrekt,
auf alle Jünger beziehen. Wagenseil enthält diesen Textteil des Raschi-

Kommentars nicht. MS Leiden setzt erst weiter unten im Text ein. Also muss

angenommen werden, dass Steinschneider wiederum auf der Basis von MS
Saraval korrigiert hat. Eine entsprechende Angabe findet sich allerdings
nicht.

Gleich zu Beginn seiner Auseinandersetzung mit den Christen fordert
Nahmanides, laut seinem eigenen Text, von diesen Redefreiheit. Mit diesem

Ansinnen wendet er sich unter anderem direkt an den König und an Ramon
de Penaforte. Letzterer antwortet ihm, und auf diese Antwort gibt Nahmanides

eine scharfe Erwiderung. Im MH ist diese Erwiderung mit den Worten
lP TTÛX41 eingeleitet, im Steinschneider-Text dagegen mit ÛHP TllCX.*42

Der Wechsel von der Ein- zur Mehrzahl verändert wiederum den Sinn des

Textes: Scheint nach dem MH nur Raimund de Penaforte angesprochen zu
werden, so wendet Nahmanides sich, nach Steinschneiders Version, an alle

anwesenden Christen.

Wagenseil kann Steinschneider an dieser Stelle nicht als Vorbild gedient
haben, denn seine Version stimmt mit der des MH überein. MS Leiden

enthält, nach Steinschneider, auch diesen Text noch nicht. Wenn auch hier
MS Saraval als Vorbild gedient hat, so fehlt wiederum eine entsprechende

Angabe von Steinschneider.

Der Vergleich des Restes der ersten Seite des MH sowie weiterer,
ausgewählter Textstellen mit dem Steinschneider-Text führt zu der Feststellung,
dass Steinschneider gegenüber dem MH eine Version bringt, in der Worte

korrigiert, aber auch ergänzt oder weggelassen sind, ohne dass in jedem Fall

eine entsprechende Angabe es möglich macht nachzuvollziehen, wie
Steinschneider auf diese Veränderungen kommt. Schon allein aus diesem Grund
ist die Frage „Neuedition - ja oder nein" mit einem eindeutigen Ja zu
beantworten. Dieser Feststellung ist noch das Folgende hinzuzufügen:

Bei den Handschriften, die Steinschneider für seine Textausgabe

herangezogen hat, handelt es sich um eine Handschrift aus Leiden, Bibliotheek der

Rijksuniversiteit, MS Or. 4802/3, sefardisch, 15-/16- Jh., 30a-40b,43 sowie

um ein Manuskript, das Steinschneider aus dem Jüdisch-Theologischen Se-

40 M. Steinschneider, Nachmanidis disputatio publica, S. 5.
41 MH 1710, la.
42 M. Steinschneider, Nachmanidis disputatio publica, S. 5.
43 In M. Steinschneider, Catalogus codicum Hebraeorum Bibliothecae Academiae Lug-

duno-Batavae, Leyden 1858 (Nachdruck Osnabrück 1977), S. 275 findet sich das

Manuskript unter der Signatur Warn 64/4.

166



minar in Breslau bekannt gewesen ist, das aus der Sammlung Saraval stammte

und in dieser die Nummer 26 trug.44

Die Auffindung der Handschrift Leiden macht keine Schwierigkeiten.
Anders sieht es jedoch mit dem Manuskript aus dem Breslauer Seminar aus:
Die Sammlung des Seminars ist durch die Nationalsozialisten zerstört worden

und heute in alle Welt zerstreut. In dem erhaltenen Katalog45 ist auf S.

165 ein Manuskript mit der Bezeichnung Saraval 26a unter der Nummer
234/6 angeführt und ausdrücklich als eines der von Steinschneider in seiner

Edition des Vikkuah benutztes genannt. Der Text geht laut Katalog von
Folio 72a bis 78b, als Schrifttyp ist eine spanisch-rabbinische Schrift
genannt, doch liegt keine zeitliche Einordnung vor. Richler46 gibt den
augenblicklichen Aufenthaltsort der MSS aus Breslau an, diese Handschrift führt
er jedoch nicht auf. Und auf eine diesbezügliche Anfrage meinerseits
antwortete er, dass er über den Verbleib dieser Handschrift, bis auf ein eher

unwahrscheinlich klingendes Gerücht, bis dato leider nichts wüsste.47 Da
MS Saraval offenbar verschollen ist, stellt Steinschneiders Edition das einzige
Zeugnis für diese verschwundene Handschrift dar. Das wiederum bedeutet,
dass nicht mehr nachzuvollziehen ist, in welcher Weise Steinschneider sie in
seinen Text eingearbeitet hat.

4. Ein Nachdruck der Steinschneider-Ausgabe

Der Druck Steinschneider ist mehrmals als Basis für Nachdrucke herangezogen

worden, wobei allerdings die Bezeichnung „Nachdruck" irreführend
ist.48 Am weitesten verbreitet und heute schon allein wegen der Paragra-

44 R. Chazan, Barcelona and Beyond, S. 213 Anm. 9 nennt anstelle des Manuskripts
aus der Sammlung Saraval ein MS Budapest, doch hat er mir freundlicherweise

bestätigt, dass es sich bei dieser Benennung um einen Irrtum handelt (e-mail vom
10. 6. 2005).

45 Der Katalog liegt in überarbeiteter Form vor in: D. S. Loewinger/ B. D. Weinryb,
Catalogue of the Hebrew Manuscripts in the Library of the Juedisch -Theologisches
Seminar in Breslau, Wiesbaden 1965 Publication of the Leo Baeck Institute,
New York).

4(5 B. Richler, Guide to Hebrew Manuscript Collections, Jerusalem 1994 Publica¬
tions of the Israel Academy of Sciences and Humanities. Section of Humanities),
Appendix V, S. 213ff.

47 E-mail vom 19. 6. 2005.
48 Eine Ausgabe liegt in J. D. Eisenstein, Ozar Wikuhim. A collection ofPolemics and

Disputations with Introduction, Annotations and Index. Band I —II, New York 1928
(Nachdruck Israel 1969), S. 86-94 vor. H.-G. von Mutius, Die christlich-jüdische
Zwangsdisputation, S. 60 Anm. 10 sagt von Eisenstein, dass dieser „äußerst fehler-

167



pheneinteilung des Textes gerne benutzt ist die Ausgabe C. Chavel, Kitvei
Rabbenu Moshe ben Nahman. 2 Bände, Yerusalayim 1964 (51973), dort
Band I, S. 302 — 320. Im Vorwort zum Text nennt Chavel49 die ersten drei
Drucke und hält fest, dass er fur seine Ausgabe den Text Steinschneider
benutzt hat. Seine nachfolgende Beschreibung dieser Ausgabe ist jedoch
etwas irreführend: „[. .] gedruckt [. .] in einer neuen Ausgabe aus einer/
mehreren Handschriften von R. Moshe Steinschneider (Stettin 1860), mit
Anmerkungen zu Varianten aus einer / mehreren Handschriften und anderen
Drucken."50 Aus Chavels Beschreibung geht erstens leider nicht hervor, dass

Steinschneiders eigentliche Textbasis der MH ist, und zweitens ist hier nicht

gesagt, mit welcher oder welchen Handschriften Steinschneider gearbeitet
hat.51 Der Hinweis auf die anderen Drucke ist insofern missverständlich, als

Steinschneider selbst neben dem MH natürlich nur den Erstdruck Wagenseil

zur Verfügung hatte. Chavel seinerseits verweist jedoch in seinen Anmerkungen

auch auf Varianten aus Eisenstein.52 Da Chavels Beschreibung des

Steinschneider-Textes etwas unpräzise ist, bleibt auch die von ihm im
Folgenden aus Steinschneider übernommene Beschreibung der Vorgehensweise
Steinschneiders unklar: „In runden Klammern fügte Steinschneider das

Fehlende ein, in eckige Klammern [] setzte er alles, was überzählig ist."53

Mangels Hinweis auf den MH als Basistext lässt Chavels Feststellung offen,
worauf im Vergleich wozu sich „fehlend" bzw. „überzählig" bezieht. Dem
Gesagten ist noch hinzuzufügen, dass Chavel von Steinschneiders textkritischen

Anmerkungen nur wenige anführt.

haft gearbeitet hat und alle Änderungen gegenüber der Vorlage seiner eigenen Phantasie

entsprungen sind." Die Ausgabe von R. Margulies, Lvov ohne Jahr, enthält
nicht alle Anmerkungen Steinschneiders.

49 C. Chavel, Kitvei Rabbenu Moshe ben Nahman, S. 301.
5° C. Chavel, Kitvei Rabbenu Moshe ben Nahman, S. 301: HTIinOO [. .] ODU

bsi msnn du (i860 - Y'ro potwiw) yt'wüe? r\m 'i ,"y '"oo ntinn
.[...] cnnx troiDii '"oo iii2?b 'im

51 Dieses Versäumnis holt Chavel im Zuge der dem Text beigegebenen Fussnoten
nach: MS Leiden (IT'b) nennt er mit ausgeschriebenem Namen auf S. 320 im 2.

Apparat unter dem Stichwort O'in IIIXQ !2?bt2?. Auf S. 314 in Anm. 7 steht
Handschrift Saraval, in der Form hlDO, ausgeschrieben, auf S. 315 Anm. 15 und S.

316 Anm. 23 in der Form bX11")0.
52 C. Chavel, Kitvei Rabbenu Moshe ben Nahman, S. 301 gibt an, in seinen Anmer¬

kungen Varianten aus Eisenstein jeweils mit X oder X"1 zu kennzeichnen sowie
überall dort, wo er eine Anmerkung Steinschneiders übernimmt, diese mit 12? zu
markieren. Vergleiche mit der Ausgabe Wagenseil sind, zum ersten Mal auf S. 305
im 2. Apparat, mit dem ausgeschriebenen Druckort Altdorf gekennzeichnet.

53 C. Chavel, Kitvei Rabbenu Moshe ben Nahman, S. 301: TOIH nblJSJ 'XXfO
Drum ho Thon [ ] mab 'xxroi ,-ionn nx .12?

168



Conclusio

Was die Edition Steinschneider betrifft, so würde ich aufgrund meiner

Feststellungen diese Ausgabe nicht mit den Worten Chazans als „reliable
foundation" für eine Untersuchung des hebräischen Berichts über die Disputation

von Barcelona halten, sondern vielmehr eine Neuedition dieses Textes

als „very serious desideratum" ansehen.

Meine Untersuchung ergibt zudem, dass von der handschriftlichen Basis

der bisherigen Drucke, (Wagenseil, MH und Steinschneider) von vier
Handschriften, die für diese Drucke herangezogen worden sein sollen, heute nur
tnehr eine einzige, nämlich MS Leiden, vorliegt. Der Katalog des Institute of
Microfilmed Hebrew Manuscripts bringt bei Eingabe des Stichwortes HD1

Î'DQ"in derzeit54 22 Treffer. Einer davon trifft MS Leiden. Zwei der

Manuskripte sind als Kopien des MH ausgewiesen,55 von einem weiteren wird
vermutet, dass es sich um eine Kopie aus dem MH handelt.56 Zwei weitere
Handschriften werden bei Eingabe des genannten Stichwortes nicht
ausgeworfen.57 Selbst wenn man die Kopien des MH unberücksichtigt lassen würde,

so wären für eine kritische Edition also in Summe 23 Texte auf ihr
Verhältnis zum Steinschneider-Text zu prüfen. Bis diese Arbeit getan ist und
eine neue kritische Edition auf der Basis dieser und vielleicht noch weiterer,
mir derzeit nicht bekannter Texte58 vorgenommen sein wird, wird es aber

54 Meine letzte Eingabe erfolgte am 22. 2. 2006.
55 Es handelt sich um MS New York - Jewish Theological Seminary MS 2216 und

Moscow - Russian State Library, MS Guenzburg 1482.
56 MS New York - Columbia University X 893 M 855.
^ Eines davon ist MS Parma, Biblioteca Palatina 2749. S. Stein, Jewish-Christian

Disputations in Thirteenth Century Narhonne. An Inaugural Lecture Delivered at
University College London, 22 Oct. 1964, London 1969, S. 25 Anm. 29 merkt dazu

an: „On folios 218a and 218b, written by a different hand, the MS also contains a

small fragment which belongs to the Hebrew record of Nahmanides' Barcelona

disputation in 1263. In spite of a number of valuable variants, it corresponds with
the annotated edition by H. D. Shewel \sic\\, The Writings of Nahmanides, I
(1963) 312ff." Bei dem zweiten Manuskript handelt es sich um das bereits oben
erwähnte MS Rom 53.
F. Bianchi, Moshè hen Nachman. La „Disputa di Barcellona", Sefer vikkuach ha-
Ramban. Introduzione, traduzione dal testo ebraico e note, ohne Ort 1999, S. 10

verweist auf eine weitere Handschrift des Nahmanides-Textes, die in A.Z.
Schwarz, Die hebräischen Handschriften in Osterreich ausserhalb der Nationalbibliothek

in Wien. Band I: Bibel — Kabbala, Leipzig 1931 S. 156-159 unter Nr. 221,1
angeführt ist. Der Text soll sich auf den Folioseiten 1-23 finden, die Handschrift
aus dem 16. Jahrhundert stammen und in einer italienisch-rabbinischen Schrift
geschrieben sein. Schwarz gibt sie als im Besitz der Israelitischen Kultusgemeinde
an. Nach B. Richler, Guide to Hebrew Manuscript Collections, S. 196 ist der

169



unumgänglich sein, wenn die Rede auf den Text des Nahmanides kommt,
die Edition Steinschneider heranzuziehen. Nicht weil diese eine bereits
nachweislich verlässliche Quelle darstellt, sondern weil sie die einzige Version ist,

die, in welcher Qualität auch immer, immerhin vier Varianten des Textes

bietet.

Aufenthaltsort von etlichen dieser Manuskripte derzeit nicht feststellbar, und auch
dieses findet sich nicht in der von ihm erstellten Liste der auffindbaren Manuskripte

(B. Richler, Guide to Hebrew Manuscript Collections, Appendix XVI, S.

248-251).


	Edieren oder nicht edieren ...? : Überlegungen zu einer Neuedition des hebräischen Berichtes über die Disputation von Barcelona 1263

