
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Galen in den Schulen der Juden und Christen

Autor: Strohmaier, Gotthard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Galen in den Schulen der Juden und Christen

von Gotthard Strohmaier *

Der Arzt Galen von Pergamon, der von 129 bis etwa 216 n. Chr. lebte,1 in
Rom praktizierte und es bis zum Leibarzt am Kaiserhof unter Mark Aurel
brachte, ist ein Zeuge für den Tatbestand, dass Juden und Christen zum
Ende des zweiten und Anfang des dritten Jahrhunderts von Seiten der Heiden

noch als zwei eng zusammengehörige Gruppen wahrgenommen wurden.
Von sechs einschlägigen Texten sind drei in der griechischen Originalfassung
(siehe unten I., III. und V.) und drei in arabischer Ubersetzung erhalten
(siehe unten II., IV. und VI.); drei nennen Juden und Christen zusammen
(siehe unten I. - III.), zwei nur die Juden (siehe unten IV. und V.) und einer

nur die Christen (siehe unten VI.). Gesammelt wurden sie erstmals von
Richard Walzer vorgelegt.2 Beide Gruppen zusammen dienen Galen zum
Vergleich, um unbelehrbare Philosophen und Ärztekollegen lächerlich zu
machen:

I.

„[. .] man würde nämlich leichter die Anhänger von Moses und Christus
umstimmen als die Ärzte und Philosophen, die fest an ihren Schulen kleben

(üccttov yo.p äv tlç toùç àitô Mcohaoh xai Xpicrtoû ptTaöiöaifaev fj

totjç tccTç alpéaeai JtpocrreTrixÔTaç iaxpouq te xai cpi/.oaôcpouç)."3

* Prof. Dr. Gotthard Strohmaier, Wisbyer Str. 8, D-10439 Berlin.
1 Zu seiner Lebenszeit, die bislang aufgrund einer unsicheren Angabe in der Suda auf

70 Jahre festgelegt wurde, vgl. V. Nutton in seiner Ausgabe von Galen, Depropriis
placitis, Berlin 1999 Corpus Medicorum Graecorum V 3,2), S. 38-39; V.

Boudon, L'apport des sources arabes à la biographie de Galien, in: P. Brunet/M.-
P. Noël {ed.), Vies anciennes d'auteurs grecs: Mythe et biographie, Archipel égéen
1994-1995. Nouvelle série 1), Tours 1998, S. 69-70.

2 R. Walzer, Galen on Jews and Christians, London 1949.
3 Depulsuum differentiis III 3: K. G. Kühn {ed.), Claudii Galeni Opera omnia, Leip¬

zig 1821 — 1833 (Nachdruck Hildesheim 1965), Band VIII, S. 657,1-3.

140



II.

Das folgende Zeugnis findet sich in einem arabisch erhaltenen Zitat aus der

verlorenen Schrift „Über den ersten Beweger", deren griechischen Titel E'iç

tô Jtpœxov xivoüv àxîvr|XOV Galen in seiner bibliographischen Schrift De
libris propriis mitgeteilt hat:4 „Ich hätte euch keine Definition vorgetragen,
wenn ich Leute vor mir hätte, die ihre Schüler nach Art der Anhänger von
Moses und Christus unterrichten, denn diese weisen sie an, alles im Glauben

anzunehmen (lau kuntu ra'aitu qauman yu'allimüna talâmïdahum kamä
känü yu'allimüna ahlu Müsä wa-l-masih id känü ya'murünahum an yaqbalü
kulla saPin bi-1-ïmâni lam akun urikum haddan)"?

III.

Auf welche Weise der kritische und philosophisch gebildete Arzt zu solchen
Urteilen gekommen ist, wird aus der folgenden Äusserung deutlich: „[. .]

damit man nicht gleich von Anfang an, als ob man in die Schule von Moses
und Christus eingetreten wäre, unbewiesene Regeln zu hören bekommt, und
dies da, wo es am wenigsten angebracht ist (Iva pf] xiç erJÜhg xax' ctpxàç
ÛJÇ elç Mojüooh xal Xpiaxoû öiaxpißfiv àcptypévoç, vôpcov àvajto-
ôelxxcov âxobri, xai xaûxa èv oiç fjxiaxa xpf|)."6 Der Ausdruck öiaxpißri
ist hier ganz konkret als eine Lehrveranstaltung zu verstehen. Es handelt sich
dabei nicht um einen Gottesdienst, sondern um den Vortrag eines Lehrers,
der abseits von der kirchlichen Hierarchie seinen Glauben zu verbreiten
suchte. Der Märtyrer Justinus, der um das Jahr 165 in Rom hingerichtet
Wurde,7 hatte lange Zeit im Haus eines gewissen Martinus oder Myrtinos bei
der sonst unbekannten Badeanstalt des Timotinus seinen Versammlungsort.8

^ I. Müller (ed.), Claudii Galeni Pergameni Scripta minora. Band II, Lipsiae 1891
Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneria), S. 123,4-5.
K. G. Kühn (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band XIX, S. 47,6.
Zitiert von Ibn abï UsaibLa, 'Uyün al-anbä' ft tabaqät al-atibbä\ Band I, ed. A.
Müller, Kairo 1882 (Nachdruck Westmead, Farnborough, Hants. 1972), S.

77,18-20.
Depulsuum differentiis II 4: K. G. Kühn (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band
VIII, S. 579,15-17.
S. Heid, Iustinus Martyr I, in: T. Klauser (ed.), Reallexikon fiir Antike und Chri-
stentum. Band XIX, Stuttgart 2001, Sp. 813-815.
H. Musurillo, The Acts of the Christian Martyrs, Oxford 1972, S. 44,6-10 und
48,27-50; vgl. W. Bousset, Jüdisch-Christlicher Schulbetrieb in Alexandria und
Rom. Literarische Untersuchungen zu Philo und Clemens von Alexandria, Justin und
Irenaus, Göttingen 1915, S. 317: „Aber in Rom hat sich bis über die Mitte des

141



Das jüdische Schulwesen in Rom dürfen wir uns in analoger Weise vorstellen.

Vor dem Bar-Kokhba-Aufstand lehrte hier z. B. der Rabbine Mattja ben
Cheresch.9

IV.

In der Auseinandersetzung mit autoritätsgläubigen Medizinern zieht Galen

um der Polemik willen auch einmal speziell das Schriftprinzip der Juden
heran. Der Medizinhistoriker Ihn abl Usaibi'a zitiert aus dem vierten Buch

„Uber die Anatomie nach der Meinung von Hippokrates (Tà Jtepi xfjç Ijt-
Jtoxpâtouç àvaTOpfjç)" 10 in einer offenbar nicht ganz wörtlichen Wiedergabe:

„Von den Ärzten gleichen diejenigen, die er (Galen) im Sinn hat,

Moses, der für das Volk der Juden Gesetze erliess, denn es war seine

Gewohnheit, Bücher ohne Beweise zu verfassen, indem er sagt: ,Gott hat
befohlen' und ,Gott hat gesagt' (yusbihüna man tadyyana min al-mutatabbi-
bîna bi-Müsä alladt sanna sunanan li-sa^bi l-Yahüd li-anna min sa'nihi an

yaktuba kutubahu min gairi burhänin id yaqülu lläh amara wa-lläh qäla)."n
Galen übernimmt also die Vorstellung, dass Moses die ganze Tora geschrieben

hat, und hält den Glauben an ihre Inspiriertheit für eine Anmassung des

Verfassers.

V.

Dessen Glauben an die Allmacht des Schöpfers kann er nicht teilen. Auch in
der Frage, ob die ganze Welt geschaffen wurde oder ewigen Bestand habe,

war er sich zeitlebens unschlüssig.12 Seine eigenen Vorstellungen vom Walten
der Gottheit präzisiert er bei Gelegenheit eines anatomisch-physiologischen
Detailproblems in seinem Hauptwerk De usu partium — und dies

überraschenderweise in einer gemeinsamen Frontstellung mit „Moses" gegen Epi-
kur, der den Menschen wie die ganze Welt aus dem Atomwirbel einer
vernunftlosen Materie hervorgehen liess. Die Anatomie, die in den erstaunlich

zweiten Jahrhunderts der Lehrerstand abseits von der kirchlichen Organisation
gehalten." Vgl. S. 273-274. 282.

9 G. Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, München 81992, S. 83.

Vgl. De ordine librorum suorum 2: I. Müller (ed.), Claudii Galeni Pergameni Scripta

minora. Band II, S. 85,6 und De libris propriis 1: ibidem, S. 94,21-22 K. G.

Kühn (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band XIX, S. 13,6-7.
11 Ibn abî Usaibi'a, cUyün al-anbä' fi tabaqät al-atibbä'. Band I, S. 77,12-15.
12 Vgl. V. Nutton (ed.), Galen, De propriis placitis, S. 132-134.

142



sinnvoll konstruierten animalischen Körperbau eindringt, ist für Galen „die
Grundlage einer wirklich exakten Theologie (ôeokoylcxç axpißoÜ5 ctkr|ôcôç

®PXh)"-13 Jener kann nur das Werk einer übermenschlichen Intelligenz sein,
die er manchmal als Demiurgen, manchmal als Gott (ô ,ûeôç) bezeichnet,

manchmal auch mit der Natur gleichsetzt. Galen ist ein wortmächtiger
Vertreter des derzeit in den USA heiss diskutierten Konzepts eines „intelligent

design".
Aber zugleich grenzt er sich scharf gegen den Bundesgenossen ab. Eine

eher beiläufige Erörterung der Augenwimpern, die aus gutem Grund nicht
wie die anderen Haare ungehemmt wachsen sollen, weitet sich zu einer

grundsätzlichen und polemisch gehaltenen Auseinandersetzung, wobei er
zunächst betont, dass die Wimpern deshalb ihre gleichbleibende Länge behalten,

weil sie in einen knorpeligen Untergrund eingepflanzt sind, der ihnen

wenig Nahrung zum Wachstum zukommen lässt:

„Hat etwa unser Demiurg allein diesen Haaren vorgeschrieben, immer eine gleiche
Grösse einzuhalten, und werden sie dies so befolgen, wie es ihnen geheissen wurde,
weil sie den Befehl des Herrschers furchten oder aus Verehrung für den gebietenden
Gott oder weil sie sich überzeugt haben, dass es besser wäre, sich so zu verhalten?
Moses hat so räsoniert und ist damit besser als Epikur. Am besten freilich weder so
noch so, sondern man muss, indem man gleich Moses feststellt, dass die Grundlage
des Werdens in allem, was entsteht, aus dem Demiurgen herzuleiten ist, dieser noch
die Grundlage aus der Materie hinzufügen. [. .] Denn es wäre ihm, wenn er
plötzlich wollte, aus Felsgestein einen Menschen zu schaffen, auch dies nicht möglich.

Und das ist es, worin sich die Lehre des Moses und die unsrige wie auch die
Piatons und der anderen unterscheiden, die bei den Griechen ihre Ausführungen
über die Natur richtig angefangen haben. Jenem genügt es, dass Gott nur will, die
Materie zu gestalten, und schon ist sie gestaltet; er meint nämlich, dass Gott alles

möglich ist, selbst wenn er aus Asche ein Pferd oder eine Kuh machen wollte. [. .]

Wenn er (der Demiurg) sie (die Wimpern) in eine weiche und fleischartige Masse

eingefügt hätte, so wäre er nicht nur leichtfertiger als Moses, sondern auch als ein
unfähiger Feldherr, der ein Schanzwerk oder einen Palisadenzaun in einen Sumpf
rammen lässt.

(dp' oîv Jtpooéxa|e xabxaiç gôvaiç xaîç üpt|iv ô ÔTipioiipyôç fipcuv l'oov àei
cpuXdxxEiv xô iiÉyeûoç, ai ô' flxoi ôeôoixuîai xpv èjtixa|tv xoù ôeotiôxou f) a'i-
öoij|j£vai xôv Jtpoaxa|avxa ûeôv fl caixat nejtEtapévai ß£Xxtov EÎvai ôpâv xoOxo
ôiacpuXâxxoucHV, cbç EXEXEÜcrüriaav; fl Mûxrrjç pèv oûxcûç èqnxjiokôyEt, xai ßsX-
xtov oûxœç A (bç 'Emxoupoç; ccpuxrov pévxot |ir)Ô£xépcoç, àXkà xf]v èx xoô
ôrniioupyoO cptAâxxovxaç àpxf|v Yevécjecûç êv äxtaat xoîç y£vvr|xoîç ôgotcoç
Mcooeî xf|v èx xfjç îAriç abxfi Jtpooxrûévai. [. .] oûôè yâp, Et xriv Jtéxpav

13
XVII,1: ed.. G. Helmreich, Band II, Leipzig 1909, S. 447,23-24 K.G. Kühn
(eaè), Claudii Galeni Opera omnia. Band IV, S. 360,13 — 14. Übersetzung in:
Galen, On the Usefulness of the Parts of the Body, übersetzt von M. Tallmadge May.
Band II, Ithaca/New York 1968, S. 731.

143



èlaupvriç EfteLnaEisv avôpccwtov Jtoifjaai, ôuvaxôv airap. xaî xoùx' ëaxi, xafi' ô

xfjç McoaoB ôôÇnç h' riPEXtpa xaî fi IlXâxcovoç xaî f| xcûv ak\a>v xcBv itap'
"EUaiatv àpôràç pExaxEipiaapÉvcov xoùç jtepi (pûoEœç Lôyouç ôiacpépei. xqj pèv
yàp àpxEÎ x6 ßox)Xryöf|vai xôv ûeôv xoaprjaai xf)v -öXrjv, f| ö' eûûùç x£xôapr|xai-
jtccvxa yàp EÎvai vopîÇei xà> üecö öuvaxcc, xâv eî xr]v xécppav l'jutov r| ßoüv
èûéXoi jioleTv. [. .] eî ô' e'iç paLaxriv oùaîav xaî aapxoEiôfj xax£jxr)|axo, cpau-
XôxEpoç ctv fjv où MwaoB pövov, àAXà xaî oxpaxxiyoxi po/ÛTlpoî) xaxà xéU

paxoç xeIxoç fi xbpaxa JtriyvupÉvoij.)" 14

Die Vorstellung, dass Gott auch aus einem Felsen einen Menschen schaffen

könne, würde man freilich im ganzen Alten Testament vergeblich
suchen. Walzer hat vermutet, dass Galen oder ein Autor, auf dem er fusst, mit
einer sonst unbekannten jüdischen Tradition in Berührung gekommen sei,

einer Tradition, mit der möglicherweise auch der Täufer Johannes in
Verbindung stand.15 Den Juden, die sich als Kinder Abrahams fühlten, hatte der

Bussprediger nach Matthäus 3,9 und Lukas 3,8 vorgehalten, dass Gott „aus
diesen Steinen (ex xcbv Möcdv totjtcûv)", d. h. denen, die vor den Augen der
Hörer in der Gegend lagen, dem Abraham Kinder erwecken könne. In der
aramäischen Umgangssprache war das Wortspiel mit abnayyä („Steine") und
bnayyä („Söhne") naheliegend.16 Heinrich Schlange-Schöningen verweist
darüber hinaus auf eine Stelle bei Jesaja, wovon der Täufer wie auch Galen

abhängig gewesen sein könnten. Es heisst da: „Schaut auf den Felsen, aus
dem ihr gehauen, auf den Steinbruch, daraus ihr gebrochen seid. Schaut auf
Abraham, euren Vater, und auf Sara, die euch geboren hat (51,1)." 17 Der
springende Punkt des Neuschaffens fehlt in dieser bildlichen Rede allerdings.
Vielmehr hat Galen, wenn man wieder von der konkreten Situation der

Lehrveranstaltung ausgeht, in einer christlichen oder gemischten Versammlung

jemanden gehört, der sich auf die Rede des Täufers berief, die Galen
dann irrigerweise in der Tora lokalisierte. Eine genauere, wenngleich etwas

abseitige Parallele findet sich in der christlich bearbeiteten Schlussszene der

jüdischen „Paralipomena Jeremiou", wo ein Stein von Gott in einen
Menschen in der Gestalt des Propheten verwandelt wird.18 Auch dies mag von
einem Diskutierenden ins Feld geführt worden sein.

XI, 14: ed. G. Helmreich, Band II, S. 158,2-11.18-26; S. 159,16-19 K.G.
Kühn {ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band III, S. 904,18-905,8.15-906,5.
907,3 — 6. Ubersetzung: Galen, On the Usefulness of the Parts ofthe Body. Band II,
S. 532-534.

G R. Walzer, Galen on Jews and Christians, S. 27, Anm. 4.
16 w. Wiefel, Das Evangelium nach Lukas, Berlin 1988 Theologischer Handkommentar

zum Neuen Testament 3), S. 90.
17 H. Schlange-Schöningen, Die römische Gesellschaft bei Galen. Biographie und

Sozialgeschichte, Berlin, New York 2003 Untersuchungen zur antiken Literatur
und Geschichte 65), S. 243.

18 9,24-32: B. Schaller {ed.), Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit. Band

144



Ganz seltsam und auf den ersten Blick sehr weit hergeholt erscheint

hingegen die Verbindung der „Asche (xécppa)" mit einem Pferd oder einer
Kuh. Zumindest was die Kuh angeht, war die Assoziation in der im zweiten
Jahrhundert entstandenen Mischna sehr geläufig, wie der ganze Traktat
Para19 und zahlreiche weitere Stellen20 zeigen, auch wenn es dabei nicht um
eine Erschaffung ging. Der Opfer- und Reinigungsritus mit der Asche einer

roten Kuh (Numeri 19,1-10a) betraf die Priesterschaft, die am Heiligtum
in Jerusalem Dienst getan hatte. Nach der Zerstörung des Tempels im Jahre
70 und vollends nach der Katastrophe des Bar-Kokhba-Aufstandes in den

Jahren 132 — 135 hatte das Thema eigentlich seine Bedeutung verloren, aber

die Juden bewahrten ihre Treue zum Gesetz,21 indem das wortwörtlich auf-

gefasste Gebot auch noch danach mit allem möglichen Wenn und Aber
besprochen wurde, dies unter dem Spott der Christen, die sich etwas auf ihre

allegorischen und typologischen Interpretationen der heiligen Schrift zugute
hielten. Auch sie waren in den Diskurs einbezogen, wie das ganze achte

Kapitel des Barnabasbriefes zeigt, wo die Verbrennung der roten Kuh auf den

Opfertod Christi gedeutet wird.22 Noch in der Umgebung Mohammeds
haben Juden anscheinend über die Asche der roten Kuh debattiert, wobei der

Prophet auch nicht genauer zugehört hat als seinerzeit Galen (Sure 2,67-
73).23 Das hinzugefügte Pferd diente wohl nur der rhetorischen Glättung der
Polemik.

VI.

Nur von den Christen handelt ein bei mehreren arabischen Autoren erhaltenes

Zitat, das in der Forschung schon viel diskutiert wurde. Eine letzte

I, Lieferung 8: Historische und legendarische Erzählungen, Gütersloh 1998, S. 755 —

756 (freundlicher Hinweis von Christian Wolff, Berlin).
19 L. Goldschmidt, Der babylonische Talmud mit Einschlußder vollständigen Misna, 9

Bände, den Haag 1933-1935, dort Band IX, S. 1084-1107.
20 L. Goldschmidt, Der babylonische Talmud. Band I, S. 435; Band II, S. 192. 752.

873-877; Band III, S. 773. 861. 888; Band V, 335-336; Band VI, S. 279; Band
VII, S. 640. 874-877; Band VIII, S. 54. 63. 76. 227. 304. 425. 430. 503. 588. 767.
833. 869. 890. 898. 1064; Band IX, S. 78. 150. 399. 571.

2^ K. H. Rengstorf, Das Neue Testament und die nachapostolische Zeit, in: K. H.
Rengstorf/S. von Kortzfleisch {ed.), Handbuch zur Geschichte von Christen und
Juden. Darstellung mit Qiiellen. Band I, Stuttgart 1968, S. 71.

22 F. R. Prostmeier, Der Barnabasbrief. Übersetzt und erklärt, Göttingen 1999
Kommentar zu den Apostolischen Vätern 8), S. 317-334.

2^ A. Geiger, Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen? Mit einem
Vorwort von F. Niewöhner, Berlin 2005, S. 168-169.

145



grundlegende und materialreiche Untersuchung stammt von Stephen Gero,24

auf die sich die folgenden Ausführungen teilweise stützen. Zweifel an der
Echtheit23 der nur bedingt als schmeichelhaft anzusehenden Aussagen sollten
inzwischen ausgeräumt sein. Im Kontext geht es dabei meist um die Widerlegung

der verbreiteten Legende, dass Galen ein Zeitgenosse Jesu gewesen
sei. Zu diesem Zweck Hessen sich viele biographisch relevante Äusserungen
in seinen Werken heranziehen, und es ist interessant zu sehen, auf welche

man jeweils gekommen ist. Der belesene byzantinische Gelehrte Johannes
Tzetzes (nach 1110 — nach 1180 bzw. nach 1185) verweist darauf, dass

Galen einen gewissen Andromachos, den Leibarzt Neros, zitiert,26 also selber

später gelebt haben muss.27

Arabische Autoren stützen sich auf andere Belegstellen, darunter aus

einem sowohl im Griechischen wie im Arabischen untergegangenen Werk,
nämlich der Synopse von Piatons Dialog Politeia, wo Galen unter anderem
eine radikale Askese der Christen schildert. Das damit verknüpfte Argument,
dass damit das Mönchtum gemeint sei, das erst eine geraume Zeit nach dem
Leben Jesu entstanden sein soll, steht freilich auf schwachen Füssen, denn

jene Askese war von Anfang an vorhanden.28 Der Wortlaut ist bei den

Autoren in jeweils verschiedenem Umfang zitiert. Der nachstehende Text setzt
sich zusammen aus den von Abü Sulaimän as-Sigistänl im Siwän al-hikma
(SH),29 Ibn al-Qiftï (IQ),30 Ibn abï Usaibi'a (IAU)31 und Abü 1-Fidä (AF)32

24 S. Gero, Galen on the Christians. A Reappraisal of the Arabic Evidence, in: Ori¬
entalin Christiana Periodica 56 (1990), S. 371-411.

25 So noch bei H. O. Schröder {ed.), Galeni In Piatonis Timaeum commentarii frag¬
menta, Leipzig 1934 Corpus Medicorum Graecorum. Supplement 1), S. XVI,
Anm. 6; vgl. die Erwägungen bei S. Gero, Galen on the Christians, S. 402 — 405.

26 De antidotis I 6: K. G. Kühn {ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band XIV, S.

32,13-42,8 und Pseudogalen, De theriaca ad Pisonem-. K.G. Kühn {ed.), Claudii
Galeni Opera omnia. Band XIV, S. 233; deutsche Ubersetzung nach dem Arabischen

von L. Richter-Bernburg, Eine arabische Version der pseudogalenischen

Schrift De Theriaca ad Pisonem, Phil. Diss. Göttingen 1969, S. 69. 90 — 93. 109 —

113; vgl. C. Fabricius, Galens Exzerpte aus älteren Pharmakologen, Berlin, New
York 1972 Ars Medica. 2. Abteilung 2), S. 201.

27 Chiliades XII, Historiae 10-28: Johannes Tzetzes, Historiae, ed. P.A.M. Leone,
Napoli 1968, S. 468-469; Epistulae 81: P.A. M. Leone, Ioannis Tzetzae epistulae,

Leipzig 1972, S. 121,7-9.
28 G. Schöllgen, Jungfräulichkeit, in: T. Klauser {ed.), Reallexikon für Antike und

Christentum. Band XIX, Stuttgart 1999, S. 547—565.
29 D.M. Dunlop {ed.), The Muntakhab Siwän al-Hikmah ofAbü Sulaimän as-Siji-

stânï, The Hague, Paris, New York 1979, S. 11-12, Zeile 207-211.
3° Ibn al-Qiftï, Ta'rih al-hukamä', ed. J. Lippert, Leipzig 1903, S. 128,3-8.
3! Ibn abï Usaibi'a, :Uyün al-anbä' ft tabaqät al-atibbä\ S. 76,32-77,5.

146



im Wortlaut, aber mit unterschiedlichem Umfang gebotenen Stücken. Die
Siglen sind ihnen zur Orientierung vorangesetzt. Die Wiedergabe folgt,
soweit vorhanden, dem Siwän al-hikma und Ibn abl Usaibica, wobei kleinere

Abweichungen in den anderen Textzeugen, soweit sie den Sinn nicht
betreffen, unberücksichtigt bleiben. Die einzelnen Wörtern in Klammern

nachgestellten Zahlen verweisen auf die anschliessenden Erläuterungen:

,,[SH, AF:] Die breite Masse ist unfähig, einer zusammenhängenden logischen

Argumentation zu folgen. Deswegen braucht sie Mythen [1], aus denen sie Nutzen
zieht, [SH:] denn sie hat davon einen nicht geringen Nutzen in ihrem Lebenswandel,

wenn sie Dinge ohne Beweis für wahr hält. [IQ, LAU, AF:] Darum sehen wir,
wie die Leute, die Christen genannt werden, ihren Glauben nur aus Mythen [1]
und Wundergeschichten [2] entlehnt haben, und doch können wir auch [4] an
ihnen das Verhalten von Philosophen [3] beobachten. [IAU, AF:] Denn wir sehen

jeden Tag, wie sie keine Angst vor dem Tod [5] haben und vor dem, was ihnen
danach begegnet [6], [IQ, IAU, AF:] ebenso auch ihre sexuelle Enthaltsamkeit und
dass es unter ihnen Leute gibt, nicht nur Männer, sondern auch Frauen, die sich ihr

ganzes Leben hindurch des Geschlechtsverkehrs enthalten haben [7]. Zu ihnen
zählen Leute, die es in ihrer Selbstbeherrschung im Essen und Trinken und im
eifrigen Streben nach Rechtschaffenheit so weit gebracht haben, dass sie denen
nicht nachstehen, die echte Philosophen [3] sind.
([SH, AF:] gumhür an-näs lä yumkinuhum an yafhamü siyäqata l-aqâwïli l-burhä-

nïyati uia-li-dälika särü yahtägüna ilä rumüzin [1] yantafi'üna bihä, [SH:] li-anna-
hum yantafi'üna bihä manfa'atan laisa bi-l-yasîrifi siyarihim min at-tasdïq bi-asyä'in
bi-gairi burhän. [IQ, IAU, AF:] min dälika narä l-qauma lladïna yud'auna nasärä
innamä ahadü ïmânahum 'an ar-rumüz [1] wa-l-mu'giza [2] wa-qad tazharu min-
hum af'älu l-mutafalsafina [3] aidan [4], [LAU, AF:] wa-dälika anna 'adama gaz-
'ihim min al-maut [5] iva-mäyalqauna ba'dahu [6] amrun qad narähu kullayaumin
[IQ, IAU, AF:] wa-kadälika aidan 'afäfuhum 'an al-gimä' wa-anna minhum qauman
lä rigälun faqat läkin nisä^un aidan qad aqämü ayyäma hayätihim mumtani'ïna 'an
al-gimä' [7] wa-minhum qaumun qad balaga min dabtihim li-anfusihim fi t-tadbïrifi
l-mat'am wa-l-masrab wa-siddati hirsihim 'alä l-'adli an särü gaira muqassirlna 'an
alladïna yatafalsafüna [3] bi-l-haqtqa.)"

1. „Mythen" (rumüz)\ Für den Ausdruck sind verschiedene griechische Äquivalente
vorgeschlagen worden. Auch die arabischen Autoren haben ihn auf verschiedene
Weise verstanden (siehe unten). Dem Sinne nach und im Gegensatz zur
vernunftgeleiteten Argumentation kann es sich nur um das handeln, was wir heute als

Mythos bezeichnen,33 wobei offengelassen sei, welchen Ausdruck Galen wirklich

^ Abu l-Fida, Ta'rih. Band I, Istanbul 1286 [d.H.; 1869 — 1870 n.Chr.], S. 65,30-
66,7.

33 H. Schöne, Ein Einbruch der antiken Logik und Textkritik in die altchristliche
Theologie. Eusebios' KG 5,28,13-19 in neuer Übertragung erläutert, in: T.
Klauser/A. Rücker [ed.), Pisciculi. Studien zur Religion und Kultur des Altertums. Franz
Josef Dölger zum sechzigsten Geburtstage dargeboten von Freunden, Verehrern und
Schülern, Münster in Westf. 1939 Antike und Christentum. Ergänzungsband 1),
S. 262.

147



verwendet hat. ramz bedeutet ein Zeichen, das auf etwas anderes und tieferliegendes
hinweist.

2. „Wundergeschichten" (,al-mucgiza)\ Der arabische determinierte Singular bezeichnet
hier ein Kollektivum, darum die Ubersetzung mit einem Plural. Raimund Köbert
hat in dem Wortpaar ar-rumüz iva-l-mu'giza die im Neuen Testament oft verbundenen

und dort synonym zu verstehenden Begriffe „Zeichen und Wunder (crr|p£Ïa
xai TÉporra)" wiedergefunden.34 Aber die an der ersten Stelle allein genannten
rumüz würden in der Bedeutung von „Zeichen" keinen rechten Sinn geben, wo es

Galen doch auf den Anschluss an die von Piaton erzählten Mythen ankam (siehe

unten 4.). Die im Neuen Testament erzählten „Wundergeschichten" schliessen sich

hingegen ebenso zwanglos als paralleler Ausdruck an die „Mythen" an.
3. „Philosophen" (al-mutafalsafma, alladîna yatafalsafüna): Zu dem zeitgenössischen,

stark ethisch gefärbten Philosophiebegriff vgl. z. B. Galens Traktat Quod optimus
medicus etiam pbilosophus sitß

4. „auch" {aidan)\ Das Wort ist bei Abü 1-Fidä weggelassen, weil es in dem aus dem

Kontext gerissenen Zitat keinen Sinn gibt und er auch sonst zu leichten Kürzungen
neigt. Ibn al-Qiftî und Ibn abï Usaibica haben es zum Glück bewahrt. Die Christen
werden hier mit einer anderen zuvor erwähnten Gruppe verglichen, die auch keine
echten Philosophen sind, aber sich wie diese verhalten. Es sind die Wächter in
Piatons utopischem Staatswesen, eine mittlere Klasse zwischen dem niederen

erwerbstätigen Volk und den regierenden Philosophen. Sie sollen mit erfundenen

Mythen aufgezogen werden, damit sie das Leben von Philosophen führen und so

dem Staatswesen in rechter Weise dienen können, ohne selber Philosophen zu sein.
Sie dürfen von den Regierenden getäuscht werden, wenn die Lüge wie eine
heilsame Arznei eingesetzt wird (III 3. 21 und V 8: 389B, 414B-415C und 459C).
Galen hat diese Gedanken in seine Synopse aufgenommen, wie einem Zitat des

Joseph ibn Aqnln (gestorben 1226), eines Schülers von Moses Maimonides, zu
entnehmen ist.36 Wie aus einer polemischen Bemerkung in dem Politeia-Kommentar

des Averroes (1126-1198) hervorgeht, hat sich Galen auch über die notwendige

Zahl der Wächter verbreitet.37 Selbst zum Thema der Massenhochzeiten der

Wächter, wo zum Zwecke der Zuchtwahl die Paare mit manipulierten Losen

zusammengeführt werden, hat sich Galen Gedanken über deren Häufigkeit gemacht.38

34 Das nur in arabischer Überlieferung erhaltene Urteil Galens über die Christen, in:
Orientalin. N.S. 25 (1956), S. 409.

35 I. Müller {ed.), Claudii Galeni Pergameni Scripta minora. Band II, S. 1 - 8 K. G.

Kühn {ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band I, S. 53-63; eine deutsche

Übersetzung nach dem Arabischen von P. Bachmann {ed.), Galens Abhandlung darüber,

daß der vorzügliche Arzt Philosoph sein muß, Göttingen 1966 Nachrichten der
Akademie der Wissenschaften in Göttingen. I. Philologisch-historische Klasse

1965,1).
36 Zitiert in P. Kraus/R. Walzer {ed.), Galeni Compendium Timaei Piatonis aliorum-

que dialogorum synopsis quae extantßagmenta, London 1951, arabisch S. 38,
lateinisch S. 100.

37 E.I.J. Rosenthal {ed.), Averroes' Commentary on Plato's Republic, Cambridge
1956, I,XXII,2: S. 46,6-8 Übersetzung S. 152; deutsche Übersetzung in S.

Lauer, Kommentar des Averroes zti Piatons Politeia. Einleitung von F. Niewöhner,
Zürich 1996, S. 62; vgl. bei Platon V 8: 460A.

148



Merkwürdig ist ein Satz, der leider in der hebräischen Übersetzung unklar
herausgekommen ist. Es heisst da: „Galen hat erwähnt, dass er zu diesem Thema ein Buch

über diese Verlosung besitzt (oder: geschrieben hat), und zwar das, was ,Die
Verlosung von Intellekten' heißt (~m n^Unn DSD 7D0 I1? ttHP OirbiW "DT 7331
D,l73tp nbnun mpn -wx irn maso nsnn nn)."39

5. „keine Angst vor dem Tod ('adama gazHhim min al-mautft \ Galen kann selber

Zeuge von Verfolgungen und Hinrichtungen gewesen sein.40

6. „vor dem, was ihnen danach begegnet (wa-mäyalqauna ba'dahu)": Es geht um die

volkstümlichen Hadesvorstellungen, wie er sie bei den einfachen Leuten wie auch

bei den Christen eigentlich voraussetzen durfte, zumal da selbst Piaton sich am
Ende der Politeia darüber verbreitet hat. Galen hat sich über die Unsterblichkeit der

Seele immer schwankend und zweifelnd geäussert.41

7. „des Geschlechtsverkehrs enthalten (mumtanidna can al-gimä')": Dass Galen die

völlige Enthaltsamkeit aus medizinischen Gründen nicht gebilligt hat,42 ist kein

Argument gegen die Authentizität der Stelle. Er beschreibt, was er als Zeitzeuge in
Erfahrung gebracht hat.43

Sein kaiserlicher Gebieter Mark Aurel, dieser mehr der Stoa verpflichtet,
sah im Verhalten der Christen „eine bloße Aufsässigkeit (i|ukr]V Jtapcrta-
|iv)".44 Galen hingegen fand in der platonischen Psychologie, wie er sie

selber vertreten hat,45 eine Möglichkeit, das neuartige und beunruhigende
Phänomen der wachsenden Christengemeinde in die Kategorien seiner wahren

Philosophie einzuordnen.

Wegen der verwickelten Überlieferungslage sei im folgenden noch eine

chronologische Aufstellung und Bewertung der einzelnen Textzeugen angefügt,

und zwar derjenigen, die wörtlich zitieren, zusammen mit den anderen,

E. I.J. Rosenthal (ed.), Averroes' Commentary on Plato's Republic, I,XXVI,8: S.

56,24 — 25 Übersetzung S. 170; S. Lauer, Kommentar des Averroes, S. 72.
39 E.I.J. Rosenthal (ed.), Averroes' Commentary on Plato's Republic, I,XXVI,3: S.

55,23 — 24 Übersetzung S. 168, vgl. S. 301 dazu eine Bemerkung von D. Baneth.
Eine abweichende Lesart (Öle) statt 0,l73ti? (Intellekte) wurde vom Herausgeber

sicher unrichtig in den Text aufgenommen, falls nicht schon im Arabischen
eine Verlesung von adhän (Intellekte) zu adhän (Öle) vorgelegen hat; Übersetzung
von S. Lauer, Kommentar des Averroes, S. 71. Auf jeden Fall liegt die Platonische

Wendung xLfjpoi xoptfol („intelligente Verlosungen", V 8: 460A) zugrunde;
adhän wäre dann ein arabischer Permutativ gewesen, der anstelle eines Adjektivs
stehen kann.

40 H. Schlange-Schöningen, Die römische Gesellschaft bei Galen, S. 250-252.
41 Vgl. V. Nutton (ed.), Galen, De propriis placitis, S. 132-144.
42 So S. Gero, Galen on the Christians, S. 407-410.
43 G. Schöllgen, Jungfräulichkeit, S. 547-565.
44

Selbstbetrachtungen 11,3.
43 Vgl. Galen, De placitis Hippocratis et Piatonis, ed. P. DeLacy. Band I, Berlin

31984; Band II, Berlin 21984; Band III, Berlin 22005 Corpus Medicorum Grae-

corum V 4,1,2).

149



die nur darauf Bezug nehmen oder den Inhalt mit eigenen Worten wiedergeben.

a. Galen selbst vermerkt in De libris propriis nur knapp, dass er Synopsen der Plato¬

nischen Dialoge in acht Büchern verfasst hat nXaTCOVixdjv ötaÄöytüv cruvôt|)£Cûç

ôxtô)).46
b. Ausführlicher ist der Bagdader Meisterübersetzer Hunain ibn Ishäq (808-873)47 in

seinem „Sendschreiben über die Galenübersetzungen" innerhalb eines Abschnitts
über die Schriften, die sich mit Piaton beschäftigen:48 „Von Schriften aus diesem

Gebiet habe ich ein anderes Werk gefunden, das vier Bücher enthält von den acht
Büchern Galens, die die Synopsen der Bücher Piatons enthalten. Das erste Buch
davon enthält die Synopsen von fünf Schriften von den Schriften Piatons, nämlich
der Schrift Kratylos über die Namen, der Schrift Sophistes über die Einteilung, der
Schrift Politikos über den Regenten, der Schrift Parmenides über die Formen und
der Schrift Euthydemos. Das zweite Buch enthält die Synopsen von vier Büchern der
Schrift Piatons über die Politik. Das dritte Buch enthält die Synopsen der sechs

übrigen Bücher der Schrift über die Politik und die Synopsen der als Timaios
bekannten Schrift über die Naturwissenschaft. Das vierte Buch enthält die inhaltliche

Zusammenfassung der zwölf Bücher über die Gesetze49 von Piaton. Ich habe
die drei ersten Teile für Abü 6a'far Muhammad ibn Müsä ins Arabische übersetzt.
'Isa50 hat dies alles übersetzt, und Hunain hat die Synopsen des Buches über die
Politik verbessert."
Der griechische Ausdruck cruvôt|)Etç, hier mit gawämi' („Zusammenfassungen")
wiedergegeben, bezeichnet kürzere Formen des Kommentars, nämlich zusammenfassende

Paraphrasen mit eingestreuten eigenen Bemerkungen; in den im folgenden
aufgeführten Zitaten werden sie auch durchaus zutreffend als „Kommentar" (tafiïr,
sarh oder talhïs) bezeichnet.51 Zur Gänze erhalten ist davon nur die Synopse des

46 13: I. Müller (ed.), Claudii Galeni Pergami Scripta minora. Band II, S. 122,13
K. G. Kühn (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band XIX, S. 46,15.

47 G. C. Anawati/A. Z. Iskandar, Hunayn ibn Ishäq al-cIbädl, Abü Zayd, in: C. C.

Gillispie (ed.), Dictionary of Scientific Biography. Band XV. Supplement 1, New
York 1981, S. 230-249.

48 Hunain ibn Ishaq, Uber die syrischen und arabischen Galen-Übersetzungen, ed. G.

Bergsträsser, Leipzig 1925 Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes
17,2), Nr. 124.

49 So mit der zweiten Handschrift des „Sendschreibens" sunan statt siyar, vgl. G.
Bergsträsser, Neue Materialien zu Hunain ibn Ishäq 's Galenbibliographie, Leipzig
1932 Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes 19,2), S. 23, Zeilen 11

und 33-34.
50 Ab hier folgt ein Zusatz, der nur in der ersten Handschrift vorliegt; über 'Isä ibn

Yahyä, einen Schüler und Mitarbeiter Hunains, siehe Galen, De partium homoeo-

merium differentia, ed. G. Strohmaier, Berlin 1970 Corpus Medicorum Grae-

corum. Supplementum Orientale 3), S. 23-26.
51 Zu der schwankenden Terminologie vgl. D. Gutas, Aspects of Literary Forms and

Genre in Arabic Logical Works, in: C. Burnett (ed.), Glosses and Commentaries on
Aristotelian Logical Texts. The Syriac, Arabic and Medieval Latin Traditions, London
1993 Warburg Institute Surveys and Texts 23), S. 32 — 43.

150



„Timaios", aus dem zu ersehen ist, wie Galen die Aussagen komprimiert und dabei

den Dialogcharakter aufgegeben hat.52 Die der Politeia lag, wie dem „Sendschreiben"

zu entnehmen ist, in der von Hunain durchgesehenen arabischen Ubersetzung

vor.
c. Abü Tsä Ahmad ibn 'Ali ibn Yahyä al-Munaggim (um 900): Der Sohn von 'All ibn

Yahyä al-Munaggim, dem Adressaten des genannten „Sendschreibens" und

Auftraggeber vieler Übersetzungen,53 war der Verfasser einer „Geschichte der Jahre der

Welt (Ta'rih sinïlJälam)".54 Das Werk ist verloren, im Siwän al-hikma (siehe unten
Abschnitt e.) wird es ausdrücklich als Quelle genannt und bietet somit das älteste

Testimonium. Obwohl er syrisch-christliche Vorarbeiten benutzt hat, dürfen wir
annehmen, dass er sich zu Galen und seiner zeitlichen Einordnung auf die Literatur

gestützt hat, die frisch aus Hunains Übersetzerwerkstatt gekommen war. Einleitend
heisst es vor dem Zitat im Siwän al-hikma-. „'All ibn Yahyä an-Nadlm55 erwähnt in
seinem Buch, das er über die Geschichte zusammenstellte, daß der Arzt Galen in
dem Buch der Synopse der Ausführungen Piatons über die Politik eine Aussage

vorträgt, die darauf hindeutet, daß er nach der Zeit Jesu lebte."
d. Al-Mascüdl (um 893-956): Der originelle und fruchtbare Autor behauptet in sei¬

nem Kitäb at-tanbïh wa-l-isräf, dass Galen zweihundert Jahre nach Christus lebte
und dass er in den Synopsen zur Platonischen Politeia die Frommen unter den
Christen erwähnt habe, weil er selber ein überzeugter Christ war {siel)?6

e. Abü Sulaimän as-Sigistänl (um 912 - um 985): Der „Schrank der Weisheit" (Siwän
al-hikma) des Bagdader Philosophen ist nur in Auszügen erhalten; darin findet sich
das oben von Abü cIsä Ahmad ibn All ibn Yahyä al-Munaggim (Abschnitt c.)
gebotene Zitat.57 Auch Abü Sulaimän as-Sigistänl hat sich über die Deutung des

Ausdrucks rumüz Gedanken gemacht: „Er meint die rumüz, die von den Propheten

P. Rraus/R. Walzer [ed.), Galeni Compendium, S. 38. 100.
G. Strohmaier, Der syrische und der arabische Galen, in: W. Haase {ed.), Aufstieg
und Niedergang der Römischen Welt. Teil II, Band 37,2, Berlin, New York 1994, S.

2008-2010; Nachdruck in: G. Strohmaier, Hellas im Islam. Interdisziplinäre
Studien zur Ikonographie, Wissenschaft und Religionsgeschichte, Wiesbaden 2003
Diskurse der Arabistik 6), S. 99 — 100.

^ M. Fleischhammer, Die Banü 1-Munaggim, eine Bagdader Gelehrtenfamilie aus
dem 2. — 4. Jahrhundert d. H., in: Wissenschaftliche Zeitschrift der Martin-Luther-
Universität Halle-Wittenberg. Gesellschaftlich-Sprachwissenschaftliche Reihe XII,3/4
(1962), S. 219 und Anm. 65; S.M. Stern, Abü 'Isä Ibn Al-Munajjim's Chronog-
raphy, in: S.M. Stern/A. Hourani/V. Brown, Islamic Philosophy and the Classical

Tradition. Essays presented [. .] to Richard Walzer, Oxford 1972, S. 437-466.
55 S.M. Stern, Abü cIsä Ibn Al-Munajjim's Chronography, S. 437-466, hat den

Namen sicher zu Recht zu Ahmad ibn All ibn Yahyä an-Nadlm ergänzt, denn von
seinem Vater ist keine historische Arbeit bekannt.

56 Al-Mas'ûdï, Kitäb at-tanbïh wa-l-isräf, ed. M.J. de Goeje, Leiden 1894 Bi-
bliotheca Geographorum Arabicorum 8), S. 131,8 -11; Übersetzung von B. Carra
de Vaux, Le livre de l'avertissement et de la revision, Paris 1896 (Nachdruck Frankfurt

am Main 1986; Veröffentlichungen des Instituts für Geschichte der Arabisch-
Islamischen Wissenschaften. B. Abteilung Geschichte 2), S. 183; vgl. auch S. Gero,
Galen on the Christians, S. 398, Anm.. 78.

57 D.M. Dunlop {ed.), TheMuntakhab Siwän al-Hikmah, S. 11-12, Zeile 207-211.

151



stammen, über denen Friede sei (ya'ni r-rumüz allatl gä'at can al-anbiyä' calaihim

as-saläm)". Die Redeweise ist typisch islamisch, sie könnte auch aus der Vorlage
stammen.58

f. Ibn Zur'a (943 —1008): Der jakobitische Ubersetzer und Philosoph interessiert sich
nicht für die Datierung von Galens Lebenszeit, sondern beruft sich in der Diskussion

mit einem Juden nur auf die anerkennenden Worte Galens über die Ethik der

Christen, obwohl er sie zusammen mit den Juden oft für töricht und wunderlich
erklärte ('alä katrati mä yügadu lahu min at-tasfth wa-t-ta'aggub min abli sarTatai
Müsä wa-l-masïh)?') Als Stellenangabe erscheint im Unterschied zu anderen
Testimonien nicht einfach die Politeia-Synopse, sondern es heisst genauer „in den

Synopsen der Politik von Piaton, am Ende (ftgawämTi s-siyäsati li-Aflätün ft ähirihi)".
Das kann richtig sein und mag darauf beruhen, dass er sich nicht auf die Arbeit von
Abü cIsä Ahmad ibn 'All ibn Yahyä al-Munaggim (siehe oben Abschnitt c.) stützte,
sondern noch die Version von Hunain und Tsä ibn Yahyä vorliegen hatte. Wenn
Galen tatsächlich erst am Ende der Politeia-Synopse und nicht schon mitten im
Text bei den Wächtern auf die Christen zu sprechen kam, so hatte dies vermutlich
seinen Grund darin, dass er sich hier mit der Geschichte von dem Manne Er
beschäftigen musste, der in einer Schlacht verwundet wurde, in den Hades geriet,
sich dann aber wieder unter den Lebenden fand und von seinen Erlebnissen erzählte

(X 13-16: 613E-621D). Um die krasse Mythologie zu rechtfertigen, könnte
Galen naheliegenderweise und rückgreifend argumentiert haben, dass dies etwas für
die Klasse der Wächter gewesen sei, worauf sich die zeitgenössische Parallele der
Christen zwanglos anschloss.

g. Abü Sa'ld 'Ubaidalläh ibn Cibrä'll ibn 'Ubaidalläh ibn Bahtlsü' (schrieb 1032):
Der Angehörige der berühmten Ärztefamilie der Bahtlsü', für die Hunain auch

gearbeitet hat, verfasste neben anderen Werken, die seine breite Bildung zeigen,
auch ein Buch Die Leistungen der Ärzte (Kitäb manäqib al-atibbä'), worin er sich
über die Lebenszeit Galens verbreitet und sie nach einer ihm vorliegenden christlichen

Chronik in die Reihe der Kaiser einzuordnen sucht. Dabei dient ihm als

erstes Argument, dass Jesus und Galen keine Zeitgenossen waren, die Mitteilung im
ersten Buch von De anatomicis administrationibus, dass er am Anfang der Herrschaft

von Mark Aurel, also im Jahre 162, zum ersten Mal nach Rom kam.60 Als zweites

dient ihm der Bericht über die Christen, deren mönchische Askese nach seiner

Meinung erst eine geraume Weile nach der Zeit Jesu entstanden sei. Das Werk ist

nicht erhalten, aber es wird von Ibn al-Qiftl 61 und Ibn abï Usaibi'a62 unter
Nennung seines Namens zitiert.

h. Ibn al-Qiftl (1172-1248): Der ägyptische Regierungsbeamte und fleissige Schrift¬
steller hat in seine Gelehrtengeschichte 414 Biographien aufgenommen, wovon nur
ein Auszug erhalten und ediert ist.63

58 D.M. Dunlop (ed.), The Muntakhab Siwän al-Hikmah, S. 11-12, Zeile 210.
59 Maqäla 'amalahä li-ba'di l-yahüd, in: P. Sbath, Vingt Traités Philosophiques et Apo¬

logétiques d'Auteurs Arabes Chrétiens du IX' au XTV' siècle, Kairo 1929, S. 35,8-12.
60 I 1: ed. I. Garofalo, Band I, Napoli 1986, S. 1,1-3 K.G. Kühn (ed.), Claudii

Galeni Opera omnia. Band II, S. 215,6-7.
6! Siehe unten Abschnitt h. und Ibn al-Qiftï, Ta'rih al-hukamä\ S. 126,11-128,16.
62 Siehe unten Abschnitt i. und Ibn abï Usaibi'a, 'Uyün al-anbä' ft tabaqät al-atibbä\

S. 76,30-77,5.

152



i- Iba abl Usaibi'a (nach 1194-1270): Der Verfasser der unschätzbar reichhaltigen

Medizingeschichte hat auch Galen den ihm gebührenden Platz eingeräumt. Die
Passage aus Abü Sa'ld 'Ubaidalläh ibn Gibrähl ibn 'Ubaidalläh ibn Bahtlsü1 hat er
der ungekürzten Fassung bei Ibn al-Qiftl entnommen.64

j- Barhebräus (1225/6 — 1286): Der jakobitische Bischof bezieht sich in seiner Ge¬

schichte der Dynastien zur Widerlegung der Meinung, dass Galen ein Zeitgenosse

Jesu war, sondern später lebte, wie Abü Sacld 'Ubaidalläh ibn Gibrä'll ibn 'Ubai-
dalläh ibn Bahtlsü' auf die Stelle in De anatomicis administrationibns, war also

hierin sicher auch von diesem abhängig. Dann heisst es weiter: „Er sagt auch in
seinem Kommentar zu einem Buch Piatons, das Phaidon heisst: Die Leute, die

Christen genannt werden, haben ihre Lehre auf rumüz und Wundergeschichten

aufgebaut. Ihre Handlungsweise ist nicht geringer als die der echten Philosophen.
Sie lieben die Keuschheit, halten Fasten und Gebete und vermeiden ungerechte

Handlungen. Unter ihnen gibt es Männer, die sich nicht mit Weibern beflecken."

Die rumüz deutet er anschliessend gut christlich als „die Gleichnisse, die im heiligen

Evangelium für das Himmelreich geprägt sind {al-amtäl al-madrüba li-malküti s-

samä' fï l-ingïli t-tähir)",65 Die Bewertung der Stelle scheint klar zu sein. Der
Bischof gibt den Inhalt mit eigenen Worten wieder, dabei kommt ihm bei der

Schilderung der radikalen Askese die Wendung aus der Apokalypse des Johannes in
den Sinn, dass „sie sich nicht mit Weibern befleckten" (14,4). So dürfen wir ihm
auch den kleinen Fehler nachsehen, dass er als Quelle die Phaidon-Synopse nennt,
die Hunain nicht mehr auftreiben konnte (siehe oben Abschnitt b.). Der Platonische

Dialog selbst, der vom Sterben des von vielen verehrten Sokrates handelte, war
hingegen sehr bekannt, auf alle Fälle mehr als die Politeia.66 An einer anderen Stelle,
im Buch der Leuchte des Heiligtums, behauptet er, dass Galen Jesus erwähnt habe,
und nennt als Quelle den „Schluß der Synopse der Gesetze".67 Das eine wie das

andere konnte man einer Flüchtigkeit des vielbeschäftigten Bischofs zuschreiben.
Dann aber wurde in der Forschung die Version mit der Phaidon-Synopse durch die

Entdeckung von identischen Formulierungen in einer Ausgabe der Weltgeschichte
des Bischofs Agapius von Hierapolis68 aufgewertet.69 Dieser schrieb um 942, also

^ Zu dem Galen-Zitat siehe Ibn al-Qiftï, Ta'rih al-hukamä', S. 128,3-8 und zu der

Zwischenquelle den vorangehenden Abschnitt g.^ Zu dem Galen-Zitat siehe Ibn abï UsaibLa, cUyün al-anbä' fï tabaqät al-atibbä'.
Band I, S. 77,18-20 und zu der Zwischenquelle Abschnitt g.

65 Barhebräus, Ta'rih muhtasar ad-duwal, Beirut '1992, S. 72,20-73,2; dasselbe in
seiner syrischen Version Maktbanüt zabne, ed. P. Bedjan, Paris 1890, S. 53,13-20.

66 Umgekehrt irrig S. Gero, Galen on the Christians, S. 401; vgl. G. Strohmaier,
Das Bild des Sokrates in der arabischen Literatur des Mittelalters, in: H. Kessler
{ed.), Sokrates. Bruchstücke zu einem Porträt, Kusterdingen 1997 Sokrates-Studien
3), S. 105-124 (Nachdruck in: G. Strohmaier, Hellas im Islam, S. 50-58).
J. Khoury {ed.), Le Candélabre du Sanctuaire de Grégoire Abou'Lfaradj dit Barhe-
braeus. Quatrième base: De l'incarnation, Paris 1964 Patrologia Orientalis 31,1),
S. 60,17 (Hinweis von S. Gero, Galen on the Christians, S. 389, Anm. 59).
G. Graf, Geschichte der arabischen Literatur. Band II, Città del Vaticano 1947
Studi e testi 133), S. 39-40.

® L. Cheikho {ed.), Agapius Episcopus Mabbugensis, Historia Universalis, Beirut, Paris
1912 Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium. Scriptores Arabici, series

3, tomus 5), S. 180,18-181,1.

153



noch vor Abü Sa'ld cUbaidalläh ibn Gibrâ'ïl ibn 'Ubaidalläh ibn Bahtlsü' (siehe
oben Abschnitt g.) und dessen kombinierter chronologischer Argumentation mit
dem vorangehenden Verweis auf De anatomicis administrationibus. Es ergaben sich

nun verschiedene Möglichkeiten, etwa die, dass griechischen oder christlich-syrischen

Autoren der erste Teil der Summarien zugänglich war, der die Phaidon-

Synopse enthielt und den Hunain nicht auftreiben konnte, oder dass Galen zweimal

auf ein aktuelles Thema zu sprechen kam.70 Aber die charakteristische

Formulierung ar-rumüz wa-l-mu'gizät („rumüz und Wundergeschichten") liess eigentlich

keinen anderen Schluss zu, als dass auch Agapius denselben Text kannte wie alle

anderen, nämlich Hunains Übersetzung der Politeia-Synopse, sei es durch unmittelbare

Einsichtnahme oder durch eine Zwischenquelle vermittelt, und dass die

Verwechslung mit der Phaidon-Synopse bereits ihm anzulasten war und nicht dem
nunmehr von ihm abhängigen Barhebräus.

Eine genauere Untersuchung der Textüberlieferung des Agapius durch S. Gero hat

jedoch das angeblich so frühe Zeugnis radikal entwertet. Die Stelle ist ein sekundärer

Einschub, und es ist sogar mit der Möglichkeit zu rechnen, dass die
Übereinstimmung mit Barhebräus darauf beruht, dass sie dessen Geschichte der Dynastien
entnommen ist.71 Gero möchte aber, nachdem er die ganze Konstruktion des

Verhältnisses von Agapius und Barhebräus zum Einsturz gebracht hat, trotzdem an
dem Ursprung in der Phaidon-Synopse festhalten, und dies nun aus rein inhaltlichen

Gründen, indem auch hier im Anschluss an Piaton von der Bereitschaft des

Philosophen zu sterben und der Zügelung der Begierden die Rede gewesen sein
muss.72 Der oben vorgeschlagene Anschluss an die Wächterkaste in der Politeia hat
aber meines Erachtens auf alle Fälle mehr Plausibilität für sich, abgesehen von der
Kette der Testimonien, die alle bis auf Barhebräus für die Politeia-Synopse plädieren.

k. Abü 1-Fidä (1273-1331): Aus manchen Stellen in seiner Universalgeschichte
Muhtasar fi ahbär al-basar geht hervor, dass der Damaszener Geograph und
Historiker die Chronographie von Abü Tsä Ahmad ibn 'All ibn Yahyä al-Munaggim
(siehe oben Abschnitt c.) benutzt hat.73 Dies wird auch hier der Fall sein. Sein Zitat
ist das vollständigste,74 dabei geht es ihm nicht um das Verhältnis zur Lebenszeit

Jesu, sondern um die Feststellung, dass das Christentum zur Zeit des Commodus
hervortrat. Es fehlt auch der Verweis auf De anatomicis administrationibus. Eine
bisher angenommene Abhängigkeit von dem Gelehrten und Kämpfer gegen die
Kreuzfahrer 'Izz ad-Dîn Abü 1-Husain 'All ibn al-Atlr (1160-1233) wird durch
den Text von dessen Kämil fi t-ta'rih nicht bestätigt, obwohl er im Kontext zur
Chronologie römischer Kaiser zitiert wird.75 Zu dem Wort rumüz hat Abü 1-Fidä

eine Erklärung, die im Unterschied zu den anderen genannten Versuchen ganz im

70 G. Levi Della Vida, Two Fragments of Galen in Arabic Translation, in: Journal of
the American Oriental Society 70 (1950), S. 182-186; S. Pines, An Arabic Version of
the Testimonium Flavianum and its Implications, Jerusalem 1971, Appendix: Galen

on Christians According to Agapius, S. 73-83.
71 S. Gero, Galen on the Christians, S. 371-387, besonders S. 383-387.
72 S. Gero, Galen on the Christians, S. 400-402.
23 F. Rosenthal, A History ofMuslim Historiography, Leiden 21968, S. 79. 91.
74 Abü l-Fidä, Ta'rih. Band I, S. 65,30-66,7.
75 ed. C.J. Tornberg, Band I, Leiden 1867, S. 229,11-12.

154



Sinne Galens sein dürfte: „Er meint mit den rumuz die Geschichten von Lohn und

Strafe im Jenseits (ya'ni bi-r-rumüz al-ahbär 'an at-tawäb wa-l-'iqäb ft d-däri l-äbi-
ra)".76

Die Haltung Galens zu den Christen war distanziert, und wenn er von
ihren Lehren nur flüchtig Kenntnis genommen hat, so scheint er dafür
nachhaltiger auf einen christlichen Kreis gewirkt zu haben. Euseb zitiert in seiner

Kirchengeschichte einen Ungenannten aus der ersten Hälfte des dritten
Jahrhunderts, vielleicht identisch mit Hippolyt, der die theologische Richtung
der Adoptianer, vertreten durch Theodotos von Byzanz, den der römische

Bischof Viktor (187—198) exkommunizierte, folgendermassen angreift:
„Euklid wird demnach von einigen bei ihnen eifrig ausgemessen, Aristoteles
aber und Theophrast werden bewundert, ja Galen wird in gleicher Weise von
einigen kniefällig verehrt (Et)XÀ.aôr]ç yoüv Jtapâ Tiaiv ccötcöv cpiLojrôvcoç

YECûpeTpEÎTai, ÂpicrroTé/.riç ôè xai ©eôcppacrtoç fkxupâtovrai- FaÂrivoç
Yàp ïacoç ûjtô Tivœv xai xpoaxuvmai)."77 Man sollte in die ebenso kurze
wie unsachliche Bemerkung nicht zuviel hineinlesen. Walzer vermutet: „Es
ist keineswegs unmöglich, daß die Adoptianisten Galen um Rat fragten, wie
sie sich dem Standard der griechischen Philosophie anpassen und seiner

Kritik Rechnung tragen könnten."78 Schlange-Schöningen konstatiert „ein
wechselseitiges Interesse", das dadurch ausgelöst wurde, dass die Adoptianisten

auf Galens Kritik reagiert hätten.79 Aber diese besteht doch nur aus

versteckten beiläufigen Bemerkungen in seinem umfänglichen Werk. Peter

Lampe meint sogar, dass der bei Euseb inkriminierte und aus Euklid,
Aristoteles und Theophrast bestehende Syllabus auf eine Empfehlung Galens

zurückgehen könnte, neben einer Übertragung der an Hippokrates bewährten

Textkritik auf die heiligen Schriften oder der Wertschätzung der Logik.80
S. Gero relativiert jedoch meines Erachtens die Aussage dahingehend richtig,
dass es in Rom noch andere Vertreter profaner Bildung gab, die auf die Sekte
der Adoptianer Eindruck gemacht haben könnten.81 Galen hatte jedoch mit

76 Abu l-Fidä, Ta'rih. Band I, S. 66,1.
77 V 28,14: E. Schwartz (ed.), Eusebius. Kirchengeschichte. Kleine Ausgabe, Berlin,

Leipzig 51952, S. 217,19-21; A. von Harnack, Monarchianismus, in: A. Hauck
(ed.), Realencyklopaedie für protestantische Theologie und Kirche. Band XIII, Leipzig
1903, S. 311-318.

78 R. Walzer, Galenos, in: T. Klauser et al. (ed.), Reallexikon für Antike und Chri¬

stentum. Band VIII, Stuttgart 1971, Sp. 784.
79 H. Schlange-Schöningen, Die römische Gesellschaft bei Galen, S. 252.
80 P. Lampe, Die stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten. Untersu¬

chungen zur Sozialgeschichte, Tübingen 21989 Wissenschaftliche Untersuchungen
zum Neuen Testament 2/18), S. 292-293.

8^ S. Gero, Galen on the Christians, S. 410, Anm. 121.

155



seinen öffentlichen Vorträgen, zu denen auch Sektionen lebender Tiere
gehörten, für eine grosse Öffentlichkeitswirkung seiner Person gesorgt.82 Auch
im Falle von Galens Wirksamkeit sind wir wieder auf die Möglichkeit der

unverbindlichen Kommunikation des öffentlichen Vortrags verwiesen, wo
sich ein mehr oder weniger aufmerksamer Hörer seine eigenen Gedanken
machen konnte, ohne dass es zu einem Dialog kommen musste.

Galen hat in Rom keine dauerhafte Schülerschaft um sich sammeln können,

die hier für sein Nachleben Sorge getragen hätte. Um das Jahr 400 hat
der lateinische Autor Macrobius in seinen Saturnalia eine Auswahl
zeitgenössischen Wissens ausgebreitet, darunter auch medizinisches nach den
bekanntesten griechischen Experten. Galen ist nicht darunter.83 Anders war die

Lage im Osten des Reiches, vornehmlich bei den Iatrosophisten in Alexandria,

die den philosophisch gebildeten Arzt als massgebliche Autorität in
ihren Syllabus aufnahmen. Sie hatten mit ihrer Schülerschaft eine grosse

Ausstrahlung über die Grenzen der Stadt hinaus, so vor allem in den
syrischen Raum. Und dies ist auch der Grund, warum von seinen Bemerkungen
über Juden und Christen drei aus dem Griechischen und drei aus dem
Arabischen zu erheben sind.

82 D. Manetti/A. Roselli, Galeno commentatore di Ippocrate, in: W. Haase {ed.),

Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, S. 1560; V. Boudon-Millot, Oral et
écrit chez Galien, in: J. Johanna/J. Leclant {ed.), Colloque la médecine grecque
antique. Actes, Paris 2004, S. 199-218; vgl. jetzt auch die direkte Anrede „meine
versammelten Zuhörer {yä ma'sara s-sämi'tn)" im arabisch erhaltenen Galen-
Kommentar zu Hippokrates, De aere aquis locis. Faksimileausgabe von F. Sezgin,
Frankfurt a. M. 2001 Publications of the Institute for the History of Arabic-
Islamic Science C65), S. 145,8 fol. 100r8 der unikalen Kairiner Handschrift).
Vgl. zu einem öffentlichen Streit mit einem Philosophen, vermutlich Alexander von
Aphrodisias, Galen, De praecognitione 5,9-15: Galen, On prognosis, ed. V. Nutton,

Berlin 1979 Corpus Medicorum Graecorum V 8,1), S. 96,5-98,8, vgl. den

Kommentar S. 189.
83 J. Wills {ed.), Ambrosii Theodossii Macrobii Saturnalia. Commentarii in somnium

Scipionis, 2 Bände, Leipzig 21970, siehe den Index.

156


	Galen in den Schulen der Juden und Christen

