Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Galen in den Schulen der Juden und Christen
Autor: Strohmaier, Gotthard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961613

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Galen in den Schulen der Juden und Christen
von Gotthard Strohmaier™

Der Arzt Galen von Pergamon, der von 129 bis etwa 216 n. Chr. lebte,' in
Rom praktizierte und es bis zum Leibarzt am Kaiserhof unter Mark Aurel
brachte, ist ein Zeuge fiir den Tatbestand, dass Juden und Christen zum
Ende des zweiten und Anfang des dritten Jahrhunderts von seiten der Hei-
den noch als zwei eng zusammengehorige Gruppen wahrgenommen wurden.
Von sechs einschligigen Texten sind drei in der griechischen Originalfassung
(siehe unten I, III. und V.) und drei in arabischer Ubersetzung erhalten
(sieche unten II., IV. und VI.); drei nennen Juden und Christen zusammen
(siehe unten I. — I11.), zwei nur die Juden (siehe unten IV. und V.) und einer
nur die Christen (siche unten VI.). Gesammelt wurden sie erstmals von
Richard Walzer vorgelegt.” Beide Gruppen zusammen dienen Galen zum
Vergleich, um unbelehrbare Philosophen und Arztekollcgen licherlich zu
machen:

I.

»[- . .] man wiirde nimlich leichter die Anhiinger von Moses und Christus
umstimmen als die Arzte und Philosophen, die fest an ihren Schulen kleben
(Battov ydp &v Tic Tovg Amd Mwiool xal Xplotol uetadiddEeley
TOUG TOIC aipéoeat TPOoTETHATOC LaTpovg Te xal PLAoad@oug).“?

" Prof. Dr. Gotthard Strohmaier, Wisbyer Str. 8, D-10439 Berlin.

I Zu seiner Lebenszeit, die bislang aufgrund einer unsicheren Angabe in der Suda auf
70 Jahre festgelegt wurde, vgl. V. NuTTON in seiner Ausgabe von Galen, De propriis
placitis, Berlin 1999 (= Corpus Medicorum Graecorum V 3,2), S. 38-39; V.
Boupon, L’apport des sources arabes 2 la biographie de Galien, in: P. BRuner/M.-
P. NokL (ed.), Vies anciennes d auteurs grecs: Mythe et biographie, (= Archipel égéen
1994-1995. Nouvelle série 1), Tours 1998, S. 69-70.

2 R. WALZER, Galen on Jews and Christians, London 1949,

3 De pulsuum differentiis 111 3: K. G. KOnN (ed.), Claudii Galeni Opera omnia, Leip-
zig 1821-1833 (Nachdruck Hildesheim 1965), Band VIII, S. 657,1-3.

140



II.

Das folgende Zeugnis findet sich in einem arabisch erhaltenen Zitat aus der
verlorenen Schrift ,,Uber den ersten Beweger®, deren griechischen Titel Eig
T0 pdTOV %1volV dxivntov Galen in seiner bibliographischen Schrift De
libris propriis mitgeteilt hat:* ,Ich hirte euch keine Definition vorgetragen,
wenn ich Leute vor mir hitte, die ihre Schiiler nach Art der Anhinger von
Moses und Christus unterrichten, denn diese weisen sie an, alles im Glauben
anzunehmen (lzu kuntu ra’aitu qauman yu‘allimina taldmidahum lkama
kanii yu‘allimina ahly Misi wa-l-masih id kinii ya’murinabum an yaqbali

kulla $ai’in bi-l-imani lam akun urikum haddan)“’

ITI.

Auf welche Weise der kritische und philosophisch gebildete Arzt zu solchen
Urteilen gekommen ist, wird aus der folgenden Ausserung deutlich: ,,[. . ]
damit man nicht gleich von Anfang an, als ob man in die Schule von Moses
und Christus eingetreten wire, unbewiesene Regeln zu héren bekommt, und
dies da, wo es am wenigsten angebracht ist (Tva pun tig etug xot' &pyag
O¢ eic Mool xai Xplotol Satppiiv GeLypuévoc, voumv &vasto-
deintwv dmotm, xai Tabta év oic fxwota xef).“¢ Der Ausdruck diortolpn
ist hier ganz konkret als eine Lehrveranstaltung zu verstehen. Es handelt sich
dabei nicht um einen Gottesdienst, sondern um den Vortrag eines Lehrers,
der abseits von der kirchlichen Hierarchie seinen Glauben zu verbreiten
suchte. Der Mirtyrer Justinus, der um das Jahr 165 in Rom hingerichtet
wurde,” hatte lange Zeit im Haus eines gewissen Martinus oder Myrtinos bei
der sonst unbekannten Badeanstalt des Timotinus seinen Versammlungsort.®

% 0 MULLER (ed.), Claudii Galeni Pergameni Scripta minora. Band 11, Lipsiae 1891 (=

Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneria), S. 123,4-5. =
K. G. Kinun (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band XIX, S. 47,6.

Zitiert von IsN aBI Usasi‘a, ‘Uyiin al-anbad’ [i tabagit al-atibbi’. Band 1, ed. A.
MtLier, Kairo 1882 (Nachdruck Westmead, Farnborough, Hants. 1972), S.
77,18-20.

De pulsuum differentiis 11 4: K. G. Ktnn (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band
VIII, S. 579,15 -17.

S. Hep, lustinus Martyr 1, in: T. Krauser (ed.), Reallexikon fiir Antike und Chri-
stentum. Band XIX, Stuttgart 2001, Sp. 813-815.

H. Musurirro, The Acts of the Christian Martyrs, Oxford 1972, S. 44,610 und
48,27-50; vgl. W. BoussEr, Jidisch-Christlicher Schulbetrieb in Alexandria und
Rom. Literarische Untersuchungen zu Philo und Clemens von Alexandria, Justin und
Irendius, Gottingen 1915, S. 317: ,Aber in Rom hat sich bis iiber die Mitte des

141



Das jiidische Schulwesen in Rom diirfen wir uns in analoger Weise vorstel-
len. Vor dem Bar-Kokhba-Aufstand lehrte hier z. B. der Rabbine Mattja ben
Cheresch.’

IV.

In der Auseinandersetzung mit autorititsgliubigen Medizinern zieht Galen
um der Polemik willen auch einmal speziell das Schriftprinzip der Juden
heran. Der Medizinhistoriker Ibn abi Usaibi‘a zitiert aus dem vierten Buch
,Uber die Anatomie nach der Meinung von Hippokrates (Td mepi tiig ‘Tot-
noxpdrovg dvotoufic)“ ' in einer offenbar nicht ganz wortlichen Wieder-
gabe: ,Von den Arzten gleichen diejenigen, die er (Galen) im Sinn hat,
Moses, der fiir das Volk der Juden Gesetze erliess, denn es war seine Ge-
wohnheit, Biicher ohne Beweise zu verfassen, indem er sagt: ,Gott hat be-
fohlen® und ,Gott hat gesagt’ (yushibhizna man ta‘ayyana min al-mutatabbi-
bina bi-Misa alladi sanna sunanan li-5a‘bi [-Yahid li-anna min sa’nibhi an
yaktuba kutubabu min gairi burbanin id yagilu llah amara wa-llah qila).“ "
Galen tibernimmt also die Vorstellung, dass Moses die ganze Tora geschrie-
ben hat, und hilt den Glauben an ihre Inspiriertheit fiir eine Anmassung des
Verfassers.

V.

Dessen Glauben an die Allmacht des Schopfers kann er nicht teilen. Auch in
der Frage, ob die ganze Welt geschaffen wurde oder ewigen Bestand habe,
war er sich zeitlebens unschliissig.'* Seine eigenen Vorstellungen vom Walten
der Gottheit prizisiert er bei Gelegenheit eines anatomisch-physiologischen
Detailproblems in seinem Hauptwerk De wsu partium — und dies iiberra-
schenderweise in einer gemeinsamen Frontstellung mit ,Moses® gegen Epi-
kur, der den Menschen wie die ganze Welt aus dem Atomwirbel einer ver-
nunftlosen Materie hervorgehen liess. Die Anatomie, die in den erstaunlich

zweiten Jahrhunderts der Lehrerstand abseits von der kirchlichen Organisation ge-
halten.“ Vgl. S. 273 —274. 282.

9 G. STEMBERGER, Einleitung in Talmud und Midrasch, Miinchen #1992, S. 83.

10 Vgl. De ordine librorum suorum 2: 1. MULLER (ed.), Claudii Galeni Pergameni Scrip-
ta minora. Band 11, S. 85,6 und De libris propriis 1: ibidem, S. 94,21-22 = K.G.
KOuN (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band XIX, S. 13,6-7.

11 IsN aBl UsaiBi‘a, ‘Uyan al-anbd’ fi tabagat al-atibba’. Band 1, S. 77,12 -15.

12 Vgl. V. NurTON (ed.), Galen, De propriis placitis, S. 132 —134.

142



sinnvoll konstruierten animalischen Korperbau eindringt, ist fiir Galen ,die
Grundlage einer wirklich exakten Theologie (8eohoyiag dxpipotic dAndag
Qpy1)“."* Jener kann nur das Werk einer iibermenschlichen Intelligenz sein,
die er manchmal als Demiurgen, manchmal als Gott (6 8€6) bezeichnet,
Mmanchmal auch mit der Natur gleichsetzt. Galen ist ein wortmichtiger
Vertreter des derzeit in den USA heiss diskutierten Konzepts eines ,intelli-
gent design”.

Aber zugleich grenzt er sich scharf gegen den Bundesgenossen ab. Eine
cher beiliufige Erdrterung der Augenwimpern, die aus gutem Grund nicht
wie die anderen Haare ungehemmt wachsen sollen, weitet sich zu einer
grundsitzlichen und polemisch gehaltenen Auseinandersetzung, wobei er zu-
nichst betont, dass die Wimpern deshalb ihre gleichbleibende Linge behal-
ten, weil sie in einen knorpeligen Untergrund eingepflanzt sind, der ihnen
wenig Nahrung zum Wachstum zukommen ldsst:

»Hat etwa unser Demiurg allein diesen Haaren vorgeschrieben, immer eine gleiche
Grosse einzuhalten, und werden sie dies so befolgen, wie es thnen geheissen wurde,
weil sie den Befehl des Herrschers fiirchten oder aus Verehrung fiir den gebietenden
Gott oder weil sie sich iiberzeugt haben, dass es besser wire, sich so zu verhalten?
Moses hat so risoniert und ist damit besser als Epikur. Am besten freilich weder so
noch so, sondern man muss, indem man gleich Moses feststellt, dass die Grundlage
des Werdens in allem, was entsteht, aus dem Demiurgen herzuleiten ist, dieser noch
die Grundlage aus der Materie hinzufiigen. [...] Denn es wire ihm, wenn er
plétzlich wollte, aus Felsgestein einen Menschen zu schaffen, auch dies nicht még-
lich. Und das ist es, worin sich die Lehre des Moses und die unsrige wie auch die
Platons und der anderen unterscheiden, die bei den Griechen ihre Ausfiihrungen
iiber die Natur richtig angefangen haben. Jenem geniigt es, dass Gott nur will, die
Materie zu gestalten, und schon ist sie gestaltet; er meint nimlich, dass Gott alles
moglich ist, selbst wenn er aus Asche ein Pferd oder eine Kuh machen wollte. [. . .]
Wenn er (der Demiurg) sie (die Wimpern) in eine weiche und fleischartige Masse
cingefiigt hitte, so wire er nicht nur leichtfertiger als Moses, sondern auch als ein
unfihiger Feldherr, der ein Schanzwerk oder einen Palisadenzaun in einen Sumpf
rammen lisst.

(&p' obv mpooéToEe TalTang uévaug Taic SplElv 6 dmuovpyde fiudv toov del
QuAdTTELY TO uéyedoc, ai 8' fitol dedoxvian v &mitaEly 100 deomdTov fi ai-
dovueval TOv mpootdEavta Bedv fi adtal menmeiouéval BEATIOV elvan Spdv ToTTo
dagpurdrttovaty, Gg Exehevotnoav; fj Mwafic uév olrtwg puotohdyet, xai BEA-
Twov oltwg §| ¢ Emixovpog; dprotov pévror undetépwe, GAAL ™V éx TOU
dMuovpyold @uAdTTOVTOE GEYXTV YEVECEWG &V EMOOoL TOIG YEVVTOG OUoiwg
Mwoel myv éx tiic UAng adti mpootBévar. [...] ovds yap, el v métpav

13 XVII,1: ed. G. HeLmrEIcH, Band 11, Leipzig 1909, S. 447,23-24 = K. G. KUHN

(ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band 1V, S. 360,13 —14. Ubersetzung in: Ga-
LEN, On the Usefulness of the Parts of the Body, iibersetzt von M. Tallmadge May.
Band II, Ithaca/New York 1968, S. 731.

143



¢Eaipwng é8edoeiev Gvipwmov motfjoal, duvatov avtd. xal ot £otl, xald' O
e Mwood 06Ene 1) §' fuetépa xal 1| [MAdtovog »ai 1| @V AoV TOV map’
“EAAnowy 6pBdc petaxelploauévay Toug mepl guoemg Adyoug Stapépetl. T@ UEV
vap Adpxel 10 PovAnBfjval tov Bedv xooufjoan v VANV, 1 &' e0BUC xexdounTOL
navta yop elvar vouifel 1@ 8e® duvatd, x&v el v téppav nnov §| Bolv
¢0€hoL molelv. [. . .] el &' eic paraxnv ovoiav nal oaproeldii xatemEaTo, Qpav-
AOTEPOG AV v 00 MwooT udvov, GG xal otpatnyol poxdnpold xoatd Téh-
HOTOG TETXOC 7 XGpaxa nyvuuévou.)«

Die Vorstellung, dass Gott auch aus einem Felsen einen Menschen schaf-
fen konne, wiirde man freilich im ganzen Alten Testament vergeblich su-
chen. Walzer hat vermutet, dass Galen oder ein Autor, auf dem er fusst, mit
einer sonst unbekannten jiidischen Tradition in Beriihrung gekommen sei,
einer Tradition, mit der moglicherweise auch der Taufer Johannes in Ver-
bindung stand.” Den Juden, die sich als Kinder Abrahams fiihlten, hatte der
Bussprediger nach Matthdus 3,9 und Lukas 3,8 vorgehalten, dass Gott ,,aus
diesen Steinen (€« @V AlBwv TovTOV), d. h. denen, die vor den Augen der
Horer in der Gegend lagen, dem Abraham Kinder erwecken kénne. In der
aramidischen Umgangssprache war das Wortspiel mit 2bnayya (,Steine®) und
bnayya (,Sohne“) naheliegend.'® Heinrich Schlange-Schoningen verweist
dariiber hinaus auf eine Stelle bei Jesaja, wovon der Téufer wie auch Galen
abhingig gewesen sein konnten. Es heisst da: ,,Schaut auf den Felsen, aus
dem ihr gehauen, auf den Steinbruch, daraus ihr gebrochen seid. Schaut auf
Abraham, euren Vater, und auf Sara, die euch geboren hat (51,1).“" Der
springende Punkt des Neuschaffens fehlt in dieser bildlichen Rede allerdings.
Vielmehr hat Galen, wenn man wieder von der konkreten Situation der
Lehrveranstaltung ausgeht, in einer christlichen oder gemischten Versamm-
lung jemanden gehére, der sich auf die Rede des Tdufers berief, die Galen
dann irrigerweise in der Tora lokalisierte. Eine genauere, wenngleich etwas
abseitige Parallele findet sich in der christlich bearbeiteten Schlussszene der
jiidischen ,,Paralipomena Jeremiou®, wo ein Stein von Gott in einen Men-
schen in der Gestalt des Propheten verwandelt wird.'® Auch dies mag von
einem Diskutierenden ins Feld geftihrt worden sein.

14 XJ1,14: ed. G. HELmrEICH, Band I, S. 158,2—-11.18-26; S. 159,16-19 = K.G.
KuuN (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band 111, S. 904,18 -905,8.15-906,5.
907,3-6. Ubersetzung: GALEN, On the Usefulness of the Parts of the Body. Band 11,
S. 532-534,

15 R. WALZER, Galen on Jews and Christians, S. 27, Anm. 4.

16 \¥. WigreL, Das Evangelium nach Lukas, Berlin 1988 (= Theologischer Handkom-
mentar zum Neuen Testament 3), S. 90.

17 H. ScHLANGE-SCHONINGEN, Die rimische Gesellschaft bei Galen. Biographie und
Sozialgeschichte, Berlin, New York 2003 (= Untersuchungen zur antiken Literatur
und Geschichte 65), S. 243.

18 9,24 _32: B. SCHALLER (ed.), Jiidische Schriften aus bellenistisch-romischer Zeit. Band

144



Ganz seltsam und auf den ersten Blick sehr weit hergeholt erscheint
hingegen die Verbindung der ,,Asche (téppa)“ mit einem Pferd oder einer
Kuh. Zumindest was die Kuh angeht, war die Assoziation in der im zweiten
Jahrhundert entstandenen Mischna sehr geldufig, wie der ganze Traktat Pa-
ra' und zahlreiche weitere Stellen?° zeigen, auch wenn es dabei nicht um
eine Erschaffung ging. Der Opfer- und Reinigungsritus mit der Asche einer
roten Kuh (Numeri 19,1—10a) betraf die Priesterschaft, die am Heiligtum
in Jerusalem Dienst getan hatte. Nach der Zerstérung des Tempels im Jahre
70 und vollends nach der Katastrophe des Bar-Kokhba-Aufstandes in den
Jahren 132 —135 hatte das Thema eigentlich seine Bedeutung verloren, aber
die Juden bewahrten ihre Treue zum Gesetz,*' indem das wortwértlich auf-
gefasste Gebot auch noch danach mit allem méglichen Wenn und Aber
besprochen wurde, dies unter dem Spott der Christen, die sich etwas auf ihre
allegorischen und typologischen Interpretationen der heiligen Schrift zugute
hielten. Auch sie waren in den Diskurs einbezogen, wie das ganze achte
Kapitel des Barnabasbriefes zeigt, wo die Verbrennung der roten Kuh auf den
Opfertod Christi gedeutet wird.”” Noch in der Umgebung Mohammeds
haben Juden anscheinend iiber die Asche der roten Kuh debattiert, wobei der
Prophet auch nicht genauer zugehort hat als seinerzeit Galen (Sure 2,67 -

73).% Das hinzugefiigte Pferd diente wohl nur der rhetorischen Glittung der
Polemik.

VL

Nur von den Christen handelt ein bei mehreren arabischen Autoren erhal-
tenes Zitat, das in der Forschung schon viel diskutiert wurde. Eine letzte

I, Lieferung 8: Historische und legendarische Erzihlungen, Giitersloh 1998, S. 755 -
756 (freundlicher Hinweis von Christian Wolff, Berlin).
19 L. GoLpscumipt, Der babylonische Talmud mit EinschlufC der vollstindigen Misna, 9
Binde, den Haag 1933 —1935, dort Band IX, S. 1084 —-1107.
20 L. GoLpscuMIDT, Der babylonische Talmud. Band 1, S. 435; Band 11, S. 192. 752.
873 —-877; Band 111, S. 773. 861. 888; Band V, 335-336; Band VI, S. 279; Band
VII, S. 640. 874 —877; Band VIII, S. 54. 63.76.227. 304. 425. 430. 503. 588. 767.
833. 869. 890. 898. 1064; Band IX, S. 78. 150. 399. 571.
K.H. RexgsToRrF, Das Neue Testament und die nachapostolische Zeit, in: K. H.
ReNnGsTORE/S. vON KORTZELEISCH (ed.), Handbuch zur Geschichte von Christen und
Juden. Darstellung mit Quellen. Band 1, Stuttgart 1968, S. 71.
F.R. ProOSTMEIER, Der Barnabasbrief. Ubersetzt und erklirt, Gottingen 1999 (=
Kommentar zu den Apostolischen Vitern 8), S. 317-334.
A. GEIGER, Was hat Mohammed aus dem Judenthume aufgenommen? Mit einem
Vorwort von F. Niewshner, Berlin 2005, S. 168 —169.

21

22

23

145



grundlegende und materialreiche Untersuchung stammt von Stephen Gero,*

auf die sich die folgenden Ausfithrungen teilweise stiitzen. Zweifel an der
Echtheit” der nur bedingt als schmeichelhaft anzusehenden Aussagen sollten
inzwischen ausgerdumt sein. Im Kontext geht es dabei meist um die Wider-
legung der verbreiteten Legende, dass Galen ein Zeitgenosse Jesu gewesen
sei. Zu diesem Zweck liessen sich viele biographisch relevante Ausserungen
in seinen Werken heranziehen, und es ist interessant zu sehen, auf welche
man jeweils gekommen ist. Der belesene byzantinische Gelehrte Johannes
Tzetzes (nach 1110 — nach 1180 bzw. nach 1185) verweist darauf, dass
Galen einen gewissen Andromachos, den Leibarzt Neros, zitiert,” also selber
spiter gelebt haben muss.”’

Arabische Autoren stiitzen sich auf andere Belegstellen, darunter aus ei-
nem sowohl im Griechischen wie im Arabischen untergegangenen Werk,
nimlich der Synopse von Platons Dialog Politeia, wo Galen unter anderem
cine radikale Askese der Christen schildert. Das damit verkniipfte Argument,
dass damit das Ménchtum gemeint sei, das erst eine geraume Zeit nach dem
Leben Jesu entstanden sein soll, steht freilich auf schwachen Fiissen, denn
jene Askese war von Anfang an vorhanden.*® Der Wortlaut ist bei den Au-
toren in jeweils verschiedenem Umfang zitiert. Der nachstehende Text setzt
sich zusammen aus den von Aba Sulaiman as-Sigistani im Siwan al-hikma

(SH),” Ibn al-Qift1 (IQ),” Ibn abi Usaibi‘a (IAU) ' und Abu I-Fida (AF) a2

24 S, Gero, Galen on the Christians. A Reappraisal of the Arabic Evidence, in: Ori-
entalia Christiana Periodica 56 (1990), S. 371—411.

25 So noch bei H.O. SCHRODER (ed.), Galeni In Platonis Timaeum commentarii frag-
menta, Leipzig 1934 (= Corpus Medicorum Graecorum. Supplement 1), S. XVI,
Anm. 6; vgl. die Erwiigungen bei S. Gero, Galen on the Christians, S. 402—405.

26 De antidotis 1 6: K.G. Kunn (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band X1V, S.
32,13—42,8 und PSEUDOGALEN, De theriaca ad Pisonem: K. G. KUnN (ed.), Claudii
Galeni Opera omnia. Band X1V, S. 233; deutsche Ubersetzung nach dem Arabi-
schen von L. RicHTER-BERNBURG, FEine arabische Version der p.reudogalenisc/yen
Schrift De Theriaca ad Pisonem, Phil. Diss. Géttingen 1969, S. 69. 90-93. 109 —
113; vgl. C. FaBricius, Galens Exzerpte aus dlteren Pharmakologen, Berlin, New
York 1972 (= Ars Medica. 2. Abteilung 2), S. 201.

27 Chiliades X11, Historiae 10—28: JoHANNES TzETZES, Historiae, ed. P.A. M. LEONE,
Napoli 1968, S. 468—4G69; Epistulae 81: P. A. M. LEONE, loannis Izetzae epistulae,
Leipzig 1972, S. 121,7-9.

28 G. ScHOLLGEN, Jungfriulichkeit, in: T. KLAUSER (ed.), Reallexikon fiir Antike und
Christentum. Band XIX, Stutegart 1999, S. 547—-565.

29 D.M. Dunvor (ed.), The Muntakbab Siwin al-Hikmah of Abii Sulaimin as-Siji-
stani, The Hague, Paris, New York 1979, S. 11-12, Zeile 207-211.

30 Ien AL-Qireti, T2’rih al-hukama’, ed. J. LippERT, Leipzig 1903, S. 128,3-8.

31 IBN aBl UsaiBi‘a, ‘Uyin al-anbi@ fi tabagat al-atibba’, S. 76,32-77.5.

146



im Wortlaut, aber mit unterschiedlichem Umfang gebotenen Stiicken. Die
Siglen sind ihnen zur Orientierung vorangesetzt. Die Wiedergabe folgt, so-
weit vorhanden, dem Siwan al-hikma und Ibn abi Usaibi‘a, wobei kleinere
Abweichungen in den anderen Textzeugen, soweit sie den Sinn nicht be-
treffen, unberiicksichtigt bleiben. Die einzelnen Wortern in Klammern
nachgestellten Zahlen verweisen auf die anschliessenden Erlduterungen:

32

33

»[SH, AF:] Die breite Masse ist unfihig, einer zusammenhingenden logischen Ar-
gumentation zu folgen. Deswegen braucht sie Mythen [1], aus denen sie Nutzen
zieht, [SH:] denn sie hat davon einen nicht geringen Nutzen in ihrem Lebenswan-
del, wenn sie Dinge ohne Beweis fiir wahr hilt. [IQ, IAU, AF:] Darum sehen wir,
wie die Leute, die Christen genannt werden, ihren Glauben nur aus Mythen [1]
und Wundergeschichten [2] entlehnt haben, und doch kénnen wir auch [4] an
ihnen das Verhalten von Philosophen [3] beobachten. [IAU, AF:] Denn wir schen
jeden Tag, wie sie keine Angst vor dem Tod [5] haben und vor dem, was ihnen
danach begegnet [6], [IQ, IAU, AF:] ebenso auch ihre sexuelle Enthaltsamkeit und
dass es unter ihnen Leute gibt, nicht nur Minner, sondern auch Frauen, die sich ihr
ganzes Leben hindurch des Geschlechtsverkehrs enthalten haben [7]. Zu ihnen
zihlen Leute, die es in ihrer Selbstbeherrschung im Essen und Trinken und im
eifrigen Streben nach Rechtschaffenheit so weit gebracht haben, dass sie denen
nicht nachstehen, die echte Philosophen [3] sind.

([SH, AF:] gumbir an-nds la yumbkinubhum an yafhami siyiqata l-aqawili I-burha-
niyati wa-li-dilika sari yahtagiana ila rumizin (1] yantafi‘ana biba, [SH:] li-anna-
hum yantafiina bihia manfa‘atan laisa bi-l-yasiri fi siyaribim min at-tasdiq bi-asy@’in
bi-gairi burhan. [1Q, 1AU, AF:] min dilika nard l-qauma lladina yud‘auna nasira
innama ahadi imanabum ‘an ar-rumiz [1] wa-l-mugiza 2] wa-gad tazharu min-
hum af“alu l-mutafalsafina (3] aidan [4). [1AU, AF:] wa-dalika anna ‘adama gaz-
‘thim min al-maut (5] wa-maé yalqauna ba‘dahu (6] amrun gad narihu kulla yaumin
(1Q, IAU, AF:] wa-kadalika aidan ‘afafubum ‘an al-gima‘ wa-anna minhum qanman
la rz;gzilun Jaqat lakin nis@’un aidan qad aqami ayyima hayatibim mumtani‘ina ‘an
al-gima‘ (7] wa-minhum qaumun qad balaga min dabtihim lz-zmﬁsz/ﬂm fi t-tadbiri fi

l-mat‘am wa-lI-masrab wa-siddati hirsihim ‘ali I=adli an sirii gaira muqassirina ‘an

alladina yatafalsafina (3] bi-I- /quqa )"

~Mythen® (rumiiz): Fiir den Ausdruck sind verschiedene griechische Aquivalente
vorgeschlagen worden. Auch die arabischen Autoren haben ihn auf verschiedene
Weise verstanden (siche unten). Dem Sinne nach und im Gegensatz zur vernunft-
geleiteten Argumentation kann es sich nur um das handeln, was wir heute als
Mythos bezeichnen,” wobei offengelassen sei, welchen Ausdruck Galen wirklich

ABU L-Fipa, 72°rih. Band I, Istanbul 1286 [d.H.; 1869 —1870 n. Chr.], S. 65,30—
66,7.

H. ScuonNE, Ein Einbruch der antiken Logik und Textkritik in die altchristliche
Theologie. Eusebios’ KG 5,28,13 —19 in neuer Ubertragung erldutert, in: T. Krau-
SER/A. RUCKER (ed.), Pisciculi. Studien zur Religion und Kultur des Altertums. Franz
Josef Dilger zum sechzigsten Geburtstage dargeboten von Freunden, Verehrern und
Schiilern, Miinster in Westf. 1939 (= Antike und Christentum. Erginzungsband 1),
S. 262.

147



verwendet hat. ramz bedeutet ein Zeichen, das auf etwas anderes und tieferliegendes
hinweist.

~Wundergeschichten® (a/-mu‘giza): Der arabische determinierte Singular bezeichnet
hier ein Kollektivum, darum die Ubersetzung mit einem Plural. Raimund Kébert
hat in dem Wortpaar ar-rumiiz wa-l-mu‘giza die im Neuen Testament oft verbun-
denen und dort synonym zu verstchenden Begriffe , Zeichen und Wunder (onueia
xal Tépata)“ wiedergefunden.®® Aber die an der ersten Stelle allein genannten
rumiiz wiirden in der Bedeutung von ,,Zeichen® keinen rechten Sinn geben, wo es
Galen doch auf den Anschluss an die von Platon erzihlten Mythen ankam (siche
unten 4.). Die im Neuen Testament erzihlten ,Wundergeschichten® schliessen sich
hingegen ebenso zwanglos als paralleler Ausdruck an die ,Mythen® an.
,Philosophen® (al-mutafalsafina, alladina yatafalsafuna): Zu dem zeitgendssischen,
stark ethisch gefirbten Philosophiebegriff vgl. z.B. Galens Traktat Quod optimus
medicus etiam philosophus sit.”

»auch® (aidan): Das Wort ist bei Aba I-Fida weggelassen, weil es in dem aus dem
Kontext gerissenen Zitat keinen Sinn gibt und er auch sonst zu leichten Kiirzungen
neigt. Ibn al-Qifti und Ibn abi Usaibi‘a haben es zum Gliick bewahrt. Die Christen
werden hier mit einer anderen zuvor erwihnten Gruppe verglichen, die auch keine
echten Philosophen sind, aber sich wie diese verhalten. Es sind die Wichter in
Platons utopischem Staatswesen, eine mittlere Klasse zwischen dem niederen er-
werbstitigen Volk und den regierenden Philosophen. Sie sollen mit erfundenen
Mythen aufgezogen werden, damit sie das Leben von Philosophen fithren und so
dem Staatswesen in rechter Weise dienen kénnen, ohne selber Philosophen zu sein.
Sie diirfen von den Regierenden getiuscht werden, wenn die Liige wie eine heil-
same Arznei eingesetzt wird (III 3. 21 und V 8: 389B, 414B—415C und 459C).
Galen hat diese Gedanken in seine Synopse aufgenommen, wie einem Zitat des
Joseph ibn Agnin (gestorben 1226), eines Schiilers von Moses Maimonides, zu
entnehmen ist.*® Wie aus einer polemischen Bemerkung in dem Po/iteia-Kommen-
tar des Averroes (1126-1198) hervorgeht, hat sich Galen auch iiber die notwen-
dige Zahl der Wichter verbreitet.”” Selbst zum Thema der Massenhochzeiten der
Wichter, wo zum Zwecke der Zuchtwahl die Paare mit manipulierten Losen zu-
sammengefiihrt werden, hat sich Galen Gedanken tiber deren Hiufigkeit gemacht.”®

34

35

36

37

Das nur in arabischer Uberlieferung erhaltene Urteil Galens tiber die Christen, in:
Orientalia. N. S. 25 (1956), S. 409.

I. MULLER (ed.), Claudii Galeni Pergameni Scripta minora. Band II, S. 1-8 = K. G.
KouN (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band 1, S. 53—063; eine deutsche Uber-
setzung nach dem Arabischen von P. BACHMANN (ed.), Galens Abhandlung dariiber,
dafS der vorziigliche Arzt Philosoph sein mufS, Gottingen 1966 (= Nachrichten der
Akademie der Wissenschaften in Géttingen. 1. Philologisch-historische Klasse
1965,1).

Zitiert in P. Kraus/R. WALZER (ed.), Galeni Compendium Timaei Platonis aliorum-
que dialogorum synopsis quae extant fragmenta, London 1951, arabisch S. 38, latei-
nisch S. 100.

E.I.J. RoseNTHAL (ed.), Averroes’ Commentary on Plato’s Republic, Cambridge
1956, LXXIL,2: S. 46,6—8 = Ubersetzung S. 152; deutsche Ubersetzung in S.
LAUER, Kommentar des Averroes zu Platons Politeia. Einleitung von F. Niewdhner,
Ziirich 1996, S. 62; vgl. bei Platon V 8: 460A.

148



Merkwiirdig ist ein Satz, der leider in der hebriischen Ubersetzung unklar heraus-
gekommen ist. Es heisst da: ,,Galen hat erwihnt, dass er zu diesem Thema ein Buch
tiber diese Verlosung besitzt (oder: geschricben hat), und zwar das, was ,Die Ver-
losung von Intellekten® heifft (WX 32777 DRI 990 12 LW DWORY 921 721
oo N RPN WX X7 QR DT A12).¢

,keine Angst vor dem Tod (‘adama gaz‘ihim min al-maut)*: Galen kann selber
Zeuge von Verfolgungen und Hinrichtungen gewesen sein.*’

vor dem, was ihnen danach begegnet (wa-ma yalgauna ba‘dahu)*: Es geht um die
volkstiimlichen Hadesvorstellungen, wie er sie bei den einfachen Leuten wie auch
bei den Christen eigentlich voraussetzen durfte, zumal da selbst Platon sich am
Ende der Politeia dariiber verbreitet hat. Galen hat sich tiber die Unsterblichkeit der
Seele immer schwankend und zweifelnd geéiussert.‘41

,des Geschlechtsverkehrs enthalten (mumtani‘ina ‘an al-gima‘)*: Dass Galen die
vollige Enthaltsamkeit aus medizinischen Griinden nicht gebilligt hat,*” ist kein
Argument gegen die Authentizitit der Stelle. Er beschreibt, was er als Zeitzeuge in
Erfahrung gebracht hae.®?

Sein kaiserlicher Gebieter Mark Aurel, dieser mehr der Stoa verpflichtet,

sah im Verhalten der Christen ,eine blofle Aufsissigkeit (PiAv mapdra-
Ev)“.* Galen hingegen fand in der platonischen Psychologie, wie er sie
selber vertreten hat,”’ eine Maéglichkeit, das neuartige und beunruhigende

Phinomen der wachsenden Christengemeinde in die Kategorien seiner wah-

ren Philosophie einzuordnen.

Wegen der verwickelten Uberlieferungslage sei im folgenden noch eine

chronologische Aufstellung und Bewertung der einzelnen Textzeugen ange-

fiigr, und zwar derjenigen, die wortlich zitieren, zusammen mit den anderen,

38

39

40
41
42
43
44
45

E.I.]. RosENTHAL (ed.), Averroes’ Commentary on Plato’s Republic, LXXVL8: S.
56,24 -25 = Ubersetzung S. 170; S. Lauer, Kommentar des Averroes, S. 72.

E.I.]. RoseNTHAL (ed.), Averroes’ Commentary on Plato’s Republic, ,XXV1,3: S.
55,2324 = Ubersetzung S. 168, vgl. S. 301 dazu eine Bemerkung von D. Baneth.
Eine abweichende Lesart 2°0% (Ole) state Q990 (Intellekte) wurde vom Heraus-
geber sicher unrichtig in den Text aufgenommen, falls nicht schon im Arabischen
eine Verlesung von adhin (Intellekee) zu adhian (Ole) vorgelegen hat; Uberserzung
von S. LAUER, Kommentar des Averroes, S. 71. Auf jeden Fall liegt die Platonische
Wendung »Afipot . .. woupoi (,intelligente Verlosungen®, V 8: 460A) zugrunde;
adhan wire dann ein arabischer Permutativ gewesen, der anstelle eines Adjektivs
stehen kann.

H. SCHLANGE-SCHONINGEN, Die romische Gesellschaft bei Galen, S. 250—-252.
Vgl. V. NutToN (ed.), Galen, De propriis placitis, S. 132 —144.

So S. Gero, Galen on the Christians, S. 407-410.

G. ScHOLLGEN, Jungfriulichkeit, S. 547 -565.

Selbstbetrachtungen 11,3.

Vgl. Gavren, De placitis Hippocratis et Platonis, ed. P. DeLacy. Band I, Berlin
°1984; Band II, Berlin ?1984; Band III, Berlin *2005 (= Corpus Medicorum Grae-
corum V 4,1,2).

149



die nur darauf Bezug nehmen oder den Inhalt mit eigenen Worten wieder-

geben.

d.

Galen selbst vermerket in De /[ibris propriis nur knapp, dass er Synopsen der Plato-
nischen Dialoge in acht Biichern verfasst hat (IThatovix®@v diakéywv ovvépemg
dnth).

Austiihrlicher ist der Bagdader Meisteriibersetzer Hunain ibn Ishag (808 —873) 7 in
seinem ,Sendschreiben iiber die Galentibersetzungen® innerhalb eines Abschnitts
iiber die Schriften, die sich mit Platon beschiftigen:48 ,Von Schriften aus diesem
Gebiet habe ich ein anderes Werk gefunden, das vier Biicher enthilt von den acht
Biichern Galens, die die Synopsen der Biicher Platons enthalten. Das erste Buch
davon enthilt die Synopsen von fiinf Schriften von den Schriften Platons, nimlich
der Schrift Kratylos tiber die Namen, der Schrift Sophistes iiber die Einteilung, der
Schrift Politikos tiber den Regenten, der Schrift Parmenides tiber die Formen und
der Schrift Euthydemos. Das zweite Buch enthilt die Synopsen von vier Biichern der
Schrift Platons iiber die Politik. Das dritte Buch enthilt die Synopsen der sechs
tibrigen Biicher der Schrift iiber die Politik und die Synopsen der als Timaios
bekannten Schrift iiber die Naturwissenschaft. Das vierte Buch enthilt die inhalt-
liche Zusammenfassung der zwolf Biicher iiber die Gesetze® von Platon. Ich habe
die drei ersten Teile fiir Aba Ga‘far Muhammad ibn Misa ins Arabische tibersetzt.
‘Isa*® hat dies alles iibersetzt, und Hunain hat die Synopsen des Buches iiber die
Politik verbessert.*

Der griechische Ausdruck ouvoyelg, hier mit gawami (,Zusammenfassungen®)
wiedergegeben, bezeichnet kiirzere Formen des Kommentars, nimlich zusammen-
fassende Paraphrasen mit eingestreuten eigenen Bemerkungen; in den im folgenden
aufgefiithrten Zitaten werden sie auch durchaus zutreffend als ,,Kommentar® (zafsir,
sarh oder talhis) bezeichnet.”' Zur Ginze erhalten ist davon nur die Synopse des

46

47

48

49

50

51

13: I. MULLER (ed.), Claudii Galeni Pergami Scripta minora. Band 1I, S. 122,13 =
K.G. KUnN (ed.), Claudii Galeni Opera omnia. Band XIX, S. 46,15.

G.C. ANawATI/A.Z. IskaNDAR, Hunayn ibn Ishaq al-‘Ibadi, Aba Zayd, in: C.C.
GrLLispiE (ed.), Dictionary of Scientific Biography. Band XV. Supplement 1, New
York 1981, S. 230-249.

HuNaN 18N [suiQ, Uber die syrischen und arabischen Galen-Ubersetzungen, ed. G.
BERGSTRASSER, Leipzig 1925 (= Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes
17,2), Nr. 124.

So mit der zweiten Handschrift des ,Sendschreibens® suman statt siyar, vgl. G.
BERGSTRASSER, Newe Materialien zu Hunain ibn Ishiaq’s Galenbibliographie, Leipzig
1932 (= Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes 19,2), S. 23, Zeilen 11
und 33-34.

Ab hier folgt ein Zusatz, der nur in der ersten Handschrift vorliegt; iiber ‘Isa ibn
Yahya, einen Schiiler und Mitarbeiter Hunains, siehe GALEN, De partium homoeo-
merium differentia, ed. G. STROHMAIER, Berlin 1970 (= Corpus Medicorum Grae-
corum. Supplementum Orientale 3), S. 23-206.

Zu der schwankenden Terminologie vgl. D. Gutas, Aspects of Literary Forms and
Genre in Arabic Logical Works, in: C. BURNETT (ed.), Glosses and Commentaries on
Aristotelian Logical Texts. The Syriac, Arabic and Medieval Latin Traditions, London
1993 (= Warburg Institute Surveys and Texts 23), S. 32—43.

150



52
53

54

55

56

57

,Timaios“, aus dem zu ersehen ist, wie Galen die Aussagen komprimiert und dabei
den Dialogcharakter aufgegeben hat.’? Die der Politeia lag, wie dem ,T.Sendschrei-
ben“ zu entnehmen ist, in der von Hunain durchgesehenen arabischen Ubersetzung
vor.

Abi ‘Isa Ahmad ibn ‘Ali ibn Yahya al-Munaggim (um 900): Der Sohn von ‘Ali ibn
Yahya al-Munaggim, dem Adressaten des genannten ,Sendschreibens® und Auf-
traggeber vieler Ubersetzungen,’ war der Verfasser einer ,,Geschichte der Jahre der
Welt (Tz’rily sini [-“alam)“.>* Das Werk ist verloren, im Siwan al-hikma (siche unten
Abschnitt e.) wird es ausdriicklich als Quelle genannt und bietet somit das ilteste
Testimonium. Obwohl er syrisch-christliche Vorarbeiten benutzt hat, diirfen wir
annehmen, dass er sich zu Galen und seiner zeitlichen Einordnung auf die Literatur
gestiitzt hat, die frisch aus Hunains Ubersetzerwerkstatt gekommen war. Einleitend
heisst es vor dem Zitat im Siwan al-hikma: ,‘Ali ibn Yahya an-Nadim > erwihnt in
seinem Buch, das er iiber die Geschichte zusammenstellte, dafl der Arzt Galen in
dem Buch der Synopse der Ausfiihrungen Platons tiber die Politik eine Aussage
vortrigt, die darauf hindeutet, dafl er nach der Zeit Jesu lebte.”

Al-Mas‘adi (um 893-956): Der originelle und fruchtbare Autor behauptet in sei-
nem Kitib at-tanbih wa-l-israf, dass Galen zweihundert Jahre nach Christus lebte
und dass er in den Synopsen zur Platonischen Politeia die Frommen unter den
Christen erwihnt habe, weil er selber ein iiberzeugter Christ war (sic!).*®

Aba Sulaiman as-Sigistani (um 912 — um 985): Der ,,Schrank der Weisheit* (Siwdin
al-hikma) des Bagdader Philosophen ist nur in Ausziigen erhalten; darin findet sich
das oben von Aba ‘Isa Ahmad ibn ‘Al ibn Yahya al-Munaggim (Abschnitt c.)
gebotene Zitat.”” Auch Abii Sulaiman as-Sigistant hat sich iiber die Deutung des
Ausdrucks rumiiz Gedanken gemacht: ,,Er meint die rumiiz, die von den Propheten

P. Kraus/R. WaLzER (ed.), Galeni Compendium, S. 38. 100.

G. STROHMAIER, Der syrische und der arabische Galen, in: W. Haask (ed.), Aufstieg
und Niedergang der Riomischen Welr. Teil 11, Band 37,2, Berlin, New York 1994, S.
2008—-2010; Nachdruck in: G. STROHMAIER, Hellas im Islam. Interdisziplinire Stu-
dien zur Tkonographie, Wissenschaft und Religionsgeschichte, Wiesbaden 2003 (= Dis-
kurse der Arabistik 6), S. 99 —100.

M. FLEISCHHAMMER, Die Bana I-Munaggim, cine Bagdader Gelehrtenfamilie aus
dem 2. — 4. Jahrhundert d.H., in: Wissenschaftliche Zeitschrift der Martin-Luther-
Universitit Halle-Wittenberg. Gesellschaftlich-Sprachwissenschaftliche Reihe XI11,3/4
(1962), S. 219 und Anm. 65; S.M. SterN, Aba ‘Isa Ibn Al-Munajjim’s Chronog-
raphy, in: S. M. Stern/A. Hourani/V. BrRowN, Islamic Philosophy and the Clas-
sical Tradition. Essays presented [. . .] to Richard Walzer, Oxford 1972, S. 437 —466.
S.M. Stern, Abi ‘Isa Ibn Al-Munajjim’s Chronography, S. 437—-466, hat den
Namen sicher zu Recht zu Ahmad ibn ‘Ali ibn Yahya an-Nadim erginzt, denn von
seinem Vater ist keine historische Arbeit bekannt.

AL-Mas‘Up1, Kitib at-tanbih wa-l-israf, ed. M.]. pE GogJE, Leiden 1894 (= Bi-
bliotheca Geographorum Arabicorum 8), S. 131,8 —11; Ubersetzung von B. Carra
DE VAUX, Le livre de ['avertissement et de la revision, Paris 1896 (Nachdruck Frank-
furc am Main 1986; = Veréffentlichungen des Instituts fiir Geschichte der Arabisch-
Islamischen Wissenschaften. B. Abteilung Geschichte 2), S. 183; vgl. auch S. Gero,
Galen on the Christians, S. 398, Anm.. 78.

D.M. Dunvor (ed.), The Muntakhab Siwin al-Hikmah, S. 1112, Zeile 207-211.

151



stammen, iiber denen Friede sei (ya‘ni r-rumiz allati §@’at ‘an al-anbiya’ ‘alaihim
as-salam)“. Die Redeweise ist typisch islamisch, sie kénnte auch aus der Vorlage
stammen.’®

Ibn Zura (943 —1008): Der jakobitische Ubersetzer und Philosoph interessiert sich
nicht fiir die Datierung von Galens Lebenszeit, sondern beruft sich in der Diskus-
sion mit einem Juden nur auf die anerkennenden Worte Galens iiber die Ethik der
Christen, obwohl er sie zusammen mit den Juden oft fiir téricht und wunderlich
erklirte (‘ala katrati ma yigadu labu min at-tasfih wa-t-ta‘aggub min abli sari‘atai
Miisa wa-l-masih).”” Als Stellenangabe erscheint im Unterschied zu anderen Testi-
monien nicht einfach die Politeia-Synopse, sondern es heisst genauer ,in den Syn-
opsen der Politik von Platon, am Ende (/7 gawami‘i s-siyasati li-Aflatin fi ahiribi)“.
Das kann richtig sein und mag darauf beruhen, dass er sich nicht auf die Arbeit von
Abt ‘Isa Ahmad ibn ‘Ali ibn Yahya al-Munaggim (siche oben Abschnitt c.) stiitzte,
sondern noch die Version von Hunain und “Isa ibn Yahya vorliegen hatte. Wenn
Galen tatsichlich erst am Ende der Politeia-Synopse und nicht schon mitten im
Text bei den Wichtern auf die Christen zu sprechen kam, so hatte dies vermutlich
seinen Grund darin, dass er sich hier mit der Geschichte von dem Manne Er
beschiftigen musste, der in einer Schlacht verwundet wurde, in den Hades geriet,
sich dann aber wieder unter den Lebenden fand und von seinen Erlebnissen erzihl-
te (X 13-16: 613E-621D). Um die krasse Mythologie zu rechtfertigen, koénnte
Galen naheliegenderweise und riickgreifend argumentiert haben, dass dies etwas fiir
die Klasse der Wichter gewesen sei, worauf sich die zeitgendssische Parallele der
Christen zwanglos anschloss.

Abi Sa‘id ‘Ubaidallah ibn Gibra’il ibn ‘Ubaidallih ibn Bahtisa® (schrieb 1032):
Der Angehorige der berithmten Arztefamilie der Bahaid®, fiir die Hunain auch
gearbeitet hat, verfasste neben anderen Werken, die seine breite Bildung zeigen,
auch ein Buch Die Leistungen der Arzte (Kitab manaqib al-atibba’), worin er sich
tiber die Lebenszeit Galens verbreitet und sie nach einer ihm vorliegenden christ-
lichen Chronik in die Reihe der Kaiser einzuordnen sucht. Dabei dient ihm als
erstes Argument, dass Jesus und Galen keine Zeitgenossen waren, die Mitteilung im
ersten Buch von De anatomicis administrationibus, dass er am Anfang der Herrschaft
von Mark Aurel, also im Jahre 162, zum ersten Mal nach Rom kam.%® Als zweites
dient ihm der Bericht iiber die Christen, deren ménchische Askese nach seiner
Meinung erst eine geraume Weile nach der Zeit Jesu entstanden sei. Das Werk ist
nicht erhalten, aber es wird von Ibn al-Qifti " und Ibn abi Usaibi‘a® unter Nen-
nung seines Namens zitiert.

Ibn al-Qifti (1172 -1248): Der #gyptische Regierungsbeamte und fleissige Schrift-
steller hat in seine Gelehrtengeschichte 414 Biographien aufgenommen, wovon nur
ein Auszug erhalten und ediert ist.”?

58
59

60

61
62

D.M. Dunvor (ed.), The Muntakhab Siwin al-Hikmah, S. 11-12, Zeile 210.
Magqala ‘amalahi li-ba‘di l-yabid, in: P. SpaTh, Vzngt Traités Philosophiques et Apo-
logétiques d’Auteurs Arabes Chrétiens du IX au XIV* siécle, Kairo 1929, S. 35,8 —12.
I 1: ed. I. GaroraLO, Band I, Napoli 1986, S. 1,1-3 = K. G. KUnN (ed.), Claudii
Galeni Opera omnia. Band 11, S. 215,6-7.

Siehe unten Abschnitt h. und 1B~ AL-Qurt1, 72°7i) al-hukama’, S. 126,11-128,16.
Siche unten Abschnitt i. und IsN aBI Usatsia, ‘Uyin al-anba’ fi tabaqat al-atibba’,
S.76,30-77,5.

152



L

63

64

65

66

67

68

69

Ibn abi Usaibi‘a (nach 1194 —1270): Der Verfasser der unschitzbar reichhaltigen
Medizingeschichte hat auch Galen den ihm gebiihrenden Platz eingerdumt. Die
Passage aus Abii Sa‘id ‘Ubaidallah ibn Gibra’il ibn ‘Ubaidallah ibn Bahtisa® hat er
der ungekiirzten Fassung bei Ibn al-Qifti entnommen.**

Barhebriius (1225/6—1286): Der jakobitische Bischof bezicht sich in seiner Ge-
schichte der Dynastien zur Widerlegung der Meinung, dass Galen ein Zeitgenosse
Jesu war, sondern spiter lebte, wie Abu Sa‘id “Ubaidallih ibn Gibra’il ibn ‘Ubai-
dallzh ibn Bahtia® auf die Stelle in De anatomicis administrationibus, war also
hierin sicher auch von diesem abhingig. Dann heisst es weiter: ,Er sagt auch in
seinem Kommentar zu einem Buch Platons, das Phaidon heisst: Die Leute, die
Christen genannt werden, haben ihre Lehre auf rumiz und Wundergeschichten
aufgebaut. Thre Handlungsweise ist nicht geringer als die der echten Philosophen.
Sie lieben die Keuschheit, halten Fasten und Gebete und vermeiden ungerechte
Handlungen. Unter ihnen gibt es Minner, die sich nicht mic Weibern beflecken.”
Die rumiiz deutet er anschliessend gut christlich als ,,die Gleichnisse, die im heiligen
Evangelium fiir das Himmelreich geprigt sind (al-amzil al-madriba li-malkiti s-
samd’ fi l-ingili t-tahir)“.° Die Bewertung der Stelle scheint klar zu sein. Der
Bischof gibt den Inhalt mit eigenen Worten wieder, dabei kommt ihm bei der
Schilderung der radikalen Askese die Wendung aus der Apokalypse des Johannes in
den Sinn, dass ,sie sich nicht mit Weibern befleckten (14,4). So diirfen wir ihm
auch den kleinen Fehler nachsehen, dass er als Quelle die Phaidon-Synopse nennt,
die Hunain nicht mehr auftreiben konnte (siche oben Abschnitt b.). Der Platoni-
sche Dialog selbst, der vom Sterben des von vielen verehrten Sokrates handelte, war
hingegen sehr bekannt, auf alle Fille mehr als die Politeia.*® An einer anderen Stelle,
im Buch der Leuchte des Heiligtums, behauptet er, dass Galen Jesus erwihnt habe,
und nennt als Quelle den ,,Schlufl der Synopse der Gesetze“.*” Das eine wie das
andere konnte man einer Fliichtigkeit des vielbeschiftigten Bischofs zuschreiben.
Dann aber wurde in der Forschung die Version mit der Phaidon-Synopse durch die
Entdeckung von identischen Formulierungen in einer Ausgabe der Weltgeschichte
des Bischofs Agapius von Hierapolis®® aufgewertet.”” Dieser schrieb um 942, also

Zu dem Galen-Zitat siche IBN AL-QIFTI, 72°rih al-hukama’, S. 128,3—8 und zu der
Zwischenquelle den vorangehenden Abschnitt g.

Zu dem Galen-Zitat siche 1N aBI Usaisr‘a, ‘Uyin al-anbd’ fi tabagat al-atibbi’.
Band I, S. 77,1820 und zu der Zwischenquelle Abschnitt g.

BaruEesrAUS, Ta’rif mubtasar ad-duwal, Beirut 71992, S. 72,20-73,2; dasselbe in
seiner syrischen Version Maktbaniit zabne, ed. P. BEpjaN, Paris 1890, S. 53,13 —20.
Umgekehrt irrig S. GEro, Galen on the Christians, S. 401; vgl. G. STROHMAIER,
Das Bild des Sokrates in der arabischen Literatur des Mittelalters, in: H. KESSLER
(ed.), Sokrates. Bruchstiicke zu einem Portriit, Kusterdingen 1997 (= Sokrates-Studien
3), S. 105-124 (Nachdruck in: G. STROHMAIER, Hellas im Islam, S. 50—58).

J. Kuoury (ed.), Le Candélabre du Sanctuaire de Grégoire Abou lfaradj dit Barhe-
braeus. Quatrieme base: De incarnation, Paris 1964 (= Patrologia Orientalis 31,1),
S. 60,17 (Hinweis von S. Gero, Galen on the Christians, S. 389, Anm. 59).

G. Gra¥r, Geschichte der arabischen Literatur. Band 11, Citca del Vaticano 1947 (=
Studi e testi 133), S. 39—40.

L. CueikHO (ed.), Agapius Episcopus Mabbugensis, Historia Universalis, Beirut, Paris
1912 (= Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium. Scriptores Arabici, series

3, tomus 5), S. 180,18 -181,1.

153



noch vor Abii Sa‘id ‘Ubaidallah ibn Gibra’il ibn ‘Ubaidallah ibn Bahcida© (siehe
oben Abschnitt g.) und dessen kombinierter chronologischer Argumentation mit
dem vorangehenden Verweis auf De anatomicis administrationibus. Es ergaben sich
nun verschiedene Méglichkeiten, etwa die, dass griechischen oder christlich-syri-
schen Autoren der erste Teil der Summarien zuginglich war, der die Phaidon-
Synopse enthielt und den Hunain nicht auftreiben konnte, oder dass Galen zwei-
mal auf ein aktuelles Thema zu sprechen kam.”” Aber die charakteristische For-
mulierung ar-rumiiz wa-l-mu‘gizar (,,rumiiz und Wundergeschichten®) liess eigent-
lich keinen anderen Schluss zu, als dass auch Agapius denselben Text kannte wie alle
anderen, nimlich Hunains Ubersetzung der Politeia-Synopse, sei es durch unmit-
telbare Einsichtnahme oder durch eine Zwischenquelle vermittelt, und dass die
Verwechslung mit der Phaidon-Synopse bereits ihm anzulasten war und nicht dem
nunmehr von ihm abhiingigen Barhebrius.

Eine genauere Untersuchung der Textiiberlieferung des Agapius durch S. Gero hat
jedoch das angeblich so frithe Zeugnis radikal entwertet. Die Stelle ist ein sekun-
didrer Einschub, und es ist sogar mit der Méglichkeit zu rechnen, dass die Uberein-
stimmung mit Barhebrius darauf beruht, dass sie dessen Geschichte der Dynastien
entnommen ist.”! Gero mochte aber, nachdem er die ganze Konstruktion des
Verhiltnisses von Agapius und Barhebrius zum Einsturz gebracht hat, trotzdem an
dem Ursprung in der Phaidon-Synopse festhalten, und dies nun aus rein inhaltli-
chen Griinden, indem auch hier im Anschluss an Platon von der Bereitschaft des
Philosophen zu sterben und der Ziigelung der Begierden die Rede gewesen sein
muss.”* Der oben vorgeschlagene Anschluss an die Wichterkaste in der Politeia hat
aber meines Erachtens auf alle Fille mehr Plausibilitit fiir sich, abgesehen von der
Kette der Testimonien, die alle bis auf Barhebrius fiir die Politeia-Synopse plidie-
ren.

Abu I-Fida (1273 -1331): Aus manchen Stellen in seiner Universalgeschichte
Muhtasar fi ahbar al-basar geht hervor, dass der Damaszener Geograph und Hi-
storiker die Chronographle von Aba ‘Tsa Ahmad ibn ‘Ali ibn Yahya al-Munaggim
(siche oben Abschnitt c.) benutzt hat.”? Dies wird auch hier der Fall sein. Sein Zitat
ist das vollstindigste,”* dabei geht es ihm nicht um das Verhiltnis zur Lebenszeit
Jesu, sondern um die Feststellung, dass das Christentum zur Zeit des Commodus
hervortrat. Es fehlt auch der Verweis auf De anatomicis administrationibus. Eine
bisher angenommene Abhingigkeit von dem Gelehrten und Kimpfer gegen die
Kreuzfahrer ‘Izz ad-Din Aba |-Husain ‘Ali ibn al-Atir (1160 -1233) wird durch
den Text von dessen Kamil fi t-ta’rih nicht bestitigt, obwohl er im Kontext zur
Chronologie romischer Kaiser zitiert wird.” Zu dem Wort rumdz hat Aba |-Fida
eine Erklirung, die im Unterschied zu den anderen genannten Versuchen ganz im

70

71
72
73
74
75

G. Levi DELLA ViDA, Two Fragments of Galen in Arabic Translation, in: Journal of
the American Oriental Society 70 (1950), S. 182 —186; S. PINES, An Arabic Version of
the Testimonium Flavianum and its Implications, Jerusalem 1971, Appendix: Galen
on Christians According to Agapius, S. 73—83.

S. Gero, Galen on the Christians, S. 371387, besonders S. 383 —387.

S. Gero, Galen on the Christians, S. 400—402.

F. RoSENTHAL, A History of Muslim Historiography, Leiden *1968, S. 79.91.

ABU L-Fipa, T2’rih. Band I, S. 65,30-66,7.

ed. C.]. TORNBERG, Band I, Leiden 1867, S. 229,11-12.

154



Sinne Galens sein diirfte: , Er meint mit den rumiiz die Geschichten von Lohn und

Strafe im Jenseits (ya‘ni bi-r-rumiiz al-ahbir ‘an at-tawab wa-1-iqab fi d-dari l-dhi-

ra)“.’®

Die Haltung Galens zu den Christen war distanziert, und wenn er von
ihren Lehren nur fliichtig Kenntnis genommen hat, so scheint er dafiir nach-
haltiger auf einen christlichen Kreis gewirkt zu haben. Euseb zitiert in seiner
Kirchengeschichte einen Ungenannten aus der ersten Hilfte des dritten Jahr-
hunderts, vielleicht identisch mit Hippolyt, der die theologische Richtung
der Adoptianer, vertreten durch Theodotos von Byzanz, den der romische
Bischof Viktor (187-198) exkommunizierte, folgendermassen angreift:
»Euklid wird demnach von einigen bei ihnen eifrig ausgemessen, Aristoteles
aber und Theophrast werden bewundert, ja Galen wird in gleicher Weise von
einigen kniefillig verehrt (EvxAeidng yoOv mapd Tiowv adtdv @riomdvag
Yewuetpeital, AplototéAng 8¢ xal Oedppaatog Bavudfovrar Tainvog
Y&p Towmg Omd Tivev xal mpooxuveltal).“”” Man sollte in die ebenso kurze
wie unsachliche Bemerkung nicht zuviel hineinlesen. Walzer vermutet: ,Es
ist keineswegs unmoglich, daf die Adoptianisten Galen um Rat fragten, wie
sie sich dem Standard der griechischen Philosophie anpassen und seiner
Kritik Rechnung tragen kénnten.“’® Schlange-Schéningen konstatiert ,.ein
wechselseitiges Interesse”, das dadurch ausgeldst wurde, dass die Adoptiani-
sten auf Galens Kritik reagiert hitten.”” Aber diese besteht doch nur aus
versteckten beiliufigen Bemerkungen in seinem umfinglichen Werk. Peter
Lampe meint sogar, dass der bei Euseb inkriminierte und aus Euklid, Ari-
stoteles und Theophrast bestehende Syllabus auf eine Empfehlung Galens
zuriickgehen konnte, neben einer Ubertragung der an Hippokrates bewihr-
ten Textkritik auf die heiligen Schriften oder der Wertschitzung der Logik.*
S. Gero relativiert jedoch meines Erachtens die Aussage dahingehend richtig,
dass es in Rom noch andere Vertreter profaner Bildung gab, die auf die Sekte
der Adoptianer Eindruck gemacht haben kénnten.* Galen hatte jedoch mit

76 AU L-Fipa, Ta’rih. Band I, S. GG,1.

77V 28,14: E. ScuwarTZ (ed.), Eusebius. Kirchengeschichte. Kleine Ausgabe, Berlin,
Leipzig >1952, S. 217,19-21; A. voN HarRNACK, Monarchianismus, in: A. Hauck
(ed.), Realencyklopaedie fiir protestantische Theologie und Kirche. Band XIII, Leipzig
1903, S. 311-318.

78 R. WaLzER, Galenos, in: T. KLAUSER et al. (ed.), Reallexikon fiir Antike und Chri-

stentum. Band VIII, Stuttgart 1971, Sp. 784.

H. ScHLANGE-SCHONINGEN, Die rimische Gesellschaft bei Galen, S. 252.

P. LamrE, Die stadtromischen Christen in den ersten beiden Jahrbunderten. Untersu-

chungen zur Sozialgeschichte, Tiibingen 21989 (= Wissenschaftliche Untersuchungen

zum Neuen Testament 2/18), S. 292-293.

81 S, Gero, Galen on the Christians, S. 410, Anm. 121.

79
80

155



seinen offentlichen Vortrigen, zu denen auch Sektionen lebender Tiere ge-
hérten, fiir eine grosse Offentlichkeitswirkung seiner Person gsssorgt.82 Auch
im Falle von Galens Wirksamkeit sind wir wieder auf die Maglichkeit der
unverbindlichen Kommunikation des éffentlichen Vortrags verwiesen, wo
sich ein mehr oder weniger aufmerksamer Horer seine eigenen Gedanken
machen konnte, ohne dass es zu einem Dialog kommen musste.

Galen hat in Rom keine dauerhafte Schiilerschaft um sich sammeln kon-
nen, die hier fiir sein Nachleben Sorge getragen hitte. Um das Jahr 400 hat
der lateinische Autor Macrobius in seinen Satwurnalia eine Auswahl zeitge-
ndssischen Wissens ausgebreitet, darunter auch medizinisches nach den be-
kanntesten griechischen Experten. Galen ist nicht darunter.”” Anders war die
Lage im Osten des Reiches, vornehmlich bei den Iatrosophisten in Alexan-
dria, die den philosophisch gebildeten Arzt als massgebliche Autoritit in
ihren Syllabus aufnahmen. Sie hatten mit ihrer Schiilerschaft eine grosse
Ausstrahlung tiber die Grenzen der Stadt hinaus, so vor allem in den syri-
schen Raum. Und dies ist auch der Grund, warum von seinen Bemerkungen
iiber Juden und Christen drei aus dem Griechischen und drei aus dem
Arabischen zu erheben sind.

82 D. Manerti/A. RoserLr, Galeno commentatore di Ippocrate, in: W. Haask (ed.),
Aufstieg und Niedergang der Rimischen Welt, S. 1560; V. Boubpon-MiLLoT, Oral et
écrit chez Galien, in: ]. JouanNa/]. LEcLant (ed.), Colloque la médecine grecque
antique. Actes, Paris 2004, S. 199-218; vgl. jetzt auch die direkte Anrede ,,meine
versammelten Zuhorer (yd ma‘Sara s-sami‘in) im arabisch erhaltenen Galen-
Kommentar zu HIPPOKRATES, De aere aquis locis. Faksimileausgabe von F. SEzGIN,
Frankfurt a. M. 2001 (= Publications of the Institute for the History of Arabic-
Islamic Science C65), S. 145,8 (= fol. 1008 der unikalen Kairiner Handschrift).
Vgl. zu einem 6ffentlichen Streit mit einem Philosophen, vermutlich Alexander von
Aphrodisias, Galen, De praecognitione 5,9 —15: GALEN, On prognosis, ed. V. NUT-
TON, Berlin 1979 (= Corpus Medicorum Graecorum V 8,1), S. 96,5-98,8, vgl. den
Kommentar S. 189.

83 ]. WiLLs (ed.), Ambrosii Theodossii Macrobii Saturnalia. Commentarii in somnium
Scipionis, 2 Binde, Leipzig 21970, siehe den Index.

156



	Galen in den Schulen der Juden und Christen

