
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: "Eine über die Ufer des Gedächtnisses tretende Geschichte" : zu
Emmanuel Lévinas' Talmud-Lektüre "Jenseits der Erinnerung"

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Eine über die Ufer des Gedächtnisses
tretende Geschichte"

Zu Emmanuel Lévinas' Talmud-Lektüre
„Jenseits der Erinnerung"

von Alfred Bodenheimer*

Emmanuel Lévinas' Talmud-Lektüre „Jenseits der Erinnerung" greift ein in
den Bereich des historischen Narrativs bzw. dessen, was, etwa durch Yosef

Hayim Yerushalmi, auch schon als das souveräne Ignorieren desselben durch
die rabbinische Literatur betrachtet worden ist. Das Datum, hundert Jahre
nach Lévinas' Geburt, gut zehn Jahre nach seinem Tod, scheint dazu angetan,

über das Erfassen und Wiedergeben von Lévinas' eigenem Denken
anhand der Analyse eines bestimmten, kürzeren Textes sich an eine historische
Ein- und Zuordnung dieses Gedachten heranzutasten - gerade wenn es sich
bei diesem Text um eine Reflexion des komplexen rabbinischen Umgangs
mit Geschichte handelt.

Lévinas wählt in dieser Talmud-Lektüre einen Text, dessen Anfang, nämlich

die das Grundgerüst bildende Mischna, zumindest jedem auch nur ei-

nigermassen traditionell sozialisierten jüdischen Kind geläufig ist: jene in der

Pessach-Haggada am Sederabend prominent zitierte Stelle im Talmud-Traktat

Berachot, die einen Teil des Verses Deuteronomium 16,3 diskutiert. Ich
möchte hier zumindest diese Mischna im vollen Wortlaut zitieren:

„Man erwähne den Auszug aus Ägypten auch nachts. Rabbi Eleazar Ben Azarja
sprach: Ich bin bereits wie ein Siebzigjähriger, dennoch habe ich niemals gesehen,
dass man den Auszug aus Ägypten auch nachts lese; bis Ben Zoma kam und dies

aus der Schrift deutete, es heisst (Dtn 16,3): ,Damit du des Tages deines Auszugs
aus Ägypten alle Tage deines Lebens gedenkest'; die Tage deines Lebens - das sind

Prof. Dr. Alfred Bodenheimer, Institut für Jüdische Studien, Leimenstrasse 48,

CH-4051 Basel. - Leicht überarbeitete Fassung eines Vortrags auf der Tagung „In
der Spur des Anderen" aus Anlass des 100. Geburtstags von Emmanuel Lévinas,

Zürich, 19. Januar 2006.

131



die Tage, alle Tage deines Lebens - das sind die Nächte. Und die Weisen sagen: Die
Tage deines Lebens - das ist diese Welt, alle Tage deines Lebens - das schliesst die
messianische Zeit ein."

Dieser Mischna folgt dann eine, von Lévinas zitierte Abhandlung
darüber, weshalb und unter welcher Berechtigung der Auszug aus Ägypten noch

zitiert werden sollte, wenn die viel grössere Erlösungstat der messianischen

Befreiung schon geschehen sei. Als Unterschied zwischen Ben Zoma und den

Weisen schält sich dabei - zumindest prima vista - im Kern heraus, dass für
Ben Zoma die messianische Vision gegenüber dem Erlösungsvorgang des

Auszugs aus Ägypten einen vollständigen Paradigmenwechsel im Weltenlauf
darstellt, während es für die Rabbinen hier nur eine graduelle Differenz
zwischen dem ersteren, vergleichsweise kleineren und dem zweiten, noch
bedeutenderen Ereignis gibt. Ben Zomas Vorstellung vom Messianischen

bezeichnet Lévinas als

„eine Geschichte, die über diejenige hinausgeht, die in Erinnerungen versammelt
werden kann und möglicherweise darin Platz genug hat. Eine über die Ufer des

Gedächtnisses tretende Geschichte und in diesem Sinne eine unvorstellbare
Geschichte, eine noch vollständig ungeschriebene Geschichte".1

Lévinas arbeitet heraus, dass der Dissens der Rabbinen zu Ben Zomas
Ansicht eines Paradigmenwechsels zwischen vormessianischer und messianischer

Zeit ein versteckter Konsens ist — indem sie, die Rabbinen, nämlich nicht
den grundsätzlichen Paradigmenwechsel auf die nachmessianische Zeit hin
thematisieren, sondern die messianische Zeit selbst, und zwar als katastrophische.

Der babylonische Gelehrte Rav Josef nämlich sieht gemäss der

Talmud-Stelle, die der Mischna folgt und die die Diskussion mit Ben Zoma
fortsetzt, als neues, das Frühere überwölbendes Ereignis den Krieg von Gog
und Magog. Ein anderer Lehrer des babylonischen Talmuds, Rabbi Chija bar

Abba, erklärt, wie Lévinas zitiert, an anderer Stelle, im Traktat Sanhédrin

(99a) noch expliziter, die biblischen Propheten hätten wohl die messianischen

Tage gesehen, aber nicht die künftige Welt;2 sprich: die schmerzenden

Wehen vielleicht, aber nicht die daraus resultierende Geburt der Erlösung.
Der von Rav Josef zitierte, für diese dem messianischen Prozess inhärente

Katastrophe stehende Krieg zwischen Gog und Magog aber wäre als der

Zweite Weltkrieg denkbar, wie Lévinas, Zeuge des 20. Jahrhunderts, kaum

verschlüsselt, meint - ein Krieg, in dem sich die Beispiellosigkeit des Begriffs

„Krieg" trifft mit der Beispiellosigkeit der Leiden des jüdischen Volkes. Die-

1 E. Levinas, Jenseits der Erinnerung, in: E. LÉvinas, Stunde der Nationen. Talmud¬

lektüren. Aus dem Französischen von Elisabeth Weber, München 1994, S. 119 —

140, dort S. 128.
2 E. Levinas, Jenseits der Erinnerung, S. 129.

132



ser Krieg als „der totale Krieg" wäre somit, als vielleicht von den Weisen des

Talmud nicht in ihr Weltbewusstsein integrierbare und in diesem Sinne
„unvorstellbare" und gewiss „vollständig ungeschriebene Geschichte", der

nichtsdestoweniger innerhalb des Paradigmas von ,Geschichte' erfahrbare und als

solches von ihnen zumindest theoretisch erahnbare Krieg geworden. Man
kommt nicht umhin, an Nelly Sachs zu denken und an das Pathos ihrer

unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg geschriebenen Dichtungen, wenn
Lévinas in diesem Text aus den achtziger Jahren fragt, ob es „all diese [sic\\
Passion Israels" bedurft hätte, „damit eine versöhnte Menschheit denkbar
wird".3 Wobei daraufhingewiesen sei, dass die Denkbarkeit einer versöhnten
Menschheit keineswegs mit deren realer Existenz, gleichsam dem ,Ende der

Geschichte' gleichzusetzen ist. Allenfalls die von dem - wie immer auch

entsetzlichen — Entdecken einer Benennbarkeit von Geschehen evozierte

Entdeckung eines neuen Potentials, nämlich der Notwendigkeit und
Möglichkeit, diesem zuvor undenkbaren Geschehen die Stirn zu bieten.

Das Berückende an Lèvinas' Lektüre ist, dass er die Rabbinen als

historische Dialektiker avant la lettre liest, aber als historische Dialektiker, die
ihrerseits das, was wir seit Hegel als historische Dialektik verstehen, auf den

Kopf stellen. Sie lesen die messianische Phase als Fortsetzung und Steigerung
des göttlichen Befreiungsaktes beim Auszug aus der Sklaverei in Ägypten.
Aber da sie sich Lévinas zufolge in die letzten Konsequenzen der messiani-
schen Eschatologie nicht hineinwagen, sondern in der katastrophischen
Ankündigung hängenbleiben, fehlt der Dialektik ihres Blicks die zwingend
aufhebende Synthese. Und es fehlt hiermit das inhärent Evolutionäre der He-
gelschen Dialektik. Lévinas sieht das eschatologische Potential der messia-
nischen Zeit nicht in der Utopie einer rundum erlösten Welt, sondern
vielmehr in dem, was er als „Ahavath Israel, die Liebe zu Israel" bezeichnet und
die er im folgenden Vorgang umschreibt:

„die ursprüngliche Zärtlichkeit für den anderen [...], das Mitleid und das Erbarmen,

in dem die unentgeltliche Güte keimt -, wird in dem Leiden gebebt haben, in
dem sich die äußersten Hoffnungen in einer Welt der widerlegten Versprechungen
abzeichnen".4

Lévinas lässt den Abschnitt in folgenden Sätzen enden: „Eschatologie durch
die Passion hindurch, die Israels unter den Nationen erduldet. Passion der

Menschheit, die in den Wunden Israels blutet".5

3 E. Lévinas, Jenseits der Erinnerung, S. 132.
E. Levinas, Jenseits der Erinnerung, S. 135.
E. Levinas, Jenseits der Erinnerung, S. 135.

133



Um zunächst den hier wieder aufgegriffenen Passionsbegriff einzuordnen,
bedarf es zunächst einer kurzen Erläuterung hinsichtlich der von Lévinas in
dieser Lektüre vollzogenen Talmud-Deutung. Denn diese verhandelt auch

die in der Talmud-Stelle verhandelte Frage, wie es (analog zu den konsekutiven

eschatologischen Ereignissen der Geschichte) mit den konsekutiv
gültigen Namen der Ureltern Abram alias Abraham und Sarai alias Sara bzw.

Jakob alias Israel stehe. Während es verboten sei, so der Talmud, die Namen
Abrahams und Saras in ihrer vorherigen Form zu gebrauchen, weil die

Namen Abram und Sarai nur Stammeseltern, Abraham und Sara aber ein

Weltelternpaar bezeichneten, könne Jakob auch seiner Umbenennung zu
Israel noch „Jakob" genannt werden. Das liege an der unterschiedlichen

Qualität, die die Tora selbst diesen Namensänderungen gibt. Gott selbst

habe Abram und Sarai, einmal umbenannt, nie mehr bei diesem Namen
gerufen, während Er den längst schon mit Israel Umbenannten vor seinem

Gang nach Ägypten, in die Knechtschaft hinein, noch einmal (genaugenommen

zweimal) „Jakob, Jakob" ruft. Damit sieht Lévinas von Israel bzw. dem

jüdischen Volk den abrahamitischen Universalismus ebenso getragen wie die

Kontingenz von spezifischer Auserwählung und damit verbundener
Unauslöschlichkeit des Exilischen, wie sie im Doppelnamen Israel/Jakob besteht.

Nur so kann das von Lévinas verstandene Mittlertum Israels verstanden

werden, das wohl in seiner Universalisierung des Begriffs „Ahavath Israel"
wie auch in seiner christologisierenden Deutung des jüdischen Schicksals in
der Shoah gespreizt erscheinen mag. In seiner Essenz ist es die um die

Verheerungen der Shoah vermehrte Idee einer Mittlerrolle des Judentums für
die Gottesbeziehung der Menschheit, wie wir sie schon in Rosenzweigs Stern

der Erlösung finden - und auch dort schon als Extrakt älterer jüdischer
Lehren.6 Der Bezug auf Rosenzweig liegt um so näher, als Rosenzweig in
Totalität und Unendlichkeit einer der zentralen Referenzautoren Lévinas' ist.

Die uns aber weiterführende Frage betrifft Lévinas' Aufnehmen einer
tendenziell geradezu dystopischen Messiasvorstellung, in der die „unentgeltliche

Güte" zum eigentlichen Versatzstück einer umfassend gedachten Erlösung

wird. Diese Messiasvorstellung führt Lévinas im Schlussteil seiner Lektüre

zu einem anscheinend ganz anderen Thema, einer Betrachtung zu

Wassilij Grossmanns epischem Kriegsroman Leben und Schicksal, ein
radikaler Bruch, der allein die seinem Vortrag unterliegende Intention wieder-

° Vgl. dazu A. Bodenheimer, Mittlertum und Erlösung. Statement zum Vortrag von
Prof. Stéphane Mosès: Judentum und Christentum bei Franz Rosenzweig, in: G.

Höver {ed.), In Verantwortung vor der Geschichte. Besinnung auf die jüdischen
Wurzeln des Christentums, Bonn 1999 Kleine Bonner Theologische Reihe), S.

35-39.

134



zugeben imstande ist. In Grossmanns Buch, dessen narratives Zentrum die

sowjetische Verteidigung Stalingrads bildet, das aber im stalinistischen Russland

nicht erscheinen durfte, wird laut Lévinas „die stalinistische Realität in
ihrem ganzen Grauen mit dem Grauen der Hitlerzeit zusammengebracht."
Abgesehen von den beschriebenen nationalsozialistischen Verbrechen zeige
das Buch, gerade was die sowjetische Realität angeht:

„Eine Menschheit, die von Institutionen entmenschlicht wird, die doch aus der

anfänglichen revolutionären Großzügigkeit und der Sorge um die Menschenrechte

hervorgingen, eine Menschheit, die in Lager verwandelt oder überall anderswo von
Lagern bedroht wird, in denen das Ich seiner Identität nicht mehr gewiß ist".7

Gerade die Tatsache, dass Grossmann ein assimilierter russischer Jude

war, dessen Denken kaum oder überhaupt nicht von der Bibel oder gar dem
Talmud tangiert gewesen sein dürfte, der aber immer wieder die Unmenschlichkeit

der beiden totalitären Systeme auf ihren virulenten bzw. inhärenten
Antisemitismus zurückführt, bestärkt Lévinas in seiner These von der
Universalität der „Ahavath Israel". „Reduziert sich die Verzweiflung des Menschlichen

nicht auf das jüdische Bewußtsein - oder hebt sie sich nicht zu ihm
empor?" fragt Lévinas.8 Er macht auf eine Figur des Romans namens Ikon-
nikow aufmerksam, die im Buch selbst wie auch in der Gesellschaft, die es

schildert, eine Randfigur ist, ein als schwachsinnig bekannter Mann, der aber

gerade deshalb die Narrenfreiheit besitzt, auch inspirierte Wahrheiten
unbehelligt zu äussern. Ikonnikow kontrastiert das, was er „die unbedachte Güte"
nennt, die einzelne, unreflektierte, zuweilen lebensrettende Tat einer gegen
das totalitäre System gerichteten Zuwendung wie das Reichen von Brot an
einen Gefangenen oder das Verstecken eines Verfolgten mit dem
institutionalisierten religiösen oder gesellschaftlichen Guten, das in die ,gute'
Grundintention pervertierende Systeme, wie etwa die Inquisition oder den
stalinistischen Kommunismus, mündet.9 Inhärent ist solcher Erkenntnis eine

Warnung davor, dass selbst das absolut Gute der nachmessianischen Zeit sich
m ein auch im destruktiven Sinne überwältigend Gutes verwandeln könnte.
E)er fortdauernde Rückgriff auf den Auszug aus Ägypten sichert deshalb eine

Wahrung des Bewusstseins göttlicher Gerechtigkeit, die allein jeder Situation,

selbst der nachmessianischen, notfalls als Regulativ dienen kann.10

Lévinas' Talmud-Lektüre ist sein offensichtlicher Abscheu vor dem Totalen

und dem gemäss seinem Totalitätsbegriff nur aus dem Verständnis des

^ E. LÉvinas, Jenseits der Erinnerung, S. 136.
® E. LÉvinas, Jenseits der Erinnerung, S. 137.
5 E. LÉvinas, Jenseits der Erinnerung, S. 139-140.
10 E. LÉvinas, Jenseits der Erinnerung, S. 138.

135



Totalen zu verstehenden Totalitären eingeschrieben, der einen der Pfeiler
seines ganzen Denkens bildet. Entsprechend erhalten die Rabbinen in dieser

Lesung die Funktion von Agenten einer Geschichtsskepsis, die sich immer
und immer wieder an dem einen Ereignis des Auszugs aus Ägypten
festmacht, wo die „starke Hand" und der „ausgestreckte Arm" Gottes selbst vor
dem Missbrauch einer a priori nur vom Himmel zur Verfügung gestellten,
ansonsten inexistenten physischen Kraft des Guten bewahren. Aus dieser

Skepsis heraus würde dann auch das von Yerushalmi erwähnte Desinteresse
des Judentums an der eigenen Historiographie von der Spätantike bis in die

Neuzeit nicht so sehr die Bedeutungslosigkeit eigenen historischen Erlebens

belegen, sondern vielmehr die Betonung einer ahistorisch fixierten Erinnerung

an das immergleiche Ereignis zur Gewähr eines überhistorisch angelegten

moralischen Korrektivs. Die Voraussetzung einer solchen moralischen

Gegengeschichte ist aber eine Existenz gewissermassen auf der an einer

Einbindung in die Institutionen der Macht ohnehin desinteressierten Unterseite

geschichtlicher Abläufe, auch Exil genannt. Dabei entwirft Lévinas bewusst

ein auf Kosten der Verabsolutierung seiner Erlösungshoffnungen idealtypisches

Judentum, das selbst dem Guten über die Sekunde seiner befreienden

Inspiration hinaus misstraut. Ein Judentum, das das Gute ersehnt, vor dessen

Etablierung ihm zugleich graut. Gemäss dieser den Rabbinen zugesprochenen

Betrachtungsweise wäre jede Art von Geschichte potentiell eine „über
die Ufer des Gedächtnisses tretende Geschichte", weil das Gedächtnis, wenn
man es im Auszug aus Ägypten fixiert, ein nicht so sehr nach den Parametern
der Mnemonik und des Narrativs, sondern vielmehr nach denen des

kategorischen Imperativs ausgemessenes Flussbett besitzt.
Es bleiben Anfragen an diese Talmud-Lektüre, und ich möchte diese

Anfragen formulieren, weil einem nur an seinen eigenen Ansprüchen
gemessenen Lévinas zu leicht Recht gegeben wird, ohne dass die letzten

Konsequenzen seiner Argumentation ausgeleuchtet werden. Als Basis dieser

Anfragen sollen die Ideen einer Gelehrten dienen, die, im selben Jahr wie
Lévinas geboren, wie er (aber bedeutend länger und intensiver) Schülerin

Heideggers und ebenfalls jüdisch war — allerdings einem anderen Judentum
entstammend, einem deutschen, hochassimilierten. Die Rede ist von Hannah

Arendt. Eine dieser Anfragen betrifft Lévinas' Behandlung des Totali-
tarismus. Den Begriff „Totalitarismus" benützt er, im Gegensatz zum Begriff
des „totalen Kriegs", in diesem Aufsatz nicht, doch zeigt er gerade im
Schlussteil der Behandlung von Grossmanns Roman über diesen totalen

Krieg, dass Widerstand gegen Totalitarismus die Hauptstossrichtung seiner

Interpretation der Talmud-Stelle ist. In ihrer epochemachenden Totalitaris-
mus-Analyse Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft ist auch Arendt
hinsichtlich der Vergleichbarkeit totalitärer Systeme der Ansicht, es sei

136



„praktisch, nämlich für die politische Struktur totaler Herrschaftsapparate, nicht
von allzu großem Belang [...], ob sie die Massen im Namen der Rasse oder der

Klasse, mit Hilfe des Lebens- und Naturgesetzes oder des dialektisch-materialistischen

Gesetzes der Geschichte organisieren".11

Andererseits geht sie aufgrund ihrer Betrachtung totaler Herrschaft als

phänomenologischem Extremfall sui generis davon aus, dass die von den

entsprechenden Herrschaftsapparaten geschaffenen Strukturen deren Charakter

prägen und dass alle anderen Intentionen (die vielleicht bei einer unbefangenen

Betrachtung des Kommunismus noch den Kern des „Guten" erahnen
lassen würden) bedeutungslos sind.12

Die wesentlichere aus Arendt zu ziehende Anfrage an Lévinas ist aber

zweifellos jene, die sich mit der Rolle des Judentums bzw. des Antisemitismus

in der Verwirklichung jener Katastrophe auseinandersetzt, die Lévinas,

natürlich in krassem Gegensatz zu Arendt, als potentiell prämessianische
liest. Gemäss Arendts differenzierter Auseinandersetzung mit der modernen
jüdischen Geschichte verhinderte das Ineinanderspielen eines herrschaftlichen

Bedürfnisses nach einer zwischen den Klassen stehenden Judenheit
einerseits und eines minimalen jüdischen Wunsches nach Selbstabgrenzung
im 19. Jahrhundert eine vollständige Assimilation, rettete mithin das jüdische

Volk in seinem Bestand und exponierte es zugleich in unheilvoller
Weise.13 Nimmt man ferner ihre wichtige, später vom israelischen Historiker
Walter Grab besonders anhand der Weimarer Republik bestätigte These zur
Kenntnis, dass jedes Mehr an Demokratisierung für die Juden ein Weniger
an obrigkeitlichem Schutz bedeutete,14 so fällt der Blick auf Lévinas'
Talmud-Lektüre nicht leichter. Stellen wir der nüchternen Analyse Arendts
noch ein Zitat aus Lévinas' Text gegenüber:

»Sind aber die neuen Heimsuchungen Israels, deren Ende vielleicht immer zu früh
verkündet wird (und wer weiß, ob man sich nicht selbst heute noch darum sorgen
muß?), in ihrer rätselhaften Möglichkeit die eigentliche Modalität, ohne die ein
spirituelles Übersteigen konkret unmöglich ist und damit die Erinnerung, in der
»alles vollbracht wäre« in Frage gestellt wird? Israel - oder die Menschlichkeit des

Menschen — ist noch nicht mit der Aufstellung seiner Erinnerungen zu Ende. Der

'1 H. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialis¬
mus, totale Herrschaft, München 10 2005, S. 672.
Diese Nivellierung ideologischer Differenzen stützt Arendt durch Hinweise auf die
„Bewunderung und Sympathie" Hitlers für Stalin, verglichen mit der Verachtung
gegenüber dem ideologisch eigentlich näher stehenden, aber aus verschiedenen
Gründen nicht totalitär regierenden Mussolini; H. Arendt, Elemente und Ur-

^ Sprünge totaler Herrschaft, S. 664-665.
H. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 5Iff.
H. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 73.

137



Leidenskelch Israels ist noch nicht geleert. »Rätselhafte Möglichkeit«, deren
gängiger Beiname vielleicht lautet »Drohung des Antisemitismus«. Die Erinnerungen
einer erstaunlichen Vergangenheit, in der das zerrissene Meer die befreiten Stämme

passieren ließ und die Verfolger verschlang, nehmen einen zweideutigen Sinn an •

~OT (Sekher) [. .; Erinnerung] hört auf, den Sinn der Geschichte anzuzeigen!"
15

Darf, bei allem moralischen Impetus, der diese Zeilen trägt, der Horror der

Rabbinen vor dem historischen Narrativ die Wegleitung jüdischen
Geschichtsverständnisses sein? Wird hier nicht auf Kosten einer differenzierten

Analyse, wie sie, ungeachtet der Frage ihrer Beurteilung in Einzelfragen, zum
Beispiel Hannah Arendt schon im ersten Nachkriegsjahrzehnt anbietet,
jüdisches Schicksal als Leidensschicksal typologisiert, enthistorisiert, somit eter-
nalisiert und auf dieser Basis dann universalisiert? Und, um noch zwei Scheite

in die brennende Frage nachzulegen: Kann die in ihrem Ansatz schon

individuelle Machtlosigkeit verströmende Güte tatsächlich das einzige
Rezept sein gegen eine Verselbständigung des Terrors, der in seiner Umschreibung

als Gog und Magog mythisiert statt nutzbringend freigelegt wird?
Schliesslich: Kann die in ihrem Wesen, durch die Zehn Plagen wie durch
den Untergang der Ägypter, ja ebenfalls gewalttätige göttliche Befreiungstat
tatsächlich paradigmatisch sein für eine grundsätzlich alle Formen der

Machtentfaltung desavouierende Eschatologie?
In ihrer ausgeprägten Zuspitzung trägt die Anfrage an Lévinas womöglich

ihre Antwort in sich. Ihr gemäss erscheint Lévinas' Judentum bzw.

„Judentum" nicht nur als im anarchischen Sinne theokratisch, sondern als

Selbstvergewisserung durch kontinuierliche Selbsthinterfragung. Vor dem

Hintergrund von Hannah Arendts Phänomenologie politischer und
gesellschaftlicher Konstellationen erscheint Lévinas' Radikalität einer sich selbst

zurücknehmenden, nie aber aufgebenden Weltwahrnehmung noch deutlicher.

Seine Lektüre der Talmud-Stelle demonstriert ein Verständnis von Ge-

schichtsbewusstsein, aus dem nicht in die Zukunft gerichtete Deutungsmacht,

sondern eben gerade das Gegenteil resultiert: die Demut einer Güte,
die sich in einer nach oben offenen Skala des Katastrophischen allein an
dessen Unterlaufen orientiert. So auch nur kann die Generalisierung der

vermeintlichen Leerformel „Antisemitismus" wie des Begriffs „Ahavath
Israel" nachvollzogen werden: Wenn die Rabbinen Lévinas' Gewährsleute

eines ebenso demütig theokratischen wie eines dezidiert nichtfatalistischen
historischen Interventionismus sind, indem sie der umfassenden Vernichtungspraxis

von Gog und Magog die universale Verantwortungsethik des

Allvölkerfürsten Abraham entgegensetzen und dies aus der exilischen Perspektive
Jakobs mit der latenten Erlösungsvision Israels, so ist die Beleidigung,

V E. Levinas, Jenseits der Erinnerung, S. 130.

138



Verhöhnung, Missachtung ihrer Lehre immer „Antisemitismus", ihre

Berücksichtigung immer „Ahavath Israel". Sie wird zur Parole jedweden Ka-

tastrophenhilfskorps, das die Rettungs- und Aufräumarbeiten in den Fluten
der allenthalben über die Ufer des Gedächtnisses tretenden Geschichte zu
übernehmen sich aufmacht, mit dem ebenso resignierten wie subversiven,
aller hochfliegenden politischen Theorien spottenden Anspruch, Unglück zu
lindern statt zu verhindern.

139


	"Eine über die Ufer des Gedächtnisses tretende Geschichte" : zu Emmanuel Lévinas' Talmud-Lektüre "Jenseits der Erinnerung"

