Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: "Eine Uber die Ufer des Gedachtnisses tretende Geschichte" : zu
Emmanuel Lévinas' Talmud-Lektlre "Jenseits der Erinnerung"

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

,Eine iiber die Ufer des Ged:ichtnisses
tretende Geschichte

Zu Emmanuel Lévinas’ Talmud-Lektiire
,Jenseits der Erinnerung”

von Alfred Bodenheimer™

Emmanuel Lévinas’ Talmud-Lektiire ,,Jenseits der Erinnerung® greift ein in
den Bereich des historischen Narrativs bzw. dessen, was, etwa durch Yosef
Hayim Yerushalmi, auch schon als das souverine Ignorieren desselben durch
die rabbinische Literatur betrachtet worden ist. Das Datum, hundert Jahre
nach Lévinas’ Geburt, gut zehn Jahre nach seinem Tod, scheint dazu ange-
tan, iiber das Erfassen und Wiedergeben von Lévinas™ eigenem Denken an-
hand der Analyse eines bestimmten, kiirzeren Textes sich an eine historische
Ein- und Zuordnung dieses Gedachten heranzutasten — gerade wenn es sich
bei diesem Text um eine Reflexion des komplexen rabbinischen Umgangs
mit Geschichte handelt.

Lévinas wihlt in dieser Talmud-Lektiire einen Text, dessen Anfang, nim-
lich die das Grundgeriist bildende Mischna, zumindest jedem auch nur ei-
nigermassen traditionell sozialisierten jiidischen Kind geliufig ist: jene in der
Pessach-Haggada am Sederabend prominent zitierte Stelle im Talmud-Trak-
tat Berachot, die einen Teil des Verses Deuteronomium 16,3 diskutiert. Ich
méchte hier zumindest diese Mischna im vollen Wortlaut zitieren: |

,Man erwihne den Auszug aus Agypten auch nachts. Rabbi Eleazar Ben Azarja

sprach: Ich bin bereits wie ein Siebzigjihriger, dennoch habe ich niemals gesehen,

dass man den Auszug aus Agypten auch nachts lese; bis Ben Zoma kam und dies

aus der Schrift deutete, es heisst (Dtn 16,3): ,Damit du des Tages deines Auszugs
aus Agypten alle Tage deines Lebens gedenkest; die Tage deines Lebens — das sind

Prof. Dr. Alfred Bodenheimer, Institut fiir Jiidische Studien, Leimenstrasse 48,
CH-4051 Basel. — Leicht iiberarbeitete Fassung eines Vortrags auf der Tagung ,In
der Spur des Anderen” aus Anlass des 100. Geburtstags von Emmanuel Lévinas,
Ziirich, 19. Januar 2006.

131



die Tage, alle Tage deines Lebens — das sind die Nichte. Und die Weisen sagen: Die
Tage deines Lebens — das ist diese Welt, alle Tage deines Lebens — das schliesst die
messianische Zeit ein.”

Dieser Mischna folgt dann eine, von Lévinas zitierte Abhandlung dar-
iiber, weshalb und unter welcher Berechtigung der Auszug aus Agypten noch
zitiert werden sollte, wenn die viel grossere Erlésungstat der messianischen
Befreiung schon geschehen sei. Als Unterschied zwischen Ben Zoma und den
Weisen schilt sich dabei — zumindest prima vista — im Kern heraus, dass fiir
Ben Zoma die messianische Vision gegeniiber dem Erlosungsvorgang des
Auszugs aus Agypten einen vollstindigen Paradigmenwechsel im Weltenlauf
darstellt, wihrend es fiir die Rabbinen hier nur eine graduelle Differenz
zwischen dem ersteren, vergleichsweise kleineren und dem zweiten, noch
bedeutenderen Ereignis gibt. Ben Zomas Vorstellung vom Messianischen
bezeichnet Lévinas als

seine Geschichte, die iiber diejenige hinausgeht, die in Erinnerungen versammelt
werden kann und méglicherweise darin Platz genug hat. Eine iiber die Ufer des
Gedichtnisses tretende Geschichte und in diesem Sinne eine unvorstellbare Ge-
schichte, eine noch vollstindig ungeschriebene Geschichte“.!

Lévinas arbeitet heraus, dass der Dissens der Rabbinen zu Ben Zomas An-
sicht eines Paradigmenwechsels zwischen vormessianischer und messianischer
Zeit ein versteckter Konsens ist — indem sie, die Rabbinen, nimlich nicht
den grundsitzlichen Paradigmenwechsel auf die nachmessianische Zeit hin
thematisieren, sondern die messianische Zeit selbst, und zwar als katastro-
phische. Der babylonische Gelehrte Rav Josef namlich sieht gemiss der
Talmud-Stelle, die der Mischna folgt und die die Diskussion mit Ben Zoma
fortsetzt, als neues, das Friihere tiberwélbendes Ereignis den Krieg von Gog
und Magog. Ein anderer Lehrer des babylonischen Talmuds, Rabbi Chija bar
Abba, erklirt, wie Lévinas zitiert, an anderer Stelle, im Traktat Sanhedrin
(99a) noch expliziter, die biblischen Propheten hitten wohl die messiani-
schen Tage gesehen, aber nicht die kiinftige Welt; * sprich: die schmerzenden
Wehen vielleicht, aber nicht die daraus resultierende Geburt der Erlésung.
Der von Rav Josef zitierte, fiir diese dem messianischen Prozess inhirente
Katastrophe stehende Krieg zwischen Gog und Magog aber wire als der
Zweite Weltkrieg denkbar, wie Lévinas, Zeuge des 20. Jahrhunderts, kaum
verschliisselt, meint — ein Krieg, in dem sich die Beispiellosigkeit des Begriffs
,Krieg® trifft mit der Beispiellosigkeit der Leiden des jiidischen Volkes. Die-

1 E. LEvinas, Jenseits der Erinnerung, in: E. LEvINas, Stunde der Nationen. Talmud-
lektiiren. Aus dem Franzosischen von Elisabeth Weber, Miinchen 1994, S. 119 -
140, dort S. 128.

2 E. LEvinas, Jenseits der Erinnerung, S. 129.

132



ser Krieg als ,der totale Krieg“ wiire somit, als vielleicht von den Weisen des
Talmud nicht in ihr Weltbewusstsein integrierbare und in diesem Sinne ,un-
vorstellbare” und gewiss ,wvollstindig ungeschriebene Geschichte®, der nichts-
destoweniger innerhalb des Paradigmas von ,Geschichte® erfahrbare und als
solches von ihnen zumindest theoretisch erahnbare Krieg geworden. Man
kommt nicht umhin, an Nelly Sachs zu denken und an das Pathos ihrer
unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg geschriebenen Dichtungen, wenn
Lévinas in diesem Text aus den achtziger Jahren fragt, ob es ,all diese [sic!]
Passion Israels“ bedurft hitte, ,damit eine versdhnte Menschheit denkbar
wird“.> Wobei darauf hingewiesen sei, dass die Denkbarkeit einer versshnten
Menschheit keineswegs mit deren realer Existenz, gleichsam dem ,Ende der
Geschichre gleichzusetzen ist. Allenfalls die von dem — wie immer auch
entsetzlichen — Entdecken einer Benennbarkeit von Geschehen evozierte
Entdeckung eines neuen Potentials, nimlich der Notwendigkeit und Még-
lichkeit, diesem zuvor undenkbaren Geschehen die Stirn zu bieten.

Das Beriickende an Lévinas’ Lektiire ist, dass er die Rabbinen als histo-
rische Dialektiker avant la lettre liest, aber als historische Dialektiker, die
ihrerseits das, was wir seit Hegel als historische Dialektik verstehen, auf den
Kopf stellen. Sie lesen die messianische Phase als Fortsetzung und Steigerung
des gorelichen Befreiungsaktes beim Auszug aus der Sklaverei in Agypten.
Aber da sie sich Lévinas zufolge in die letzten Konsequenzen der messiani-
schen Eschatologie nicht hineinwagen, sondern in der katastrophischen An-
kiindigung hingenbleiben, fehlt der Dialektik ihres Blicks die zwingend auf-
hebende Synthese. Und es fehlt hiermit das inhirent Evolutionire der He-
gelschen Dialektik. Lévinas sieht das eschatologische Potential der messia-
nischen Zeit nicht in der Utopie einer rundum erlsten Welt, sondern viel-
mehr in dem, was er als ,,Ahavath Israel, die Liebe zu Israel“ bezeichnet und
die er im folgenden Vorgang umschreibt:

»die urspriingliche Zirtlichkeit fiir den anderen [. . .], das Mitleid und das Erbar-

men, in dem die unentgeltliche Giite keimt —, wird in dem Leiden gebebt haben, in

dem sich die duflersten Hoffnungen in einer Welt der widerlegten Versprechungen
abzeichnen®.*

Lévinas lisst den Abschnitt in folgenden Sitzen enden: ,Eschatologie durch
die Passion hindurch, die Israels unter den Nationen erduldet. Passion der
Menschheit, die in den Wunden Israels bluret*.’

E. LEviNas, Jenseits der Erinnerung, S. 132.
E. LEviNas, Jenseits der Erinnerung, S. 135.
E. LEvinas, Jenseits der Erinnerung, S. 135.

133



Um zunichst den hier wieder aufgegriffenen Passionsbegriff einzuordnen,
bedarf es zunichst einer kurzen Erlduterung hinsichtlich der von Lévinas in
dieser Lektiire vollzogenen Talmud-Deutung. Denn diese verhandelt auch
die in der Talmud-Stelle verhandelte Frage, wie es (analog zu den konseku-
tiven eschatologischen Ereignissen der Geschichte) mit den konsekutiv giil-
tigen Namen der Ureltern Abram alias Abraham und Sarai alias Sara bzw.
Jakob alias Israel stehe. Wiihrend es verboten sei, so der Talmud, die Namen
Abrahams und Saras in ihrer vorherigen Form zu gebrauchen, weil die Na-
men Abram und Sarai nur Stammeseltern, Abraham und Sara aber ein
Weltelternpaar bezeichneten, kénne Jakob auch seiner Umbenennung zu
Israel noch ,Jakob® genannt werden. Das liege an der unterschiedlichen
Qualitit, die die Tora selbst diesen Namensinderungen gibt. Gott selbst
habe Abram und Sarai, einmal umbenannt, nie mehr bei diesem Namen
gerufen, wihrend Er den lingst schon mit Israel Umbenannten vor seinem
Gang nach Agypten, in die Knechtschaft hinein, noch einmal (genaugenom-
men zweimal) ,,Jakob, Jakob® ruft. Damit sieht Lévinas von Israel bzw. dem
jiidischen Volk den abrahamitischen Universalismus ebenso getragen wie die
Kontingenz von spezifischer Auserwihlung und damit verbundener Unaus-
loschlichkeit des Exilischen, wie sie im Doppelnamen Israel/Jakob besteht.
Nur so kann das von Lévinas verstandene Mittlertum Israels verstanden
werden, das wohl in seiner Universalisierung des Begriffs ,,Ahavath Israel”
wie auch in seiner christologisierenden Deutung des jiidischen Schicksals in
der Shoah gespreizt erscheinen mag. In seiner Essenz ist es die um die
Verheerungen der Shoah vermehrte Idee einer Mittlerrolle des Judentums fiir
die Gottesbeziehung der Menschheit, wie wir sie schon in Rosenzweigs Stern
der Erlosung finden — und auch dort schon als Extrake dlterer jiidischer
Lehren.® Der Bezug auf Rosenzweig liegt um so niher, als Rosenzweig in
Totalitiit und Unendlichkeit einer der zentralen Referenzautoren Lévinas’ ist.

Die uns aber weiterfithrende Frage betrifft Lévinas’ Aufnehmen einer
tendenziell geradezu dystopischen Messiasvorstellung, in der die ,unentgelt-
liche Giite® zum eigentlichen Versatzstiick einer umfassend gedachten Erlo-
sung wird. Diese Messiasvorstellung fithrt Lévinas im Schlussteil seiner Lek-
tiire zu einem anscheinend ganz anderen Thema, einer Betrachtung zu
Wassilij Grossmanns epischem Kriegsroman Leben und Schicksal, ein radi-
kaler Bruch, der allein die seinem Vortrag unterliegende Intention wieder-

6 Vegl. dazu A. BopENHEIMER, Mittlertum und Erlésung. Statement zum Vortrag von
Prof. Stéphane Moses: Judentum und Christentum bei Franz Rosenzweig, in: G.
HOVER (ed.), In Verantwortung vor der Geschichte. Besinnung auf die jiidischen
Wurzeln des Christentums, Bonn 1999 (= Kleine Bonner Theologische Reihe), S.
35-39.

134



zugeben imstande ist. In Grossmanns Buch, dessen narratives Zentrum die
sowjetische Verteidigung Stalingrads bildet, das aber im stalinistischen Russ-
land nicht erscheinen durfte, wird laut Lévinas ,die stalinistische Realitit in
threm ganzen Grauen mit dem Grauen der Hitlerzeit zusammengebracht.*
Abgesehen von den beschriebenen nationalsozialistischen Verbrechen zeige
das Buch, gerade was die sowjetische Realitit angeht:

»Eine Menschheit, die von Institutionen entmenschlicht wird, die doch aus der

anfinglichen revolutioniren Grofiziigigkeit und der Sorge um die Menschenrechte

hervorgingen, eine Menschheit, die in Lager verwandelt oder iiberall anderswo von
Lagern bedroht wird, in denen das Ich seiner Identitit nicht mehr gewif§ ist“.”

Gerade die Tatsache, dass Grossmann ein assimilierter russischer Jude
war, dessen Denken kaum oder iiberhaupt nicht von der Bibel oder gar dem
Talmud tangiert gewesen sein diirfte, der aber immer wieder die Unmensch-
lichkeit der beiden totalitiren Systeme auf ihren virulenten bzw. inhirenten
Antisemitismus zuriickfiihrt, bestirke Lévinas in seiner These von der Uni-
versalitdt der ,,Ahavath Israel“. ,Reduziert sich die Verzweiflung des Mensch-
lichen nichrt auf das jidische Bewufltsein — oder hebt sie sich nicht zu ihm
empor?*“ fragt Lévinas.® Er macht auf eine Figur des Romans namens Ikon-
nikow aufmerksam, die im Buch selbst wie auch in der Gesellschaft, die es
schildert, eine Randfigur ist, ein als schwachsinnig bekannter Mann, der aber
gerade deshalb die Narrenfreiheit besitzt, auch inspirierte Wahrheiten unbe-
helligt zu dussern. lkonnikow kontrastiert das, was er ,,die unbedachte Giite®
nennt, die einzelne, unreflektierte, zuweilen lebensrettende Tat einer gegen
das totalitire System gerichteten Zuwendung wie das Reichen von Brot an
einen Gefangenen oder das Verstecken eines Verfolgten mit dem institutio-
nalisierten religiosen oder gesellschaftlichen Guten, das in die ,gute’ Grund-
intention pervertierende Systeme, wie etwa die Inquisition oder den stalini-
stischen Kommunismus, miindet.” Inhirent ist solcher Erkenntnis eine
Warnung davor, dass selbst das absolut Gute der nachmessianischen Zeit sich
In ein auch im destruktiven Sinne {iberwiltigend Gutes verwandeln kénnte.
Der fortdauernde Riickgriff auf den Auszug aus Agypten sichert deshalb cine
Wahrung des Bewusstseins gottlicher Gerechtigkeit, die allein jeder Situati-
on, selbst der nachmessianischen, notfalls als Regulativ dienen kann.'

Lévinas’ Talmud-Lektiire ist sein offensichtlicher Abscheu vor dem Tota-
len und dem gemiss seinem Totalitdtsbegriff nur aus dem Verstindnis des

7 E. LEviNas, Jenseits der Erinnerung, S. 136.

E. LEviNnas, Jenseits der Erinnerung, S. 137.
E. Levinas, Jenseits der Erinnerung, S. 139 —140.
10 E. Lévinas, Jenseits der Erinnerung, S. 138.

9

135



Totalen zu verstehenden Totalitiren eingeschrieben, der einen der Pfeiler
seines ganzen Denkens bildet. Entsprechend erhalten die Rabbinen in dieser
Lesung die Funktion von Agenten einer Geschichtsskepsis, die sich immer
und immer wieder an dem einen Ereignis des Auszugs aus Agypten fest-
macht, wo die ,starke Hand“ und der ,ausgestreckte Arm“ Gottes selbst vor
dem Missbrauch einer a priori nur vom Himmel zur Verfiigung gestellten,
ansonsten inexistenten physischen Kraft des Guten bewahren. Aus dieser
Skepsis heraus wiirde dann auch das von Yerushalmi erwihnte Desinteresse
des Judentums an der eigenen Historiographie von der Spitantike bis in die
Neuzeit nicht so sehr die Bedeutungslosigkeit eigenen historischen Erlebens
belegen, sondern vielmehr die Betonung einer ahistorisch fixierten Erinne-
rung an das immergleiche Ereignis zur Gewihr eines iiberhistorisch angeleg-
ten moralischen Korrektivs. Die Voraussetzung einer solchen moralischen
Gegengeschichte ist aber eine Existenz gewissermassen auf der an einer Ein-
bindung in die Institutionen der Macht ohnehin desinteressierten Unterseite
geschichtlicher Abliufe, auch Exil genannt. Dabei entwirft Lévinas bewusst
ein auf Kosten der Verabsolutierung seiner Erlésungshoffnungen idealtypi-
sches Judentum, das selbst dem Guten iiber die Sekunde seiner befreienden
Inspiration hinaus misstraut. Ein Judentum, das das Gute ersehnt, vor des-
sen Etablierung ihm zugleich graut. Gemiss dieser den Rabbinen zugespro-
chenen Betrachtungsweise wire jede Art von Geschichte potentiell eine ,iiber
die Ufer des Gedichtnisses tretende Geschichte®, weil das Gedichtnis, wenn
man es im Auszug aus Agypten fixiert, ein nicht so sehr nach den Parametern
der Mnemonik und des Narrativs, sondern vielmehr nach denen des kate-
gorischen Imperativs ausgemessenes Flussbett besitzt.

Es bleiben Anfragen an diese Talmud-Lektiire, und ich méchte diese
Anfragen formulieren, weil einem nur an seinen eigenen Anspriichen ge-
messenen Lévinas zu leicht Recht gegeben wird, ohne dass die letzten Kon-
sequenzen seiner Argumentation ausgeleuchtet werden. Als Basis dieser An-
fragen sollen die Ideen einer Gelehrten dienen, die, im selben Jahr wie
Lévinas geboren, wie er (aber bedeutend linger und intensiver) Schiilerin
Heideggers und ebenfalls jiidisch war — allerdings einem anderen Judentum
entstammend, einem deutschen, hochassimilierten. Die Rede ist von Han-
nah Arendt. Eine dieser Anfragen betrifft Lévinas’ Behandlung des Totali-
tarismus. Den Begriff ,Totalitarismus® beniitzt er, im Gegensatz zum Begriff
des ,totalen Kriegs“, in diesem Aufsatz nicht, doch zeigt er gerade im
Schlussteil der Behandlung von Grossmanns Roman tiber diesen totalen
Krieg, dass Widerstand gegen Totalitarismus die Hauptstossrichtung seiner
Interpretation der Talmud-Stelle ist. In ihrer epochemachenden Totalitaris-
mus-Analyse Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft ist auch Arendt hin-
sichtlich der Vergleichbarkeit totalitirer Systeme der Ansich, es sei

136



»praktisch, nimlich fiir die politische Struktur totaler Herrschaftsapparate, nicht
von allzu groflem Belang [. . .], ob sie die Massen im Namen der Rasse oder der
Klasse, mit Hilfe des Lebens- und Naturgesetzes oder des dialektisch-materialisti-
schen Gesetzes der Geschichte organisieren“.”

Andererseits geht sie aufgrund ihrer Betrachtung totaler Herrschaft als phi-
nomenologischem Extremfall sui generis davon aus, dass die von den ent-
sprechenden Herrschaftsapparaten geschaffenen Strukturen deren Charakter
prigen und dass alle anderen Intentionen (die vielleicht bei einer unbefan-
genen Betrachtung des Kommunismus noch den Kern des ,,Guten® erahnen
lassen wiirden) bedeutungslos sind."

Die wesentlichere aus Arendt zu ziehende Anfrage an Lévinas ist aber
zweifellos jene, die sich mit der Rolle des Judentums bzw. des Antisemitis-
mus in der Verwirklichung jener Katastrophe auseinandersetzt, die Lévinas,
natiirlich in krassem Gegensatz zu Arendt, als potentiell primessianische
liest. Gemiss Arendts differenzierter Auseinandersetzung mit der modernen
jidischen Geschichte verhinderte das Ineinanderspielen eines herrschaftli-
chen Bediirfnisses nach einer zwischen den Klassen stehenden Judenheit
einerseits und eines minimalen jiidischen Wunsches nach Selbstabgrenzung
im 19, Jahrhundert eine vollstindige Assimilation, rettete mithin das judi-
sche Volk in seinem Bestand und exponierte es zugleich in unheilvoller
Weise,'> Nimmt man ferner ihre wichtige, spiter vom israelischen Historiker
Walter Grab besonders anhand der Weimarer Republik bestitigte These zur
Kenntnis, dass jedes Mehr an Demokratisierung fiir die Juden ein Weniger
an obrigkeitlichem Schutz bedeutete,' so fillt der Blick auf Lévinas’
Talmud-Lektiire nicht leichter. Stellen wir der niichternen Analyse Arendts
Noch ein Zitat aus Lévinas’ Text gegeniiber:

»oind aber die neuen Heimsuchungen Israels, deren Ende vielleicht immer zu friih

verkiindet wird (und wer weif8, ob man sich nicht selbst heute noch darum sorgen

mufi?), in ihrer ritselhaften Méoglichkeit die eigentliche Modalitit, ohne die ein
spirituelles Ubersteigen konkret unméglich ist und damit die Erinnerung, in der

»alles vollbracht wire« in Frage gestellt wird? Israel — oder die Menschlichkeit des
Menschen — ist noch nicht mit der Aufstellung seiner Erinnerungen zu Ende. Der

' H. Arenpr, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialis-

mus, totale Herrschaft, Miinchen '°2005, S. 672.

Diese Nivellierung ideologischer Differenzen stiitzt Arendt durch Hinweise auf die
»Bewunderung und Sympathie Hitlers fiir Stalin, verglichen mit der Verachtung
gegeniiber dem ideologisch eigentlich niher stehenden, aber aus verschiedenen
Griinden nicht totalitir regicrenden Mussolini; H. ArenDT, Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft, S. 664 —665.

H. AreNDT, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 511F.

H. ArenpT, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 73.

12

13

137



Leidenskelch Israels ist noch nicht geleert. »Ritselhafte Moglichkeit«, deren gin-
giger Beiname vielleicht lautet »Drohung des Antisemitismus«. Die Erinnerungen
einer erstaunlichen Vergangenheit, in der das zerrissene Meer die befreiten Stimme
passieren lief} und die Verfolger verschlang, nehmen einen zweideutigen Sinn an . . .
N2 (Sekher) [. . .; Erinnerung] hort auf, den Sinn der Geschichte anzuzeigen!® L2

Darf, bei allem moralischen Impetus, der diese Zeilen trigt, der Horror der
Rabbinen vor dem historischen Narrativ die Wegleitung jiidischen Ge-
schichtsverstindnisses sein? Wird hier nicht auf Kosten einer differenzierten
Analyse, wie sie, ungeachtet der Frage ihrer Beurteilung in Einzelfragen, zum
Beispiel Hannah Arendt schon im ersten Nachkriegsjahrzehnt anbietet, jii-
disches Schicksal als Leidensschicksal typologisiert, enthistorisiert, somit eter-
nalisiert und auf dieser Basis dann universalisiert? Und, um noch zwei Schei-
te in die brennende Frage nachzulegen: Kann die in ihrem Ansatz schon
individuelle Machtlosigkeit verstromende Giite tatsichlich das einzige Re-
zept sein gegen eine Verselbstindigung des Terrors, der in seiner Umschrei-
bung als Gog und Magog mythisiert statt nutzbringend freigelegt wird?
Schliesslich: Kann die in ihrem Wesen, durch die Zehn Plagen wie durch
den Untergang der Agypter, ja ebenfalls gewalttitige géttliche Befreiungstat
tatsichlich paradigmatisch sein fiir eine grundsitzlich alle Formen der
Machtentfaltung desavouierende Eschatologie?

In ihrer ausgeprigten Zuspitzung trigt die Anfrage an Lévinas womog-
lich ihre Antwort in sich. Thr gemiss erscheint Lévinas’ Judentum bzw.
,<Judentum® nicht nur als im anarchischen Sinne theokratisch, sondern als
Selbstvergewisserung durch kontinuierliche Selbsthinterfragung. Vor dem
Hintergrund von Hannah Arendts Phinomenologie politischer und gesell-
schaftlicher Konstellationen erscheint Lévinas’ Radikalitit einer sich selbst
zuriicknehmenden, nie aber aufgebenden Weltwahrnehmung noch deutli-
cher. Seine Lektiire der Talmud-Stelle demonstriert ein Verstindnis von Ge-
schichtsbewusstsein, aus dem nicht in die Zukunft gerichtete Deutungs-
macht, sondern eben gerade das Gegenteil resultiert: die Demut einer Giite,
die sich in einer nach oben offenen Skala des Katastrophischen allein an
dessen Unterlaufen orientiert. So auch nur kann die Generalisierung der
vermeintlichen Leerformel ,Antisemitismus® wie des Begriffs ,,Ahavath Is-
rael® nachvollzogen werden: Wenn die Rabbinen Lévinas’ Gewihrsleute ei-
nes ebenso demiitig theokratischen wie eines dezidiert nichtfatalistischen hi-
storischen Interventionismus sind, indem sie der umfassenden Vernichtungs-
praxis von Gog und Magog die universale Verantwortungsethik des Allvél-
kerfiirsten Abraham entgegensetzen und dies aus der exilischen Perspektive
Jakobs mit der latenten Erlosungsvision Israels, so ist die Beleidigung,

15 E. LeviNas, Jenseits der Erinnerung, S. 130.

138



Verhﬁhnung, Missachtung ihrer Lehre immer ,,Antisemitismus®, ihre Be-
l'iiCksichtigung immer ,Ahavath Israel“. Sie wird zur Parole jedweden Ka-
tastrophenhilfskorps, das die Rettungs- und Aufriumarbeiten in den Fluten
der allenthalben iiber die Ufer des Gedichtnisses tretenden Geschichte zu
ibernehmen sich aufmacht, mit dem ebenso resignierten wie subversiven,
aller hochfliegenden politischen Theorien spottenden Anspruch, Ungliick zu
lindern statt zu verhindern.

139



	"Eine über die Ufer des Gedächtnisses tretende Geschichte" : zu Emmanuel Lévinas' Talmud-Lektüre "Jenseits der Erinnerung"

