
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 62 (2006)

Artikel: Geschichtlichkeit in Martin Bubers pädagogischem Denken als
Grundlage der "Jüdischen Renaissance"

Autor: Saalfrank, Wolf-Thorsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichtlichkeit
in Martin Bubers pädagogischem Denken

als Grundlage der „Jüdischen Renaissance"

von Wolf-Thorsten Saalfrank*

Einleitung

Der russische Philosoph Nikolai Berdjajew hat die Geschichtlichkeit des

Judentums in seinem Buch Der Sinn der Geschichte aus dem Jahr 1927

folgendermassen beschrieben:

„Dem Judentum kam eine ganz ausnahmemäßige Rolle in Sachen der Erzeugung
des geschichtlichen Bewußtseins zu, in Sachen der gespannten Empfindung des

historischen Geschickes; gerade das Judentum hat ins Weltleben der Menschheit
das Prinzip des ,Geschichtlichen' hineingetragen".

Deutlich wird dies auch in folgendem Zitat des amerikanischen Judaisten
Young:

„Vergleichbar mit den größeren Kulturen, die uns umgeben, ist auch die jüdische
Kultur zunehmend besessen von der Vergangenheit. Tatsächlich waren die

Erinnerung an historische Ereignisse und Erzählungen, die diese Erinnerung überliefern,
immer zentral für den jüdischen Glauben, die jüdische Tradition und Identität.
Denn wenn der jüdische Gott nur insoweit gekannt werden kann, als er sich
historisch zu erkennen gibt, [. .] dann nimmt die Erinnerung an die Geschichte und
die Interpretation der historischen Texte ein religiös verpflichtendes Ausmaß
an.[. .] Die gesamte Thora hindurch zieht sich für die Juden die eindringliche
Mahnung, nicht nur die Geschichte zu erinnern, sondern auch die Rituale des

Glaubens durch das Gedenken einzuhalten. Bis zum heutigen Tag behauptet sich
Geschichte als der primäre Ort jüdischer Identität und Erinnerung als die primäre
Form jüdischen Glaubens. Durch die Kultivierung eines ritualisierten, einheitlichen

Dr. Wolf-Thorsten Saalfrank, Ludwig-Maximilians-Universität München, Lehrstuhl
für Schulpädagogik, Martiusstrasse 4, D-80802 München.

1 N. Berdjajew, Der Sinn der Geschichte. Versuch einer Philosophie des Menschenge¬
schickes, Tübingen 21950, S. 135.

71



Gedenkens der Vergangenheit fahren wir zudem fort, eine gemeinsame Beziehung
zu ihr zu schaffen".2

Die Deutung der Geschichte und ihre Herleitung aus der Tora und aus

der jüdischen Glaubensgeschichte macht hier das Besondere und Einzigartige
aus. Kein Volk der Erde hat in seiner Geschichte so eine enge Verbindung
von Profangeschichte und Glaubensgeschichte wie das jüdische Volk, was vor
allem auch zur jüdischen Identitätsbildung beitrug und beiträgt. Dies ist
auch aus allen Beiträgen Bubers herauszuhören.

Wenn man sich nun Bubers Werk aus dem Blickwinkel einer geschichtlichen

Betrachtungsweise mit Zeitbegriffen nähert, ist sicherlich die Gegenwart

dominierend, was gerade in den Schriften zum Dialogischen Prinzip
deutlich hervortritt. Doch trotz der grossen Bedeutung der Gegenwart stand

Buber als Jude in einer Welt der Tradition und der Geschichte, derer er sich

bewusst war und die sich zum Beispiel in seiner Rezeption des Chassidismus

äussert.

Was aber verstand Buber unter Geschichte? Müssen sich Gegenwartsbezogenheit

und Geschichte ausschliessen? Dies soll uns in einem ersten
Schritt beschäftigen, bevor auf die Begriffe der „Jüdischen Renaissance" bzw.

der Bildung eingegangen wird. Bubers Geschichtsverständnis kommt in vielen

unterschiedlichen Texten bzw. Textpassagen zum Ausdruck, deren

Rezeption hier nicht umfassend erfolgen kann. Sein Geschichtsverständnis wird
an Aussagen aus Ich und Du sowie des Essays Biblisches Führertum dargestellt.

Eine eigentlich notwendige Verortung von Bubers Position in den

philosophischen Auffassungen über Geschichte, die im 19. Jahrhundert
durch Hegel und in der Folge danach entstanden sind, kann hier nur am
Rande erfolgen.

Bubers Geschichtsverständnis

Buber nimmt mit seinen Aussagen über Geschichte und Geschichtlichkeit
eine andere Position ein als der Historismus des 19. Jahrhunderts und
besonders auch als das geschichtsphilosophische System Hegels. Für Hegel
wird die Geschichte durch den Weltgeist bestimmt. Das bedeutet, dass alle

2 J.E. Young, Jüdische Gedächtniskultur in der Postmoderne, in: K. E. Müller/J.
Rüsen {ed.), Historische Sinnbildung. Problemstellungen, Zeitkonzepte, Wahmeh-

mungshorizonte, Darstellungsstrategien, Reinbek bei Hamburg 1997 rowohlts en-
zyklopädie 55584), S. 588-607, dort S. 588-589. Vgl. auch E. Goodman-Thau,
Jüdische Geschichte als Aufgabe, in: Im Gespräch. Hefte der Martin Buber-Gesell-

schafi 4 (2004), S. 56—60.

72



geschichtlichen Ereignisse zum einen vorherbestimmt sind und dass sie zum
anderen vernunftmässig ablaufen, auch die Taten bzw. Untaten geschichtlicher

Führer. Dabei geht es nicht um das Glück des einzelnen. Individuen
werden für den Plan und die Ziele des Weltgeists aufgeopfert. In einem Buch
über Geschichtsphilosophie heisst es zu Hegel:

„Niemals aber hat sich auch ein philosophischer Traum verhängnisvoller erwiesen
als der Hegels, der impliziert, aus einer absolut gesetzten Prämisse alle Phänomene
der Natur und der Geschichte als Momente und Resultate eines einzigen
Sinnprozesses deduzieren und determinieren zu können, und damit die Freiheit des

Menschseins selber opfert. Die Preisgabe der Freiheit des Menschseins selber an ein

gedachtes Allgemeines ist die verhängnisvolle Wirkung von Hegels Traum der

Verwirklichung Gottes oder der Vernunft als Geschichte".3

Buber setzt hierzu einen bewussten Gegenpunkt. Deutlich wird dies in
dem Satz

„Die Geschichte der Kulturen ist nicht ein Stadion der Äonen, in dem ein Läufer
nach dem andern munter und ahnungslos den gleichen Todeskreis zu durchmessen
hätte. Durch ihre Auf- und Niedergänge führt ein namenloser Weg. Kein Weg des

Fortschritts und der Entwicklung".4

Wenn Geschichte nur als Ablauf von politischen Entscheidungen, Kriegen,
kulturellen Ereignissen usw. gesehen würde, würde sie zwangsläufig nur in
der Es-Welt angesiedelt sein. „Das Dogma des Ablaufs aber läßt keinen
Raum für die Freiheit, keinen für ihre allerrealste Offenbarung, deren gelassene

Kraft das Angesicht der Erde ändert: die Umkehr".3 Hier haben wir
zwei wichtige Begriffe in Bubers Denken — Offenbarung und Umkehr.
Offenbarungen haben für Buber einen besonderen Stellenwert, denn sie sind

Begegnungsereignisse innerhalb der Geschichte. D. h. durch Offenbarungen,
die eine unmittelbare Begegnung zwischen Gott bzw. den geistigen Wesenheiten

und den Menschen sind, werden neue Wege eröffnet. Deutlich wird
dies an der Geschichte der Propheten, die Buber immer sehr am Herzen lag.
In ausweglosen Lagen geschieht situativ die direkte Anrede Gottes an einen
Menschen, den Propheten. Gott offenbart sich und gibt in der Anrede
seinen Auftrag weiter. Immer wieder heisst der Auftrag an die Propheten
Umkehr: Umkehr des Volkes, Umkehr der politischen Führung oder kurz
gesagt: Erneuerung.

3 K. Rossmann, Deutsche Geschichtsphilosophie. Ausgewählte Texte von Lessing bis Jas¬

pers, München 1969 dtv 545), S. 231.
^ M. Buber, Ich und Du, Stuttgart 1995 Universal-Bibliothek 5342), S. 54.
5 M. Buber, Ich und Du, S. 55.

73



In den Chassidischen Büchern erzählt Buber folgende kleine Geschichte:

„Rabbi Bunam sprach zu seinen Chassidim: Die große Schuld des Menschen sind
nicht die Sünden, die er begeht - die Versuchung ist mächtig und seine Kraft
gering! Die große Schuld des Menschen ist, daß er in jedem Augenblick die Umkehr

tun kann und nicht tut".6

Die Möglichkeit, die dem Menschen durch die Umkehr zuteil wird,
widerspricht der Vorstellung eines organischen Ablaufs von Geschichte im eigentlichen

Sinne. Buber spricht ja sogar, wie oben schon zitiert, vom „Dogma
des Ablaufs".7

„Das Dogma kennt den Menschen nicht, der den Allkampf durch die Umkehr
überwindet; der das Gespinst der Gebrauchstriebe durch die Umkehr zerreißt; der
sich dem Bann der Klasse durch die Umkehr enthebt; - der durch die Umkehr die
sicheren Geschichtsgebilde aufrührt, verjüngt, verwandelt".8

Der Glaube an das Verhängnis, also die Vorherbestimmung durch ein

Schicksal, das wie ein Damoklesschwert über einem hängt, zerstört den

Menschen. „Das einzige, was dem Menschen zum Verhängnis werden kann,
ist der Glaube an das Verhängnis: er hält die Bewegung der Umkehr
nieder".9 Und weiter schreibt Buber:

„Der Glaube an das Verhängnis ist ein Irrglaube von Anbeginn. Alle Ablaufbetrachtung

ist nur ein Ordnen des Nichts-als-geworden-seins, des abgetrennten
Weltgeschehnisses, der Gegenständlichkeit als Geschichte; die Gegenwart des Du, das

Werden aus der Verbundenheit ist ihr unzugänglich".10

Die Freiheit des Menschen, also auch die Freiheit vom Verhängnis ist für
Buber ein elementares Anliegen. Jedoch gibt es auch für Buber eine Form
der Bestimmung, der der Mensch als Subjekt aber nicht bedingungslos
ergeben ist, denn Bestimmung heisst nicht bestimmt sein. Deshalb gehören
auch die Begriffe Freiheit und Schicksal zusammen, sie sind nach Buber

„einander angelobt".11 Beide sind zentral für das dialogische Leben im Sinne

Bubers.

„Der freie Mensch [. .] glaubt an die reale Verbundenheit der realen Zweiheit Ich
und Du. Er glaubt an die Bestimmung und daran, daß sie seiner bedarf: sie gängelt
ihn nicht, sie erwartet ihn, er muß auf sie zugehen, und weiß doch nicht, wo sie

steht; er muß mit dem ganzen Wesen ausgehen, das weiß er. [. .] Er muß seinen

6 M. Buber, Die Chassidischen Bücher, Berlin 1928, S. 629.
7 M. Buber, Ich und Du, S. 55.
8 M. Buber, Ich und Du, S. 55.
9 M. Buber, Ich und Du, S. 55-56.
10 M. Buber, Ich und Du, S. 56.
11 M. Buber, Ich und Du, S. 57.

74



kleinen Willen, den unfreien, von Dingen und Trieben regierten, seinem großen

opfern, der vom Bestimmtsein weg und auf die Bestimmung zu geht".12

Auf die Geschichte bezogen heisst das, dass der Mensch nicht willenlos
ein Spielball finsterer dämonischer Mächte ist, sondern frei ist und nur
erkennen muss, was sein Ziel, was seine Bestimmung ist. Der freie Mensch

„lauscht dem aus sich Werdenden, dem Weg des Wesens in der Welt; nicht um von
ihm getragen zu werden: um es selber so zu verwirklichen, wie es von ihm, dessen es

bedarf, verwirklicht werden will, mit Menschengeist und Menschentat, mit
Menschenleben und Menschentod. Er glaubt, sagte ich; damit ist aber gesagt: er
begegnet".13

Die Geschichte eines jeden Volkes beginnt, so Buber, mit einem

Begegnungsereignis. Teilweise setzt sich auch, so Buber, die gesamte Geschichte

eines Volkes aus Begegnungsereignissen zusammen. Ausführlich geht Buber
im Rahmen der Betrachtung der jüdischen Geschichte hierauf ein. In seinem

Essay Biblisches Führertum beschreibt er einzelne alttestamentliche
Führerpersönlichkeiten bzw. Führergruppen, deren Berufung und deren Charisma
einmal aus Begegnungsergeignissen mit Gott herrühren, ein anderes Mal zu

Begegnungsereignissen innerhalb des jüdischen Volkes geführt haben.

Die Begegnungsereignisse, die Buber in diesem Essay schildert, sind
immer Begegnungen zwischen Mensch und Gott. Die Begegnungsereignisse
werden als Erinnerung durch das Volk getragen. Alle biblischen Geschichten
sind ihrem Kern nach Erinnerungen, „wirkliche Erinnerungen, die wirklich
mitgeteilt werden".14 Diese Erinnerungen sind das Gedächtnis eines Volkes,
hier des jüdischen Volkes. „Es ist ein organisches, ein organisch-bildnerisches
Gedächtnis".15 Dieses organisch-bildnerische Gedächtnis findet sich nach

Buber in jedem Mythus, jeder Sage, jeder anderen biblischen Erzählung. Der
historische Vorgang, der der Erzählung zugrunde liegt, wirkt in der Seele des

einzelnen oder in der Gesamtseele eines Volkes weiter. Er ist so beschaffen,
dass er bildnerisch auf das Gedächtnis wirkt „und die Arbeit, die der
bibelschreibende Mensch dann zu tun hat, sich an dem Produkt dieses Gedächtnisses

vollzieht".16 Die Bibel selbst ist nach Buber kein historiographisches
Buch wie andere sakrale Schriftwerke eines Volkes, da es keine weiteren
Urkunden zum Vergleich der dort erzählten Geschichten gibt. Die einzige

FFistoriographie ist die, die dem bildnerischen Gedächtnis verhaftet ist. Die

12 M. Buber, Ich und Du, S. 57.
13 M. Buber, Ich und Du, S. 58.

" M. Buber, Biblisches Führertum, in: M. Buber, Hinweise. Gesammelte Essays, Zü¬
rich 1953, S. 148-166, dort S. 149.

13 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 149.
16 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 150.



Beschreibung des biblischen Führers ist eingebettet in eine eigene

Geschichtskonzeption, ein eigenes Geschichtsleben bzw. Geschichtsgesetz der

Bibel. Die Geschichtskonzeption der Bibel ist der der Weltgeschichte genau
konträr. Die Führer der Weltgeschichte sind die von Natur aus Starken, „die,
die sich durchsetzen können, befähigt und also berufen, die geschichtlichen
Taten zu tun".17 Die Führer in der Bibel, dies „sind die Schwachen und

Geringen, die ausgewählt werden." Aufgrund dieser Unterscheidung haben

wir in der Bibel zwei verschiedene Figuren, einmal die Führer mit weit- oder

allgemeingeschichtlichem Charakter, wie Josua oder Salomo, und dann die

biblischen Führer wie beispielsweise die Propheten. Dass die Sieger und

Erfolgreichen den Gang der Geschichte bestimmen, liegt, so Buber, am
historischen Bewusstsein der Geschichtsschreiber. Der Weg zum Erfolg der

Führergestalten der Bibel ist ein Weg durch die Erfolglosigkeit. Buber führt
hier als Beispiel Mose an, auch wenn an dessen Ende der Erfolg steht. Die
einzelnen Episoden und Vorgänge der Mose-Geschichte aber setzen sich aus

einer Reihe von Erfolglosigkeiten zusammen. Man denke hierbei nur an die

Geschichte vom goldenen Kalb.
Buber unterscheidet fünf verschiedene Führertypen, die sich

„nicht etwa nach der Verschiedenheit der Persönlichkeiten, der Charaktere [. .],
sondern nach der Verschiedenheit der aufeinanderfolgenden Situationen, der großen

Stadien in der Geschichte des Volkes, die die Bibel meint, der Stadien in dem

Zwiegespräch zwischen Gott und Volk"

unterscheiden.18 Nach der Art des Zwiegesprächs, „in dem der Mensch, das

Volk angeredet wird und versagt und im Versagen doch immer wieder sich

erhebt und zu antworten versucht",19 können diese fünf Typen unterschieden
werden. Es sind dies die Patriarchen, der Führer, der das Volk auf der
Wanderschaft führt, die Richter, der König, aber nur als ,Urgesalbter' und
nicht die Nachfolger, und zum Schluss die Propheten. Nach der Landnahme
durch die aus Ägypten einwandernden Stämme wollte das Volk eine Art der

Theokratie des Gotteskönigtums errichten. Doch: „Dieser Versuch

mißglückt immer wieder. Immer wieder fällt das Volk, in der Sprache der Bibel

ausgedrückt, von Gott ab".20 Geschichtlich ausgedrückt heisst dies, „das Volk
zerfällt immer wieder"21 oder in der Sprache der Soziologie: „der Versuch,
eine Gemeinschaft auf reiner Freiwilligkeit zu errichten, mißglückt immer
wieder".22 Diesem Zerfall des Volkes und dem damit verbundenen Abfall

17 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 154.
18 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 158.
19 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 158.
20 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 160.
21 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 160.
22 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 160.

76



von Gott steht der Wunsch nach neuer Ordnung, dem Königtum gegenüber.

Nach langem Drängen durch das Volk wird das Königtum zugestanden

und von Gott geheiligt. D.h.

„in der Königssalbung vollzieht sich eine Verwandlung des Menschen zum Träger
eines Auftrags, [. .] eines statthalterischen Auftrags, der über die einzelne Tat, ja
über das Leben des einzelnen Menschen hinwegführt. [. .] Das Königtum ist ein

neues Stadium des Zwiegesprächs".23

Auch das Versagen ist hier anders. Während das Versagen in der Zeit der

Richter das Volk betrifft, liegt das Versagen in der Königszeit in erster Linie
beim König. Der König hält seinem Auftrag nicht stand. „Die Geschichte
der Könige ist die Geschichte des Nichtverwirklichens der Salbung durch die
Gesalbten".24

Bei allen biblischen Führern steht das Zwiegespräch zwischen Gott und
Mensch an erster Stelle. Es findet hier ein Begegnungsereignis statt, das für
das Volk einen Wendepunkt bedeutet bezogen auf die Beziehung zu Gott
und bezogen auf die eigene Geschichte des Menschen. „Die biblischen Führer

sind Entwürfe des dialogischen Menschen, [. .] der mit seinem Wesen

im Zwiegespräch Gottes mit der Welt steht und diesem Zwiegespräch
standhält".25

Der Beginn der jüdischen Geschichte oder, um es mit Buber zu sagen,
das wichtigste und mehrere Male wiederkehrende Begegnungsereignis der

jüdischen Geschichte ist der Bundesschluss Gottes mit dem von ihm
auserwählten Volk. Der Bundesschluss am Sinai ist für Buber das wichtigste
Begegnungsereignis innerhalb der jüdischen Geschichte. Dies ist für Buber
sowohl Grundlage bzw. Ausgangspunkt für eine jüdische Renaissance wie
auch für seine Bildungsarbeit.

Jüdische Renaissance durch Bildungsarbeit

„Ich bin mir also bewußt, daß ich, wenn ich von Erneuerung spreche, den Boden
dieser Zeit verlasse und den einer neuen, kommenden Zeit betrete. Denn ich meine
mit Erneuerung durchaus nichts Allmähliches und aus kleinen Veränderungen
Summiertes, sondern etwas Plötzliches und Ungeheures, durchaus nicht Fortsetzung

und Verbesserung, sondern Umkehr und Umwandlung. Ja, gerade so, wie ich
für das Leben des einzelnen Menschen daran glaube, daß es darin einen Moment
des elementaren Umschwungs geben kann, eine Krisis und Erschütterung und ein

23 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 161-162.
24 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 162.
23 M. Buber, Biblisches Führertum, S. 164.



Neuwerden von der Wurzel bis in alle Verzweigungen des Daseins, gerade so glaube
ich für das Leben des Judentums daran".26

Jüdische Renaissance ist für Buber Wiedergeburt und Erneuerung
zugleich, die wie ein Blitz die Menschen erfassen soll. Einen wichtigen Beitrag
zu dieser Erneuerung liefert die Bildungsarbeit, d. h. hier vor allem die
erwachsenen- bzw. volksbildnerische Arbeit Bubers, die er theoretisch wie

praktisch in den 20er Jahren an Franz Rosenzweigs Lehrhaus und später in
den 30er Jahren in der Leitung der Mittelstelle als geistigem Widerstand

gegen das nationalsozialistische Unrechtsregime geleistet hat. In einem zweiten

Schritt wird nun dargestellt, wie eine jüdische Renaissance, eine

Wiedergeburt und Erneuerung des Judentums, durch Bildung geschehen soll.

Zu Beginn der Betrachtung seines Erwachsenenbildungskonzepts soll ein
auch für Buber wichtiger Satz von Franz Rosenzweig stehen:

„»Das jüdische Bildungsproblem auf allen Stufen und in allen Formen [. .] ist die

jüdische Lebensfrage des Augenblicks. [. .] Die Not fordert die Tat, so gebieterisch
wie je. Und es genügt nicht, den Samen auszustreuen, der vielleicht erst in ferner
Zukunft aufgeht und Frucht bringt. Heute drängt die Not, heute muß das
Heilmittel gefunden werden«".27

Diese Worte Rosenzweigs aus dem Jahr 1920, die Buber 1933 in seiner

„Programmerklärung des Frankfurter Jüdischen Lehrhauses" zitierte, haben

mit der Machtergreifung Hitlers sicherlich noch mehr an Bedeutung gewonnen

als 1920.

Im Zentrum der folgenden Ausführungen zu Bubers Erwachsenenbildungskonzept

stehen neben der bedeutenden Lehrhausrede „Bildung und

Weltanschauung" aus dem Jahr 1935 mehrere kleinere Reden und Beiträge
Bubers: „Warum gelernt werden soll", „Unser Bildungsziel", „Aufgaben
jüdischer Volkserziehung" und „Jüdische Erwachsenenbildung".

Der Text „Warum gelernt werden soll" wurde von Buber 1932 für den

Arbeitsplan der Berliner Schule für die jüdische Jugend verfasst. In diesem

kurzen Text greift Buber in bezug auf das Lernen all die Gedanken auf, die
schon in den oben beschriebenen Texten und Reden zum Judentum zu
finden sind.

Lernen, d. h. das Aneignen von jüdischen Geschichtswerten, ergibt sich

für Buber daraus, dass die Juden eine Erinnerungsgemeinschaft sind, deren

Zusammenhalt sich aus dem Erinnern an eine gemeinsame Überlieferung

26 M. Buber, Die Erneuerung des Judentums, in: M. Buber, Der Jude und sein

Judentum. Gesammelte Aufsätze und Reden, Gerlingen 21993 bibliotheca judaica),
S. 27-44, dort S. 28.

27 M. Buber, Entwürfe und Programme, in: M. Buber, Der Jude und sein Judentum,
S. 594-604, dort S. 602.

78



ergibt. Diese Leidenschaft des Überlieferns bildet für Buber eine jüdische
Substanz, oder anders ausgedrückt: ein jüdisches Kollektivgedächtnis, das zur
immerwährenden Erneuerung des Judentums über die Jahrhunderte hinweg
beitrug.

Er unterscheidet hier klar zwischen Geschichtsgedächtnis und Ge-

schichtsbewusstsein. Geschichtsbewusstsein ist das, was allen Völkern eigen
ist, Geschichtsgedächtnis ist aber das, was nur die Juden haben, jedoch ist

dies im Laufe der Zeit verlorengegangen, besser gesagt: in den letzten 150

Jahren der Emanzipation und Assimilation. „Von allem Absterben in der

Judenheit der letzten 150 Jahre ist nichts so bedenklich wie das Absterben
des gemeinsamen Gedächtnisses und der Leidenschaft des Überlieferns".28

Die mündliche Überlieferung in den Familien existierte nicht mehr, und
somit ist auch das gemeinsame Gedächtnis verlorengegangen, das die Juden

trotz aller Verfolgungen in der Vergangenheit als Gemeinschaft hat überleben
lassen. Mit der Assimilation und dem Anpassen an deutsche bzw.
abendländisch-christliche Werte gingen bei vielen Juden das Wissen um ihre
Geschichte und ihre Herkunft verloren.

Im jüdischen Leben war bis ins 19. Jahrhundert hinein das Lernen ein
elementarer Bestandteil; das tägliche Lesen in der Tora, die Unterweisungen
in der Yeshiva29 gewährleisteten die Tradierung des jüdischen Wissens über
die Jahrhunderte. „Heute ist dieses einst Selbstverständliche das lebenswichtige

Lehrprogramm: die Sprache, die ,Schrift', die Geschichte. Die Leidenschaft

des Überlieferns ist nur durch eine neue Leidenschaft des Lernens zu
ersetzen".30

Lernen soll nach den Worten Bubers nun die unterbrochene und
abgestorbene Überlieferung ersetzen:

„All unsere Geschichtserinnerung knüpft an ein Urgedächtnis und an ein
Frühgedächtnis an. Die Wasser des Urgedächtnisses haben sich in einem großen Becken

gesammelt; das ist die hebräische Sprache. Die Wasser des Frühgedächtnisses sind in
einem großen Brunnen aufgestiegen; das ist die Bibel. Hier haben wir den unver-
schütteten Zugang. Die jüdische Bibel ist die reichste Erinnerungswahrerin, die

freigebigste Erinnerungsspenderin der Menschheit; wenn irgendwer, wird sie uns
lehren, uns Meder zu erinnern".31

M. Buber, Warum gelernt werden soll, in: M. Buber, Der Jude und sein Judentum,
S. 730-732, dort S. 731.

29 J. Katz/H. Lamm, Geschichte der jüdischen Erwachsenenbildung in Deutschland,
in: F. PöGgeler {ed.), Geschichte der Erwachsenenbildung, Stuttgart 1975 Handbuch

der Erwachsenenbildung 4), S. 353-358.
30 M. Buber, Warum gelernt werden soll, S. 732.
31 M. Buber, Warum gelernt werden soll, S. 732.

79



Bibelkurse, Sprachkurse, Kurse zur jüdischen Geschichte und
Geistesgeschichte bot Buber seit seiner Mitarbeit am Lehrhaus Rosenzweigs immer
wieder an und später, auch in seiner Zeit als Hauptverantwortlicher für die

Erwachsenenbildung.
Erinnerungsgemeinschaft auf der einen Seite und Volksgemeinschaft auf

der anderen Seite, dem Nationalsozialismus. Buber wollte der Ideologie des

Nationalsozialismus nie mit einer eigenen Ideologie antworten. Auf völkisch
kann nie mit völkisch reagiert werden, so argumentierte Buber, doch sein

Streben nach Einheit und Geschlossenheit zumindest nach aussen brachte
den Juden einen Zufluchtsort.

Dieser Zufluchtsort kann nach Buber nur im Erinnern an die Gemeinschaft

und die Herkunft des Volkes Israel sein.

Aufrüttelnd wirkt hier die Rede „Unser Bildungsziel" vom Juni 1933.

Martin Buber weist darauf hin, wie drängend es ist, eine wesensjüdische
Schule zu errichten, doch für die Errichtung solch einer Schule bedarf es

eines Bildungszieles, das bereits besteht und nur noch wahrgenommen werden

muss.
Bevor Buber in dieser Rede auf das Bildungsziel eingeht, unternimmt er

wie in anderen Reden auch eine Bestandsaufnahme32 und beschreibt die
Zeit:

„Unsere Zeit, die am Ende dieses Jahrhunderts steht, ist durch Versuche
gekennzeichnet, ein neues Menschenbild zu erzeugen [. .]. Die deutschen Juden leben
heute im Angesicht solch eines Versuchs, der sie, weil er auf eine blutmäßige
Reinkultur des deutschen völkischen Menschen gerichtet ist, ablehnen und ausschließen
muß. Das vom bewußten deutschen Staatswillen unserer Tage gesetzte Bildungsziel
kann seinem Wesen nach nicht das ihre sein".33

Anschliessend fragt er, ob die Juden wirklich ein Bildungsziel haben. Das

Bildungsziel der Juden ergibt sich aus der Betrachtung des Menschen an
sich, den Buber als exponiert sieht, und die jüdische Menschensippe, als die

exponierteste überhaupt.
Exponiertsein, Ausgesetztsein, ergibt sich für Buber daraus, dass alle

Sicherheiten weggefallen sind. „Hier, wenn irgendwo, entdecken wir unser

Bildungsziel, das Bild, das wir verwirklichen sollen. Es ist der der Situation

an dem exponiertesten Punkt gewachsene Mensch. Es ist der überwindende

Jude".34.

32 Vgl. M. Buber, Erkenntnis tut not, in: M. Buber, Der Jude und sein Judentum, S.

580-582, dort S. 580.
33 M. Buber, Unser Bildungsziel, in: M. Buber, Der Jude und sein Judentum, S.

582-587, dort S. 584.
34 M. Buber, Unser Bildungsziel, S. 586.

80



Überwindung kann nur an einem Unüberwindlichen geschehen, und das

ist, so Buber, die Urverbundenheit Israels.

„Daß der jetzt heranwachsende Jude sich auf den Urbestand seines geschichtlichen
Wesens besinne und sich aus ihm neu aufbaue zu dem Menschen, der die Problematik

der Gegenwart am exponiertesten Punkte bewältigt, das ist das Ziel unseres

Bildens, ihr jüdischen Erzieher auf deutscher Erde! [. .] Man frage nicht, für
welches Land wir erziehen wollen. Für Palästina, wem es das Land sein darf. Für
irgendeine Fremde, wem sie das Land sein muß. Für Deutschland, wem es das Land
sein kann. Es ist ein Bild, ein Ziel, eine Erziehung"."

Ziel und Inhalt jüdischer Erwachsenenbildung mit dem Kernelement des

Geschichtlichen werden hier gut erkennbar. Der Gedanke der Urverbundenheit

des Volkes Israel als Ziel der Bildung führt Buber in der ersten
Lehrhausrede zur Wiedereröffnung des Jüdischen Lehrhauses in Frankfurt am 19.

November 1933 weiter aus. Unter dem Titel „Aufgaben jüdischer
Volkserziehung" geht Buber zunächst wieder historisch erklärend vor, ehe er auf
das eigentliche Thema, nämlich die gegenwärtigen Aufgaben, zu sprechen
kommt. Am Anfang seiner Ausführungen stehen die Begriffe Volk und

Volkserziehung, die Buber definiert, wobei er ausdrücklich darauf hinweist,
dass das Volk Israel nicht vom deutschen bzw. allgemeinen Sprachgebrauch
her gesehen werden kann. Im Mittelpunkt steht wieder der Gottesbund. Die
Volkwerdung des Volkes Israel geschieht aus dem Bund, den Gott mit ihnen
geschlossen hat, daraus ergibt sich eine über alle Zeiten währende
Urverbundenheit, und zwar so, wie der Vater mit seinem Sohn verbunden ist.

Dieser Bund ist von Beginn an Volkserziehung, die sich in drei Phasen

der biblisch-jüdischen Geschichte zeigt. Zuerst steht die weisende Phase, ihr
sind in der Bibel die fünf Bücher Mose zuzuordnen - oder, wie sie Buber in
seiner Übertragung nennt, die fünf Bücher der Weisung.

Die zweite Phase ist die mahnende Phase, dies ist die Zeit der Propheten.
Als dritte und letzte Phase nennt Buber die Überlieferung. Mit der
überliefernden Phase meint Buber vor allem die mündliche Tora, die sich im Laufe
der Jahrhunderte in Form der mündlichen Tradierung weiterentwickelt hat.3''

Buber weist auch hier wieder darauf hin, dass die Phase der Überlieferung

durch die Emanzipation und Assimilation verlorengegangen ist, wobei

er die Emanzipation nicht für grundsätzlich schlecht hält. Es hätte nach

seinen Worten nur das gesamte jüdische Volk der Diaspora sich emanzipieren

müssen und nicht jeder einzelne für sich. Aus der aktuellen Situation des

33 M. Buber, Unser Bildungsziel, S. 586-587.
36 K.-E. Grözinger, Martin Buber und die jüdische Tradition, in: R. Sesterhenn

(ed.), Das Freie Jüdische Lehrhaus — eine andere Frankfiirter Schule, Freiburg 1987
Schriftenreihe der Katholischen Akademie der Erzdiözese Freiburg), S. 33-34.

81



Judentums leitet Buber drei Elemente ab, die eine jüdische Volkserziehung
gewährleisten muss. Das Volk muss:

1. erzogen werden zur Erinnerungsgemeinschaft. „Es liegt uns zu allererst

ob, jene Kraft des lebendigen Gedächtnisses wieder einzusetzen in die

jüdischen Menschen".37

2. zur Gemeinschaft zwischen Menschen und Menschen. „Nicht aus dem

guten Willen und nicht aus irgendeiner Ideologie entsteht Verbundenheit;

dadurch allein, daß der Mensch dem Menschen hilft, ihn unterweist
und sich von ihm unterweisen läßt, [. .] durch die Unmittelbarkeit des

Miteinanderlebens allein ist neue jüdische Gemeinschaft zu begründen".38

3. zur Werkgemeinschaft. „Das bedeutet, daß wir, wo immer uns das un¬

vorhersehbare Geschick dieser Zeit hinstellt, gemeinsam, jeder an seiner

Stelle, aber jeder nach rechts und nach links die Hand reichend zu neuer
Verbundenheit, an einer einigen jüdischen Zukunft arbeiten".39

Als Zusammenfassung des bisher Gesagten kann ein Auszug aus dem
kurzen Artikel „Jüdische Erwachsenenbildung" stehen, der im ersten Rundbrief

der Mittelstelle im Juni 1934 gedruckt worden ist: „Was durch die

Bildung der Personen erstrebt wird, ist die Bildung der standhaltenden, der

überwindenden, der den Funken hütenden Gemeinschaft".40

Immer wieder greift Buber den Gemeinschaftsgedanken auf. Es ist für
sein spezifisch jüdisches Erwachsenenbildungskonzept, das er in den eben

beschriebenen Reden und Aufsätzen vorstellt, das Hauptthema. Gemeinschaft

ist nicht etwas, was man von oben, per Ideologie, wie im
Nationalsozialismus verordnen kann, Gemeinschaft muss von innen heraus kommen.
Sie muss den Menschen in seiner Gesamtheit erfassen und von ihm gewollt
sein. Buber macht immer darauf aufmerksam, dass der Gemeinschaftsgedanke

etwas Ureigenes des jüdischen Volkes ist. Er ist zwar nicht mehr im
Bewusstsein der einzelnen, jedoch kann er durch die Erinnerung an den

Bund Gottes wieder geweckt und in die Erinnerung zurückgeholt werden.

Dies wird besonders in seiner Rede „Bildung und Weltanschauung" aus dem

Jahr 1933 deutlich.
Neben dem Gemeinschaftsaspekt sowie mit dem Miteinanderlernen

verschiedener Weltanschauungsgruppen als wichtige Themen dieser Rede mit

37 M. Buber, Aufgaben jüdischer Volkserziehung, in: M. Buber, Der Jude und sein

Judentum, S. 588-591, dort S. 591.
38 M. Buber, Aufgaben jüdischer Volkserziehung, S. 591.
39 M. Buber, Aufgaben jüdischer Volkserziehung, S. 591.

M. Buber, Jüdische Erwachsenenbildung, in: M. Buber, Der Jude und sein Juden-

tum, S. 592-593, dort S. 592.

82



dem zentralen und bekannten Kernsatz dieses Bildungskonzepts „Gemeinschaft

ist Bewältigung der Anderheit in der gelebten Einheit" 41
geht Buber

auch auf die Lernfähigkeit von Erwachsenen ein.
Das gemeinsame Lernen wird, so Buber, immer auf die Jugend bezogen,

doch auch die Alten sind zum gemeinsamen Lernen fähig, vor allem in dieser

Zeit, also der krisenhaften Zeit des Nationalsozialismus, da sie wieder

Jugend, eine ,Krisen-Jugend1, wie es Buber bezeichnet, haben. Diese Krisen-

Jugend hat die Alten aufgerührt, aufgelockert, sie wieder zu weicher Tonerde

gemacht.
Bildsam ist nach Buber nur, wer nicht hart und verkrustet ist,"*2 wie er in

einem anderen Text sagt, wer aufgeschlossen und offen für das Neue und das

andere ist. Die Zeit macht aus Erwachsenen, aus scheinbar fertigen
Menschen, wieder unfertige Menschen, die gerüstet sein müssen, um die Zeit zu
bestehen.

Erziehung richtet sich auf Kinder und Jugendliche, die noch nicht fertig,
also erziehungsbedürftig sind. Buber geht davon aus, wie oben gezeigt, dass

Erwachsene durch Krisensituationen wieder in diesen erziehungsbedürftigen
Zustand zurückfallen. Da sich die Juden in jenen Jahren, wie es die
ausgewählten Buber-Texte veranschaulicht haben, in einer für das jüdische Volk
existentiellen Krise befinden, ist ihre Erziehungsbedürftigkeit und somit der

Begriff der Volkserziehung im Sinne Bubers gerechtfertigt.
Buber formuliert in dieser Rede auch einen interessanten Bildungsbegriff,

der den Aspekt des Geschichtlichen in besonderer Weise aufnimmt. Für
Buber passt ein allgemeiner Bildungsbegriff nicht in diese Zeit:

„Der wirklich zeitwahre, zeitgerechte Bildungsbegriff muß auf der Einsicht begründet

sein, daß um irgendwo hinzugelangen es nicht genügt, auf etwas zuzugehen,
sondern daß man auch von etwas ausgehen muß. [. .] Wovon einer tatsächlich

ausgehen kann - nicht bloß einreden, daß ers tue, sondern wirklich seinen Ausgang
davon nehmen —, das muß etwas anderes sein als ein Standpunkt oder meinetwegen
Standort, es muß ein rechter Stand und Urständ sein: eine Urwirklichkeit, die mich
auf dem Weg zu meinem Ziel nicht entläßt, sondern, wiewohl ich selber es mir
erwählt habe, mich leitet, damit ich es nicht im Gehen verwechsle und so verfehle;
die mir beisteht".43

M. Buber, Bildung und Weltanschauung, in: M. Buber, Reden über Erziehung,
Gerlingen 1995, S. 57.

Vgl. hierzu M. Buber, Die Vorurteile der Jugend, in: M. Buber, Der Jude und sein

Judentum, S. 697—707, dort S. 696.
43 M. Buber, Bildung und Weltanschauung, S. 53.

83



Im Originaltext von 1935 wird dieser Urgrund"14 genannt, es ist, wie in
anderen Texten auch der Gottesbund. Hier erwähnt Buber speziell den

Ursprung am brennenden Berg, also die endgültige Volkwerdung durch die
Gebote Gottes. Wieder, wie in den vorhergehenden Texten, appelliert Buber

an die Urverbundenheit des jüdischen Volkes im Gottesbund als gemeinsame

Basis.

Das gesamte Konzept Bubers, das hier an einigen Texten exemplarisch

dargestellt wurde, lässt sich mit einer Klammer, der des Hebräischen
Humanismus, versehen. Schon in seinen frühen Reden ging Buber auf den

Hebräischen Humanismus oder, wie er ihn auch bezeichnet hat, den Gläubigen

oder Biblischen Humanismus, ein. In Anlehnung an Konrad Burdach
bedeutet für ihn Humanismus eine „Rückkehr zum menschlichen Urgrund,
und zwar [. .] in einer konkreten Umgestaltung des gesamten inneren
Lebens".4:1 Deutlich werden hier die Topoi der Rückkehr, des Urgrunds und
der Umgestaltung genannt, die Thema in allen vorher besprochenen Texten

waren.
Hebräischer Humanismus sollte nach Bubers Vorstellungen alles Denken

und Leben durchziehen. Er bedeutet für ihn

„erstens Zurückgreifen auf die sprachliche Uberlieferung unserer klassischen Antike,
auf die hebräische Bibel; zweitens Aufnahme der Bibel nicht um ihres literarischen,
geschichtlichen und nationalen Wertes willen, [. .] sondern um des normativen
Wertes des biblischen Menschenbildes willen; drittens, damit die Aufnahme dieser
ihrer Absicht entspreche: Scheidung zwischen dem zeitlich Bedingten und dem
Überzeitlichen; viertens aber: Aufrichtung des so gewonnenen Menschenbildes als

maßgebend über dem gegenwärtigen Leben mit seinen besonderen Bedingungen".46

Diese Gedanken Bubers spiegeln sich als dahinterliegendes Ideal in allen

Texten, die er über das Judentum vor und nach 1933 geschrieben hat, wider.
Buber spricht dieses normative Ideal nie so direkt aus, wie in diesem Text.

Doch wenn er von Verwirklichung des einzelnen spricht oder von Rückkehr

zum Urgrund des Volkes Israel, ist immer dieser Gedanke des Hebräischen
Humanismus dabei. Martha Friedenthal-Haase bemerkt: „Die Eigenart des

der Verwirklichung zugewandten hebräischen Humanismus kann in der

44 B. Wittschier, Das Zwischen als dialogischer Logos. Die Bedeutung der Anthropologie
Martin Bubers fiir die Pädagogik, Frankfurt am Main et al. 1980 Disputationes
Theologicae 8), S. 159-160.

44 M. Buber, Hebräischer Humanismus, in: M. Buber, Der Jude und sein Judentum,
S. 717-729, dort S. 721.

46 M. Buber, Hebräischer Humanismus, S. 720.

84



Verbindung zwischen innerem und äußerem Leben, zwischen Person und
Gemeinschaft und zwischen Volk und Menschheit gesehen werden".47

Schluss

Buber ist mit seinem Denken über Geschichte nah an Nietzsche und seinen

Ausführungen in der Unzeitgemässen Betrachtung Vom Nutzen und Nachteil
der Historie für das Lebenf Geschichte darf nicht absolut gesetzt werden,
weder von den Menschen in ihrem Alltag (Uberbewertung von Traditionen,
Orthodoxie) noch durch die Wissenschaft (Geschichtsphilosophie, Historismus).

Geschichte muss dem Leben dienen, d.h. aus dem Geschichtsgedächtnis
heraus muss Leben gestaltet werden. Deutlich wird dies besonders in dem

zweiten Gespräch zwischen dem Führer und dem Knaben, das Buber für
seinen Sohn Rafael geschrieben hat:

„Du müßtest die Geschichte der Juden nicht erfahren als etwas, das andern
geschah, andern, wenn auch Nahverwandten, nicht als etwas, das einmal war und
besiegelt ist, wenn es auch im Herzen fortlebt. Du müßtest die großen Begebenheiten

ganz wirklich und unmittelbar als Begebenheiten deines Lebens erfahren, das

Leid als dein Leid, die Größe als deine Größe und das Versagen als dein
Versagen. Stelle dich nur ganz ein, halte nur nichts von deinem leibhaften Leben
zurück, stelle dich nur ungeteilt in diese Menschen ein, von denen du gehört und
gelesen hast. Du siehst ihr Tun und ihr Lassen [. .] noch ungeschieden in einem
Herzen ruhen, das sich noch nicht entschieden hat, noch nicht zu entscheiden
hatte, und wo auch das Schicksal somit noch nicht begonnen hat, sich aus den
Hüllen zu lösen; denn das Schicksal des handelnden Menschen ist nur die äußere

Gestalt, die die Unwiderruflichkeit seiner Handlung annimmt".4''

V M. Friedenthal-Haase, Krise und Bewährung. Martin Buber zu Grundlagen der

Bildung im Erwacbsenenaher, Oldenburg 1991 Oldenburger Universitätsreden
44), S. 32-33.

48 F. Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben, Frankfurt a. M.
1989.
M. Buber, Jüdisch Leben. Zwei Gespräche, in: M. Buber, Der Jude und sein

Judentum, S. 675 —685, dort S. 682-683.

85


	Geschichtlichkeit in Martin Bubers pädagogischem Denken als Grundlage der "Jüdischen Renaissance"

