Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Glaube und wissenschaftliche Bibelauslegung
Autor: Breuer, Mordechai

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glaube und wissenschaftliche Bibelauslegung

von Mordechai Breuer™

Bereits mehrfach sind’in unserer Zeitschrift Beitrige aus der Feder des Jerusalemer
Rabbiners und Gelehrten Mordechai Breuer erschienen, die sich aus jiidisch-orthodoxer
Perspektive mit der modernen kritischen Bibelwissenschaft auseinandersetzen. Der vor-
liegende Aufsatz, der vor einigen Jahren auf hebriisch erschienen ist, nimmt diesen
Faden auf, indem er dem Ansatz des Autors eine grundsitzliche theosophisch-mystische
Begriindung gibt. Es handelt sich um einen kunstvollen Text, dessen hebriische Fassung
in jedem Satz voller biblischer, rabbinischer und kabbalistischer Anspielungen ist, die an
dieser Stelle nur andeutungsweise nachgewiesen werden konnen. Zugleich dokumen-
tiert der Verfasser die von thm angestrebte Verbindung eines exegetischen Ansatzes in
der Tradition der deutsch-jiidischen Orthodoxie des 19. Jahrhunderts mit den mysti-
schen Uberlieferungen des mitrelalterlichen Judentums.

Unter den Problemen, die das Verhiltnis der Religion zur Wissenschaft
betreffen, ist die Frage der Herausforderung des Glaubens durch die Bibel-
wissenschaft vielleicht am schwersten und schmerzhaftesten. Schon lange hat
sich die Naturwissenschaft mit der Welt des biblischen Glaubens abgefun-
den, nicht durch die Zuriickdringung der Widerspriiche, sondern durch die
Trennung der Gegenstandsbereiche. Die Frage eines moglichen Gegensatzes
zwischen Religion und Wissenschaft erhebt sich daher nur auf dem Gebiet
der Geisteswissenschaften, in erster Linie auf dem der biblischen Exegese.
Hier ist die Formel, die eine Unterscheidung der Gegenstandsbereiche er-
laubte, noch nicht gefunden, und die Widerspriiche erscheinen als uniiber-
briickbar. Der gliubige Schriftforscher muss sich mit jedem einzelnen Pro-
blem, wie es sich ihm prisentiert, auseinandersetzen, und manchmal begniigt
er sich mit einer Verlegenheitslosung oder Ausflucht, die sein wissenschaft-
liches Gewissen nicht zufriedenstellt. Der Kampf um die Bewahrung des
Glaubens auf dem Felde der Bibelwissenschaft wird daher mit einer gewissen
Nervositdt gefiihrt, wofiir schon die Geringschitzung spricht, mit der die
Exegese in gewissen Kreisen behandelt wird. Jede Liicke im wohlgemauerten

*

Rabbiner Mordechas Breuer, Rechov Harav Uziel 56, 96424 Jerusalem. — Aus dem

Hebriischen iibersetzt und mit Anmerkungen versehen von Matthias Morgenstern.



Gebiude der Bibelkritik wird fiir eine Widerlegung des ganzen Ansatzes
gehalten — als ob aus dem Versagen cines einzelnen Exegeten allgemeine
Schlussfolgerungen zu ziehen wiren. Wihrend sich die Wissenschaftler noch
tiber die Einzelheiten ihrer Forschungsergebnisse streiten, hat jedenfalls die
frohe Kunde Konjunktur, dass ,Wellhausen veraltet ist“.! Aber niemand
macht sich die Miihe herauszufinden, wie und in welcher Hinsicht er
weraltet” ist. ,Wellhausen ist tot, und mit ihm ist auch die ganze Kritik der
hebriischen Bibel gestorben!®

Die Freude tiber den Fall der Bibelkritik ist aber voreilig. Sie ist nicht nur
ungerechtfertigt — sie hat buchstiblich nichts, worauf sie sich stiitzen konnte.
Zugleich tut sie der Bibelwissenschaft zu grosse Ehre an. Aus dem Umkreis
der Bibelkritiker ist zwar zu horen, dass die Wissenschaft den Glauben des
Volkes Israel unweigerlich und unwiderruflich widerlegt habe — aber man
fragt sich, ob dem wirklich so sei. Denn selbst wenn die Annahmen der
Bibelkritik bewiesen wiirden, so hat die Reinheit des Glaubens Israels damit
doch nicht das geringste zu tun. Mehr als das: Die wissenschaftlichen Thesen
der Bibelkritik fiigen dem Glauben nicht nur keinen Schaden zu, sie sind
auch niitzlich und notwendig fiir jeden, der sich — sei es im wortlichen oder
allegorischen Sinne — mit der Schriftauslegung beschiiftigt.

Was hat es denn mit der Bibelkritik auf sich, wie verhilt sie sich zum
tiberlieferten Glauben Israels? Wenn bewiesen ist, dass die Tora nicht durch
einen einzigen Menschen verfasst wurde, nicht zur Zeit unseres Lehrers
Mose und auch nicht zu irgendeiner anderen Zeit, sondern dass sie aus
unterschiedlichen Schichten besteht, die ,niedergeschrieben”, ,vervollstin-
digt®, ,redigiert” und auf diesem Wege auch mit inneren Spannungen ver-
sehen wurden, und dies nicht in einem Jahr und nicht in vierzig, sondern in
einem Zeitraum von mehreren hundert Jahren durch unterschiedliche Schu-
len, deren Anschauungen, Glaube und sprachlicher Stil voneinander unter-
schieden sind — was haben diese Behauptungen, die bewiesen, gerechtfertigt
und angemessen sind, mit dem wahren jiidischen Glauben zu tun, nach dem
die Tora ihren Ursprung im Himmel hat und der Erschaffung der Welt um
zweitausend Jahre vorangeht??

1 Vgl. die Diskussion tiber dieses Thema bei I. BREUER, Ein [\’ampfum Gort, Frank-
furt am Main 1920, S. 117ff; vgl. dazu auch M. MORGENSTERN, Von Frankfurt
nach Jerusalem. Isaac Breuer und die Geschichte des ., Austrittsstreits” in der deutsch-
Jjtidischen Orthodoxie, Tiibingen 1995 (= Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhand-
lungen des Leo Baeck Instituts 52), S. 233-234.

2 Vgl. BerR 8,2 sowie das Morgengebet fiir das Wochenfest: W. HeiDENHEIM (ed.),
Gebetbuch fiir das Wochenfest, tibersetzt von Rabbiner Dr. Selig Bamberger, Basel
1955 (= Gebetbuch fur die Festtage 3), S. 164: ,Der Ewige erwarb mich (die



Bedarf es eigentlich einer Erklirung dafiir, dass die Tora, die sich pro-
phetischer Offenbarung — der klaren prophetischen Schau unseres Lehrers
Mose — verdankt, durch kein historisches Ereignis ,,niedergeschrieben oder
wverfasst* wurde? Nicht durch einen einzigen und nicht durch tausend
Verfasser? Und dass diese Tora von vornherein nicht Objekt historischer
Forschung im Hinblick auf ihre Entstehung und ihre Autoren sein kann?
Die Tora, die aus dem Munde des Heiligen, gelobrt sei Er!, ausging nach dem
Muster Baruchs: ,,Jeremia hat mir alle diese Worte vorgesagt, und ich schrieb
sie mit Tinte auf die Schriftrolle“?” Ist es ein Wunder, wenn sie ganze
Generationen und Epochen umfasst und aus in unterschiedlichen literari-
schen Stilen verfassten Schichten besteht, die nicht in jedem Detail iiberein-
summen? Die Tora, die aus oberster Hohe herabkam, ,schwarzes Feuer auf
weissem Feuer“* — und nun finden wir sie vor, in Tinte geschrieben, auf
Pergament, als Buch unter Biichern, als Beutestiick fiir die Wissenschaftler
und ihre rationalistischen Nachforschungen. Kann sie so ihre allerhéchste,
tibernatiirliche Herkunft zu erkennen geben, ihre Heiligkeit jedem Kerzer
und Heiligtumsleugner beweisen? Oder sollen wir warten, bis Wellhausen
und seine Genossen einen literarisch-historischen Beweis dafiir beibringen,
dass die fiinf Biicher der Tora in prihistorischer Zeit, an einem geographisch
nicht lokalisierbaren Orr, niedergelegt und danach dem Mose, Sohn des
Amram, sechsundzwanzig Generationen nach der Schépfung wihrend seines
vierzigtigigen Fastens offenbart wurden?

Die Bibelkritik, die soviel Wirbel verursacht und anscheinend die Grund-
festen des Glaubens antastet, hat im Hinblick auf das Verhiltnis von Wis-
senschaft und Glaube in Wirklichkeit niche ein Jota verindert. Die Grund-
annahme jeder wahren Wissenschaft ist die absolute Herrschaft und ewige
Geltung des Kausalgesetzes. Von dieser Annahme ausgehend, stellen wir die
Frage nach dem Warum, forschen wir, beweisen und erkliren. Im kausal-
verkniipften Gewebe verbinden wir die Phinomene mit ihren notwendigen

Ursachen. Die Herrschaft des Kausalgesetzes ist die Grundlage jeder For-

Thora) als das Erste seines Wandels, zweitausend Jahre war ich bereits seinem
Ml.mde stiff, ehe er der Welt Linge und Breite bestimme [. . .], ich war sein zirtlich
5 geliebtes Kind, freute mich vor ihm®.

Jer 36,18.
4 Zu dieser Vorstellung vgl. yShek VI,1 und Nachmanides (ca. 1195-1270) im
Vorwort zu seinem Tora-Kommentar.




schung und Wissenschaft, sie ist der ,Weg dieser Welt® (Derekh Eretz), der
der Tora vorangeht.’

Diese Annahme, die niemals bewiesen oder widerlegt wurde, steht in
Wahrheit ausserhalb des Bereiches der Vernunft: eine Annahme, die die
Forschung ermoglicht, kein Ergebnis der Forschung. Nimm das Kausalgesetz
aus der Welt, und du hast der Vernunft ihre Kraft zum Handeln genommen!
Im Gegensatz dazu ist die Grundannahme des Glaubens die vollstindige
Befreiung von der Herrschaft des Kausalgesetzes. Der Schopfer der Welt ist
frei in seinem absoluten Willen; er sprach — und es geschah, er gab den
Befehl — und die Dinge wurden. Er, der der Welt das Kausalgesetz gab, lenkt
die Welt nach den ihr eigenen Gesetzen. Doch der Mund, der verboten hat,
kann auch erlauben, und das Wunder — das die Frage nach dem Warum
iibersteigt — durchbricht und 16st die Banden der Naturgesetze. So besteht
die natiirliche Welt neben der Welt des Wunders, und beide Bereiche haben
nicht einmal um Haaresbreite etwas miteinander zu tun.’

Wie die Erscheinungen, die in der natiirlichen Welt in das Kausalgewebe
eingebunden sind, eine vernunfrgemisse Erklirung verlangen, so verlangen
die Phinomene der Offenbarungswelt ,Erleuchtung® durch die Kraft der
Prophetie. Daraus folgt, dass Prophetie und Vernunft auf zwei unterschied-
lichen Gebieten ditig sind, auf dem der kausalen Verkniipfungen und dem
des Wunders. Wie es unmdéglich ist, die Realitit des Wunders zu widerlegen,
so ist es unmdoglich, die Realitit der natiirlichen Welt zu beweisen. Die
Unterscheidung der Herrschaftsgebiete von Verstand und Prophetie verhin-
dert das Aufeinanderprallen von Glaube und Wissenschaft nicht nur im
Hinblick auf die Naturwissenschaft, sondern auch auf dem Gebiet der Tora.
Die Wissenschaftler sind ja nur sich selbst und ihrem Ziel gegeniiber treu,
wenn sie Phinomene unter der Voraussetzung der Grundannahme der Kau-
salgesetzlichkeit erforschen. Im Rahmen der natiirlichen Welt gibt es keinen
Platz fiir eine ,Tora vom Himmel“, sondern nur fiir eine menschliche Tora.’
Zu Recht untersucht man daher die literarische ,Entwicklung® als eine

5 Vgl. LevR 9 und Av 2,2 und 6,6; Samson Raphael Hirsch, der Urgrossvater des
Verfassers, tibersetzte den hebriischen Ausdruck ,Derekh Eretz* (Avor 2,2) in sei-
nem Gebetbuch mit ,biirgerliche Geschiftsthitigkeit™ (S. R. Hirsch, Israels Gebete,
Frankfurt am Main 1894, S. 437); die Verbindung von Tora-Studium mit ,Derekh
Eretz® (;lora im Derekh Eretz®) bedeutete fiir ithn und seine Anhinger den An-
schluss nicht nur an das moderne Wirtschaftsleben, sondern auch an die moderne
Wissenschaft und Kultur im 19. Jahrhundert.

6 Zu diesem Gedankengang vgl. 1. BREUER, Die Welt als Schopfung und Natur, Frank-
furt am Main 1926.

7 Zur Wendung ,Tora vom Himmel* vgl. Dtn 30,11-14 und bBM 59.



natiirliche Erscheinung, als ein den geistigen Gesetzen unterworfenes
menschliches Produkt, das sich in die literarische Welr einfiigt.”

In der Vergangenheit ging man in dieser Hinsicht von der schlichten
Annahme aus, dass sich dieses Produkt einer einzigen Epoche und einem
einzigen Autor zurechnen lasse — dem Mose ben Amram oder einer anderen
Zeit. Heute, durch literarische Analysen kliiger geworden, siecht man die Tora
nicht mehr als geniales Erzeugnis eines einzigen Geistesriesen, sondern als
Produkt einer generationenlangen Titigkeit unterschiedlicher Schulen. So
oder anders: In beiden Fillen wird die Tora als natiirliches Phinomen be-
trachtet, das eine Erklirung in der natiirlichen Welt verlangt. So oder so hat
man damit aber auch bereits die Lehre von der ,;Tora vom Himmel® verleug-
net und den Glauben des Volkes Israel aufgegeben.

Denn was haben diese Nachforschungen mit der Welt der freien Pro-
phetie zu tun? Dort fragt man nicht nach dem Warum, dort erwartet man
keine , Erklirung”. Dort offenbart sich der Heilige, gelobt sei Er!, seinen
Geschopfen in seiner Schépfung und mit seiner Tora, durch seine Taten und
seine Worte. Wer konnte thm sagen, was er zu tun und zu lassen hitte!?” In
der Welt des Wunders, die durch die Prophetie erleuchtet wird, war die Tora
— sie ist es weiterhin und wird es kiinftig sein — die freie Selbstoffenbarung
des Schopfers der Welt. Er, der die Welt nach seinem Willen geschaffen hat,
hat ihr einen Bauplan vorangestellt, der seinen freien Willen widerspiegeln
sollte. Seine Taten offenbaren sich in seiner Schopfung — seine Eigenschaften
offenbaren sich in seiner Tora. ,Der Heilige, gelobt sei Er!, schaute auf seine
Tora und erschuf dann die Welt.“"” Dann {iberliess er beide, Schépfung und
Tora, dem freien Willen des Menschen. Wenn der Mensch will, kann er sie
als natiirliche Phinomene verstehen, die einer Erklirung bediirfen; wenn er
will, kann er in Schépfung und Tora aber auch die Selbstoffenbarung des
Héchsten erkennen und sich der Prophetie zuwenden. Nach seiner Ent-
scheidung wird er sich entweder der Herrschaft der Materie unterwerfen
oder iiber alle Sternzeichen und die Astrologie aufsteigen und das Joch der
Tora annehmen.

=

Vgl. Z. YARON, The Philosophy of Rabbi Kook [hebr.], Jerusalem 1985, S. 222 (= The
Philosophy of Rabbi Kook. English Version by Avner Tomaschoft, Jerusalem 1991,
S. 188).

9 Vgl. Tjob 38,4ff.

10 Vgl. BerR 1,1 und G. ScHOLEM, Zur Kabbala und ibrer Symbolik, Frankfurt am
Main 1973, S. 59. Vgl. das Morgengebet fiir das Wochenfest, W. HeipenHEIM
(ed.), Gebetbuch, S. 165: ,Ich [scilicet die Tora] war zuerst gesalbt, mit mir bestimm-
te er das Naturgesetz von Anfang an®.



Die kritische Erforschung der hebriischen Bibel, die in der Offentlichkeit
als das Werk Julius Wellhausens bekannt ist, wurde in Wirklichkeit durch
cinen franzosischen Forscher und Arzt entwickelt." Thnen beiden ging frei-
lich der abgefallene Jude Spinoza (1632 —1677) voraus, dem es — auch wenn
er das System der unterschiedlichen Quellenschriften noch nicht verstand —
vor allem um die spite Abfassungszeit des Pentateuch zu tun war.'” Diese
Entdeckung war freilich nicht besonders originell; denn Spinoza hatte einen
Lehrer, konnte sich auf eine Autoritit berufen. Selbst Spinoza hiitte es nicht
gewagt, unserem Lehrer Mose die Autorschaft an der Tora abzusprechen,
hitte er nicht gewusst, dass Abraham Ibn Esra (1092 -1167) ihm in dieser
Hinsicht vorangegangen war! " Mit seinem genialen exegetischen Spiirsinn
stoberte er im Kommentar Ibn Esras und fand die verborgenen Stellen, an
denen der Kommentator auf die spitere Abtassungszeit der Tora aufmerksam
gemacht hatte. Nach Spinozas Auftassung hatte Ibn Esra nicht an die friihe
Entstehung des Pentateuch geglaubt. Nur aus Angst vor der Verfolgung
durch die jiidischen Briidder habe er seine wahre Auffassung verborgen und
durch vage Andeutungen tber in der Tora verborgene ,,Andeutungen® und
,Geheimnisse“ ersetzt. So setzt sich die Traditionskette'* fort: von Ibn Esra
iiber Spinoza bis zu Wellhausen: eine kontinuierliche Abfolge grosser
Minner, die mit einer Zunge ihre Botschaft verkiinden und die mosaische
Verfasserschaft des Pentateuch in Abrede stellen.

Es geht hier nicht darum, Spinoza wegen seiner aus der Schrift selbst
vorgebrachten Argumente fiir die spite Abfassung der Tora zu kritisieren. Es
steht ja unwiderruflich fest: Die zwolf Schriftbelege, die Ibn Esra in seinem
Pentateuch-Kommentar anfithrt und die Spinoza in seinem Theologisch-
politischen Traktat wiederholt," belegen und beweisen ohne jeden Zweifel,

I Jean Astruc (1684 —1766), Professor fiir Medizin in Toulouse, Montpellier und

Paris, seit 1730 Leibarzt Ludwigs XV.

Vel. B. pE Seinoza, Tractatus Theologico-Politicus, Kap. 8§ =10 (B. de Spinoza,

Simtliche Werke, ed. C. GeEsHARDT. Band lI1: Theologisch-politischer Traktar, Ham-

burg 1984 [= Philosophische Bibliothek 93], S. 113 —184).

13 Zu Ibn Esra als erstem vorneuzeitlichem ,,Bibelkritiker® vgl. J.J. PErucnowski, Wie
unsere Meister die Schrift erkliren. Beispielbafte Bibelauslegung aus dem [udentum,
Freiburg, Basel, Wien 1982, S. 115-119.

14 Anspielung auf die Traditionskette nach Avot 1,1: ;Mosche empfing die Thora vom
Sinai und iiberlieferte sie dem Jehoschua, Jehoschua den Altesten, die Altesten den
Propheten, die Propheten iiberlieferten sie den Miinnern der groflen Versammlung®
(zitiert nach S.R. HirscH, Israels Gebete, S. 417).

15 Vel. B. pE Srinoza, —[%I(’()[!)gij(‘/?—[)()l'llflljfl}[’}’ Traktar, S. 139. Zur Frage, welche
Textstellen (ausser Gen 12,6; 22,14; Dwn 1,1 und 3,11) bei Ibn Esra weiterhin
gemeint sind, vgl. D.U. Rorrzort, ,Der Verstindige wird es verstehen. . .“. Zu



im Rahmen der Méglichkeiten einer historisch-literarischen Beweisaufnah-
me, dass diese Tora im Land Israel geschrieben wurde, Generationen nach
der Landnahme. Es steht fest: Niemand kann in einer Zeit vor Josua die

1% oder von dem Ka-

Kénige Edoms neben den Kénigen Israels erwihnen
naaniter schreiben, der ,damals“ im Lande wohnte."” Es kann hier nicht um
eine Kritik an Spinoza gehen, der die ,Tora vom Himmel® verleugnet, seine
Religion verraten und das Volk Israel verlassen hat und als Gottesleugner ja
die iibernatiirliche Existenz des Volkes Israel und seiner Tora nicht in Rech-
nung zu stellen hatte. Er brauchte nicht daran glauben, dass die Tora vom
Ende her schreibt und von Dingen weiss, die erst noch vor ihrer Erschaffung
standen. Nur einen Einwand erheben wir gegen Spinoza: Wie konnte er an
der Reinheit des Glaubens anderer zweifeln? Wie konnte er die ,,Andeutun-
gen® und ,Geheimnisse Ibn Esras als liignerische Tarnung eines Menschen
missverstehen, der seine eigenen Anschauungen verleugnet? Wie ihn von
seinen eigenen, Spinozas, hiretischen Anschauungen her beurteilen und ihn
der feigen Driickebergerei vor der inneren Wahrheit seines Herzens zeihen? 18
Wusste Spinoza nicht, dass man Exeget sein kann, der sich redlich mit allen
Aspekten des sensus literalis der Schrift abmiiht, und zugleich und trotzdem
an die ,Jora vom Himmel“ glaubt — dies freilich nicht im Rahmen der
historischen und literarischen Gesetzmissigkeiten, sondern im Rahmen der
Offenbarung, die den Willen des Schopfers kundtut? Was fiir einen Wider-
spruch fand er zwischen dem tapferen Glauben eines Ibn Esra, der auf dem
»Geheimnis® des ,bevor Israel Konige hatte” (Gen 36,31) beharrte und zu-
gleich gegen die Ansicht des Jitzhaqi polemisierte, der die Meinung vertrat,
dieser Abschnitt sei zur Zeit Josuas geschrieben worden?'” Was das Glau-
bensgeheimnis Ibn Esras von der ,wissenschaftlichen Hypothese® Jitzhaqis
trennt, ist nicht eine andere exegetische Methode und nicht ein anderer
Zugang zum Literalsinn, sondern der Glaube an die ,Tora vom Himmel*.

den redaktionsgeschichtlichen Ansitzen bei Abraham Ibn Esra und ihrer Interpre-

tationsgeschichte, in: G. BODENDORFER/ M. MILLARD (ed.), Bibel und Midrasch.

Zur Bedeutung der rabbinischen Exegese fiir die Bibelwissenschaft, Tiibingen 1998

(= Forschungen zum Alten Testament 22), S. 75-95.

16 Vgl. Gen 36,31 und B. pE Seinoza, Theologisch-politischer Traktat, S. 143; zur
mystischen Deutung dieser Stelle vgl. G. ScuoLem, Zur Kabbala und ihrer Sym-
bolik, S. 65—66 mit Bezug auf das Buch Zohar und die lurianische Kabbala.

17" Vgl. Gen 12,6 und B. pE SriNoza, Theolagisch-politischer Traktat, S. 140.

18 Vel. B. pE Seinoza, Theologisch-politischer Traktat, S. 139.156 —157.

19" Zur Identitit dieses Jitzhaqi vgl. D.U. RoTrzoLt, ,Der Verstindige wird es ver-

stehen. . .%, S. 76.




Seit der Zeit Spinozas bis auf den heutigen Tag hat sich im Hinblick auf
den grundsitzlichen Zugang zur hebriischen Bibel nichts geindert. Die
Schrifterklirer unterteilen sich in zwei Gruppen: Traditionalisten und Re-
volutionire, Harmonisten und Kritiker, diejenigen, die an die Einheit der
Tora glauben, und Vertreter mehrerer Schichten, Altgliubige, die an der
tiberkommenen Auslegung hartnickig festhalten, und diejenigen, die sie de-
struieren. Voller Schadenfreude tiber jede Schwierigkeit bei der historischen
Schriftauslegung halten die ,,Bestindigen im Glauben Israels**” an der alten
Deutung fest und sind mit ihrem verzweifelten Kampf, in ihrem fanatischen
Eifer, doch die treuesten Schiiler Spinozas, selbst wenn sie voller Wut iiber
ihn herfallen. Denn indem sie das ,,Geheimnis® Ibn Esras dementieren, ha-
ben sie im Grunde ihres Herzens schon der grossen Anklage Spinozas zuge-
stimmt.

Wieviel Tinte ist vergossen, wie viele Federn sind zerbrochen worden,
um die Bibelkritik zu ,widerlegen®, um dem alten Glauben wieder zu seinem
Recht zu verhelfen! Welch grosse Not, wenn die Rechtgliubigen sich im
Hinblick auf das Ewigkeitsproblem unserer Generation mit den ,,objektiven”
Argumenten eines Universititsgelehrten behelfen miissen: Als ob die har-
monistische Hiresie eines Cassuto?' um ein Haar besser wire als die kriti-
sche Hiresie eines Wellhausen! Als ob der Glaube Israels abhingig wiire vom
Scharfsinn eines David Zwi Hoffmann **

oder von der konservativen Apo-
logetik der anderen Tora-Weisen in Berlin! Geradeso, als konnte man nicht
an die ,Jora vom Himmel® glauben — auch im Lichte der Bibelkritik eines
Ibn Esra!

Zugleich sind wir Zeugen einer paradoxen Erscheinung, die jeden Be-
trachter zum Schmunzeln bringen muss: Denn die Talmud-Weisen wussten,
in historisch-menschlichen Begriffen gesprochen, gut iiber die ,spiitere” Ab-

200 Vgl. 2 Sam 20,19.

21 In seinem Buch La Questione della Genesi (Florenz 1934) hat der italienisch-jiidi-
sche Exeget Umberto Cassuto (1883 —1951) versuchr, eine Alternative zur Quel-
lenkritik Julius Wellhausens aufzuzeigen. Siehe dazu auch dessen Torat ha-te‘udot
we-sidduram shel sifre ha-Tora, Jerusalem 1940/41 (#1953, *1959, *1965); engl.:
The Documentary Hypothesis and the Composition of the Pentateuch, translated by I.
Abrahams, Jerusalem 1961 (1972, *1983).

David Zwi Hoffmann (1843 —1921), Dozent fiir Talmud, Ritualkodices und Pen-
tateuchexegese am orthodoxen Berliner Rabbinerseminar. Hoffmann war der be-
kannteste orthodox-jiidische Forscher, der die Vierquellentheorie zum Pentateuch
mit wissenschaftlichen Methoden kritisieren und widerlegen wollte. Vgl. D.Z.
HorrMANN, Die wichtigsten Instanzen gegen die Graf-Wellhausensche Hypothese. Heft
[-II, Berlin 1904 —-1916 (= Beilage zum Jahresbericht des Rabbinerseminars zu
Berlin fiir 1902/03 und 1914/15).

[$5]
(3]



fassung der Tora Bescheid, und sie spiirten sehr wohl ihre inneren Wider-
spriiche, die zu ihrer Schichtenanalyse Anlass geben. Die Quellenkritiker
befinden sich mit threm Unternechmen der Untersuchung des Literalsinns
der Schrift gewissermassen im Gefolge dieser jiidischen Weisen. Wir hinge-
gen, die gliubigen Juden, stehen abseits. Um die Ehre der Schrift zu retten,
fallen wir iiber die Bibelkritik her, deren Andeutungen doch der Literatur
der Talmud-Weisen zu entnehmen sind! Welcher gliubige Jude kann denn
annehmen, dass die dreithundertundachtzehn Knechte des Abraham*’ nach
den Gesetzen der Zahlenmystik auf , Elieser” zu beziehen sind, wihrend
diese Zahlenlehre doch erst in hellenistischer Zeit entwickelt wurde? Wer
kann es wagen, den ,Dan“ in jenem Vierkonigskampf mit dem historisch
spiteren Dan zu identifizieren?** Wer kann die Andeutungen verstehen, die
dem Weg Abrahams zwischen Bethel und Ai im Lichte der spiteren Er-
oberungen Josuas zu entnehmen sind?* Diese und weitere Erklirungen:
Wer wagt es, sie zu Gehor zu bringen — ausser den Bibelkritikern und den
Talmud-Weisen? Die einen, weil sie sich von der Illusion einer mosaischen
Verfasserschaft freigemacht hatten, die anderen, weil sie an die ,Jora vom
Himmel“ glaubten ,auf Befehl des Ewigen durch Moscheh®!*

Und wir — wieviele Verlegenheitskonstruktionen nehmen wir zu Hilfe,
willig und naiv, um eines Tora-ldeals der Urspriinglichkeit willen, eines
Ideals, das vor unseren Augen immer weiter zerfillc?! Die gocdiche Tora
wurde im Gewand einer Sprache gegeben, einer Sprache, wie Menschen sie
sprechen.”” Sie ist ,Lehre”, und als solche muss sie ,gelernt” werden, mit
Hilfe aller uns zur Verfiigung stehenden philologischen und exegetischen
Instrumente. Es handelt sich um eine Aufgabe fiir die menschliche Vernunft;
doch diese kann nur der Logik ihrer eigenen Gesetze gehorchen. Eine Aus-
legung kann daher nur richtig oder falsch, sie kann nicht erlaubt oder ver-
boten, in religioser Hinsicht gut oder schlecht sein. Dies gilt fiir jeden ex-
egetischen Ansatz, mag er nun aus der ,positiven” Schule David Zwi Hoft-
manns oder aus der der Bibelkritik nach dem Muster Spinozas oder Well-

23 Vgl. Gen 14,14 und Rashi zur Stelle; der hebriische Buchstabenbestand des Wortes
»Elieser” ergibt den Zahlenwert 318.

24 Vel. Rashi zu Gen 14,14, der auf 1 Kén 12,2930 verweist; vgl. B. DE Spinoza,

; Theologisch-politischer Traktat, S. 143.

25 Vel. Gen 12.8.

26 Vgl. Num 4,37.

27 Der Satz ,Die Tora spricht die Sprache der Menschen® wird dem Tannaiten
Jischmael ben Elischa zugeschrieben, vom babylonischen Talmud jedoch gelegent-
lich auch mit anderen Weisen in Verbindung gebracht: Vgl. W. BacHEer, Die Agada
der Tannaiten. Band 1: Von Hillel bis Akiba, Strassburg 21903 (Nachdruck Hildes-
heim 1965), S. 238.



hausens kommen. Denn Auslegung und Interpretation sind Fertigkeiten, die
mit der Sprache und dem Stil eines Textes zu tun haben und jedem Men-
schen — nicht nur dem gliubigen Juden — gegeben sind.

Dennoch gilt: 7ora gibt es nur in den Zelten Sems (Gen 9,27), und die
Lehre Israels ist etwas anderes als die Weisheit Edoms — nicht im Hinblick
auf ihre Schlussfolgerungen, sondern von ihren Voraussetzungen her. Der
Jude spricht den Segensspruch iiber der Tora und iibernimmt damit den
grundlegenden Glauben an die ,Tora vom Himmel®, bevor er sie aufschligt.
Damit schliesst er sich den sechshunderttausend an, die aus Agypten aus-
zogen,”™ und hort die Stimme des Herrn vom Berg herab, der im Feuer
brennt;?’ damit steht er vor unserem Lehrer Mose, der die Lehre aufschreibt
wie ein Schreiber, dem diktiert wird. Indem er so im Namen des Ewigen
und in Erinnerung an das Sinai-Ereignis den Segen spriche, tritt er in die
Welt der Prophetie ein, deren hochstes Erzeugnis die Tora Mosches ist. Und
sollte jemand behaupten, dass er bei Cassuto und Wellhausen ist — glaube
ihm nicht! Erst nachdem er den Segen gesprochen hat und auf Heiligem
Boden steht,” bereit fiir die Welt des wunderhaften géttlichen Eingreifens,
schligt er das Buch auf und beginnt mit dem Lernen. Von nun an ist er
nicht berechtigt, neue axiomatische Hypothesen aufzustellen, und es gilt ihm
das Gebot des Tora-Studiums ,,um seiner selbst willen®, ohne Beschrinkun-
gen und ohne Grenzen. Vor der erhabenen Wahrheit der Tora muss er sein
Haupt beugen, alle bloss konventionellen Annahmen muss er abweisen. Es
obliegt ihm, Tora zu lernen, wie sie aus dem Munde dessen ausging, der sie
zuerst verkiindete — das aber mit allen wissenschaftlichen Hilfsmitteln, die
ihm zur Verfiigung stehen, auf allen Wegen der freien Erforschung der Spra-
che und des Stils, auf den Spuren des sich diglich erneuernden Wortsinnes
(Samuel ben Meir, ca. 1080 —1158, der Enkel Rashis, in seinem Kommentar
zu Gen 37,2). Hier, auf dem Feld der Erforschung des wértlichen Sinnes der
Schrift, ist der Mensch souverin und nur sich selbst verantwortlich, solange
er dabei sein Herz zum Himmel richtet, um Tora zu lernen und sie in ihrer
Tiefe zu verstehen. Hier, auf dem Feld der Forschung und der Exegese,
fligen die Ergebnisse der Bibelkritik dem Glauben Israels nicht nur keinen
Schaden zu. Sie sind im Gegenteil wichtig und unentbehrlich fir jeden
Studenten, der die Tora ,um ihrer selbst willen lernt.”

28 Vgl. Rashi zu Ex 18,9; Num 25,6 und 31,8.

29 Vgl. Ex 19,18.

300 Vgl. Ex 3,5.

31 Zum Konzept des Lernens der Tora ,um ihrer selbst willen” vgl. die Forderung des
Antigonos aus Socho in Avot 1,3: ,Seiet nicht wie Diener, die den Herrn bedienen
in der Absicht Lohn zu empfangen, sondern seiet wie Diener, die den Herrn be-

10



Die naive Schrifterklirung, die die Tora als kontinuierliches Gebilde
ohne Widerspriiche und Stilunterschiede gesehen hat, ist ein fiir alle Mal
widerlegt und verabschiedet worden. Die Unterteilung der Tora in unter-
schiedliche Quellen, zu denen noch Erklirungen und redaktionelle Zusitze
hinzukommen, ist eine Tatsache, die jedem Studenten unwillkiirlich in die
Augen springt. Alle harmonistischen Ausreden halten der inneren Wahrheit
der genialen Arbeitsergebnisse eines Wellhausen und seiner Kollegen nicht
stand. Wie Zwerge vor einem Giganten, wie Brotkrumenleser vom Tisch
eines Reichen, so stehen Cassuto und seine Freunde da, wenn sie die Thesen
aus dem Lehrhaus der Bibelkritik bestreiten. In Wahrheit sind sie Kleingliu-
bige, die sich vor der Revolution fiirchten, davor, in Generationen eingefah-
rene Geleise zu verlassen. Wer hingegen festgegriindet im Glauben Israels
steht, sieht hinter der Revolution der Bibelkritik die gottliche Vorsehung, die
uns die Augen offnen will, indem sie uns neue Wege zeigt, die Wunder in
der Tora zu sehen.’

Oder will uns jemand sagen, dass die ,lora vom Himmel® eines be-
simmten — moglichst einheitlichen — Stiles und einer wohlgegliederten
Struktur bedarf, die dem unbedarften Leser einsichtig ist? Wollen wir dem
Schépfer Diktion und Inhale seiner Worte vorschreiben, damit sie — wenn
schon nicht die ,Tora vom Himmel®, so doch wenigstens — eine einheitliche
Tora, ein aus einer Feder stammendes Dokument bezeugen? Erweisen wir
uns mit solcher Forderung nicht als Kleingliubige, die das Annehmen der
Tora von stilistischen und inhaltlichen Bedingungen abhiingig machen? Ist es
nicht gerade umgekehrt? Sollten wir nicht darauf verzichten, Inhalt und Stil
der Tora festzulegen und uns vielmehr von ihr iiber den ihr gemissen Stil
und Inhalt belehren lassen? Ist nicht die Zeit gekommen, uns von der Last
menschlicher Vorstellungen zu befreien und die Tora des Ewigen vorurteils-
frei zu lernen? Ist die Tora ,richtig und erfreut das Herz® % _ nur auf dem
Wege der veralteten harmonistischen Exegese? Ist die Tora nicht angenehm
und fromm — auch wenn sie sich uns so prisentiert, wie sie ist?

Wenn wir uns freilich der modernen Hilfsmittel bedienen wollen, tun
wir gut daran, unseren Standpunkt auf dem heiligen Boden des Glaubens zu
festigen. Denn die Bibelkritik ist in einem ,hisslichen und verschmutzten
Kleid“ auf uns gekommen, sie ist ,in Unreinheit gezeugt® und geboren34
und in der Gemeinschaft von Frevlern grossgeworden. lhre Bannertriger

dienen nicht in der Absicht, Lohn zu empfangen, und sei Furcht des Himmels tiber
euch® (zitiert nach S.R. HirscH, Lraels Gebete, S. 421).

Vel. Ps 119,18 und G. ScHoLEM, Zur Kabbala und ibrer Symbolik, S. 88.

Vel. Ps 19,9, vgl. G. ScHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 91.

Vel. Ps 51,7.

11



bewegen sich auf der Grundlage der Unreinheit, der Hiresie und des Anti-
judaismus und stellen sich dem Ewigen und seinem Gesalbten f:ntzc:{egen.y3
Mit ihren schwindelerregenden Beweisen, die der natiirlichen Welt entnom-
men sind, wollen sie dem Volk Israel den Schmuck seiner Tora rauben, die
Pracht der Einwohnung seines Gottes. Das gleicht demjenigen, der die geo-
logischen Schichten der Erdkugel erforscht und so den zehn Worten des
Schopfungsberichtes widerspricht. So decken diese Bibelkritiker die literari-
schen Schichten der Tora auf und wollen damit das Zehnwort vom Sinai
widerlegen o0, gerade so, als ob die allmihliche Entwicklung der natiirlichen
Welt Schlussfolgerungen iiber die Schopfung zuliesse, als ob die literarische
Entwicklung zu einem Urteil iiber die Offenbarung berechtige. Die Schrift-
kritik ist in unreinen Gefissen zutage getreten, sie wurde Frevlern ausgelie-
fert, die sie zu einem Werkzeug gemacht haben, den Baum mit der Wurzel
auszureissen. Unsere Pflicht ist es, dieses unreine Gefiss zu zerbrechen und
den Wein in Kriige der Reinheit umzugiessen;”” um keine Widerlegung geht
es dabei und um keine Zertriimmerung; denn nach der Zerbrechung des
Gefisses und der Austreibung des frevlerischen Geistes obliegt es uns, Fun-
ken der Heiligkeit zu finden.”® Denn erst nachdem wir den Literalsinn der
Schrift mit den uns heute zur Verfiigung stehenden Methoden erhoben ha-
ben, erst wenn wir das Werk der wissenschaftlichen Bibelanalyse vollendet
haben, die ,Weisheit“ ist und keine ,Tora®, konnen wir die glaubensmdissige
Bedeutung dieser Entdeckungen erfassen.

Denn siehe: Diese Tora, die uns aus den Hinden des Schépfers zuge-
kommen ist, als Zierde des Weltalls, als Pracht der ganzen Schépfung, be-
steht aus unterschiedlichen Schichten und ist in unterschiedlichen literari-
schen Stilen verfasst, deren Widerspriiche der menschliche Verstand nicht

35 Vgl. Ps 2,2. Der Autor bezieht sich hier auf das vielfach kolportierte Bonmot,
whigher criticism® sei ,higher antisemitism®; vgl. M. Karustin, Biblical Criticism.
A Traditionalist View, in: Tradition, Fall 1960, S. 29.

36 Zur Parallelisierung der ,,zehn Worte des Schopfungsberichts® mic dem ,Zehnwort™
vom Sinai, die auf die geheime Bezichung der Schépfungs- auf die Tora-Wele ver-
weist, vgl. S.R. HirscH, Der Pentateuch iibersetzt und erliutert, Frankfurc am Main
1867—1878 zu Gen 1 und Ex 20.

37 Zum Bild von der Tora als einem unausschépflichen Brunnen, den kein ,Krug® je
leeren kann, vgl. G. ScHOLEM, Zur Kabbala und ibrer Symbolik, S. 83—84 mit
Bezug auf den Zohar (II,114b). Vgl. auch Zohar II1,152a. Der gematrische Wert
des hebriischen Wortes tiir Krug, ,kad™ (S. 24), spielt auf die Anzahl der Biicher
an, in die nach jiidischer Uberlieferung der biblische Kanon aufgeteilt ist.

38 Die Bilder vom ,Zerbrechen der Gefisse® und Auffinden der ,Funken der Heilig-
keit“ sind der lurianischen Kabbala entnommen; vgl. G. Scuovem, Die jiidische
Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt am Main 1980, S. 267-314.

12



miteinander vereinen kann. Und siehe: Diese Schichten fiigen sich immer
weiter zusammen zu einem Flechtwerk, manchmal im Durcheinander eines
einzigen Verses, manchmal fein sduberlich geordnet und unterscheidbar, Ab-
schnitt auf Abschnitt. An manchen Stellen hat die gottliche Weisheit es fiir
gut befunden, erklirende Worte ausserhalb des Schichtengewebes einzutii-
gen; an anderen Stellen hat sie den Widerspruch mit einem prichtig-durch-
sichtigen Umhang umhiillt — und darunter lugt sozusagen der Widerspruch
noch hervor, und der Widerspruch ist zugleich aufgehoben und nichr auf-
gehoben. Wenn die ganze Tora nun vor uns liegt wie ein Kleid, kreuz und
quer gewebt, der Textus eines kunstfertigen Handwerkers, mit bunten Fiden
und Garn aus Gold und Silber, dann halten wir erstaunt inne und fragen
nach der glaubensmissigen Bedeutung unserer Lehre.”

Hier gelangen wir nun zu demjenigen Aspekt der Tora, der den begrenz-
ten Wortsinn iibersteigt. Die Entdeckung der Schichten der Tora mit ihren
unterschiedlichen sprachlichen und stilistischen Eigenheiten ist — vergleichs-
weise — fiir den menschlichen Verstand cin geringes. Der Mensch kann die
finf Biicher der Tora innerhalb kiirzester Zeit umrunden und alle Aspekte
ihres Wortsinnes herausfinden: nach den Massstiben der Forschung, wie sie
durch die Grossen der Wissenschaft aufgezeichnet sind. Diese Arbeit, die uns
oblegen hitte — dies ist uns vergénnt — ist nun durch andere getan. Die
besten Krifte der Wissenschaft in der zivilisierten Welt haben sich daran
beteiligr: Sie haben hin und herdebartiert und sich abgemiiht — bis sie das
Gesetz des wissenschaftlichen Literalsinns ans Licht gebracht haben. Diese
Arbeit — die menschliche Weisheit, nicht 7ora ist — haben andere fiir uns
getan, wihrend die Gemeinde Israels in den Zelten der Tora*” sass und ihre
Heiligkeit und Reinheit bewahrte. Nun ist das Werk vollbracht; jeder, der
sich mit der wissenschaftlichen Bibelerklirung befassen will, kann dies tun.

Andererseits wirke die kritische Bibelexegese aber schon seit geraumer
Zeit merkwiirdig erstarrt. Es gibt keine Botschaft mehr, keine grundstiirzen-
den Neuigkeiten, kein Ruf geht von den ehrwiirdigen Universititen und
thren Lehrstithlen aus. Die alte Lehre, die bereits Staub angesetzt hat, wird
wiederholt, die alten Helden drehen ihre Runden, die exegetischen Feinhei-
ten aus dem grammatischen Mikrokosmos haben den Platz der einst glin-
zenden, genialen, zauberhaften, attraktiven Bibelkritik eingenommen, deren
Kunde ecinst wie ein Blitz eingeschlagen hatte. Wer sich heute mit dem

39 Das von Breuer gebrauchte Bild geht auf den jiidischen Mystiker Josef Gikatilla aus
dem dreizehnten Jahrhundert zuriick, der in seinem Hauptwerk Tore des Lichts
(gedrucke Offenbach 1715) die Tora als ein Gewebe ('Ariga) der gottlichen Namen
verstand: Vgl. G. ScHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 62.

40 Vgl. Gen 9,27.

13



Literalsinn begniigt, nachdem dessen Ziel und Grenze lingst entdecke sind,
der verschreibt sich wissentlich einem ermiidenden System, das letztlich zur
Depression, oder ,neuen Ansitzen®, die bis zur Licherlichkeit fiihren.

Doch wihrend die Welt des Literalsinnes erschopft ist und ihr Resiimee
schon gezogen werden kann, hat die Welt des geheimen Tora-Sinnes erst
begonnen, ihre Pforten zu 6ffnen, und sendet ihre lebensspendenden
Tautropfen auf die miide Seele herab. Gegeniiber der in threm Umfang, ihrer
Aussagekraft und ihren Eigenschaften begrenzten Welt des Pschat erhebrt sich
die Welt des Geheimnisses, die die Welten umgreift und bis in alle Ewigkeit
reicht. Denn das Tora-Geheimnis ist die fiir den Glauben erschlossene Be-
deutung der wissenschaftlichen Schrifterklirung, sie ist der innere Inhalc all
jener Schichten und Sub-Schichten, die sich dem Forscher nach sprachlichen
und stilistischen Kiriterien offenlegen. Wenn die Arbeit an der wissenschaft-
lichen Tora-Erklirung beendet ist und der Pentateuch mit all seinen Schich-
ten wie ein lings und quer gewirktes und dabei so widerspriichliches Gewebe
offen vor uns liegt, kann der Forscher sich der erhabenen Welt der Tora
zuwenden und seinem Schiiler aus der Quelle des Lebens zu trinken geben.
Denn die Seele gibt sich mit der dusseren Hiille der Tora nicht zufrieden, sie
verlangt es, zu ihrem inneren verborgenen Kern vorzustossen.'' Denn ,wenn
er das Geheimnis verstanden hat, wird ihm auch alles andere offen zutage
liegen: der Wortsinn, die Andeutung, der allegorische Sinn und der geheime
Sinn. Aber solange er das Geheimnis nicht versteht, wird ihm sogar der
Wortsinn unverstindlich bleiben®.*

Dennoch gilt: Niemand kann den verborgenen Sinn der Tora verstehen,
solange er sich nicht auf wissenschaftlichem Wege Klarheit tiber ihre dussere
Struktur verschafft hat. Niemand kann die ,Tora" erlangen, solange er nicht
~Weisheit“ erworben hat, und solange ihm Weisheit fehlt, wird ihm im sel-
ben Masse die Tora mangeln [...]. Die verborgene Spitze der verborgenen
Tora reicht bis in den Himmel,* bis zu den Geheimnissen der Schopfung

41 Vgl. Zohar Hadash, Jerusalem 1953, 83a: ,Die Worte der Tora werden mit einer
Nuss verglichen. Wie ist das zu verstehen? Genau wie die Nuss eine duflere Schale
und einen inneren Kern hat, so enthilt auch jedes Wort der Tora ein dufleres
Faktum, Midrasch, Hagada und Mysterium, wobei jedes cinen tieferen Sinn vor-
stellt als das Vorangehende® (zitiert nach G. Scuovem, Zur Kabbala und ihrer
Symbolik, S. 706).

42 Rabbi Elijahu ben Shelomo Zalmen (,Ha-GR*“A, Vilner Goen, 1720 -1797), Sefer
Mishle *im be’ur ,ha-GR'A, ed. M. PuiLipp, Peta Tigvah 1985, S. 51.

43 Vel. Gen 28,12; hinter diesem Bild steht vielleicht die sprachliche Gleichsetzung

der Himmelsleiter Jakobs (Sulam) mit dem Berg der Offenbarung (Sinai); beide

Worter haben im Hebriischen den gleichen Zahlenwert, wenn man dem Gottes-

berg die Kopula ,und” (mit dem Gematria-Wert ,sechs’) voranstellt: vgl. BerR

08,12 (ed. ALBECK); zur Auslegung dieses Textes vgl. auch bHul 91b.

14



(Ma‘asse Bereschit) und der Metaphysik (Ma‘asse Merkava),*" und dennoch
ist sie fest auf irdischem Boden gegriindet, auf dem Fundament der wissen-
schaftlichen Erklirung des Literalsinns der Tora.

In der Tat: Wer sich mit der Entstehungsgeschichte der Bibelkritik be-
schiftigt, kann angesichts dieses historischen Wunders der gottlichen Vor-
sehung in der Welt nur ins Staunen kommen. Kann es ein Zufall sein, dass
die Kunst der Erklirung des Literalsinns entstand und zur Vollendung reifte,
wihrend nun in der jiidischen Welt sich die verborgene Lehre immer weiter
offenbart und Herzen erobert? Denn siche: Drei sprachlich und inhaltlich
distinkte ,Quellen” sind in der Tora — ausserhalb des Deuteronomiums —
entdeckt worden, und die Weisen der Weltvolker haben ihre Spuren nach-
gewiesen, sie definiert und benannt; dies aber nicht im Hinblick auf ihren
Stil und Inhalt, sondern nach dem ,nebensichlichen® Erkennungszeichen
ihres jeweiligen Namens fiir den Gott Israels. Die ganze Kraft der Bibelkritik
ist nicht jenem franzosischen Arzt zu verdanken, sie entziindete sich an dem
Nachdenken iiber die unterschiedlichen Gottesnamen, die durch das ganze
Buch der Genesis hindurch verstreut sind. Auch die Weisen der Weltvolker
haben erkannt, dass die Eigenschaften des Ewigen, die sich mit seinem vier-
buchstabigen Namen verbinden, auch den Inhalt und Stil festlegen und hier
der Schliissel zum inneren Geheimnis der Tora verborgen liegt.

Komm und sieh den Glanz der Tora,” zich aus und versenke dich in die
Majestit und Pracht ihrer Schichten, wie sie langsam ihre Fiden ziehen,
Schicht auf Schicht, eine jede auf ihrer Bahn, und sich zu einem Gewebe
verbinden! Was du vor dir hast, sind lebendige Ausdrucksformen der Eigen-
schaften des Ewigen, wie sie durch die Generationen hindurch wirksam
werden: das Mass des Gottlichen, wie er sich in seinem vierbuchstabigen
Gottesnamen offenbart, das Mass des Gottlichen als Elohim und das des El
Schaddaj: verborgene Eigenschaften Gottes, die alle Welten in sich enthalten
und ihren Einfluss auf die untere und die obere Welt ausiiben. Die ganze
Kraft des Glaubens Israels besteht ja nur in der Gotteserkenntnis; und die
ganze Kraft der Tora Israels — auch in ihrer offenbaren, einfachen sensus
literalis-Form — ist die Einung des Ewigen und seine Verwurzelung im Her-
44 Ma‘asse_Béfcsghir I:;;zeicl_lnet den Schopfungsbericht aus Gen 1; Merkava (,\Wagen"®)
bezicht sich auf die Thronwagenvision Ezechiels, die Grundlage der kabbalistischen
Theosophie.

Zur Verbindung der schriftlichen Tora mit der sechsten Sefira (Tifereth = Glanz)
im Sefirot-System Josef Gikatillas vgl. G. ScHorem, Zur Kabbala und ihrer Sym-
bolik, S. 69. Die sechste Sefira (Emanation Gottes) wird mit dem Tetragramm

identifiziert, die vierte und fiinfre Sefira tragen die Namen ,El“ (= Gerechtig-

keit/ Gericht) und , Elohim® (= Gnade).

45

15



zen des Menschen. Halacha und Agada, Erzihlungen und Gesetze, Ethik
und der Kampf gegen den bésen Trieb — die ganze Tora mic allen ihren
Einzelheiten und Dertails — das alles ist doch diesem Ziel unterworfen: ,Der

«

Gerechte soll aus Glauben leben“.** Hat Israel denn einen Glauben, abge-
sehen von dem an den einen Gott, der in Ewigkeit lebe? Lasst uns daher
authoren, die Tora in ithrem #dusseren, ,, marteriellen” Gewand wahrzunehmen
und hinter ihrem Kleid ihre verborgene Seele wahrnehmen. Lasst uns auf-
horen, die sich verzweigenden Aste zu sehen und uns nach der einen ver-
borgenen Wurzel der Lebensbaums ausstrecken.” Nur so werden wir ver-
stehen, dass die glaubensmissige Bedeutung der Tora des Ewigen die Offen-
barung der gottlichen Vorsechung ist. Die Buchstaben der Tora setzen sich zu
Namen zusammen, deren Inhalt die gottlichen Eigenschaften sind; auch die
Widerspriiche der Tora sind nichts anderes als die augenscheinlichen Wi-
derspriiche auf dem Weg der gottlichen Vorsehung.

Wen kann es da wundern, dass die Schichten der Tora mit Widersprii-
chen aneinanderstossen, die der menschliche Verstand nicht 16sen kann? Ist
denn nicht auch die gottliche Vorsehung in der Welt, der augenscheinliche
Ausdruck seiner heiligen Eigenschaften und Namen, mit inneren Wider-
spriichen behaftet — jedenfalls, soweit es Sterbliche mit ithrem menschlichen
Verstand wahrnehmen konnen? Wenn der Heilige, gelobt sei Er!, sowohl
Gerechtigkeit als auch Erbarmen verkérpert, Gnade und Gunst wie Kraft
und Stirke, wenn er sich dem Volk Israel als Weiser im himmlischen Lehr-
haus wie als jugendlicher Kriegsheld ** offenbart, wenn er sowohl gnidig und
barmherzig als auch eifersiichtig und zornig ist,"” wie kann dann jemand auf
den Gedanken kommen, dass seine Tora, deren Buchstaben sich zu seinem
heiligen Namen fiigen, ruhig und still dahinfliessen miisse, dass sie einen
kontinuierlichen, in sich widerspruchsfreien Text bilden miisse, um die Be-
diirfnisse der Universititslehrer zufriedenzustellen?! Die Welt ist voller Wi-
derspriiche wie ein Granatapfel voller Kerne;* nur die Tora, der Bauplan der
Welt,”' soll harmonisch und einheitlich sein, so wie es der Vorstellungskraft

46 Hab 2,6.

47 7Zum dem dem Buch Zohar entnommenen Bild der ,Gewinder der Tora und der
Tora als eines ,Baumes® vgl. G. Scnovem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S.
79.88-94.

48 Vgl. Ex 15,3; zur Zusammenstellung der Schriftzitate vgl. auch Mekhilta, Shirata 4
und BaHodesh 5.

49 Vgl. Ex 34,6; vgl. J. GikatiLLa, Sha‘are Ora, Offenbach 1715, fol. 2b (= Gates of
Light, Translated with an introduction by A. Weinstein, Walnut Creek, London,
New Delhi 1994, S. 9).

50 Zu diesem Bild vgl. bBer 57a und bSan 37a.

51 In BerR 1,1 heisst es, dass Gott ,,in die Tora sah und [darauthin] die Welt schuf*.

16



von kleinen Kindern entspricht? Wenn alle Exegeten des Ostens und des
Westens sich zusammenfinden wiirden, um die Widerspriiche des ersten und
zweiten Kapitels der Genesis zu heilen, wiirde es thnen nicht gelingen. Trotz
all ihrer Ausreden und Hilfskonstruktionen wiirden die Schwierigkeiten be-
stehenbleiben. Denn die Widerspriiche finden ihren Ausdruck im dusseren
Kleid der Tora, ihre Losung und ihr Ausgleich aber in ihrer verborgenen
inneren Wurzel.

Bevor wir uns tiber die gortlichen Eigenschaften wundern, wie sie durch
die wissenschaftlich-exegetischen Resultate zutage treten, gilt es daher, sich
in die Eigenschaften selbst zu vertiefen und sie anzuschauen. Bevor wir die
dem menschlichen Auge einsichtigen Gegensitze zum Ausgleich bringen, gilt
es daher, die verborgenen gottlichen Eigenschaften einzusetzen, die ihre
Wurzel sind! Eine Schopfung, die von der gotdichen Eigenschaft der Ge-
rechrigkeit zehrt — wie ist sie auf einfache Weise in Einklang zu bringen mit
einer Schopfung in den Dimensionen der Barmherzigkeit? Die natiirliche
Welt, die in der Welt Gottes als , Elohim® griindet — wie sollte sie leicht in
Ubereinstimmung zu bringen sein mit der Welt der Offenbarung, die auf
den vierbuchstabigen Namen zuriickgeht? Was hat der Mensch, der in die
natiirliche Welt gesetzt ist, um sie sich untertan zu machen und zu beherr-
schen,” mit demjenigen zu tun, der im Garten Eden lebt, angesichts des
Glanzes der gottlichen Einwohnung? Ist es dann ein Wunder, dass die gott-
liche Gerechtigkeit die Pflanze dem Menschen voranstellt,” wihrend nach
der gotdichen Barmherzigkeit zuerst der Mensch und dann die Pflanze ge-
schaffen wird [...]?"*

Thren Grundannahmen entsprechend haben die Bibelkritiker in der Tora
unterschiedliche Schulen und Autoren entdeckt, die sich untereinander wi-
dersprechen. Darin kénnen wir ihnen folgen — auf der Grundlage unseres
Glaubens an die ,Tora vom Himmel“. Dann werden auch wir die wider-
spriichlichen Eigenschaften des Hochsten entdecken, die sich — nach weisem
gottlichem Ratschluss — widersprechen. In dem Masse, in dem die Gegen-
sitze und Widerspriiche zunehmen, wichst auch die Erwartung auf ein gott-
liches Wunder. Denn die Widerspriiche der Tora-Schichten sind die Wider-
spriiche der gottlichen Waltung, die auch Mose unser Lehrer nur von hinten
wahrnehmen durfte.”

52 Gcn 1,5_8._ -

53 Gen 1,12.26—27 [, Priesterschrift*].

>4 Gen 2,5-8 [,Jahwist“]. Das Bild von der gottlichen Einwohnung (Schechina, der
zehnten Sefira) im Garten Eden gehiért zu den zentralen Motiven in Josef Gikatillas

lore des Lichts (vgl. Anm. 39).
>> Ex 33,22-23.

17



Diese Widerspriiche der gottlichen Eigenschaften sind einerseits ein
Stiitzpunke fur die Verfithrung zum Gétzendienst, sie geben dem bosen
Trieb Raum, der annehmen will, dass es zwei gleichberechtigte Prinzipien auf
der Welt gibe.” Das Zusammenspiel der gottlichen Eigenschaften der Ge-
rechtigkeit und Barmherzigkeit, der Gnade und der Kraft, ist andererseits das
Geheimnis der Zier der Einheit des Ewigen, wie sie dem Volk Israel allein
tiberliefert worden ist. Das Zusammenspiel dieser widerspriichlichen Eigen-
schaften, ihre Zusammenfithrung zu ihrer obersten Wurzel, ist das Geheim-
nis der gottlichen Einheit und das Geheimnis der Einheit der Tora’ — die
Seele und das Wesen der Gemeinde Israels.

Als die Minner der Grossen Versammlung um die Aufthebung der
Vertithrungskraft des Gotzendienstes beteten, ging die Kraft der Gétzen in
der natiirlichen Welt verloren. Seither ist der Gott Israels unter den Vélkern
bekannt, wird die Einheit des Ewigen in der Natur allgemein akzeptiert. Was
Wunder, wenn der bose Trieb nun einen letzten Ausweg sucht und einen
Stiitzpunkr findet — in den Zelten der Tora? Die Widerspriiche der Tora-
Schichten, die Widerspriiche der gottlichen Eigenschaften sind, geben dem
bosen Trieb und den Weltvolkern einen Vorwand, der Einheit Gottes ent-
gegenzutreten, die eine Einheit des Schopfers und seiner Tora ist.” Was
Wunder, wenn sie die Vielfalt der Krifte und Autorititen in der Nartur
dahingestellt sein lassen und an ihre Stelle die Vielfalt der Quellen in der
Tora setzen? Die Flamme des fremden Feuers der letzten Unreinheit™” —
auch sie schopft ihre Kraft aus dem Todesgift in der Tora des Lebens. Der
Trieb des Gotzendienstes spricht stark und frech aus dem Munde der Schrift-
kritiker! ®’

In den Wehen des Messias©' wird die hochste Einheit offenbar durch die
Vielfalt der Offenbarung der gottlichen Waltungen. Gerade in dieser Zeit,
die der Offenbarung des Geheimnisses der Einheit harrt, wird die Welt
durch die Stirkung des bosen ‘Iriebs versucht — in der héchsten Welt durch

56 Zur rabbinischen Auseinandersetzung mit dem hiretischen Dualismus vgl. A.F.
SEGAL, Two Powers in Heaven: Early Rabbinic Reports abour Christianity and Gnos-
ticism, Leiden 1977 (= Studies in Judaism in Late Antiquity 25); A.F. Secar,
Rebecca’s children. Judaism and Christianity in the Roman World, Cambridge / Mas-
sachusertts, London 1986, S. 151—158.

57 Vgl. Sach 14,9.

58 Im Zohar (I1,60a) ist von der Einheit Gottes mit seiner Tora die Rede: Gorr wird
selbst ,Tora" genannt.

59 Vgl. Lev 10,1.

60 Zu den Antechtungen des ,,bosen Triebes” in der kabbalistischen Hermeneutik vgl.
G. ScHOLEM, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 108.

61 Vgl mSot IX,15.

18



die Prophetie unseres Lehrers Mose. Wihrenddessen kommen die Ver-

12 - . . - . .
sprengten Israels® zusammen und vereinigen sich zu einer Gemeinschaft in

ithrem Land,” damit das Licht des Ewigen

® mit allen in ithm enthaltenen

Farbtonen durchbricht wie der Regenbogen und die Einheit des Ewigen —
aus seiner Vielfalt heraus — klar, offenbar und bekannt wird, in der Welt der
Schépfung und auch in der verborgenen Welt der Tora.”

62
63

64

65

Jes 11,12; 56,8; Ps 147,2.

Vel. S.R. HirscH, Die Psalmen iibersetzt und erliutert, Frankfurc am Main 1882
(Nachdruck Basel 1995), S. 682 (zu Ps 133,1).

Die hebriischen Worte ,Licht® ('Or) und ,Geheimnis® (raz) haben jeweils den
Zahlenwert 207: Das ,.es werde Licht™ (Gen 1,3) meint daher das Aufscheinen eines
Mysteriums in und mit der Tora (vgl. Zohar 1,140a); dazu: G. ScHOLEM, Zur
Kabbala und ibrer Symbolik, S. 110.

Im Hintergrund dieser Formulierungen steht die in den Tikkune Zohar enthaltene
Lehre von zwei unterschiedlichen Aspekten der Tora: die 7ora de-beri’a (die Tora im
Stand der Schépfung) und die Zora de’aziluth (die Tora im Stand der Offenba-
rung). Nur von dieser letzteren gilt im Vollsinn, dass sie ,vollkommen™ ist (Ps
19,8), und diese Vollkommenheit wird sich am Ende der Tage auf wundersame
Weise als mit der Schopfungs-Tora iibereinstimmend erweisen (G. SCHOLEM, Zur

Kabbala und ibrer Symbolik, S. 112 -113).

19



	Glaube und wissenschaftliche Bibelauslegung

