
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Glaube und wissenschaftliche Bibelauslegung

Autor: Breuer, Mordechai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaube und wissenschaftliche Bibelauslegung

von Mordechai Breuer*

Bereits mehrfach sind in unserer Zeitschrift Beiträge aus der Feder des jerusalemer
Rabbiners und Gelehrten Mordechai Breuer erschienen, die sich aus jüdisch-orthodoxer
Perspektive mit der modernen kritischen Bibelwissenschaft auseinandersetzen. Der
vorliegende Aufsatz, der vor einigen Jahren auf hebräisch erschienen ist, nimmt diesen
Faden auf, indem er dem Ansatz des Autors eine grundsätzliche theosophisch-mystische
Begründung gibt. Es handelt sich um einen kunstvollen Text, dessen hebräische Fassung
in jedem Satz voller biblischer, rabbinischer und kabbalistischer Anspielungen ist, die an
dieser Stelle nur andeutungsweise nachgewiesen werden können. Zugleich dokumentiert

der Verfasser die von ihm angestrebte Verbindung eines exegetischen Ansatzes in
der Tradition der deutsch-jüdischen Orthodoxie des 19. Jahrhunderts mit den mystischen

Uberlieferungen des mittelalterlichen Judentums.

Unter den Problemen, die das Verhältnis der Religion zur Wissenschaft

betreffen, ist die Frage der Herausforderung des Glaubens durch die
Bibelwissenschaft vielleicht am schwersten und schmerzhaftesten. Schon lange hat
sich die Naturwissenschaft mit der Welt des biblischen Glaubens abgefunden,

nicht durch die Zurückdrängung der Widersprüche, sondern durch die

Trennung der Gegenstandsbereiche. Die Frage eines möglichen Gegensatzes
zwischen Religion und Wissenschaft erhebt sich daher nur auf dem Gebiet

der Geisteswissenschaften, in erster Linie auf dem der biblischen Exegese.

Hier ist die Formel, die eine Unterscheidung der Gegenstandsbereiche
erlaubte, noch nicht gefunden, und die Widersprüche erscheinen als

unüberbrückbar. Der gläubige Schriftforscher muss sich mit jedem einzelnen
Problem, wie es sich ihm präsentiert, auseinandersetzen, und manchmal begnügt
er sich mit einer Verlegenheitslösung oder Ausflucht, die sein wissenschaftliches

Gewissen nicht zufriedenstellt. Der Kampf um die Bewahrung des

Glaubens auf dem Felde der Bibelwissenschaft wird daher mit einer gewissen
Nervosität geführt, wofür schon die Geringschätzung spricht, mit der die

Exegese in gewissen Kreisen behandelt wird. Jede Lücke im wohlgemauerten

Rabbiner Mordechai Breuer, Rechov Harav Uziel 56, 96424 Jerusalem. - Aus dem
Flebräischen übersetzt und mit Anmerkungen versehen von Matthias Morgenstern.

1



Gebäude der Bibelkritik wird für eine Widerlegung des ganzen Ansatzes

gehalten - als ob aus dem Versagen eines einzelnen Exegeten allgemeine

Schlussfolgerungen zu ziehen wären. Während sich die Wissenschaftler noch
über die Einzelheiten ihrer Forschungsergebnisse streiten, hat jedenfalls die

frohe Kunde Konjunktur, dass ,Wellhausen veraltet ist". Aber niemand
macht sich die Mühe herauszufinden, wie und in welcher Hinsicht er

„veraltet" ist. ,jWellhausen ist tot, und mit ihm ist auch die ganze Kritik der

hebräischen Bibel gestorben!"
Die Freude über den Fall der Bibelkritik ist aber voreilig. Sie ist nicht nur

ungerechtfertigt - sie hat buchstäblich nichts, worauf sie sich stützen könnte.

Zugleich tut sie der Bibelwissenschaft zu grosse Ehre an. Aus dem Umkreis
der Bibelkritiker ist zwar zu hören, dass die Wissenschaft den Glauben des

Volkes Israel unweigerlich und unwiderruflich widerlegt habe - aber man

fragt sich, ob dem wirklich so sei. Denn selbst wenn die Annahmen der

Bibelkritik bewiesen würden, so hat die Reinheit des Glaubens Israels damit
doch nicht das geringste zu tun. Mehr als das: Die wissenschaftlichen Thesen

der Bibelkritik fügen dem Glauben nicht nur keinen Schaden zu, sie sind
auch nützlich und notwendig für jeden, der sich - sei es im wörtlichen oder

allegorischen Sinne — mit der Schriftauslegung beschäftigt.
Was hat es denn mit der Bibelkritik auf sich, wie verhält sie sich zum

überlieferten Glauben Israels? Wenn bewiesen ist, dass die Tora nicht durch
einen einzigen Menschen verfasst wurde, nicht zur Zeit unseres Lehrers

Mose und auch nicht zu irgendeiner anderen Zeit, sondern dass sie aus

unterschiedlichen Schichten besteht, die „niedergeschrieben", „vervollständigt",

„redigiert" und auf diesem Wege auch mit inneren Spannungen
versehen wurden, und dies nicht in einem Jahr und nicht in vierzig, sondern in
einem Zeitraum von mehreren hundert Jahren durch unterschiedliche Schulen,

deren Anschauungen, Glaube und sprachlicher Stil voneinander
unterschieden sind — was haben diese Behauptungen, die bewiesen, gerechtfertigt
und angemessen sind, mit dem wahren jüdischen Glauben zu tun, nach dem

die Tora ihren Ursprung im Himmel hat und der Erschaffung der Welt um
zweitausend Jahre vorangeht?2

1 Vgl. die Diskussion über dieses Thema bei I. Breuer, Ein Kampf um Gott, Frank¬

furt am Main 1920, S. 117ff.; vgl. dazu auch M. Morgenstern, Von Frankfurt
nach Jerusalem. Isaac Breuer und die Geschichte des „Austrittsstreits" in der

deutschjüdischen Orthodoxie, Tübingen 1995 Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen

des Leo Baeck Instituts 52), S. 233-234.
2 Vgl. BerR 8,2 sowie das Morgengebet für das Wochenfest: W. Heidenheim (ed.),

Gebetbuch fir das Wochenfest, übersetzt von Rabbiner Dr. Selig Bamberger, Basel

1955 Gebetbuch für die Festtage 3), S. 164: „Der Ewige erwarb mich (die

2



Bedarf es eigentlich einer Erklärung dafür, dass die Tora, die sich

prophetischer Offenbarung - der klaren prophetischen Schau unseres Lehrers

Mose — verdankt, durch kein historisches Ereignis „niedergeschrieben" oder

„verfasst" wurde? Nicht durch einen einzigen und nicht durch tausend

Verfasser? Und dass diese Tora von vornherein nicht Objekt historischer

Forschung im Hinblick auf ihre Entstehung und ihre Autoren sein kann?

Die Tora, die aus dem Munde des Heiligen, gelobt sei Er!, ausging nach dem

Muster Baruchs: „Jeremia hat mir alle diese Worte vorgesagt, und ich schrieb
sie mit Tinte auf die Schriftrolle" ?3 Ist es ein Wunder, wenn sie ganze
Generationen und Epochen umfasst und aus in unterschiedlichen literarischen

Stilen verfassten Schichten besteht, die nicht in jedem Detail
übereinstimmen? Die Tora, die aus oberster Höhe herabkam, „schwarzes Feuer auf
weissem Feuer"4 - und nun finden wir sie vor, in Tinte geschrieben, auf
Pergament, als Buch unter Büchern, als Beutestück für die Wissenschaftler
und ihre rationalistischen Nachforschungen. Kann sie so ihre allerhöchste,
übernatürliche Herkunft zu erkennen geben, ihre Heiligkeit jedem Ketzer
und Heiligtumsleugner beweisen? Oder sollen wir warten, bis Wellhausen
und seine Genossen einen literarisch-historischen Beweis dafür beibringen,
dass die fünf Bücher der Tora in prähistorischer Zeit, an einem geographisch
nicht lokalisierbaren Ort, niedergelegt und danach dem Mose, Sohn des

Amram, sechsundzwanzig Generationen nach der Schöpfung während seines

vierzigtägigen Fastens offenbart wurden?
Die Bibelkritik, die soviel Wirbel verursacht und anscheinend die Grundfesten

des Glaubens antastet, hat im Hinblick auf das Verhältnis von
Wissenschaft und Glaube in Wirklichkeit nicht ein Jota verändert. Die
Grundannahme jeder wahren Wissenschaft ist die absolute Herrschaft und ewige
Geltung des Kausalgesetzes. Von dieser Annahme ausgehend, stellen wir die
Frage nach dem Warum, forschen wir, beweisen und erklären. Im kausal-

verknüpften Gewebe verbinden wir die Phänomene mit ihren notwendigen
Ursachen. Die Herrschaft des Kausalgesetzes ist die Grundlage jeder For-

Thora) als das Erste seines Wandels, zweitausend Jahre war ich bereits seinem
Munde süß, ehe er der Welt Länge und Breite bestimmt [...], ich war sein zärtlich
geliebtes Kind, freute mich vor ihm".
Jer 36,18.
Zu dieser Vorstellung vgl. yShek VI,1 und Nachmanides (ca. 1195-1270) im
Vorwort zu seinem Tora-Kommentar.

3



schung und Wissenschaft, sie ist der ,Weg dieser Welt" (Derekh Eretz), der
der Tora vorangeht.^

Diese Annahme, die niemals bewiesen oder widerlegt wurde, steht in
Wahrheit ausserhalb des Bereiches der Vernunft: eine Annahme, die die

Forschung ermöglicht, kein Ergebnis der Forschung. Nimm das Kausalgesetz

aus der Welt, und du hast der Vernunft ihre Kraft zum Handeln genommen!
Im Gegensatz dazu ist die Grundannahme des Glaubens die vollständige
Befreiung von der Herrschaft des Kausalgesetzes. Der Schöpfer der Welt ist

frei in seinem absoluten Willen; er sprach — und es geschah, er gab den
Befehl - und die Dinge wurden. Er, der der Welt das Kausalgesetz gab, lenkt
die Welt nach den ihr eigenen Gesetzen. Doch der Mund, der verboten hat,
kann auch erlauben, und das Wunder — das die Frage nach dem Warum

übersteigt — durchbricht und löst die Banden der Naturgesetze. So besteht

die natürliche Welt neben der Welt des Wunders, und beide Bereiche haben

nicht einmal um Haaresbreite etwas miteinander zu tun.6

Wie die Erscheinungen, die in der natürlichen Welt in das Kausalgewebe

eingebunden sind, eine vernunftgemässe Erklärung verlangen, so verlangen
die Phänomene der Offenbarungswelt „Erleuchtung" durch die Kraft der

Prophétie. Daraus folgt, dass Prophétie und Vernunft auf zwei unterschiedlichen

Gebieten tätig sind, auf dem der kausalen Verknüpfungen und dem
des Wunders. Wie es unmöglich ist, die Realität des Wunders zu widerlegen,
so ist es unmöglich, die Realität der natürlichen Welt zu beweisen. Die
Unterscheidung der Herrschaftsgebiete von Verstand und Prophétie verhindert

das Aufeinanderprallen von Glaube und Wissenschaft nicht nur im
Hinblick auf die Naturwissenschaft, sondern auch auf dem Gebiet der Tora.

Die Wissenschaftler sind ja nur sich selbst und ihrem Ziel gegenüber treu,

wenn sie Phänomene unter der Voraussetzung der Grundannahme der

Kausalgesetzlichkeit erforschen. Im Rahmen der natürlichen Welt gibt es keinen
Platz für eine „Tora vom Himmel", sondern nur für eine menschliche Tora.

Zu Recht untersucht man daher die literarische „Entwicklung" als eine

5 Vgl. LevR 9 und Av 2,2 und 6,6; Samson Raphael Hirsch, der Urgrossvater des

Verfassers, übersetzte den hebräischen Ausdruck „Derekh Eretz" (Avot 2,2) in
seinem Gebetbuch mit „bürgerliche Geschäftsthätigkeit" (S. R. Hirsch, Israels Gebete,

Frankfurt am Main 1894, S. 437); die Verbindung von Tora-Studium mit „Derekh
Eretz" („Tora im Derekh Eretz") bedeutete für ihn und seine Anhänger den
Anschluss nicht nur an das moderne Wirtschaftsleben, sondern auch an die moderne
Wissenschaft und Kultur im 19. Jahrhundert.

6 Zu diesem Gedankengang vgl. I. Breuer, Die Welt als Schöpfung und Natur, Frank¬

furt am Main 1926.
7 Zur Wendung „Tora vom Himmel" vgl. Dtn 30,1 1-14 und bBM 59.

4



natürliche Erscheinung, als ein den geistigen Gesetzen unterworfenes
menschliches Produkt, das sich in die literarische Welt einfügt.s

In der Vergangenheit ging man in dieser Hinsicht von der schlichten
Annahme aus, dass sich dieses Produkt einer einzigen Epoche und einem

einzigen Autor zurechnen lasse — dem Mose ben Amram oder einer anderen

Zeit. Heute, durch literarische Analysen klüger geworden, sieht man die Tora

nicht mehr als geniales Erzeugnis eines einzigen Geistesriesen, sondern als

Produkt einer generationenlangen Tätigkeit unterschiedlicher Schulen. So

oder anders: In beiden Fällen wird die Tora als natürliches Phänomen
betrachtet, das eine Erklärung in der natürlichen Welt verlangt. So oder so hat

man damit aber auch bereits die Lehre von der „Tora vom Himmel" verleugnet

und den Glauben des Volkes Israel aufgegeben.
Denn was haben diese Nachforschungen mit der Welt der freien

Prophétie zu tun? Dort fragt man nicht nach dem Warum, dort erwartet man
keine „Erklärung". Dort offenbart sich der Heilige, gelobt sei Er!, seinen

Geschöpfen in seiner Schöpfung und mit seiner Tora, durch seine Taten und
seine Worte. Wer könnte ihm sagen, was er zu tun und zu lassen hätte!?9 In
der Welt des Wunders, die durch die Prophétie erleuchtet wird, war die Tora

— sie ist es weiterhin und wird es künftig sein — die freie Selbstoffenbarung
des Schöpfers der Welt. Er, der die Welt nach seinem Willen geschaffen hat,

hat ihr einen Bauplan vorangestellt, der seinen freien Willen widerspiegeln
sollte. Seine Taten offenbaren sich in seiner Schöpfung — seine Eigenschaften
offenbaren sich in seiner Tora. „Der Heilige, gelobt sei Er!, schaute auf seine

Tora und erschuf dann die Welt." Dann überliess er beide, Schöpfung und
Tora, dem freien Willen des Menschen. Wenn der Mensch will, kann er sie

als natürliche Phänomene verstehen, die einer Erklärung bedürfen; wenn er

will, kann er in Schöpfung und Tora aber auch die Selbstoffenbarung des

Höchsten erkennen und sich der Prophétie zuwenden. Nach seiner

Entscheidung wird er sich entweder der Herrschaft der Materie unterwerfen
oder über alle Sternzeichen und die Astrologie aufsteigen und das Joch der

Tora annehmen.

8 Vgl. Z. Yaron, The Philosophy ofRabbi Kook [hebr.], Jerusalem 1985, S. 222 The

Philosophy ofRabbi Kook. English Version by Avner Tomaschoff, Jerusalem 1991,
S. 188).

9 Vgl. I job 38,4ff.
'9 Vgl. BerR 1,1 und G. Scholem, Zar Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt am

Main 1973, S. 59. Vgl. das Morgengebet für das Wochenfest, W. Heidenheim
(ed.), Gebetbuch, S. 165: „Ich [scilicet die Tora] war zuerst gesalbt, mit mir bestimmte

er das Naturgesetz von Anfang an".

5



Die kritische Erforschung der hebräischen Bibel, die in der Öffentlichkeit
als das Werk Julius Wellhausens bekannt ist, wurde in Wirklichkeit durch
einen französischen Forscher und Arzt entwickelt." Ihnen beiden ging freilich

der abgefallene Jude Spinoza (1632 -1677) voraus, dem es - auch wenn
er das System der unterschiedlichen Quellenschriften noch nicht verstand -
vor allem um die späte Abfassungszeit des Pentateuch zu tun war.1" Diese

Entdeckung war freilich nicht besonders originell; denn Spinoza hatte einen

Lehrer, konnte sich auf eine Autorität berufen. Selbst Spinoza hätte es nicht

gewagt, unserem Lehrer Mose die Autorschaft an der Tora abzusprechen,
hätte er nicht gewusst, dass Abraham Ibn Esra (1092 — 1167) ihm in dieser

Hinsicht vorangegangen war!13 Mit seinem genialen exegetischen Spürsinn
stöberte er im Kommentar Ibn Esras und fand die verborgenen Stellen, an
denen der Kommentator auf die spätere Abfassungszeit der Tora aufmerksam

gemacht hatte. Nach Spinozas Auffassung hatte Ibn Esra nicht an die frühe

Entstehung des Pentateuch geglaubt. Nur aus Angst vor der Verfolgung
durch die jüdischen Brüder habe er seine wahre Auffassung verborgen und
durch vage Andeutungen über in der Tora verborgene „Andeutungen" und
„Geheimnisse" ersetzt. So setzt sich die Traditionskette u lort: von Ibn Esra

über Spinoza bis zu Wellhausen: eine kontinuierliche Abfolge grosser
Männer, die mit einer Zunge ihre Botschaft verkünden und die mosaische

Verfasserschaft des Pentateuch in Abrede stellen.

Es geht hier nicht darum, Spinoza wegen seiner aus der Schrift selbst

vorgebrachten Argumente für die späte Abfassung der Tora zu kritisieren. Es

steht ja unwiderruflich fest: Die zwölf Schriftbelege, die Ibn Esra in seinem
Pentateuch-Kommentar anführt und die Spinoza in seinem Theologischpolitischen

Traktat wiederholt," belegen und beweisen ohne jeden Zweifel,

11 Jean Astruc (1684-1766), Professor für Medizin in Toulouse, Montpellier und
Paris, seit 1730 Leibarzt Ludwigs XV.

1- Vgl. B. de Spinoza, Tractatus Theologico-Politicus, Kap. 8-10 (B. de Spinoza,
Sämtliche Werke, ed. C. Gebhardt. Band III: Theologisch-politischer Traktat, Hamburg

21984 [= Philosophische Bibliothek 93], S. 113-184).
'3 Zu Ibn Esra als erstem vorneuzeitlichem „Bibelkritiker" vgl. J. J. Petuchowski, Wie

unsere Meister die Schrift erklären. Beispielhafte Bibelauslegung aus dem Judentum,
Freiburg, Basel, Wien 1982, S. 115-119.

14 Anspielung auf die Traditionskette nach Avot 1,1 : „Mosche empfing die Thora vom
Sinai und überlieferte sie dem Jehoschua, Jehoschua den Ältesten, die Altesten den

Propheten, die Propheten überlieferten sie den Männern der großen Versammlung"
(zitiert nach S. R. Hirsch, Israels Gebete, S. 417).

15 Vgl. B. de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, S. 139. Zur Frage, welche
Textstellen (ausser Gen 12,6; 22,14; Dtn 1,1 und 3,11) hei Ibn Esra weiterhin
gemeint sind, vgl. D.U. Rottzoll, „Der Verständige wird es verstehen. .". Zu

6



im Rahmen der Möglichkeiten einer historisch-literarischen Beweisaufnahme,

dass diese Tora im Land Israel geschrieben wurde, Generationen nach
der Landnahme. Es steht fest: Niemand kann in einer Zeit vor Josua die

Könige Edoms neben den Königen Israels erwähnen1 oder von dem Ka-
naaniter schreiben, der „damals" im Lande wohnte.17 Es kann hier nicht um
eine Kritik an Spinoza gehen, der die „Tora vom Himmel" verleugnet, seine

Religion verraten und das Volk Israel verlassen hat und als Gottesleugner ja
die übernatürliche Existenz des Volkes Israel und seiner Tora nicht in Rechnung

zu stellen hatte. Er brauchte nicht daran glauben, dass die Tora vom
Ende her schreibt und von Dingen weiss, die erst noch vor ihrer Erschaffung
standen. Nur einen Einwand erheben wir gegen Spinoza: Wie konnte er an
der Reinheit des Glaubens anderer zweifeln? Wie konnte er die „Andeutungen"

und „Geheimnisse" Ibn Esras als lügnerische Tarnung eines Menschen
missverstehen, der seine eigenen Anschauungen verleugnet? Wie ihn von
seinen eigenen, Spinozas, häretischen Anschauungen her beurteilen und ihn
der feigen Drückebergerei vor der inneren Wahrheit seines Herzens zeihen?18

Wusste Spinoza nicht, dass man Exeget sein kann, der sich redlich mit allen

Aspekten des sensus literalis der Schrift abmüht, und zugleich und trotzdem

an die „Tora vom Himmel" glaubt - dies freilich nicht im Rahmen der

historischen und literarischen Gesetzmässigkeiten, sondern im Rahmen der

Offenbarung, die den Willen des Schöpfers kundtut? Was für einen Widerspruch

fand er zwischen dem tapferen Glauben eines Ibn Esra, der auf dem

„Geheimnis" des „bevor Israel Könige hatte" (Gen 36,31) beharrte und
zugleich gegen die Ansicht des Jitzhaqi polemisierte, der die Meinung vertrat,
dieser Abschnitt sei zur Zeit Josuas geschrieben worden?19 Was das

Glaubensgeheimnis Ibn Esras von der „wissenschaftlichen Hypothese" Jitzhaqis
trennt, ist nicht eine andere exegetische Methode und nicht ein anderer

Zugang zum Literalsinn, sondern der Glaube an die „Tora vom Himmel".

den redaktionsgeschichtlichen Ansätzen bei Abraham Ibn Esra und ihrer
Interpretationsgeschichte, in: G. Bodendorfer/M. Millard (ed.), Bibel und Midrasch.
Zur Bedeutung der rabbinischen Exegese fiir die Bibelwissenschafi, Tübingen 1998

Forschungen zum Alten Testament 22), S. 75-95.
'6 Vgl. Gen 36,31 und B. de Spinoza, Theologiseh-politiscber Traktat, S. 143; zur

mystischen Deutung dieser Stelle vgl. G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer
Symbolik, S. 65-66 mit Bezug auf das Buch Zohar und die lurianische Kabbala.

17 Vgl. Gen 12,6 und B. de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, S. 140.
18 Vgl. B. de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, S. 139.156-157.
19 Zur Identität dieses Jitzhaqi vgl. D.U. Rottzoll, „Der Verständige wird es ver¬

stehen. .", S. 76.

7



Seit der Zeit Spinozas bis auf den heutigen Tag hat sich im Hinblick auf
den grundsätzlichen Zugang zur hebräischen Bibel nichts geändert. Die
Schrifterklärer unterteilen sich in zwei Gruppen: Traditionalisten und
Revolutionäre, Harmonisten und Kritiker, diejenigen, die an die Einheit der

Tora glauben, und Vertreter mehrerer Schichten, Altgläubige, die an der

überkommenen Auslegung hartnäckig festhalten, und diejenigen, die sie de-

struieren. Voller Schadenfreude über jede Schwierigkeit bei der historischen

Schriftauslegung halten die „Beständigen im Glauben Israels"211 an der alten

Deutung fest und sind mit ihrem verzweifelten Kampf, in ihrem fanatischen

Eifer, doch die treuesten Schüler Spinozas, selbst wenn sie voller Wut über
ihn herfallen. Denn indem sie das „Geheimnis" Ibn Esras dementieren,
haben sie im Grunde ihres Herzens schon der grossen Anklage Spinozas
zugestimmt.

Wieviel Tinte ist vergossen, wie viele Federn sind zerbrochen worden,

um die Bibelkritik zu „widerlegen", um dem alten Glauben wieder zu seinem

Recht zu verhelfen! Welch grosse Not, wenn die Rechtgläubigen sich im
Hinblick auf das Ewigkeitsproblem unserer Generation mit den „objektiven"
Argumenten eines Universitätsgelehrten behelfen müssen: Als ob die har-
monistische Häresie eines Cassuto21 um ein Haar besser wäre als die kritische

Häresie eines Wellhausen! Als ob der Glaube Israels abhängig wäre vom
Scharfsinn eines David Zwi Hoffmann22 oder von der konservativen

Apologetik der anderen Tora-Weisen in Berlin! Geradeso, als könnte man nicht
an die „Tora vom Himmel" glauben — auch im Lichte der Bibelkritik eines

Ibn Esra!

Zugleich sind wir Zeugen einer paradoxen Erscheinung, die jeden
Betrachter zum Schmunzeln bringen muss: Denn die Talmud-Weisen wussten,
in historisch-menschlichen Begriffen gesprochen, gut über die „spätere" Ab-

20 Vgl. 2 Sam 20,19.
21 In seinem Buch La Questione della Genesi (Florenz 1934) hat der italienisch-jüdi¬

sche Exeget Umberto Cassuto (1883-1951) versucht, eine Alternative zur
Quellenkritik Julius Wellhausens aufzuzeigen. Siehe dazu auch dessen Torat ha-te'udot
ive-sidduram shel sifre ba-Tora, Jerusalem 1940/41 (21953, ^

1959, '1965); engl.:
The Documentary Hypothesis and the Composition of the Pentateuch, translated by I.
Abrahams, Jerusalem 1961 (21972, 31983).

22 David Zwi Hoffmann (1843-1921), Dozent für Talmud, Ritualkodices und Pen-

tateuchexegese am orthodoxen Berliner Rabbinerseminar. Hoffmann war der
bekannteste orthodox-jüdische Forscher, der die Vierquellentheorie zum Pentateuch

mit wissenschaftlichen Methoden kritisieren und widerlegen wollte. Vgl. D. Z.

Hoffmann, Die wichtigsten Instanzen gegen die Graf-Wellhausensche Hypothese. Heft
I — II, Berlin 1904-1916 Beilage zum Jahresbericht des Rabbinerseminars zu
Berlin für 1902/03 und 1914/15).

8



fassung der Tora Bescheid, und sie spürten sehr wohl ihre inneren
Widersprüche, die zu ihrer Schichtenanalyse Anlass geben. Die Quellenkritiker
befinden sich mit ihrem Unternehmen der Untersuchung des Literalsinns
der Schrift gewissermassen im Gefolge dieser jüdischen Weisen. Wir hingegen,

die gläubigen Juden, stehen abseits. Um die Ehre der Schrift zu retten,
fallen wir über die Bibelkritik her, deren Andeutungen doch der Literatur
der Talmud-Weisen zu entnehmen sind! Welcher gläubige Jude kann denn
annehmen, dass die dreihundertundachtzehn Knechte des Abraham23 nach

den Gesetzen der Zahlenmystik auf „Elieser" zu beziehen sind, während
diese Zahlenlehre doch erst in hellenistischer Zeit entwickelt wurde? Wer
kann es wagen, den „Dan" in jenem Vierkönigskampf mit dem historisch

späteren Dan zu identifizieren?3*1 Wer kann die Andeutungen verstehen, die
dem Weg Abrahams zwischen Bethel und Ai im Lichte der späteren
Eroberungen Josuas zu entnehmen sind?21 Diese und weitere Erklärungen:
Wer wagt es, sie zu Gehör zu bringen — ausser den Bibelkritikern und den

Talmud-Weisen? Die einen, weil sie sich von der Illusion einer mosaischen

Verfasserschaft freigemacht hatten, die anderen, weil sie an die „Tora vom
Himmel" glaubten „auf Befehl des Ewigen durch Moscheh"!2'1

Und wir — wieviele Verlegenheitskonstruktionen nehmen wir zu Hilfe,
willig und naiv, um eines Tora-Ideals der Ursprünglichkeit willen, eines

Ideals, das vor unseren Augen immer weiter zerfällt?! Die göttliche Tora

wurde im Gewand einer Sprache gegeben, einer Sprache, wie Menschen sie

sprechen.27 Sie ist „Lehre", und als solche muss sie „gelernt" werden, mit
Hilfe aller uns zur Verfügung stehenden philologischen und exegetischen
Instrumente. Es handelt sich um eine Aufgabe für die menschliche Vernunft;
doch diese kann nur der Logik ihrer eigenen Gesetze gehorchen. Eine
Auslegung kann daher nur richtig oder falsch, sie kann nicht erlaubt oder
verboten, in religiöser Hinsicht gut oder schlecht sein. Dies gilt für jeden
exegetischen Ansatz, mag er nun aus der „positiven" Schule David Zwi
Hoffmanns oder aus der der Bibelkritik nach dem Muster Spinozas oder Well-

23 Vgl. Gen 14,14 und Rashi zur Stelle; der hebräische Buchstabenbestand des Wortes
„Elieser" ergibt den Zahlenwert 318.

2^ Vgl. Rashi zu Gen 14,14, der auf 1 Kön 12,29-30 verweist; vgl. B. de Spinoza,
Theologisch-politischer Traktat, S. 143.

25 Vgl. Gen 12,8.
J6 Vgl. Num 4,37.
~7 Der Satz „Die Tora spricht die Sprache der Menschen" wird dem Tannaiten

Jischmael ben Elischa zugeschrieben, vom babylonischen Talmud jedoch gelegentlich

auch mit anderen Weisen in Verbindung gebracht: Vgl. W. Bacher, Die Agada
der Tannaiten. Band I: Von Hillel bis Akiba, Strassburg 21903 (Nachdruck Hildesheim

1965), S. 238.

9



hausens kommen. Denn Auslegung und Interpretation sind Fertigkeiten, die

mit der Sprache und dem Stil eines Textes zu tun haben und jedem
Menschen — nicht nur dem gläubigen Juden — gegeben sind.

Dennoch gilt: Tora gibt es nur in den Zelten Sems (Gen 9,27), und die

Lehre Israels ist etwas anderes als die Weisheit Edoms — nicht im Hinblick
auf ihre Schlussfolgerungen, sondern von ihren Voraussetzungen her. Der

Jude spricht den Segensspruch über der Tora und übernimmt damit den

grundlegenden Glauben an die „Tora vom Himmel", bevor er sie aufschlägt.
Damit schliesst er sich den sechshunderttausend an, die aus Ägypten
auszogen,28 und hört die Stimme des Herrn vom Berg herab, der im Feuer

brennt;29 damit steht er vor unserem Lehrer Mose, der die Lehre aufschreibt
wie ein Schreiber, dem diktiert wird. Indem er so im Namen des Ewigen
und in Erinnerung an das Sinai-Ereignis den Segen spricht, tritt er in die

Welt der Prophétie ein, deren höchstes Erzeugnis die Tora Mosches ist. Und
sollte jemand behaupten, dass er bei Cassuto und Wellhausen ist - glaube
ihm nicht! Erst nachdem er den Segen gesprochen hat und auf Heiligem
Boden steht, bereit für die Welt des wunderhaften göttlichen Eingreifens,
schlägt er das Buch auf und beginnt mit dem Lernen. Von nun an ist er

nicht berechtigt, neue axiomatische Hypothesen aufzustellen, und es gilt ihm
das Gebot des Tora-Studiums „um seiner selbst willen", ohne Beschränkungen

und ohne Grenzen. Vor der erhabenen Wahrheit der Tora muss er sein

Haupt beugen, alle bloss konventionellen Annahmen muss er abweisen. Es

obliegt ihm, Tora zu lernen, wie sie aus dem Munde dessen ausging, der sie

zuerst verkündete — das aber mit allen wissenschaftlichen Hilfsmitteln, die

ihm zur Verfügung stehen, auf allen Wegen der freien Erforschung der Sprache

und des Stils, auf den Spuren des sich täglich erneuernden Wortsinnes

(Samuel ben Meir, ca. 1080-1158, der Enkel Rashis, in seinem Kommentar

zu Gen 37,2). Hier, auf dem Feld der Erforschung des wörtlichen Sinnes der

Schrift, ist der Mensch souverän und nur sich selbst verantwortlich, solange

er dabei sein Herz zum Himmel richtet, um Tora zu lernen und sie in ihrer
Tiefe zu verstehen. Hier, auf dem Feld der Forschung und der Exegese,

fügen die Ergebnisse der Bibelkritik dem Glauben Israels nicht nur keinen
Schaden zu. Sie sind im Gegenteil wichtig und unentbehrlich für jeden

Studenten, der die Tora „um ihrer selbst willen" lernt.31

28 Vgl. Rashi zu Ex 18,9; Num 25,6 und 31,8.
29 Vgl. Ex 19,18.
30 Vgl. Ex 3,5.
31 Zum Konzept des Lernens der Tora „um ihrer selbst willen" vgl. die Forderung des

Antigonos aus Socho in Avot 1,3: „Seiet nicht wie Diener, die den Herrn bedienen
in der Absicht Lohn zu empfangen, sondern seiet wie Diener, die den Herrn be-

10



Die naive Schrifterklärung, die die Tora als kontinuierliches Gebilde
ohne Widersprüche und Stilunterschiede gesehen hat, ist ein für alle Mal
widerlegt und verabschiedet worden. Die Unterteilung der Tora in
unterschiedliche Quellen, zu denen noch Erklärungen und redaktionelle Zusätze

hinzukommen, ist eine Tatsache, die jedem Studenten unwillkürlich in die

Augen springt. Alle harmonistischen Ausreden halten der inneren Wahrheit
der genialen Arbeitsergebnisse eines Wellhausen und seiner Kollegen nicht
stand. Wie Zwerge vor einem Giganten, wie Brotkrumenleser vom Tisch
eines Reichen, so stehen Cassuto und seine Freunde da, wenn sie die Thesen

aus dem Lehrhaus der Bibelkritik bestreiten. In Wahrheit sind sie Kleingläubige,

die sich vor der Revolution fürchten, davor, in Generationen eingefahrene

Geleise zu verlassen. Wer hingegen festgegründet im Glauben Israels

steht, sieht hinter der Revolution der Bibelkritik die göttliche Vorsehung, die

uns die Augen öffnen will, indem sie uns neue Wege zeigt, die Wunder in
der Tora zu sehen.32

Oder will uns jemand sagen, dass die „Tora vom Himmel" eines

bestimmten — möglichst einheitlichen — Stiles und einer wohlgegliederten
Struktur bedarf, die dem unbedarften Leser einsichtig ist? Wollen wir dem

Schöpfer Diktion und Inhalt seiner Worte vorschreiben, damit sie — wenn
schon nicht die „Tora vom Himmel", so doch wenigstens - eine einheitliche
Tora, ein aus einer Feder stammendes Dokument bezeugen? Erweisen wir
uns mit solcher Forderung nicht als Kleingläubige, die das Annehmen der
Tora von stilistischen und inhaltlichen Bedingungen abhängig machen? Ist es

nicht gerade umgekehrt? Sollten wir nicht darauf verzichten, Inhalt und Stil
der Tora festzulegen und uns vielmehr von ihr über den ihr gemässen Stil
und Inhalt belehren lassen? Ist nicht die Zeit gekommen, uns von der Last
menschlicher Vorstellungen zu befreien und die Tora des Ewigen vorurteilsfrei

zu lernen? Ist die Tora „richtig und erfreut das Herz"33 — nur auf dem

Wege der veralteten harmonistischen Exegese? Ist die Tora nicht angenehm
und fromm - auch wenn sie sich uns so präsentiert, wie sie ist?

Wenn wir uns freilich der modernen Hilfsmittel bedienen wollen, tun
w'r gut daran, unseren Standpunkt auf dem heiligen Boden des Glaubens zu
festigen. Denn die Bibelkritik ist in einem „hässlichen und verschmutzten
Kleid" auf uns gekommen, sie ist „in Unreinheit gezeugt" und geboren3'1
und in der Gemeinschaft von Frevlern grossgeworden. Ihre Bannerträger

dienen nicht in der Absicht, Lohn zu empfangen, und sei Furcht des Himmels über
euch" (zitiert nach S. R. Hirsch, Israels Gebete, S. 421).

3" Vgl. Ps 119J8 und G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 88.
33 Vgl ps jcj c). v„i £ Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 91.
34 Vgl. Ps 51J.

11



bewegen sich auf der Grundlage der Unreinheit, der Häresie und des Anti-
judaismus und stellen sich dem Ewigen und seinem Gesalbten entgegen."
Mit ihren schwindelerregenden Beweisen, die der natürlichen Welt entnommen

sind, wollen sie dem Volk Israel den Schmuck seiner Tora rauben, die

Pracht der Einwohnung seines Gottes. Das gleicht demjenigen, der die

geologischen Schichten der Erdkugel erforscht und so den zehn Worten des

Schöpfungsberichtes widerspricht. So decken diese Bibelkritiker die literarischen

Schichten der Tora auf und wollen damit das Zehnwort vom Sinai

widerlegen 36
— gerade so, als ob die allmähliche Entwicklung der natürlichen

Welt Schlussfolgerungen über die Schöpfung zuliesse, als ob die literarische

Entwicklung zu einem Urteil über die Offenbarung berechtige. Die Schriftkritik

ist in unreinen Gefässen zutage getreten, sie wurde Frevlern ausgeliefert,

die sie zu einem Werkzeug gemacht haben, den Baum mit der Wurzel
auszureissen. Unsere Pflicht ist es, dieses unreine Gefäss zu zerbrechen und
den Wein in Krüge der Reinheit umzugiessen;37 um keine Widerlegung geht

es dabei und um keine Zertrümmerung; denn nach der Zerbrechung des

Gefässes und der Austreibung des frevlerischen Geistes obliegt es uns, Funken

der Heiligkeit zu finden. Denn erst nachdem wir den Literalsinn der

Schrift mit den uns heute zur Verfügung stehenden Methoden erhoben
haben, erst wenn wir das Werk der wissenschaftlichen Bibelanalyse vollendet
haben, die „Weisheit" ist und keine „Tora", können wir die glaubensmässige

Bedeutung dieser Entdeckungen erfassen.

Denn siehe: Diese Tora, die uns aus den Händen des Schöpfers
zugekommen ist, als Zierde des Weltalls, als Pracht der ganzen Schöpfung,
besteht aus unterschiedlichen Schichten und ist in unterschiedlichen literarischen

Stilen verfasst, deren Widersprüche der menschliche Verstand nicht

35 Vgl. Ps 2,2. Der Autor bezieht sich hier auf das vielfach kolportierte Bonmot,
„higher criticism" sei „higher antisemitism"; vgl. M. Kapustin, Biblical Criticism.
A Traditionalist View, in: Tradition, Fall 1960, S. 29.

36 Zur Parallelisierung der „zehn Worte des Schöpfungsberichts" mit dem „Zehnwort"
vom Sinai, die auf die geheime Beziehung der Schöpfungs- auf die Tora-Welt
verweist, vgl. S. R. Hirsch, Der Pentateuch übersetzt und erläutert, Frankfurt am Main
1867-1878 zu Gen 1 und Ex 20.

37 Zum Bild von der Tora als einem unausschöpflichen Brunnen, den kein „Krug" je
leeren kann, vgl. G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 83-84 mit
Bezug auf den Zohar (11,114b). Vgl. auch Zohar 111,1 52a. Der gematrische Wert
des hebräischen Wortes für Krug, „kad" (S. 24), spielt auf die Anzahl der Bücher

an, in die nach jüdischer Überlieferung der biblische Kanon aufgeteilt ist.
38 Die Bilder vom „Zerbrechen der Gefässe" und Auffinden der „Funken der Heilig¬

keit" sind der lurianischen Kabbala entnommen; vgl. G. Scholem, Die jüdische
Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt am Main 1980, S. 267-314.

12



miteinander vereinen kann. Und siehe: Diese Schichten fügen sich immer
weiter zusammen zu einem Flechtwerk, manchmal im Durcheinander eines

einzigen Verses, manchmal fein säuberlich geordnet und unterscheidbar,
Abschnitt auf Abschnitt. An manchen Stellen hat die göttliche Weisheit es für

gut befunden, erklärende Worte ausserhalb des Schichtengewebes einzufügen;

an anderen Stellen hat sie den Widerspruch mit einem prächtig-durchsichtigen

Umhang umhüllt - und darunter lugt sozusagen der Widerspruch
noch hervor, und der Widerspruch ist zugleich aufgehoben und nicht
aufgehoben. Wenn die ganze Tora nun vor uns liegt wie ein Kleid, kreuz und

quer gewebt, der Textus eines kunstfertigen Handwerkers, mit bunten Fäden

und Garn aus Gold und Silber, dann halten wir erstaunt inne und fragen
nach der glaubensmässigen Bedeutung unserer Lehre.3''

Hier gelangen wir nun zu demjenigen Aspekt der Tora, der den begrenzten

Wortsinn übersteigt. Die Entdeckung der Schichten der Tora mit ihren
unterschiedlichen sprachlichen und stilistischen Eigenheiten ist - vergleichsweise

- für den menschlichen Verstand ein geringes. Der Mensch kann die

fünf Bücher der Tora innerhalb kürzester Zeit umrunden und alle Aspekte
ihres Wortsinnes herausfinden: nach den Massstäben der Forschung, wie sie

durch die Grossen der Wissenschaft aufgezeichnet sind. Diese Arbeit, die uns

oblegen hätte - dies ist uns vergönnt — ist nun durch andere getan. Die
besten Kräfte der Wissenschaft in der zivilisierten Welt haben sich daran

beteiligt: Sie haben hin und herdebattiert und sich abgemüht - bis sie das

Gesetz des wissenschaftlichen Literalsinns ans Licht gebracht haben. Diese

Arbeit - die menschliche Weisheit, nicht Tora ist - haben andere für uns

getan, während die Gemeinde Israels in den Zelten der Tora 40
sass und ihre

Heiligkeit und Reinheit bewahrte. Nun ist das Werk vollbracht; jeder, der
sich mit der wissenschaftlichen Bibelerklärung befassen will, kann dies tun.

Andererseits wirkt die kritische Bibelexegese aber schon seit geraumer
Zeit merkwürdig erstarrt. Es gibt keine Botschaft mehr, keine grundstürzenden

Neuigkeiten, kein Ruf geht von den ehrwürdigen Universitäten und
ihren Lehrstühlen aus. Die alte Lehre, die bereits Staub angesetzt hat, wird
wiederholt, die alten Helden drehen ihre Runden, die exegetischen Feinheiten

aus dem grammatischen Mikrokosmos haben den Platz der einst
glänzenden, genialen, zauberhaften, attraktiven Bibelkritik eingenommen, deren
Kunde einst wie ein Blitz eingeschlagen hatte. Wer sich heute mit dem

3 ' Das von Breuer gebrauchte Bild geht auf den jüdischen Mystiker Josef Gikatilla aus
dem dreizehnten Jahrhundert zurück, der in seinem Hauptwerk Tore des Lichts
(gedruckt Offenbach 1715) die Tora als ein Gewebe (Ariga) der göttlichen Namen
verstand: Vgl. G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 62.

40 Vgl. Gen 9,27.

13



Literalsinn begnügt, nachdem dessen Ziel und Grenze längst entdeckt sind,
der verschreibt sich wissentlich einem ermüdenden System, das letztlich zur
Depression, oder „neuen Ansätzen", die bis zur Lächerlichkeit führen.

Doch während die Welt des Literalsinnes erschöpft ist und ihr Resümee

schon gezogen werden kann, hat die Welt des geheimen Tora-Sinnes erst

begonnen, ihre Pforten zu öffnen, und sendet ihre lebensspendenden

Tautropfen auf die müde Seele herab. Gegenüber der in ihrem Umfang, ihrer

Aussagekraft und ihren Eigenschaften begrenzten Welt des Pschat erhebt sich

die Welt des Geheimnisses, die die Welten umgreift und bis in alle Ewigkeit
reicht. Denn das Tora-Geheimnis ist die für den Glauben erschlossene

Bedeutung der wissenschaftlichen Schrifterklärung, sie ist der innere Inhalt all

jener Schichten und Sub-Schichten, die sich dem Forscher nach sprachlichen
und stilistischen Kriterien offenlegen. Wenn die Arbeit an der wissenschaftlichen

Tora-Erklärung beendet ist und der Pentateuch mit all seinen Schichten

wie ein längs und quer gewirktes und dabei so widersprüchliches Gewebe

offen vor uns liegt, kann der Forscher sich der erhabenen Welt der Tora
zuwenden und seinem Schüler aus der Quelle des Lebens zu trinken geben.
Denn die Seele gibt sich mit der äusseren Hülle der Tora nicht zufrieden, sie

verlangt es, zu ihrem inneren verborgenen Kern vorzustossen.41 Denn „wenn
er das Geheimnis verstanden hat, wird ihm auch alles andere offen zutage
liegen: der Wortsinn, die Andeutung, der allegorische Sinn und der geheime
Sinn. Aber solange er das Geheimnis nicht versteht, wird ihm sogar der
Wortsinn unverständlich bleiben".42

Dennoch gilt: Niemand kann den verborgenen Sinn der Tora verstehen,

solange er sich nicht auf wissenschaftlichem Wege Klarheit über ihre äussere

Struktur verschafft hat. Niemand kann die „Tora" erlangen, solange er nicht
„Weisheit" erworben hat, und solange ihm Weisheit fehlt, wird ihm im
selben Masse die Tora mangeln [...]. Die verborgene Spitze der verborgenen
Tora reicht bis in den Himmel,41 bis zu den Geheimnissen der Schöpfung

Vgl. Zohar Hadash, Jerusalem 1953, 83a: „Die Worte der Tora werden mit einer
Nuss verglichen. Wie ist das zu verstehen? Genau wie die Nuss eine äußere Schale

und einen inneren Kern hat, so enthält auch jedes Wort der Tora ein äußeres

Faktum, Midrasch, Hagada und Mysterium, wobei jedes einen tieferen Sinn
vorstellt als das Vorangehende" (zitiert nach G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer
Symbolik, S. 76).

42 Rabbi Elijahu ben Shelomo Zalmen („Ha-GR"A, Vilner Goen, 1720-1797), Sefer
Mishle dm be'ur „ha-GR"A. ed. M. Philipp, Peta Tiqvah 1985, S. 51.

45 Vgl. Gen 28,12; hinter diesem Bild steht vielleicht die sprachliche Gleichsetzung
der Himmelsleiter Jakobs (Sulam) mit dem Berg der Offenbarung (Sinai); beide

Wörter haben im Hebräischen den gleichen Zahlenwert, wenn man dem Gottesberg

die Kopula „und" (mir dem Gematria-Wert ,sechs') voranstellt: vgl. BerR
68,12 (ed. Albeck); zur Auslegung dieses Textes vgl. auch bHul 91b.

14



(Ma'asse Bereschit) und der Metaphysik (Ma'asse Merkava),'' und dennoch
ist sie fest auf irdischem Boden gegründet, auf dem Fundament der
wissenschaftlichen Erklärung des Literalsinns der Tora.

In der Tat: Wer sich mit der Entstehungsgeschichte der Bibelkritik
beschäftigt, kann angesichts dieses historischen Wunders der göttlichen
Vorsehung in der Welt nur ins Staunen kommen. Kann es ein Zufall sein, dass

die Kunst der Erklärung des Literalsinns entstand und zur Vollendung reifte,
während nun in der jüdischen Welt sich die verborgene Lehre immer weiter
offenbart und Elerzen erobert? Denn siehe: Drei sprachlich und inhaltlich
distinkte „Quellen" sind in der Tora — ausserhalb des Deuteronomiums —

entdeckt worden, und die Weisen der Weltvölker haben ihre Spuren
nachgewiesen, sie definiert und benannt; dies aber nicht im Hinblick auf ihren
Stil und Inhalt, sondern nach dem „nebensächlichen" Erkennungszeichen
ihres jeweiligen Namens für den Gott Israels. Die ganze Kraft der Bibelkritik
ist nicht jenem französischen Arzt zu verdanken, sie entzündete sich an dem

Nachdenken über die unterschiedlichen Gottesnamen, die durch das ganze
Buch der Genesis hindurch verstreut sind. Auch die Weisen der Weltvölker
haben erkannt, dass die Eigenschaften des Ewigen, die sich mit seinem vier-

buchstabigen Namen verbinden, auch den Inhalt und Stil festlegen und hier
der Schlüssel zum inneren Geheimnis der Tora verborgen liegt.

Komm und sieh den Glanz der Tora,4- zieh aus und versenke dich in die

Majestät und Pracht ihrer Schichten, wie sie langsam ihre Fäden ziehen,
Schicht auf Schicht, eine jede auf ihrer Bahn, und sich zu einem Gewebe

verbinden! Was du vor dir hast, sind lebendige Ausdrucksformen der
Eigenschaften des Ewigen, wie sie durch die Generationen hindurch wirksam
werden: das Mass des Göttlichen, wie er sich in seinem vierbuchstabigen
Gottesnamen offenbart, das Mass des Göttlichen als Elohim und das des El

Schaddaj: verborgene Eigenschaften Gottes, die alle Welten in sich enthalten
und ihren Einfluss auf die untere und die obere Welt ausüben. Die ganze
Kraft des Glaubens Israels besteht ja nur in der Gotteserkenntnis; und die

ganze Kraft der Tora Israels - auch in ihrer offenbaren, einfachen sensus

literalis-Form - ist die Einung des Ewigen und seine Verwurzelung im Her-

44 Ma'asse Bereschit bezeichnet den Schöpfungsbericht aus Gen 1; Merkava („Wagen")
bezieht sich auf die Thronwagenvision Ezechiels, die Grundlage der kabbalistischen

Theosophie.
45 Zur Verbindung der schriftlichen Tora mit der sechsten Sefira (Tif'ereth Glanz)

im Sefirot-System Josef Gikatillas vgl. G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer
Symbolik, S. 69. Die sechste Sefira (Emanation Gottes) wird mit dem Tetragramm
identifiziert, die vierte und fünfte Sefira tragen die Namen „El"
Gerechtigkeit/Gericht) und „Elohim" Gnade).

15



zen des Menschen. Halacha und Agada, Erzählungen und Gesetze, Ethik
und der Kampf gegen den bösen Trieb — die ganze Tora mit allen ihren
Einzelheiten und Details - das alles ist doch diesem Ziel unterworfen: „Der
Gerechte soll aus Glauben leben".'"' Hat Israel denn einen Glauben,
abgesehen von dem an den einen Gott, der in Ewigkeit lebt? Lasst uns daher

aufhören, die Tora in ihrem äusseren, „materiellen" Gewand wahrzunehmen
und hinter ihrem Kleid ihre verborgene Seele wahrnehmen. Lasst uns
aufhören, die sich verzweigenden Aste zu sehen und uns nach der einen

verborgenen Wurzel der Lebensbaums ausstrecken.1 Nur so werden wir
verstehen, dass die glaubensmässige Bedeutung der Tora des Ewigen die

Offenbarung der göttlichen Vorsehung ist. Die Buchstaben der Tora setzen sich zu
Namen zusammen, deren Inhalt die göttlichen Eigenschaften sind; auch die

Widersprüche der Tora sind nichts anderes als die augenscheinlichen
Widersprüche auf dem Weg der göttlichen Vorsehung.

Wen kann es da wundern, dass die Schichten der Tora mit Widersprüchen

aneinanderstossen, die der menschliche Verstand nicht lösen kann? Ist
denn nicht auch die göttliche Vorsehung in der Welt, der augenscheinliche
Ausdruck seiner heiligen Eigenschaften und Namen, mit inneren
Widersprüchen behaftet — jedenfalls, soweit es Sterbliche mit ihrem menschlichen
Verstand wahrnehmen können? Wenn der Heilige, gelobt sei Erl, sowohl

Gerechtigkeit als auch Erbarmen verkörpert, Gnade und Gunst wie Kraft
und Stärke, wenn er sich dem Volk Israel als Weiser im himmlischen Lehrhaus

wie als jugendlicher Kriegsheld48 offenbart, wenn er sowohl gnädig und

barmherzig als auch eifersüchtig und zornig ist,44 wie kann dann jemand auf
den Gedanken kommen, dass seine Tora, deren Buchstaben sich zu seinem

heiligen Namen fügen, ruhig und still dahinfliessen müsse, dass sie einen

kontinuierlichen, in sich widerspruchsfreien Text bilden müsse, um die
Bedürfnisse der Universitätslehrer zufriedenzustellen?! Die Welt ist voller

Widersprüche wie ein Granatapfel voller Kerne;80 nur die Tora, der Bauplan der

Welt,1' soll harmonisch und einheitlich sein, so wie es der Vorstellungskraft

46 Hab 2,6.
47 Zum dem dem Buch Zohar entnommenen Bild der „Gewänder" der Tora und der

Tora als eines „Baumes" vgl. G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S.

79.88-94.
48 Vgl. Ex 15,3; zur Zusammenstellung der Schriftzitate vgl. auch Mekhilta, Shirata 4

und BaHodesh 5.
49 Vgl. Ex 34,6; vgl. J. Gikatilla, Sha'are Ora, Offenbach 1715, fol. 2b Gates of

Light, Translated with an introduction by A. Weinstein, Walnut Creek, London,
New Delhi 1994, S. 9).

50 Zu diesem Bild vgl. bBer 57a und bSan 37a.
5' In BerR 1,1 heisst es, dass Gott „in die Tora sah und [daraufhin] die Welt schuf".

16



von kleinen Kindern entspricht? Wenn alle Exegeten des Ostens und des

Westens sich zusammenfinden würden, um die Widersprüche des ersten und
zweiten Kapitels der Genesis zu heilen, würde es ihnen nicht gelingen. Trotz
all ihrer Ausreden und Hilfskonstruktionen würden die Schwierigkeiten
bestehenbleiben. Denn die Widersprüche finden ihren Ausdruck im äusseren

Kleid der Tora, ihre Lösung und ihr Ausgleich aber in ihrer verborgenen
inneren Wurzel.

Bevor wir uns über die göttlichen Eigenschaften wundern, wie sie durch
die wissenschaftlich-exegetischen Resultate zutage treten, gilt es daher, sich

in die Eigenschaften selbst zu vertiefen und sie anzuschauen. Bevor wir die

dem menschlichen Auge einsichtigen Gegensätze zum Ausgleich bringen, gilt
es daher, die verborgenen göttlichen Eigenschaften einzusetzen, die ihre
Wurzel sind! Eine Schöpfung, die von der göttlichen Eigenschaft der

Gerechtigkeit zehrt - wie ist sie auf einfache Weise in Einklang zu bringen mit
einer Schöpfung in den Dimensionen der Barmherzigkeit? Die natürliche
Welt, die in der Welt Gottes als „Elohim" gründet - wie sollte sie leicht in

Ubereinstimmung zu bringen sein mit der Welt der Offenbarung, die auf
den vierbuchstabigen Namen zurückgeht? Was hat der Mensch, der in die

natürliche Welt gesetzt ist, um sie sich Untertan zu machen und zu beherrschen,

5: mit demjenigen zu tun, der im Garten Eden lebt, angesichts des

Glanzes der göttlichen Einwohnung? Ist es dann ein Wunder, dass die göttliche

Gerechtigkeit die Pflanze dem Menschen voranstellt,53 während nach

der göttlichen Barmherzigkeit zuerst der Mensch und dann die Pflanze
geschaffen wird [. ,]?54

Ihren Grundannahmen entsprechend haben die Bibelkritiker in der Tora

unterschiedliche Schulen und Autoren entdeckt, die sich untereinander
widersprechen. Darin können wir ihnen folgen - auf der Grundlage unseres
Glaubens an die „Tora vom Himmel". Dann werden auch wir die

widersprüchlichen Eigenschaften des Höchsten entdecken, die sich - nach weisem

göttlichem Ratschluss - widersprechen. In dem Masse, in dem die Gegensätze

und Widersprüche zunehmen, wächst auch die Erwartung auf ein
göttliches Wunder. Denn die Widersprüche der Tora-Schichten sind die
Widersprüche der göttlichen Waltung, die auch Mose unser Lehrer nur von hinten
wahrnehmen durfte.55

52 Gen 1,28.
53 Gen 1,12.26-27 [„Priesterschrift"].
54 Gen 2,5 — 8 [„Jahwist"]. Das Bild von der göttlichen Einwohnung (Schechina, der

zehnten Sefira) im Garten Eden gehört zu den zentralen Motiven in Josef Gikatillas
Tore des Lichts (vgl. Anm. 39).

55 Ex 33,22-23.

17



Diese Widersprüche der götrlichen Eigenschaften sind einerseits ein

Stützpunkt für die Verführung zum Götzendienst, sie geben dem bösen

Trieb Raum, der annehmen will, dass es zwei gleichberechtigte Prinzipien auf
der Welt gäbe. Das Zusammenspiel der göttlichen Eigenschaften der

Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, der Gnade und der Kraft, ist andererseits das

Geheimnis der Zier der Einheit des Ewigen, wie sie dem Volk Israel allein
überliefert worden ist. Das Zusammenspiel dieser widersprüchlichen
Eigenschaften, ihre Zusammenführung zu ihrer obersten Wurzel, ist das Geheimnis

der göttlichen Einheit und das Geheimnis der Einheit der Tora1 - die
Seele und das Wesen der Gemeinde Israels.

Als die Männer der Grossen Versammlung um die Aufhebung der

Verführungskraft des Götzendienstes beteten, ging die Kraft der Götzen in
der natürlichen Welt verloren. Seither ist der Gott Israels unter den Völkern
bekannt, wird die Einheit des Ewigen in der Natur allgemein akzeptiert. Was

Wunder, wenn der böse Trieb nun einen letzten Ausweg sucht und einen

Stützpunkt findet - in den Zelten der Tora? Die Widersprüche der Tora-
Schichten, die Widersprüche der göttlichen Eigenschaften sind, geben dem
bösen Trieb und den Weltvölkern einen Vorwand, der Einheit Gottes

entgegenzutreten, die eine Einheit des Schöpfers und seiner Tora ist.58 Was

Wunder, wenn sie die Vielfalt der Kräfte und Autoritäten in der Natur
dahingestellt sein lassen und an ihre Stelle die Vielfalt der Quellen in der

Tora setzen? Die Flamme des fremden Feuers der letzten Unreinheit59 —

auch sie schöpft ihre Kraft aus dem Todesgift in der Tora des Lebens. Der
Trieb des Götzendienstes spricht stark und frech aus dem Munde der
Schriftkritiker! 60

In den Wehen des Messias61 wird die höchste Einheit offenbar durch die

Vielfalt der Offenbarung der göttlichen Waltungen. Gerade in dieser Zeit,
die der Offenbarung des Geheimnisses der Einheit harrt, wird die Welt
durch die Stärkung des bösen Triebs versucht - in der höchsten Welt durch

5" Zur rabbinischen Auseinandersetzung mit dem häretischen Dualismus vgl. A. F.

Segal, Two Powers in Heaven: Early Rabbinic Reports about Christianity and
Gnosticism, Leiden 1977 Studies in Judaism in Late Antiquity 25); A. F. Segal,
Rebecca's children. Judaism and Christianity in the Roman World, Cambridge/Massachusetts,

London 1986, S. 151-158.
57 Vgl. Sach 14,9.
58 Im Zohar (II,60a) ist von der Einheit Gottes mit seiner Tora die Rede: Gott wird

selbst „Tora" genannt.
52 Vgl. Lev 10,1.
"0 Zu den Anfechtungen des „bösen Triebes" in der kabbalistischen Hermeneutik vgl.

G. Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 108.
61 Vgl. mSot IX, 1 5.

18



die Prophétie unseres Lehrers Mose. Währenddessen kommen die

Versprengten Israels62 zusammen und vereinigen sich zu einer Gemeinschaft in
ihrem Land,63 damit das Licht des Ewigen6'1 mit allen in ihm enthaltenen
Farbtönen durchbricht wie der Regenbogen und die Einheit des Ewigen —

aus seiner Vielfalt heraus - klar, offenbar und bekannt wird, in der Welt der

Schöpfung und auch in der verborgenen Welt der Tora.66

62 Jes 11,12; 56,8; Ps 147,2.
^ Vgl. S. R. Hirsch, Die Psalmen übersetzt und erläutert, Frankfurt am Main 1882

(Nachdruck Basel 1995), S. 682 (zu Ps 133,1).
64 Die hebräischen Worte „Licht" ('Or) und „Geheimnis" (raz) haben jeweils den

Zahlenwert 207: Das „es werde Licht" (Gen 1,3) meint daher das Aufscheinen eines

Mysteriums in und mit der Tora (vgl. Zohar I,140a); dazu: G. Scholem, Zur
Kabbala und ihrer Symbolik, S. 110.

^ Im Hintergrund dieser Formulierungen steht die in den Tikkune Zohar enthaltene
Lehre von zwei unterschiedlichen Aspekten der Tora: die Tora de-beri'a (die Tora im
Stand der Schöpfung) und die Tora de'aziluth (die Tora im Stand der Offenbarung).

Nur von dieser letzteren gilt im Vollsinn, dass sie „vollkommen" ist (Ps

19,8), und diese Vollkommenheit wird sich am Fulde der Tage auf wundersame
Weise als mit der Schöpfungs-Tora übereinstimmend erweisen (G. Scholf.m, Zur
Kabbala und ihrer Symbolik, S. 112-113).

19


	Glaube und wissenschaftliche Bibelauslegung

