
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Meyerson, Mark, D., A Jewish Renaissance in Fifieenth-Century Spain,
Princeton, Oxford: Princeton University Press 2004, XV + 272 S.; ISBN
0-691-11749-7.

Zu Recht nennt Mark D. Meyerson Vf.) sein Buch eine „counternarrative" (S. 5),
und dieser Einordnung macht es alle Ehre. Gehört doch zu den noch immer verbreiteten

Stereotypen in der Darstellung der Geschichte der Juden im mittelalterlichen
Spanien unter der Herrschaft der Reconquista, sie weithin als reine historia lacrimosa, als

durchgehende Leidens- und Verfolgungsgeschichte darzustellen, so erzählt Vf. hier eine

Geschichte, die das genaue Gegenteil zu belegen geeignet ist. Es geht um die Geschichte
der Juden im katalanischen Morvedre (kastilisch: Murviedro; heute: Sagunto, nördlich
von Valencia) im Königreich Aragon, die 1248, nachdem die Reconquista den Muslimen

die Stadt entrissen und den Juden die Ansiedlung erlaubt hatte, begonnen und
nach 1391, nach dem Jahr also, in dem die Juden in vielen anderen Orten im
rechristianisierten Spanien schlimmsten Verfolgungen ausgesetzt waren, ihre Blütezeit erlebt
hat. Wenn man auch darüber streiten kann, ob Renaissance das richtige Wort dafür ist
oder nicht, nicht zu bestreiten ist, dass die Geschichte der Juden Morvedres im 15.

Jahrhundert eine Erfolgsgeschichte und die Zeit zwischen 1391 und 1492 für sie „an
era of remarkable resurgence" gewesen ist (S. 3).

Gestützt auf eine überwältigende Fülle an Archivmaterial (darunter unveröffentlichte

Inquisitionsakten) und gedruckter Literatur (S. 249-262), dokumentiert Vf.
nachgerade minuziös, wie die Politik des Königs und der städtischen Obrigkeit nicht allein
ein zahlenmässiges Anwachsen der jüdischen Gemeinde Morvedres gefördert (S. 65 —

90.109-137), sondern durch ihren rasanten wirtschaftlichen Aufschwung und kulturelle

Entwicklung ebenso zu einer höchst vielschichtigen Gesellschaft wurde, zu der
alsbald auch eine in Stadt und Staat einflussreiche Oberschicht gehörte (S. 157-183).
Von besonderem Interesse ist für Vf. dabei die Frage nach der Gestaltung der daraus
erwachsenen Beziehungen zwischen den Religionsgemeinschaften. Während die veränderte

Steuerpolitik des Staates und — damit einhergehend - die Befreiung der Juden
vom Odium des Geldverleihers sowie ihre wirtschaftliche Prosperität und politische
Position als „originally the allies of the Christian conquerers" (S. 144) zu einer
spürbaren Verbesserung der Beziehungen zwischen ihnen und ihren christlichen Nachbarn
beigetragen hat (S. 90-108), so hatte all dies kaum Auswirkung auf ihr Verhältnis zu
den Muslimen (S. 143-156), das im Alltag nach wie vor das des „Jewish creditor to
Muslim debtor" blieb (S. 149). Wenn es auch zwischen Juden und Muslimen „considerable

contact and cooperation" in den Wissenschaften gegeben hat (S. 154), als

Minderheit standen die Juden gesellschaftlich über den Muslimen. Ohne Präzedenz ist Vf.s
eingehende Analyse der Beziehungen zwischen Juden und Conversos, den nach 1391 in

grosser Zahl auch im Umfeld von Morvedre lebenden „Zwangsgetauften", deren
„heimliches Judentum" nicht selten durch Akte praktischer Solidarität seitens der Juden

373



Morvedres gestärkt wurde (S. 184-224). Wenn sich nach 1480 auch für Morvedres
Juden der Wind zu drehen begann und auch sie am Ende der Vertreibung aus Spanien
nicht entgingen (S. 225-239), sagt doch die Tatsache, dass die Mehrheit von ihnen in
christliche Länder, nicht nach Nordafrika oder ins Osmanische Reich, ins Exil ging,
auch etwas über ihr anderthalb Jahrhunderte währendes Leben unter der Herrschaft der

Reconquista aus.

Nur zustimmen kann man am Ende Vf.s Fazit: „The Jewish renaissance in the

fifteenth-century Morvedre argues against writing the history of the years between the
midfourteenth century and 1492 as a history of exponentially increasing anti-Judaism,
persecution, and victimization [...]. Presenting later medieval Spanish history as a

monolithic and monotonous narrative of persecutions may be politically useful for
some, but it is a gross distortion of the historical experience of Christians, Jews, and
Muslims in many places; it rips events out of context and subsumes everything under
the rubric of 1492" (S. 241). Wenn es die wichtigste Aufgabe des Historikers ist, gegen
Stereotype anzukämpfen und zu einer differenzierenden Sicht der Dinge beizutragen,
dann hat Vf. diese Aufgabe in einer Weise erfüllt, die alle Bewunderung verdient und zu
unbedingter Nachahmung auffordert.

Tübingen Stefan Schreiner

Davis, Joseph, Yom Tov Lipmann Heller. Portrait of a Seventeenth-Century
Rabbi, Oxford, Portland/ Oregon: The Littman Library of Jewish Civilization

2004, 302 S.; ISBN 1-874774-86-2.

Das Werk fusst auf der Dissertation (Ph.D. dissertation) des Autors an der Havard

University sowie auf einer Reihe seiner Vorlesungen und Aufsätze. Es stellt die zweite
umfassende Biographie des bedeutenden Gelehrten Jom Tov Lippman Heller (1579 —

1654) dar (S. VI), deren Vorläuferin, verfasst vom grossen jüdischen Historiker Israel

Halpern (1910-1971), allerdings nie veröffentlicht wurde. Insofern leistet das vorliegende

Buch einen wichtigen Beitrag zur Erforschung des frühneuzeitlichen aschkena-
sischen Judentums. Der Werdegang dieser Biographie, von dem der Autor eingangs (S.

VI—VIII) spannend und persönlich zu berichten weiss, ist eng verbunden mit den
Nachkommen Hellers, zu denen Israel Halpern gehörte.

Davis gliedert sein Werk nach den Lebensstationen Hellers, deren erste (Part I: The
Ladder of Ascension 1578-1617, S. 19-98) sein Wirken in Prag, deren zweite seinen

Aufstieg zum Hauptrabbiner Prags und die Inhaftierung in Wien (Part II: The Trial
1618-1630, S. 101-155) und deren dritte seinen Aufenthalt in Polen (Part III: Change
and Defeat 1631 — 1654) umfasst. Der biographischen Darstellung vorangestellt ist eine

Einleitung (S. 1 — 15), in der er persönliche und methodische Zugänge zu Person und
Werk Hellers aufzeigt. Das Buch bietet schliesslich neben den üblichen Indizes und
bibliographischen Angaben eine kommentierte Zusammenstellung aller namentlich
bekannten Schriften Hellers (S. 225-231).

Erklärtes Ziel der vorliegenden Biographie war es, Hellers Leben in seiner
Individualität detailliert zu erfassen, ihn in seiner Zeit zu verorten und seine Sicht auf das

Judentum und die historischen Ereignisse der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts
darzustellen (S. 1). Vf. vertritt dabei die Auffassung, es in vielfacher Hinsicht mit einer

374



Ausnahmeerscheinung zu tun zu haben: „Heller is an exception. [. .] Heller left ample
records of himself, a sequence of published and manuscript writings spread over fifty
years" (S. 1).

Ein methodischer Grundansatz der Davisschen Arbeit, die jener Überzeugung ein

wenig zu widerraten scheint, besteht darin, Hellers Ansichten mit denen ausgewählter
Zeitgenossen, vor allem Jehuda Low ben Bezal'el, Mahara"l von Prag (ca. 1525-1609)
oder Jesaja Horowitz (ca. 1565-1626), dem Autor der Sne Luhot ha-Berit, zu kontrastieren.

Eine gewisse Freude am kontrastiven Dialog spricht auch aus Vf.s zweitem
methodischen Ansatz, sich intensiv mit Bewertungen auseinanderzusetzen, die andere

jüdische Historiker (allen voran Jacob Katz und Salo Baron) dem Rabbinat des

frühneuzeitlichen Aschkenas gewidmet haben.

Die grösste Stärke des Buches besteht - neben der detail- wie kenntnisreichen
Darstellung von Hellers Leben - in Vf.s beständigem Bemühen, alle Ereignisse und
Ansichten der handelnden Personen zu kontextualisieren. Besonders ungewöhnlich und
hoch einzuschätzen ist dabei die Tatsache, dass er (im Gefolge Barons) die Verfolgung
der jüdischen Minderheit in Böhmen im 16./17. Jahrhundert auf die Unterdrückung
anderer Minderheiten, wie zum Beispiel der Protestanten, abbildet. Wie so oft, hat
allerdings diese grösste Stärke auch das grösste Problem des Werkes zur Folge: Die
Einbettung aller biographischen Eigenheiten in ihren historischen Kontext bringt eine
Reihe von Exkursen mit sich, die hin und wieder fur Verwirrung sorgen. Die Darstellung

verliert dann an Stringenz, die kleinteilige Gliederung zwingt die Leser und
Leserinnen zu manchmal unnötiger geistiger Flexibilität. Ein vielleicht unfaires, weil
kurioses Beispiel fur diese Art literarischen Puzzles bildet die Darstellung einer
programmatischen Predigt Hellers bei seiner Ankunft in Polen im Jahre 1631 (Chapter Nine:
The Sermon, S. 159-174). Die Ausführungen zu Inhalt und exegetischer Methode
seiner Homilie (S. 161-164) werden plötzlich zugunsten einer Entscheidung Hellers
über den halachischen Status des stincus marinus aus dem Jahre 1625/26 unterbrochen
(S. 164-166). Der innere Zusammenhalt des Kapitels wird nur dadurch gewahrt, dass

es sich bei der Homilie um entfernt astronomische Fragen, beim stincus marinus um
eine Art Fisch, in beiden Fällen also um irgendwie naturwissenschaftliche" Phänomene
handelt.

Andererseits schärft diese Art komplexer Darstellung den Blick dafür, dass es sich
bei dem gesamten Unternehmen Biographie um ein höchst schwieriges Zusammentragen

von Mosaikteilchen handelt, die sich eben nicht immer zu einem kohärenten
Bild fugen lassen. Spannend und interessant gestaltet Vf. indessen die Suche nach

Kontinuitäten und Wandlungen in den Überzeugungen Jörn Tov Lippmann Hellers zu
wichtigen theologischen und politischen Fragen seiner Zeit. Akribisch werden
Konstanten und Brüche in seiner Haltung zu halachischen Fragen (seiner Stellung zum
Shulchan Arukh und zur Mappa des Moshe Isseries), zur Kabbala und zum Verhältnis

von Juden und Christen aus seinem umfangreichen Lebenswerk herausgefiltert und
begründet.

Das Ende der Lebensgeschichte Hellers (und des Buches, S. 220) birgt eine
angesichts der zahlreichen persönlichen Verluste und traumatischen Erfahrungen (zuletzt die
Chmielnicki-Massaker von 1648/49) zutiefst nachvollziehbare und zugleich bestürzende

Klage des grossen jüdischen Gelehrten an den Ewigen: Du bist eine Plage geworden
für dein Volk!

Das Buch ist dank seines sorgfältigen und umfangreichen Quellenstudiums ein

grosser Gewinn für die Erforschung des aschkenasischen Judentums der frühen Neuzeit.

375



Aufgrund der stringenten Einbettung seines Protagonisten in seine Epoche, seines in
weiten Teilen erfolgreichen Bestrebens um Erklärung unbekannter Termini, kann es

auch Leser und Leserinnen ohne allzu umfangreiche Vorkenntnisse der jüdischen
Religionsgeschichte empfohlen werden.

Potsdam Susanne Galley

Davidowicz, Klaus S., Zwischen Prophétie und Häresie. Jakob Franks Leben

und Lehren, Wien: Böhlau Verlag 2004, 184 S., gebunden, 29,90; ISBN
3-205-77273-3.

Davidowicz' lebendig geschriebenes Werk über den faszinierenden und zugleich ab-
stossenden Messiasprätendenten Jakob Frank gibt zu Beginn einen Uberblick über die

religionshistorischen und sozialen Voraussetzungen, die, wie der Sabbatianismus, zur
Entstehung der frankistischen Bewegung beitrugen. Die im wesentlichen biographisch
aufgebaute Schilderung beschreibt zunächst die anarchistische Jugendzeit Franks
anhand der von Frank und seinen engsten Anhängern stammenden Hauptquellen. Dabei
zeigt Davidowicz, wie Frank sich als antinomistischer, von Schlauheit und Kraft
strotzender „Prostak" (einfacher Mensch) im Gegensatz zum vergeistigten Gelehrten zu
etablieren versuchte. Der grösste Raum der Darstellung ist den Disputationen gewidmet,

in denen sich die Frankisten vor den rabbinischen Instanzen, später auch vor der
katholischen Geistlichkeit, wegen des Verdachts der Häresie und Gründung einer Sekte

verantworten mussten und schliesslich aus taktischen und religiösen Gründen zum
Katholizismus übertraten. Neben der klösterlichen Verbannung und den Jahren in
Brünn (Brno) und Wien, in denen Frank seine Bewegung zu reorganisieren und einen
fürstlichen Hof zu etablieren versuchte, widmet sich Davidowicz auch den theologischen

Ideen der Frankisten und unterzieht sie einer tieferen Analyse. Dabei macht er auf
die starke Verwandtschaft zwischen den Erzählungen Franks und den Erzählungen des

Baal Schern Tov aufmerksam. Das letzte Kapitel setzt sich mit dem Frankistenhof in
Offenbach und seiner Darstellung in der von der Romantik geprägten Literatur auseinander.

Die Bibliographie berücksichtigt neben den polnischen, lateinischen und italienischen

Quellen auch die neuere Forschungsliteratur. Doch fällt auf, dass Davidowicz
sein eigenes 1998 erschienenes Buch Jakob Frank, der Messias aus dem Ghetto weder im
Text noch in der Bibliographie erwähnt. Bedauerlicherweise finden sich auch einige im
Text angeführte Titel nicht in der Bibliographie wieder.

Berlin und Potsdam Nathanael Riemer

Kaplan, Marion {ed.), Geschichte des jüdischen Alltags in Deutschland. Vom

17. Jahrhundert bis 1945, München: Verlag C. H. Beck 2003, 638 S., 20

Abbildungen, gebunden, 39,90; ISBN 3-406-50205-9.

Die Geschichte des jüdischen Alltags in Deutschland begreift sich als Ergänzung zur
1996/7 erschienenen vierbändigen Deutsch-jüdischen Geschichte in der Neuzeit, ed. von

376



Michael A. Meyer. Sie ist im selben Verlag, in sehr ähnlicher Aufmachung erschienen
und orientiert sich auch in ihrer Periodisierung an jener. Mit ihrer Konzentration auf
die Alltagsgeschichte setzt sie aber bewusst einen völlig anderen Fokus: Nicht die

(politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen) Rahmenbedingungen jüdischen
Lebens stehen hier im Vordergrund, sondern ihr Erleben durch die jüdischen Menschen
in ihrer jeweiligen Epoche. Im Mittelpunkt dieses Zugangs stehen folgerichtig
Selbstzeugnisse unterschiedlichster Art. Die Autorinnen und Autoren des Bandes geben diesen

Selbstzeugnissen viel Raum; in ausführlichen Zitaten vermitteln sie nicht allein das

persönliche Erleben, sondern auch den ganz eigenen Duktus einer Epoche oder einer
konkreten Persönlichkeit.

Die Darstellung setzt mit dem 17. Jahrhundert als dem Beginn einer „jüdischen
Neuzeit" ein und wird bis in das Jahr 1945, das Ende des Nationalsozialismus und des

Völkermordes an den europäischen Juden, fortgeführt. Der erste Teil, geschrieben von
Robert Liberies, behandelt fast das gesamte 17. und 18. Jahrhundert (1618-1780), der
zweite, von Steven M. Lowenstein, das 19. Jahrhundert vom Beginn der Emanzipationsdebatte

1780 bis zur Gründung des Kaiserreichs 1871. Die Elerausgeberin Marion
Kaplan beschäftigt sich mit dem Wilhelminischen Deutschland (1871-1918) und
Trude Maurer mit der Weimarer Republik und der Zeit des Nationalsozialismus (1918 —

1945).
Alle vier Teile sind nach einem einheitlichen Schema untergliedert, in dem die

Wohnungsbedingungen, das Familienleben, Kindheit und Ausbildung, die Arbeitswelt,
Religion und Gemeindeleben sowie die sozialen Beziehungen untereinander und mit
der christlichen Umwelt besprochen werden. Trude Maurer befasst sich in einem siebten

Abschnitt gesondert mit dem Abschnüren der Lebensgrundlagen durch die
Nationalsozialisten, wobei der Alltag in den Konzentrationslagern jedoch ausgespart bleibt.
Dieser Aufbau macht es möglich, nicht nur den Alltag in einzelnen Zeitabschnitten zu
verfolgen, sondern auch einzelne Aspekte des Alltagslebens epochenübergreifend zu
verfolgen.

Dass sich auch das Alltagsleben ständig wandelte, fällt gerade in den beiden ersten,
historisch langen Abschnitten nicht selten dem Streben nach Systematisierung zum
Opfer. Robert Liberies und Steven Lowenstein stützen sich in ihrer Darstellung auf
wenige, bereits publizierte Hauptquellen (Glikl bas Leib bzw. Jacob Adam), viele andere
sind nur als Verweise in den Anmerkungen zugänglich. Dies fällt besonders im zweiten
Teil unangenehm auf, wo Lowenstein einen grossen Fundus unveröffentlichter
Selbstzeugnisse aus dem Leo-Baeck-Institut auswertet, in seinem Text aber fast ausschliesslich
die bereits publizierten Erinnerungen von Jacob Adam anführt. Für die Zeit bis zur
Emanzipation wird der Topos der weitgehenden sozialen Isolation der jüdischen
Bevölkerung abseits geschäftlicher Beziehungen zu wenig hinterfragt, selbst wenn die

angeführten Beispiele auf S. 218 — 219 deutlich in eine andere Richtung weisen (wie dies

auch in jüngeren Detailforschungen immer wieder unterstrichen wird).
Die Teile drei und vier sind demgegenüber durch ihre kürzeren Berichtszeiträume

ein wenig im Vorteil, doch es fällt auf, dass gerade hier die Dynamik innerhalb der

Epoche sorgfältig herausgearbeitet wird. In Trude Maurers Darstellung drängt sich die
Zeit des Nationalsozialismus durch ihre besondere Dramatik zwangsläufig in den

Vordergrund. Die Autorin versucht, dem zu begegnen, indem sie der Weimarer Zeit
jeweils einen eigenen Unterabschnitt widmet, in dem die Grundlinien des jüdischen
Alltags in der ersten deutschen Republik sichtbar werden. Marion Kaplan und Trude
Maurer verwenden mehr Aufmerksamkeit auf die Diskussion aktueller Forschungen, so

377



dass die wesentlichen Trends der Forschung ebenso deutlich werden wie die Breite des

Quellenmaterials zum jüdischen Alltag in ihren Epochen.
Abgerundet wird die Darstellung durch ein Glossar deutscher, jiddischer und

hebräischer Termini, das gerade für Nicht-Fachleute den Umgang mit den Quellentexten
erleichtert. Hinzu kommt eine umfangreiche Auswahlbibliographie, die neben den
veröffentlichten Quellen und der Forschungsliteratur auch den Weg zu unveröffentlichten
Quellenbeständen weist, sowie ein Personen-, ein Orts- und ein Sachregister, welches

beim „Querlesen" ebenfalls gute Dienste leistet.

Leipzig Jürgen Heyde

Bornstein, Heini, Insel Schweiz. Hilfs- und Rettungsorganisationen
sozialistisch-zionistischer Jugendorganisationen 1939—1946, Zürich: Chronos Verlag
2000, 281 S., Photos, Illustrationen (S. 155-168), broschiert; ISBN 3-
905312-80-8.

Bornstein veröffentlichte seine Memoiren auf iwrith im Jahr 1996. Nun liegt die

Ubersetzung ins Deutsche vor, die mit den Schweizer politischen Begriffen wie auch der
hebräischen Terminologie (zweimal „Polaim" anstatt „Poalim" [= Arbeiter], S. 276 usw.)
nicht immer gut vertraut ist. Bornstein (geboren 1920 in Basel als Kind von
Immigranten aus Lodz) war massgeblich im sozialistischen zionistischen Jugendbund Ha-
Shomer Ha-Za'ir in der Schweiz tätig und versuchte, den verfolgten Juden in Europa zu
helfen. Flüchtlinge wurden in die Schweiz geschmuggelt, Lebensmittelpakete verschickt,
Brief- und Telefonverbindungen in einer Tarnsprache mit hebräischen Einsprengseln
unterhalten. Die Kontakte reichten über Kuriere aus dem Kreis der Beamten des

Völkerbundes und des Roten Kreuzes nach Frankreich, Italien, Belgien, Tschechien, in die
Slowakei, nach Polen und Jugoslawien. Aus den Konzentrationslagern Bergen-Belsen,
Buchenwald und Theresienstadt konnte Bornstein bis 1944 Post erhalten. Er musste
1942 gegen die Schweizer Flüchtlingspolitik kämpfen, wie auch gegen eine allzu an-
passerische Haltung jüdischer Repräsentanten gegenüber dem Bundesrat. Bornstein und
seine Mitstreiter fühlten sich von der zionistischen Führung in Palästina zwischen 1940
und 1943 im Stich gelassen.

Er berichtet noch vom Neuaufbau der Organisation nach der Schoah, wanderte im
Mai 1947 nach Palästina aus und war anschliessend innerhalb der (linkssozialistischen)
MAPAM-Partei tätig. Seine Erinnerungen sind ein wichtiger Beitrag zur Zeitgeschichte
der Schweiz und ihrem europäischen Kontext zwischen 1939 und 1945.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Zweig-Strauss, Hanna, David Farbstein (1868-1953). Jüdischer Sozialist -
sozialistischer Jude, Zürich: Chronos Verlag 2002, 281 S., Abbildungen,
gebunden; ISBN 3-0340-0548-2.

Ein altes Forschungsdesiderat der schweizerisch-jüdischen Geschichte hat Hanna
Zweig-Strauss mit ihrer Dissertation über David Farbstein eingelöst. Dieser war der

378



wichtigste jüdische Politiker der Schweiz zwischen 1902 und 1938 (1902 Kantonsrat,
1904 Grosser Stadtrat, 1922-1938 Nationalrat). Er stammte aus Warschau, erhielt
zuerst eine religiöse Ausbildung und studierte in Bern, Berlin und Zürich. Er promovierte

mit einiger Mühe zum „Recht des freien und unfreien Arbeiters nach jüdisch
talmudischem Recht" (Bern 1896). 1897 liess er sich in Affoltern bei Zürich einbürgern,

trat der sozialdemokratischen Partei der Schweiz bei und der Israelitischen Cul-
tusgemeinde Zürich (ICZ). In letzterer führte er die innere Opposition gegen das

westjüdische Establishment an. Als sozialistischer Politiker unterstützte er die Streikenden

des Jahres 1918 (Landesstreik), setzte sich für eine bedingte Lockerung des
Verbotes eines Schwangerschaftsabbruches ein und kämpfte gegen Antisemitismus. Schon
als Kantonsrat und Mitglied der städtischen Legislative (Grosser Stadtrat) verteidigte er
1906/07 die russisch-jüdischen Hausierer in Zürich. Zur Zeit seines Studienaufenthalts
in Berlin kam er im Umkreis des russisch-jüdischen wissenschaftlichen Vereins mit
führenden Zionisten wie Leo Motzkin und Nachman Syrkin zusammen. Über Achad
Ha-Am (Ascher Ginsberg) lernte er Theodor Herzl kennen und half diesem bei der

Organisation des ersten Zionistenkongresses in Basel, da München als Veranstaltungsort
nicht in Frage gekommen war. Der Jurist Farbstein verfasste die ersten Statuten des

Keren Kajemeth le-Israel (KKL). Seine grosse Unterstützung galt dem sozialdemokratischen

Zionismus. Da er meist nicht lukrative Fälle betreute, wurde er nicht wohlhabend

und starb als verarmter, auf Unterstützung angewiesener, Mann.
Die Verfasserin stellt Leben und Werk durchaus kritisch dar. Aus den Archiven des

Schweizerischen Israelitischen Gemeindebundes, der Jüdischen Nachrichten-Agentur,
der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich (alle im Archiv für Zeitgeschichte an der
ETH Zürich), dem Bundesarchiv, den Central Zionist Archives in Jerusalem sowie den

Universitätsarchiven Zürichs und Berns hat sie ihre Quellen zusammengestellt. Die
Autorin suchte seine in Zeitungen zerstreuten Aufsätze und veröffentlichte einige davon
im Anhang (S. 245-273). Noch zu erforschen bleibt, was Farbstein auf hebräisch in
der Zeitschrift Ha-Shiloah publiziert hat.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

379


	Rezensionen

