
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Die exegetische Form von Franz Rosenzweigs Stern der Erlösung :
oder (Bild)Sprache und "performative Hermeneutik" (Teil II)

Autor: Fraisse, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die exegetische Form von Franz Rosenzweigs
Stern der Erlösung — oder (Bild)Sprache

und „performative Hermeneutik"
(Teil II)

von Offried Fraisse*

7. Die Kunst offenbart den Stern der Erlösung als Schöpfung

Nach Rosenzweigs Uberzeugung sollte sein philosophisches System seine

Form durch jenen der Welt angehörenden Brückenschlag zwischen seinem

Ich und diesem System erhalten. Diesen hat er, wie wir hörten, als die

Offenbarung definiert. Jedoch als Buch, das der Stern ist, kann es von der

Offenbarung nur von ihrem ersten, dem Schöpfungsaspekt, zeugen, denn ein
Buch kann durchaus nicht Offenbarung hinsichtlich all ihrer drei
Wirklichkeitsaspekte sein: Als Gegenüber ist es eben nur Geschaffenes und nicht
Mensch oder Gott. Da sich Rosenzweig zur Auflage gemacht hatte, sein

philosophisches System unter das Vorzeichen der Offenbarung zu stellen,

musste er mit den Mitteln, die ihm das Buch dazu bot, vorliebnehmen. So

hat er ihm schreibend die Form des Hexagramms gegeben, wodurch es die

Möglichkeit hat, sich immerhin als Schöpfung zu offenbaren. Aus diesem

Grund finden sich die meisten Andeutungen, was die Rolle der Form
gebenden Organa für sein philosophisches System betrifft, im Schöpfungsbuch
des Offenbarungsteils. Jedoch insofern die Schöpfung der Beginn der

Offenbarung ist (und daher neben dem Schöpfungsaspekt auch einen Offenba-

rungs- und Erlösungsaspekt kennen muss), versucht Rosenzweig trotzdem
mit Hilfe der Mittel, die ihm im Buch zur Verfügung stehen, zwischen allen
drei Aspekten der Offenbarung zu differenzieren. So unterscheidet er mit
den Bildern des Stammbaums, der Tabelle und des Sterns die Organa für den

Schöpfungs-, Offenbarungs- und Erlösungsteil - wenngleich ihnen auch nur
der Bereich der Schöpfung zur Verfügung steht, um sich zu artikulieren.

Dr. Otfried Fraisse, Steinstrasse 10, D-64367 Mühltal. Der erste Teil dieses

Beitrages ist im dritten Jahrgangsheft erschienen: Judaica 61 (2005), S. 252-267.

337



Darauf, dass für die Eignung dieser Bilder als Organa nicht nur ihre
Sichtbarkeit, wie alles Empirische, sondern nach Rosenzweig auch ihre Zugehörigkeit

zur Welt der Kunst entscheidend ist, kommen wir sogleich zurück.
Um zu verstehen, dass der Logik der Mathematik als Organum im Stern

das Bild des Stammbaums entspricht, seien noch einmal die oben erläuterten

Gleichungen erinnert, also die Formel für das Absolute oder Gott A=A, die
Welt-Formel A=B (und zwar im Selbstbewusstsein des Welt-zugewandt
Liebenden und nicht B=A, wie wir die Welt-Formel im Selbstbewusstsein des in
sich gefangenen Standpunktphilosophen fanden) und die Formel für das

menschliche Ich B=B. Jedoch lässt sich nun das Durcheinander der .frühe¬
ren' und .späteren' Bedeutungen der Gleichungen auf übersichtliche Art und
Weise klären, wenn man nämlich die mathematischen Formeln auf eine

bestimmte Weise räumlich zueinander anordnet. Die hier notwendig
werdende Verbindung von Anschaulichkeit und Mathematik veranlasste Rosenzweig

dazu, in seinem System die Kunst auf die Stufe der Mathematik zu
stellen. Auch die Kunst .spreche' wie die Mathematik die der Vorwelt der

Schöpfung entstammenden Grundbegriffe aus, in denen das wirkliche Leben

wurzele:

„Die Bedeutung, die wir der Mathematik in der Darstellung der Elemente und
ihrer Geburt aus den dunkeln Gründen des Nichts gaben, durften wir ihr geben,
weil das Mathematische seinem Wesen nach hier seinen Platz hat. Die Mathematik,
diese stummen Zeichen des Lebens, in denen dennoch für den Wissenden dies

ganze Leben vorgebildet ist, die Mathematik ist die Sprache, die recht eigentlich die

Sprache jener Welt vor der Welt ist. [. .] In dieser Rolle der Sprache der stummen
Vor-Welt muß sie sich mit der Kunst als der Sprache des Unaussprechlichen teilen,
bei der ja ebenfalls dort die Grundbegriffe, das Wesen zur Darstellung kommt. Aber
die Kunst ist hier die subjektive Sprache, das .Sprechen' gewissermaßen, jener stummen

Welt; die Mathematik, wie schon ihre notwendige Schriftlichkeit bekundet, ist
die objektive Sprache, der ,Sinn' jener Stille" (GS II, S. 139).

Wie lässt Rosenzweig nun die Logik der Mathematik durch die anschauliche

Kunst sprechen? Hinter dem, was Rosenzweig in jenem zweiten Brief
an Rudolf Ehrenberg mit den Worten „der Einfall, der mich wieder
hineingeworfen hat" andeutet, verbirgt sich die Entdeckung, dass, wenn man die

drei Formeln übereinander schreibt — zuunterst die für den Menschen, dann
die für die Welt und dann die für Gott -, eine interessante Verschränkung
der Gleichungen eintritt. Plötzlich erscheint die Gleichung A=A vertikal
gelesen erneut. Sie verbindet die oberste und die mittlere Formelebene, also

Gott und die Welt, und veranschaulicht nun visuell die Funktion, die oben

der ,früheren' Bedeutung der Gleichung A=A zugeschrieben wurde, nämlich
die vorbegriffliche Einheit des Absoluten mit der Welt. Dasselbe gilt für die

Formel B=B. Auch sie erhält in dieser Anordnung der drei Gleichungen eine

338



vertikale Verdoppelung. In diesem Fall drückt die vertikale Visualisierung die

,spätere' Bedeutung der Gleichung B=B aus, nämlich die Verbindung von
Selbst und Welt. Rosenzweig beschreibt diese Vorgänge mit dem Bild der

Koffereinsätze, die man „in umgekehrter Reihenfolge auspackt, wie man sie

eingesetzt hat" [GS II, S. 124). Wir sind dabei, Rosenzweigs Stern

auszupacken, und dabei sind die vertikalen Formeln A=A und B=B die Einsätze,
die beim Entdecken seines Inhaltes nun zuerst dran sind. Folgendes Bild
ergibt sich:

[Gott]

A A

H

[Welt]
—

A B

—
[Mensch]

H

B B

Dieses Bild ist aber, obwohl die Verschränkung der mathematischen
Formeln immerhin schon die Verschränkung der Sphären von Gott, Mensch
und Welt anschaulich macht, noch nicht das gesuchte „Geschöpf", nämlich
der Stammbaum, mit dessen Hilfe sich der Stern als eine Form der Schöpfung

offenbaren sollte. Wenn man aber den Vorgang der vertikalen
Verdoppelungen der Gleichungen als räumliche Bewegungen sich vorstellt und zu
diesem Zweck die Urworte, das Ja und Nein, in die Gleichungen einträgt,
dann entstehen noch mehr vertikale ,Anziehungen' wie zwischen Plus und
Minus.14 Die Thesis bildet in den Formeln für Gott und Mensch stets das Ja

und steht als Aussagegegenstand auf der rechten Gleichungsseite, und die

14 Vgl. jeweils das Kapitel „Urwort" in den Büchern Metaphysik, Metalogik und Me-
taethik im ersten Teil des Stern [r].

339



Antithesis bildet das Nein und steht als Aussage auf der linken Gleichungsseite.

Für die Visualisierung des Stammbaums (bzw. des Sterns) gilt es aber

hier, an den entscheidenden Umstand zu erinnern, dass dazu die Verkehrung
der Welt-Formel von B=A in A=B unverzichtbar war, also der Übergang des

Selbstbewusstseins des Standpunktphilosophen in das Selbstbewusstsein des

durch die Offenbarung Welt-zugewandt Liebenden. Nur dann, wenn für die

Welt-Formel das Nein zum Aussagegegenstand und das Ja zur Aussage wird,
entsteht zwischen den drei übereinander gelegten Gleichungen für Gott,
Welt und Mensch eine durch Ja und Nein erzeugte kohärente Struktur.

Die Verdoppelung der .späteren' horizontalen Bedeutung A=A durch ihre
.frühere' vertikale Bedeutung kann daher auch folgendermassen beschrieben

werden: Das A/Nein, also die Thesis, hat seinen Gegenpol, das A/Ja, nicht
mehr horizontal, sondern eben vertikal gefunden. Wie Rosenzweig sagt: „Was

als Ja mündete, tritt als Nein hervor, und was als Nein, als Ja" (GS II, S.

124). Fasst man das Gleichheitszeichen der Gleichungen als das Produkt des

Zusammenstrahlens von Thesis und Antithesis auf, dann erfordert die
vertikale Verbindung von A/Nein mit A/Ja die Vorstellung des Wieder-Ausein-
anderstrahlens des A/Nein zu A/Ja. Nimmt man die Gleichheitszeichen

nun in allen drei Gleichungen als den Ort des Auseinanderstrahlens, was

dort als mathematische Gleichung zusammengeflossen war, dann lässt sich

dieser Vorgang nicht nur nicht mehr als eine mathematische Formel
verstehen, sondern es entsteht ein Bild, nämlich das des Stammbaums. Eben

wie Rosenzweig sagt:

„Die mathematische Symbolsprache, in der wir zuvor das Werden der Elemente
darstellen konnten, versagt hier. Schon die Umkehrungen lassen sich innerhalb der

Gleichungen nicht mehr exakt zur Anschauung bringen, weil der Sinn der
Umkehrungen erst beim Auseinanderstrahlen des in ihnen zuvor Zusammengeflossenen
deutlich wird. Bei diesem Auseinanderstrahlen müßte sich das Vorzeichen der
einzelnen Buchstaben regelmäßig ändern, was in der Zusammensetzung dann zu
Unmöglichkeiten führen würde [...]. Anders wäre es, wenn statt der algebraischen
geometrische Symbole benützt werden dürften; hier ließe sich sowohl die Umkehrung

mit ihrem Wechsel der Vorzeichen als auch - durch entsprechende Bemessung
der Abstände - das wechselseitige Beeinflussungsverhältnis der Raumpunkte, in
denen die verschiedenen Begriffe symbolisiert werden, darstellen" (GS II, S. 138).

Wenn man geometrische Zeichen für das Auseinanderstrahlen benutzt,
also die Umwandlung des Nein in Ja bzw. Ja in Nein, erhält man in der Tat
das Bild eines Stammbaums:

340



Rosenzweig tut zu Beginn der Bücher Schöpfung, Offenbarung und Erlösung
nichts anderes, als diesen Stammbaum in seinem Schreiben nachzufahren
und abzutasten. Er ist wortwörtlich das anschauliche Organum seines
Denkens.15

Wie können sich aber nun aus dem Stammbaum auch noch die Organa
für die Darstellung des Offenbarungs- und Erlösungsaspektes der Schöpfung
entwickeln, so dass der Stern sich als eine vollwertige Schöpfung offenbart?
Auch diese Organa gehören nach Rosenzweig dem Bereich der (sichtbaren)
Kunst an, weil er der Uberzeugung ist, dass die Kunst durch mehr als nur die
Anschaulichkeit ihrer Werke und Schöpfungen charakterisiert ist. Weil sie

dem Menschen im Unterschied zu jedem anderen empirischen Ding
unverzichtbar sei, kann Rosenzweig von ihr Gebrauch machen, um auch die

Kategorien der Offenbarung und Erlösung zu visualisieren. Denn für die

Notwendigkeit der Kunst gelte zwar auch das, was für alles Empirische gelte:

„Nur daß an der Kunst allein sich dieser Kategoriecharakter der .Begriffe' Schöpfung,

Offenbarung, Erlösung lückenlos aufzeigen läßt; denn sie ist unter allem

'5 Im Schöpfungsbuch beschreibt Rosenzweig das Auseinanderstrahlen des A/Nein in
das vertikale A/Ja auf den S. 124-137. Im Offenbarungsbuch beschreibt er das

Auseinanderstrahlen des A/Ja in das vertikale B/Nein und weiterhin des B/Nein
in das B/Ja (rechts im Bild) auf den S. 174-206. Und im Erlösungsbuch
beschreibt er das Auseinanderstrahlen des A/Ja in das B/Nein (links im Bild) auf den
S. 229-254.

341



Empirischen, allem bloß Gliedwirklichen, das einzige Notwendige. Wenn es keine
Schuster gäbe, dann würden die Menschen barfuß gehen, aber sie würden auch

gehen. Aber wenn es keine Künstler gäbe, dann wäre die Menschheit ein Krüppel;
denn es fehlte ihr dann die Sprache vor der Offenbarung, durch deren Dasein allein
die Offenbarung ja die Möglichkeit hat, als historische Offenbarung in die Zeit
einmal einzutreten und dort sich zu erweisen als etwas, was schon von uran ist" (GS
II, S. 212).

Als Organum der Darstellung des Offenbarungsaspekts der Schöpfung
wählt Rosenzweig, wie schon erwähnt, die Tabelle (die Tabelle ist sicherlich

nur bei einem sehr weiten Kunstbegriff als Kunstform zu bezeichnen; sie ist

wohl Kunst, insofern sie künstlich und nicht natürlich ist. Allerdings wird
die Frage nach dem Organum zur Darstellung des Erlösungsaspekts der

Schöpfung zeigen, dass die Tabelle die Voraussetzung zur Erlangung der

Kunstform des Hexagramms ist). Rosenzweig wählt als sichtbares Organum
die Tabelle, weil er mit ihr die von ihm angestrebte hermeneutische Wende

von der Schöpfung zur Offenbarung sichtbar machen kann. Nun soll es

nämlich nicht mehr um die stammbaumartige Entwicklung einzelner

Begriffe gehen, wie es z. B. die Kunst als Kunstlehre war, sondern um Sprache
selber, insofern sie Produkt der Wirklichkeit ist. Als Wissenschaft oder

Sprachlehre kann er dieses Verhältnis von Sprache und Wirklichkeit
allerdings nur in den Blick bekommen und von ihm als Organum für sein

Denken Gebrauch machen, wenn er die Sprachlehre nicht mehr
stammbaumartig nach einer inneren Ordnung entwickelt, sondern sie ihre

Ordnung - von Situation zu Situation wechselnd — sich von aussen geben lässt.

Hierfür eignet sich in der Tat die Offenheit der Tabelle, bei der auf keine

innere logische Struktur Rücksicht genommen werden muss:

„Denn die Kunstlehre - und hier zeigt sich plötzlich wieder aufs deutlichste der
Unterschied von der Sprachlehre in diesem Teil [d.h. der Schöpfung] — ist ganz
systematisch, nach dem Bilde eines Stammbaums. Gerade daraus erhellt, daß sie

nicht Organon sein kann, daß sie gegenüber der Sprache hier Gesprochenes ist. Alle
Weiterentwicklung eines einzelnen Begriffes - und nur das ist, als einzelnes Glied
des Menschen, die Kunst - muß stammbaumartig geschehen können. Der Sprachlehre

kann höchstens tabellarische Form gegeben werden" (GS II, S. 167).16

Vgl. hierzu auch Rosenzweigs Beschreibung der Kategorien der Grammatik: „Die
Kategorien der Grammatik haben ja genau wie die Kategorien der Logik die

Eigentümlichkeit, daß sie sich einer stammbaumartigen Darstellung entziehen;
derartige Darstellungen sind erst in Kraft jener Kategorien möglich; sie selber setzen
sich überall, wo man anfangen möchte, schon vollständig voraus; der Begriff des

Substantivs etwa setzt den Begriff des Kasus, Numerus, sogar der Person, endlich
des Subjekts und Objekts schon voraus, die doch alle wieder erst unter
Zugrundelegung des Substantivbegriffs erklärbar werden. Deshalb ist eine wirkliche
Ordnung notwendig, die nicht innere Ordnung ist, sondern der Grammatik und in

342



Die Tabelle soll also nun die Breite der gesamten Wirklichkeit aufnehmen.

In der Tat ist es ein Eckdatum in Rosenzweigs Philosophie, dass er die

Wirklichkeit nicht mehr nur durch die Schöpfung beschreiben will (wie im
Idealismus), sondern er will ihre ganze Breite auch im Denken durch ein

vollständiges Durchschreiten der Kategorien Schöpfung, Offenbarung und
Erlösung berücksichtigen. Wenn aber der Abdruck der Wirklichkeit auf die

Sprache bzw. ihre Grammatik in ihrer ganzen Breite tabellarisiert werden
soll, müssen sich für die einzelnen Wirklichkeitsaspekte (Schöpfung,
Offenbarung und Erlösung) unterschiedliche Ordnungen und damit unterschiedliche

Tabellen ergeben. Rosenzweig führt hierzu aus:

„Der Sprachlehre kann höchstens tabellarische Form gegeben werden; selbst diese

Form bringt bloß nachträglich eine Ordnung hinein, die dem ursprünglichen
Hervorgang der Kategorien nicht entspricht. Denn dieser Hervorgang geschieht ganz
ursprünglich, ganz unmittelbar identisch mit dem wirklichen Vorgang, den sie

kategorisieren, hier also mit der Schöpfung. Bei den weiteren Vorgängen wird, der

Eigenart des einzelnen Vorgangs entsprechend - wirklich ent-sprechend -, die
Reihenfolge der Kategorien jedesmal ganz anders sein, obwohl jede Kategorie ihre
Geschwister innerhalb der andern Vorgänge hat, - nur eben nicht an der gleichen
Stelle. Die Tabelle ist also leicht herauszuziehen, aber nur indem man eine formelle

Ordnung in den Stoff bringt, der eben hier nicht als Stoff einer eigenen
untergeordneten Sprachwissenschaft auftritt, sondern als die ursprüngliche Symbolik der
Wirklichkeit selber und deshalb in engster ,Identitäts'-Fühlung mit dieser Wirklichkeit

erscheint" {GS II, S. 167).

Wie Rosenzweig durch die Formulierung der „fortwährend wiederholten
Übersichten durch Vermittlung von Stammworten" {GS II, S. 140) deutlich
macht, sind die tabellarischen Übersichten für Schöpfung, Offenbarung und

Erlösung wieder durch die Stammworte, d. h. die mathematischen

Gleichungen, vermittelt. Wieder sind sie es also, die, wie schon im Fall des

Stammbaums fur die anschauliche Darstellung der Logik der Schöpfung,

nun auch im Fall der Tabelle für die anschauliche Darstellung der Logik der

Offenbarung die Wirklichkeit tragen. Rosenzweig tastet also in seinem Denken

wieder die aus seiner Darstellung der Schöpfung bekannte Bewegung des

Zusammenstrahlens des Urja und Urnein und ihres stammbaumartigen
Wieder-Auseinanderstrahlens in die vertikalen Gleichungen ab. Er ordnete

nun aber den einzelnen Stationen der Gleichungen - Anfang, Mitte und
Ende - für die Darstellung der Schöpfung unter dem Blickwinkel der

Offenbarung grammatikalische Phänomene zu (siehe die Tabelle). So ist es

gewissem Sinn der Sprache überhaupt von außen, nämlich aus der Rolle der Sprache

gegenüber der Wirklichkeit, zugeführt wird, eine Ordnung, in die sich die
Vielheit der Wortformen in fortwährend wiederholten Übersichten durch Vermittlung

von Stammworten einreihen läßt" {GS II, S. 140).

343



dennoch der altbekannte Bewegungsablauf innerhalb und zwischen den

Gleichungen, der nun den Erzählduktus und die Form der zweiten Teile

seines Schöpfungs-, Offenbarungs- und Erlösungsbuches bestimmt.17

Partizip

A - A

Fürwort Adjektiv Prädikativum

Infinitiv

A B
unbestimmter

Artikel

Substantiv bestimmter
Artikel

Er

B B

Objekt Vergangenheit Indikativ

Da es uns hier nur um die Erläuterung von Rosenzweigs Idee der Organa
seines Denkens geht, verzichten wir auf die vollständige Darstellung der

Grammatik-Tabellen unter ihren drei Wirklichkeitsaspekten und gehen

sogleich über zu der Veränderung, die nach Rosenzweig die Offenbarungskategorie

der Erlösung für die Tabelle bzw. das Organum seines Denkens
darstellt. Während der Schöpfungs- und der Offenbarungsaspekt der Offenbarung

nur jeweils neue grammatische Ubersichten in der Tabelle hervorrufen,
verändert der Erlösungsaspekt der Offenbarung die Tabelle selber. Die

stammbaumartige Bewegung auf der Tabelle erzeugt nun an den Stellen des

Zusammen- und Auseinandertretens der Linien bleibende Punkte und
verwandelt damit die Tabelle in ein Koordinatensystem. Da nämlich die Grammatik

der Erlösung nun nicht mehr nur die einzelnen Worte eines Satzes

bestimmt, sondern nach dem Zusammenhang der Worte im Satz oder nach

dem Sinn fragt, „denn nicht die Worte sind die Sprache, sondern der Satz"

Es handelt sich im Schöpfungsbuch um die S. 138-145 (Grammatik des Logos),
im Offenbarungsbuch um die S. 193-206 (Grammatik des Eros) und im
Erlösungsbuch um die S. 254-265 (Grammatik des Pathos).

344



(GS II, S. 140),18 ist die Tabelle als Organum des Denkens unter der Kategorie

der Erlösung kein angemessener Gegenstand mehr. Die Tabelle „bringt
bloß nachträglich eine Ordnung hinein, die dem ursprünglichen Hervorgang
der Kategorien nicht entspricht" (GS II, S. 167). So trägt Rosenzweig dem

Interagieren der in der Tabelle aufgeführten Satzbestandteile - mit deren

Ausrichtung auf einen von der Zeit unabhängig fixierbaren Sinn - dadurch

Rechnung, dass er das Gleichheitszeichen zwischen A=A nicht mehr nur als

Ausgangspunkt von Richtungen, wie es im Bild des Stammbaums funktionierte,

sondern als einen im Raum bestimmbaren Punkt auffasst. Das

Gleichheitszeichen dieser Gleichung, also das Zusammenstrahlen des Urja
und des Urnein, welches Rosenzweig auch als die Lebendigkeit Gottes
gedeutet hat, soll nun in einem Punkt sichtbar werden:

„Zwar war sie [d. h. Gottes Lebendigkeit] auch ,vor' der Umkehrung nur ein solcher

geometrischer Punkt, das Zusammentreten der beiden Stücke, des Urja und des

Urnein des göttlichen Nichts; und die Umkehrung ist nur faßbar in der Umkehrung

der Richtungen, die eben im einen Fall zusammen-, im andern auseinanderstrahlen.

Aber das Ergebnis des Zusammentritts zweier Linien ist zwar nur ein
Punkt, aber als erzeugter Punkt ein benennbares, ein bestimmtes, ein Etwas, wie der
Punkt x, y innerhalb eines Koordinatensystems. Dagegen der Punkt, der nur
bestimmt ist als der Ausgangspunkt von Richtungen, ist wie der Ausgangspunkt eines

Koordinatensystems o zwar festgelegt, aber nicht bestimmt, sondern nur Ursprung
der im Koordinatensystem geschehenden Bestimmung" (GS II, S. 175).

Im Übergang zum Organum der Erlösung erscheinen nun also auf der
Tabelle kraft des für den Satzzusammenhang verantwortlichen Sinns Punkte.
Die verbleibenden Paragraphen des Schöpfungs-, Offenbarungs- und
Erlösungsbuches tasten erneut in der bekannten stammbaumartigen Bewegung
die mathematischen Gleichungen ab. Als den (erlösenden) Sinn dieser

Bewegung realisiert Rosenzweig damit aber nun das definitive Organum seiner

Philosophie, also das Sichtbar-Werden der Form des sechseckigen Sterns in
der Tabelle.19

18 Oder wie Rosenzweig im Erlösungsbuch sagte, müssen „hier [in der Erlösung] die

Sprachformen alle den Sinn des einen Satzes tragen und erläutern. Es müssen lauter
Formen sein, die den Zusammenhang der beiden Satzteile deuten und kräftiger
schließen" (GS II, S. 258).

O Es handelt sich im Schöpfungsbuch um die S. 149-173 (Logik der Schöpfung und
Theorie der Kunst), im Offenbarungsbuch um die S. 207-228 (Logik der
Offenbarung und Theorie der Kunst) und im Erlösungsbuch um die S. 266-282 (Logik
der Erlösung und Theorie der Kunst). Die Behandlung der Logik gehört jeweils zu
den Abschnitten über die Erlösung, weil die Erlösung nach Rosenzweig grammatikalisch

gesehen für die Gewährleistung des Sinns eines Satzes zuständig ist.

345



8. Der sechseckige Stern als Organum im Stern der Erlösung

Wir kommen nun zum „Bild A", aus dem der „Einfall" Rosenzweigs

entsprungen war, der ihn ein Jahr nach der „Urzelle" veranlasst hatte, den Stern

zu schreiben. Zuletzt war die Spitze dieses Dreiecks als ein - nicht nur als

Ausgangspunkt von Richtungen, sondern als ein durch einen x- und y-Wert
definierter — Punkt zweier sich kreuzender Linien bestimmt worden. So wie
aber in der lebendigen Rede alle sprachlichen Grössen - Artikel, Fürwort,
Objekt, Subjekt, Verb etc. — im Satz miteinander interagierend dessen Sinn

erzeugen, so erzeugt nun auf der Ebene des Organums des Stern[s\, d.h. der
Tabelle oder des Koordinatensystems, das Interagieren benachbarter Segmente

einen Punkt. Er ist das Produkt der Linien des Zusammentretens der

mathematischen Gleichungen, vertikal wie horizontal, und ihres Wieder-
Auseinanderstrahlens. So offenbart nun das Interagieren der Gleichungen
zwei übereinander gelegte Dreiecke, das Hexagramm, was bedeutet, dass das

Organum des gesamten Stern[s\ sichtbar ist (siehe Bild). Die Geometrie
dieses Symbols bestimmte das Denken Rosenzweigs bis in die letzten Details.
Sein philosophisches System im Stern hat seine Form durch dieses anschauliche

Symbol erhalten, von dessen Symbolkraft Rosenzweig gesagt hat: „Man
kann das Symbol [des Sterns] nur dadurch als das Höhere gegenüber dem

A A A

'! Vi

•X — X/ x A
II

B \. / B

346



formlosen Gedanken aufweisen, indem man zeigt, wie das Symbol die Kraft
hat, sich der Gedanken zu bedienen".20

Das fertige Bild besteht aus zwei Dreiecken: eines, das jeweils die
Gleichheitszeichen der Gleichungen verbindet, die die .früheren Bedeutungen der

Mensch-, Welt- und Gottgleichung repräsentieren, und eines, das jeweils die
Gleichheitszeichen der Gleichungen verbindet, die die späteren' Bedeutungen

repräsentieren. Die Ermöglichung für die Verbindung der Punkte der

,späteren Gleichungen zu einem Dreieck liegt in der Entdeckung der Punkte
der .früheren Gleichungen. Ihre Entdeckung als Punkte .reiner Tatsächlichkeit',

wie Rosenzweig die von ihnen symbolisierten Ereignisse von Schöpfung,

Offenbarung und Erlösung nennt, verbinden sich zu einem zweiten
Dreieck:21

Gott

Offenbarung

Mensch

Schöpfung

Welt

Erlösung

Damit hat sich erwiesen, dass der sechseckige Stern aus dem Hohelied
wortwörtlich, d.h. anschaulich, die Form des Mittelteils des Stern[r] - und in
seinen Voraussetzungen und Konsequenzen letztlich das ganze Buch - be-

20 Vgl. oben das Zitat in Anm. 7.
21 In der Sekundärliteratur trifft man gelegentlich auf eine spiegelverkehrte Beschrif¬

tung der Dreiecke. Dort stehen Schöpfung/Welt auf der linken Seite und
Offenbarung/Mensch auf der rechten Seite des Sterns.

347



stimmt. Da aber dieser Stern eine Auslegung des Hohenlieds beansprucht zu
sein, muss folglich auch der (Mittelteil des) Stern[s\ als eine Exegese des

Hohenlieds bezeichnet werden. Dies gilt nicht nur im Hinblick auf die Form
des Stern[s], sondern auch im Hinblick auf seinen Inhalt. Zentrale Gedanken
des Stern[s\ über Schöpfung, Offenbarung und Erlösung münden oder wurzeln

in Rosenzweigs exegetischen Beobachtungen zum Hohelied am Ende
des Offenbarungsteils. Die Aussage, dass in der Schöpfung - als Organum
des Denkens, symbolisiert durch den Stammbaum — Gott, Welt und Mensch
miteinander in Verbindung treten, kann auf Rosenzweigs Auslegung von
Hld 8,6 zurückgeführt werden, wo es nach Rosenzweig ein Akt göttlicher
Offenbarung ist, wenn das Geschöpfte in Gestalt des Todes eine Brücke in
das Subjekt schlägt. Und die Aussage, dass die Offenbarung — als Organum
des Denkens, symbolisiert durch die Tabelle - der Sprache ihre kommunikative

Kraft verleiht, kann als Rosenzweigs Deutung des Ich im Hohelied
gelesen werden. Dieses im Hohelied dominante Pronomen, das 150mal
(einschliesslich der deklinierten Formen) erklingt, will durch seine ständige
Wiederholung von dem Erlebnis seiner Befreiung aus seinem stummen In-sich-

geschlossen-Sein erzählen. Und die Aussage, dass die Erlösung — als Organum

des Denkens, symbolisiert durch das Hexagramm — der menschlichen
Rede einen überall gültigen tragfähigen Sinn gibt, kann als Rosenzweigs

Deutung des „wer gäbe" (Hld 8,1) gelesen werden. Hierin drücke sich die
Sehnsucht nach der Liebe „im Angesicht aller Welt" aus, deren Zeichen und

Anfang, nämlich als Ehering, nach Rosenzweig Salomons Siegelring (mit
dem Hexagramm) ist. Rosenzweigs Hermeneutik bestand stets darin, wie

Zachary Braiterman analysiert hat, ein ästhetisches Ganzes zu erzeugen, was
sich nun auch in einer bestürzenden Radikalität für den Stern — ein Buch

von immerhin knapp 500 Seiten — nachweisen lässt.22 Jedoch hat er dieses

ästhetische Ganze auf eine nicht minder radikale Art und Weise in den

Dienst der Schriftexegese gestellt.
Vieles, was man schnell als Eigenheiten von Rosenzweigs Stil bereit ist zu

überlesen, nämlich seine Metaphorik und Plastizität des Argumentierens,
sollte, wie dargelegt, stets als unmittelbar inhaltlich relevant angesehen werden.

So finden sich neben den angeführten Passagen über das ganze Buch

verstreut noch weit mehr Anspielungen und Hinweise auf die Organa des

Stammbaums, der Tabelle und des sechseckigen Sterns.23 Vor allem in der

22 Z. Braiterman, Der Ästhet Franz Rosenzweig: Beautiful Form and Religious
Thought, in: Jewish Thought & Philosophy 10/1 (2000), S. 145-169.

22 Vor allem zu nennen wäre hier eine letzte Verwandlung der Tabelle in ein Fernrohr
oder einen Spektralapparat in der Einleitung zum dritten Teil (GS II, S. 328). Der
Einsatz des Spektralapparates zeugt nicht nur von Rosenzweigs detaillierten natur-

348



„Schwelle" und im „Tor" arbeitet Rosenzweig noch einmal ausführlich mit
dem sechseckigen Stern. Spätestens dort ahnt man, dass er eben mehr ist als

nur ein Gleichnis. Er ist die sichtbare Form, die Rosenzweig seinem

philosophischen System aus seinem subjektiven Erleben der Offenbarung heraus,

wie er sie im Hohelied erfuhr, gegeben hat.

9. Rosenzweigs (Bild)Sprache und die „performative Hermeneutik"
im Stern der Erlösung

Damit hat sich die ästhetische Qualität von Rosenzweigs Sprache als ein
wesentliches Element seiner „performativen Hermeneutik" bestätigt. Die
bildliche Rede ist nicht nur in der Schrift unabdingbar, wie Rosenzweig in
der eingangs zitierten Passage behauptet, um von Gott und der Wahrheit zu
reden, sondern auch in seinem Buch, dem Stern der Erlösung, hat sie genau
diese Funktion. Sie stellt den Schlüssel bereit, um den Stern tatsächlich als

Stern bzw. das Antlitz Gottes aufscheinen zu lassen: „Im Stern der Erlösung,
in dem wir die göttliche Wahrheit Gestalt werden sahen, leuchtet so nichts
andres auf als das Antlitz, das Gott uns leuchtend zuwandte" (GS II, S. 465).

Ist dies aber nicht doch Menschenwahn bzw. eine Vergöttlichung des

Bildes, die das zweite der zehn Gebote, das Bilderverbot, gänzlich seines

Sinns entleert? Hierzu gilt es, abschliessend zweierlei festzuhalten. Erstens

handelt es sich bei Rosenzweigs sechseckigem Stern nicht um ein statisches

Bild. So wie sich nach Rosenzweig die Bildpunkte des Sterns nur über den

(im Leser momenthaft realisierten) Sinn der geschriebenen Sätze manifestieren,

so ist es ebenfalls nach Rosenzweig erforderlich, dass der Leser im An-
gesprochen-Sein das in sich gefangene stumme Ich von seinen Wahnvorstellungen

befreit (wie die Abbildung des Antlitzes Gottes möglicherweise eine

ist). Man sieht, dass sich Rosenzweig der Gefahr der Erstarrung und
Vergöttlichung des Bildes des Sterns (Idolatrie) sehr bewusst war, wobei seine

beiden hier genannten Schutzvorrichtungen vor allem auf die Beteiligung
und damit die Verantwortung des Lesers verweisen: Nur er ist derjenige, der
über sein Verstehen des Sinns der Sätze den Stern (jenseits seiner Bedeutung
als Metapher) visualisiert, und er ist derjenige, der sich anreden lässt, um alle

wissenschaftlichen Kenntnissen. Der Rekurs auf den Spektralapparat beweist auch

erneut, dass Rosenzweigs Bildsprache stets mehr ist als nur ein Vergleich, denn das

Beugungsgitter dieses Apparates ist in der Tat nur eine Weiterentwicklung des Bildes

seiner Tabelle. Hiermit bereitet Rosenzweig die in der Erlösung erforderliche
Überführung seines sechseckigen Sterns in der Tabelle in ein wirkliches Geschöpf,
den kosmischen Stern bzw. das Angesicht Gottes, vor.

349



Bilder, die ihn nicht ansprechen, als Wahnbilder wieder aufzulösen. Zweitens
relativiert Rosenzweig die Gefahr der Idolatrie, weil es seiner Auffassung
nach (sehr wenige) notwendige und (sehr viele) zufällige Bilder gibt. Die
Bedeutung, die der Stern in Rosenzweigs Stern für den Gottesbezug erhalten

hat, wäre nicht für jedes Bild in Frage gekommen:

„Und eben deswegen, weil es in der Wahrheit Oben und Unten gibt, deshalb dürfen
nicht bloß, sondern müssen wir sie das Antlitz Gottes heißen. Wir sprechen in
Bildern. Aber die Bilder sind nicht willkürlich. Es gibt notwendige und zufällige
Bilder" (GS II, S. 469).

Nimmt man den ersten und zweiten Punkt zusammen, dann kann man

sagen, dass die Beständigkeit der notwendigen Bilder gerade in der Auflösung

aller zufälligen Bilder liegt. Die Anzahl ersterer ist sehr begrenzt. In
einem Kommentar zu den von Rosenzweig übersetzten Gedichten Jehuda
Halewis benennt er diese notwendigen Bilder:

„Die Bilder des Königtums, der kindlichen, der bräutlichen und ehelichen Liebe
stehen nicht unter diesem Gesetz des zu verlassenden Bildes. Der Grund ist, daß
auch sie zwar Bilder sind, aber keine Abbilder, sondern Urbilder. Abbild ist hier
vielmehr die innerweltliche Wirklichkeit dieser Verhältnisse, die wir nur in
Mischungen und Trübungen kennen und deren reine Gestalt nur in der gott-mensch-
lichen Beziehung offenbar wird" (GS IV/1, S. 181).

Sicherlich gibt es eine Beziehung zwischen dem Bild des Königtums und
dem Stern bzw. dem Antlitz Gottes. So kann Rosenzweig entsprechend der

Aufgabe des Menschen, die Erlösung zu erzwingen, über Moses hinausgehend

riskieren, das Antlitz Gottes in dem Hexagramm zu erblicken - jedoch
hat er es zugunsten der tatsächlichen Urbilder des Königtums und der Liebe
bereits selber unter das Verdikt seiner permanenten Wiederauflösung gestellt.

350


	Die exegetische Form von Franz Rosenzweigs Stern der Erlösung : oder (Bild)Sprache und "performative Hermeneutik" (Teil II)

