
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Fiedler, Peter, Studien zur biblischen Grundlegung des christlich-jüdischen
Verhältnisses, Stuttgart: Katholisches Bibelwerk 2005 Stuttgarter Biblische
Aufsatzbände. Neues Testament 35), X + 291 S., broschiert, 48,—; ISBN
3-460-06351-3.

„Die Erneuerung des Verhältnisses zum Judentum muss von den neutestamentlichen
Wurzeln aus unternommen werden." Oder sie wird nicht gelingen. Der Kampf gegen
eine fast zweitausendjährige Judenfeindschaft wird nur dort Aussicht auf Erfolg haben,

wo er aus den Uberlieferungen des Neuen Testaments seine Kraft bezieht. Die Erneuerung

des christlich-jüdischen Verhältnisses wird glaubwürdig nur von den biblischen

Grundlagen - und insbesondere den neutestamentlichen - her zu gewinnen sein. Damit
ist der Meister seines Fachs beim Thema. Peter Fiedler liefert in der vorliegenden
Sammlung von Arbeiten aus zwei Jahrzehnten sorgfältige Exegesen zu Schaltstellen der

neutestamentlichen Überlieferung, die sich oft genug als neuralgische Punkte in der

christlich-jüdischen Beziehung erwiesen haben. Bearbeitung finden in diesem Band die
Probleme der Abendmahlsforschung, Sünde und Sündenvergebung in der Jesus-
Tradition, Israel und die christliche Hoffnung, Tora in der Jesus-Überlieferung, Israel

und die Kirche, Antijudaismus als Argumentationsfigur, neutestamentliche Aktualität
der Landtraditionen, die Gottesknechtstraditionen, die Pharisäerkritik bei Matthäus,
Erwägungen zum Problem der Verantwortung für den Tod Jesu, die Frage nach einer

Kultkritik im Neuen Testament. Eingeleitet durch eine Analyse des Begriffes ,Bund' in
der Hebräischen Bibel, ist dieses Buch aufs beste dazu angetan, durch die profunde
Kenntnis seines Autors und die Versiertheit in der Darstellung buchstäblich von den

Grundlagen her christlich-jüdische Weggemeinschaft fördern zu helfen.

Heidelberg Klaus Müller

Guggenheimer, Heinrich W., The Jerusalem Talmud. Third Order: Na-
shim. Tractate Yebamot. Edition, Translation, and Commentary, Berlin, New
York: Walter de Gruyter 2004 Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft

des Judentums 29), XII + 671 S., gebunden, 148,—; ISBN
3-11-018291-2.

Mit dem anzuzeigenden Band legt der Autor eine weitere Frucht seiner langjährigen
Beschäftigung mit dem palästinensischen Talmud vor: die Edition (der Text ist um der

leichteren Lesbarkeit willen nach rabbinischen Regeln vokalisiert), englische Übersetzung

und Kommentierung des Traktates Yebamot („Schwägerinnen"), der sich mit den-

272



jenigen rabbinischen Bestimmungen beschäftigt, die auf der biblischen Vorschrift
aufbauen (vgl. Dtn 25,5-9), die Witwe eines kinderlos verstorbenen Bruders zu ehelichen.
Da das Gebot der „Leviratsehe" offensichtlich in Spannung mit dem Inzestverbot aus
Lev 18,16 steht, werden im ersten Kapitel zunächst ausführlich diejenigen
Verwandtschaftsgrade erläutert, die das Gesetz der Schwagerehe aufheben. Im weiteren Verlauf
des Traktates kommen auch Themen zur Sprache, die über die eigentliche Thematik der

Schwagerehe hinausgehen. Von besonderem Interesse ist das vierte Kapitel, das

Bestimmungen für den Fall enthält, dass sich nach Vollzug der Leviratsehe (oder der von der
Pflicht zu dieser Ehe befreienden Zeremonie der Chaliza) herausstellt, dass die Witwe
des Bruders schwanger gewesen ist. In diesem Zusammenhang stehen interessante
Diskussionen etwa zur Frage der Länge einer Schwangerschaft (S. 199, Anm. 148 mit
Bezug auf Kapitel 4, Halacha 11; dies entspricht yYev 6a,4l-47 nach der Ausgabe

Krotoszyn - leider verzichtet der Autor auf die Hinzufügung dieser üblichen Angaben,
die für die Verifikation der Texte eigentlich unentbehrlich ist) und zu dem Problem, ab

wann eine Schwangerschaft festgestellt werden kann (vgl. S. 195-196 mit Bezug auf
yYev 6a,20ff; eigene Ubersetzung): „Wann lässt sich (das Vorhandensein) eines Fötus
feststellen? Sumkhos sagt im Namen Rabbi Meïrs: (Nach dem Ablauf) von drei
Monaten (nach der Empfängnis). Obwohl es (für diese These im Bibeltext dem Wortlaut
nach) keinen Beweis gibt, ist eine Anspielung darauf (doch in dem Vers) vorhanden:
,und es geschah nach drei Monaten' usw. (Gen 38,24; d. h. nach Ablauf von drei
Monaten wurde Yehuda von der Schwangerschaft Tamars benachrichtigt). Es sprach
Rabbi Yudan: Selbst wenn sie nur mit Luft schwanger ist, (so gilt sie im Sinne der Lehre
doch als schwanger, denn es heisst:) ,Wir waren schwanger, haben gekreisset, (aber es

ist,) als hätten wir Wind geboren' (Jes 26,18)." Angesichts der Aktualität der hier
angesprochenen Fragen in der zeitgenössischen Debatte, wie sie aus halachischer Sicht

zu anthropologischen und bioethischen Themen geführt wird, fragt sich der Rezensent,
ob der Verfasser gut daran getan hat, bei seinem Prinzip zu bleiben, den Text nur
„within the talmudic setting" zu interpretieren: „no attempt has been made to connect
the text to extratalmudic sources" (S. 5). Bezüge auf das hier zum Vorschein kommende
talmudische Menschenbild und die antik-jüdische Embryologie finden sich - unter dem
Stichwort „Judentum" - heute immer wieder in Handbüchern zur Bioethik (vgl. etwa
M. Klöcker/U. Tworuschka, Ethik der Weltreligionen, Darmstadt 2005 oder G.

Hottois/J.-N. Missa, Nouvelle encyclopédie de bioéthique, Bruxelles 2001); vielleicht
hätte ein kritischer Vergleich unter Hinzuziehung weiterer Quellen hier manches

Interessante zutage gefördert und zugleich gezeigt, was diese Texte heute bedeuten und in
welchen Zusammenhängen (Erlaubnis der Abtreibung bis zum vierzigsten Tag nach der

Konzeption, embryonale Stammzellenforschung!) sie gelesen werden. Immerhin zieht
der Band, der neben der editio princeps in der Hauptsache auf der Handschrift Leiden
basiert, für die Interpretation gelegentlich R. David Fraenlcel und die Novellen von R.

Salomon ibn Adrat (Raschba, ca. 1235 -1319) und R. Menachem ben Shelomo Lebet

Meir Me'iri bzw. nach seinem provençalischen Namen Don Vidal Salomon, 1249-
1306) zu Rate und ist auch sonst eine Fundgrube für vielfältige Entdeckungen in der
Welt des Jerusalemer Talmud. Hilfreich sind am Ende auch die Register zu den
biblischen Belegstellen und zu den Zitaten aus der rabbinischen Literatur sowie ein Sachindex

und ein Register zu griechischen, lateinischen, hebräischen und arabischen Wörtern.

Tübingen Matthias Morgenstern

273



Mattes, Barbara, Jüdisches Alltagsleben in einer mittelalterlichen Stadt.

Responsa des Rabbi Meir von Rothenburg, Berlin, New York: Walter de Gruyter
2003 Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums 24),

XII + 322 S„ gebunden, 98,-; ISBN 3-11-017917-2.

Dem Buch liegt die 2002 in Duisburg abgeschlossene Dissertation der Autorin
zugrunde. Ihr Ziel ist ein doppeltes: Zum einen sollen anhand von Responsen eines

ausgewählten Gelehrten zu exemplarischen Themen, in diesem Fall des Rabbi Meir von
Rothenburg (um 1220-1293), Wert und Bedeutung von Responsen als historische

Quelle und zum anderen Hintergrund und Argumentation(sweise) ebendieses Gelehrten

herausgearbeitet werden.
Nach allgemeinen Ausführungen zu „jüdischen Gemeinden im mittelalterlichen

deutschen Reich" (S. 1 — 23) und biographischen Anmerkungen zu Meir von Rothenburg

(S. 24-30) sowie einer Einführung in die Responsenliteratur (S. 31-46) und

wichtigen Termini (S. 47- 58) wendet sich Verfasserin der Auswertung der Responsen

zu. Dazu sind von ihr drei Themenkreise ausgewählt worden, von denen zwei mit
Wirtschaftsrecht zu tun haben: „Responsa zum Recht der Handelsgesellschaften" (Kap.
2, S. 59-147) sowie „Responsa zum Recht der Eigentumsgemeinschaften" (Kap. 3, S.

149-218). Der dritte Teil befasst sich mit Responsen zum Nachbarschaftsrecht (Kap.
4, S. 219 — 286). Ein abschliessendes Kapitel (Kap. 5: „Schluss", S. 287—292) resümiert
kurz die Ergebnisse der Untersuchung.

Mit der Auswertung mittelalterlicher Responsen für die jüdisch-deutsche Alltags-
kultur des Mittelalters hat sich Verfasserin einem ebenso komplexen wie anspruchsvollen

Thema zugewandt, das in der heutigen deutschen Wissenschaftslandschaft, von
Hans-Georg von Mutius' Arbeiten abgesehen, wenig Aufmerksamkeit erfahren hat.
Sowohl die Auswahl der Themen als auch die Auswertung der komplizierten Texte

vermögen zu überzeugen. Dies um so mehr, als Verfasserin den drei Hauptkapiteln
zunächst in das jeweilige Rechtsgebiet aus christlicher und jüdischer Perspektive
einführt und daran die Analyse der Responsen Rabbi Meirs unter Berücksichtigung ihrer
verschiedenen Versionen anschliesst. Der Ubersetzung der eigentlichen Responsen folgt
eine (zumeist erhellende) Zusammenfassung des von Rabbi Meir getroffenen Rechtsentscheides,

der in die Geschichte der Halacha eingeordnet wird. Den Abschluss der

Betrachtung bildet — soweit die spärlichen Quellen dies zulassen — der Versuch, die

Responsen mit Erkenntnissen zur mittelalterlichen Rechts- und Wirtschaftspraxis in
Beziehung zu setzen.

Dass das Buch den Leser/die Leserin am Ende dennoch etwas ratlos zurücklässt,
hat wohl vor allem methodische Gründe, wie sie bereits in der Einleitung sichtbar
werden. Insbesondere die historische Darstellung der jüdischen Gemeinden im Mittelalter

ist sehr allgemein gehalten, Begriffe werden unscharf verwendet (vgl. S. 7

„autonom", S. 11 „Schule", „Yeschiva" (siel), „Grossfamilie" etc.), Anordnung und
Systematik der dargebotenen Topoi erscheinen nicht wirklich transparent. Manche

Aussagen hätten besser erst auf ihre Aussagekraft hin überprüft werden sollen: „Grossfamilien

umfassten weniger mehrere biologische Generationen, als vielmehr den um die

Kernfamilie organisierten Haushalt" (S. 11 — 12); „So schuf Maimonides (1135 — 1204)

in Ägypten mit der Mischne Tora den ersten richtigen Gesetzescodex nach einer

Sachordnung, die nur noch ungefähr der des Talmud folgte" (S. 17); „Die Tosafisten

begannen da, wo der Talmud aufgehört hatte, und ihre Schriften wurden der neue

274



Talmud" (S. 23). Gleiches gilt für die Darstellung der Responsenliteratur (S. 31-46),
ein Kapitel, in dem zugleich ein Forschungsüberblick enthalten ist. Insbesondere die

eigenen methodischen Entscheidungen (vgl. S. 43-46: „Wie sollen die Responsa in
dieser Arbeit behandelt werden?") bleiben eigentümlich an der Oberfläche: „Es ist also

wünschenswert, dass das Ergebnis einer Untersuchung nicht in Listen diverser Fakten
über dies und das, hier und dort gesammelt, besteht. Vielmehr sollten die Daten nach

Möglichkeit zu einer sinnvollen Aussage verbunden werden" (S. 44). In der Tat.
Vielleicht wäre es dienlicher gewesen, nur eines der beiden eingangs genannten,

methodisch divergenten Ziele — Erklärung der Responsen Rabbi Meirs oder Würdigung
von Rechtsentscheiden als historische Quelle - zu verfolgen, dies aber konsequent.
Leser / Leserinnen, denen es nach Strukturierung und Anleitung zum Verstehen der

komplexen Rechtsgutachten Rabbi Meirs verlangt, bietet das Buch exemplarische
Hilfestellung. Wer sich allerdings Aufschluss über das „jüdische Alltagsleben in einer
mittelalterlichen Stadt" aufgrund von Responsen erhofft, der/die sollte die weitere
Erforschung dieser komplexen Quellen abwarten.

Potsdam Susanne Galley

Fraisse, Otfried, Moses ibn Tibbons Kommentar zum Hohelied und sein

poetologisch-philosophisches Programm. Synoptische Edition, Ubersetzung und

Analyse, Berlin, New York: Walter de Gruyter 2004 Studia Judaica.
Forschungen zur Wissenschaft des Judentums 25), IX + 636 S., gebunden,
148,-; ISBN 3-11-017900-8.

Es gibt Bücher, auf die freut man sich als Rezensent. Da ist ein faszinierendes Thema,
in diesem Fall der Hohelied-Kommentar des für seine zahlreichen Ubersetzungen aus

dem Arabischen in die hebräische Sprache bekannten Ubersetzers Moshe ibn Tibbon.
Dann erscheint das Buch in einem angesehenen Verlag, in angesehener Reihe, in guter
Nachbarschaft also. Und schliesslich kennt man den Vf., der als zwar eigenwilliger, aber

solider Arbeiter bekannt ist. Und dann wird man bei fortschreitender Lektüre des Buchs

zunehmend enttäuschter, mehr noch: verärgert, und fragt sich, woran das liegen mag.
Daran, dass man den philosophischen Grundansatz des Autors - eine
dekonstruktivistisch-postmoderne Lektüre mittelalterlicher Texte - nicht teilt, oder an den Fehlern,
die sich in diesem Werk finden? Schliesslich fragt man sich, wie seine Vorform als

Prädikatsarbeit im Fach Judaistik an der Freien Universität Berlin angenommen werden
konnte und wie es dann weiter eine Begutachtung durch Reihenherausgeber, denen sich

Vf. ,,[s]ehr verbunden" fühlt (S. V) - einem wird im Vorwort eigens für „wertvolle
Hinweise" (S. V) gedankt —, und durch das Lektorat des für seine sehr teuren Bücher
bekannten Verlags „durchgewunken" werden konnte.

Beginne ich mit dem Anliegen des Buches, bzw. genauer: mit dem, was mir die

Anliegen des Buches zu sein scheinen, denn bereits hier zeigt sich ein Problem. Folgt
man der Numerierung der Kapitel, so enthält es fünf (zuzüglich einiger Unterkapitel,
denen jedoch teilweise der Status eigenständiger Kapitel zukommt) sowie zwei Anhänge.

Das erste Kapitel (S. 1-47), das als Einleitung dienen soll, stellt den historischen
Kontext des Hohelied-Kommentars her und gibt ein Werkverzeichnis des Autors (S.

40-45). In Kapitel 2 (S. 48-99) folgt eine Beschreibung der Handschriften des Kom-

275



mentars (laut Vf. dreizehn, es fehlt eine Unterscheidung nach vollständigen
Handschriften [sieben] und Fragmenten [sechs] ab einer Länge von einer Seite) und der vom
Vf. angenommenen Stammhandschriften der beiden Traditionen. Die Grundannahme
ist dabei, dass Ibn Tibbon nur für die ursprüngliche Fassung, die in einer Handschrift
erhalten ist, verantwortlich zeichnet, während alle übrigen Textfassungen eine

Fortschreibung des Kommentars enthalten, deren Intention der Ibn Tibbons zuwiderläuft.
Das dritte, schon vom Umfang her umfangreichste Kapitel des Buches (S. 101 — 469)
umfasst eine Edition der von Ibn Tibbon ursprünglich vorgesehenen Kommentierung
des Hohelieds samt einer kommentierten, weitgehend zuverlässigen Übersetzung
(ungerade Seiten) nach Oxford, Bodleian Library, MS. Poe. 296, mit Varianten aus Bi-
blioteca Apostolica Vaticana, Ms. ebr. 549, und einer weiteren Oxforder Handschrift
sowie eine Edition der zweiten, erweiterten Tradition (gerade Seiten) nach Cincinnati,
Hebrew Union College, Ms. 707 mit Varianten aus der genannten vatikanischen
Handschrift. Im vierten Kapitel (S. 470-582) sucht Vf. den Ort der Poesie Ttl>, S. 115)

im philosophischen Programm Ibn Tibbons nachzuweisen und jenen als selbständigen

Philosophen zu zeigen, dessen (von Vf. so nicht bezeichnetes) induktives Denken seinen

Ausgangspunkt in „der Partikularität" nimmt, wie es die Poesie bietet (S. 482). Die
Poesie wecke dann „im Herz (oder Intellekt) des Menschen eine Sehnsucht nach dem

Allgemeinen [. .] - ohne dass diese [= die Sehnsucht] untrennbar mit poetischen
Bildern und Inhalten verbunden wäre" (S. 483). Es folgen ein „Resümee" (S. 583-589
als fünftes Kapitel), zwei weitere Editionen (Anhang I: Erweiterungen aus der zweiten

Tradition, S. 590-594; Anhang II: fragmentarische Kommentarteile zur Schöpfungsgeschichte

und zu Maimonides, S. 595-614), eine (unvollständige) „Bibliographie" (S.

615 — 628) und ein „Personen- und Sachregister" (S. 629 — 636).
Schon an dieser Kapitelübersicht zeigt sich, dass Vf. mehrere Anliegen zu vereinigen

suchte, nämlich eine Textedition und Übersetzung, der eine bio-bibliographische
Einordnung des Autors vorangestellt ist, mit einer philosophischen Deutung des

Kommentars. Sein philosophisches Anliegen ist es zu zeigen, „dass der Philosoph Moses ibn
Tibbon - anachronistisch gesprochen - um eines bestimmten Wahrheitsbegriffs willen
die rationale Scheidung zwischen .abstrakt' und .konkret' problematisiert" (S. 2). Und
weiter: „In geradezu postmoderner Manier dekonstruiert Moses ibn Tibbon das

Hohelied und gebraucht für seine Wahrheitssuche die Poesie des Hohelieds im Sinn der

Erfahrung des Ästhetischen am Denken" (S. 2). Mehr noch, nicht allein postmodern ist
Ibn Tibbon, sondern zugleich in einen „.Kulturkampf' des 13. Jahrhunderts" (S. 3)

verwickelt, zu dem er einen Beitrag liefern möchte. Aus Platzgründen verzichte ich hier
auf eine Diskussion der verwendeten Terminologie.

Wenn jedoch Fachausdrücke - wie hier immer wieder geschehen - falsch verwendet

werden, ist das ein Skandal; und warum für Fachausdrücke aristotelischer Philosophie
englische Bezeichnungen verwendet werden - pars pro toto\ „So hat er nicht nur dem
rationalen Vermögen eine Basis in der Vital Heat gegeben, sondern er hat auch die Vital
Heat unter Mithilfe des aktiven Intellekts zum Lieferanten der First Intelligibles
gemacht" (S. 556) —, ist schlicht unverständlich. Wenn aristotelische Begriffe nicht ins
Deutsche übersetzt werden, sollten sie wenigstens in Griechisch oder dem im Mittelalter
üblichen Latein abgegeben werden. In der hier gewählten Form, ergänzt um Zitate
anderer Quellen in englischer Übertragung - selbst wenn deutsche Übersetzungen greifbar

wären -, verkommt die Sprache zum Kauderwelsch. Pars pro toto\ „Das
erkenntnistheoretische Leitmotiv des Aristotelikers Maimonides, dass .belief (TXpriUX) is the

affirmation (j?,"J2iri) that what has been represented (HUD) is outside the mind (lil'l1?!*

276



'nX'D) just as it has been represented in the mind 1D)', realisiert Moses ibn
Tibbon nicht mehr durch den Ubergang des empfangenden Intellekts von seiner

körperlichen Verhaftung (in Potenz) in eine vom Körper abgeschiedene Form (in actu)" (S.

527, mit einem Zitat aus S. Pines \ed.\, The Guide of the Perplexed, 1,50, S. 111).
Weitere sprachliche Auffälligkeiten und Absonderlichkeiten liessen sich mühelos in
grösserer Zahl anfügen (z.B. S. 14 Anm. 32; S. 52.54.56-57.59-61.79.523). Über
allen sprachlichen Fehlgriffen gerät Vf.s Versuch, Ibn Tibbon als originellen Aristoteles-

Interpreten darzustellen, der der Poesie einen philosophischen Rang zumessen will, in
den Hintergrund.

Abgesehen von diesen sprachlichen Mängeln, ist auch sachlich festzuhalten, dass die
Edition heutigen Standards wissenschaftlicher Editionen nicht entspricht. Dass Vf. nur
mit Mikrofilmen gearbeitet hat, ist vertretbar, führt aber zu erheblichen Problemen:
Denn wenn Textpassagen nicht oder nicht eindeutig lesbar sind, führt kein Weg an der
Handschrift vorbei, wenn nicht Formulierungen wie die folgende gedruckt werden
sollen: „wahrscheinlich auch in O [= die Leithandschrift], wo nur noch i"Q zu sehen ist,
aber mit einer genau dem Schluss-Mem Platz bietenden Leerstelle bis zum Zeilenende"
(S. 115 Anm. 30); ein Blick in das Manuskript könnte hier Aufschluss darüber geben,
ob der Buchstabe nicht geschrieben wurde oder ob er verblasst ist. Ahnliches gilt z. B.

auch S. 207 mit Anm. 218: „Möglicherweise auch twhm, denn das Wort ist verschrieben."

Wer mit Originalhandschriften gearbeitet hat, weiss, dass sich derartige
Unsicherheiten zumindest minimieren lassen. Zum Problem wird der Verzicht auf
Originalhandschriften, wenn diese beschrieben werden und Vf. sich nicht um kodikologische
Begutachtung bemüht, da er das für „der Bedeutung nach untergeordnet" hält (S. 51

Anm. 10, Kasus angepasst). Exemplarisch sei aus der Beschreibung der Handschrift
London, British Library, MS. Harley 5797, zitiert: „Bei dieser Handschrift handelt es

sich um einen 131 Seiten [siP] umfassenden Kodex. [. .] Das Material ist vermutlich
[j/c!] Papier, denn (auf dem Film der Handschrift) ist keine Linierungsperforierung
erkennbar" (S. 56). Ähnlich S. 61: „Das Material ist vermutlich Papier" (fast
gleichlautend auch S. 64). Das Verfahren wird auch da problematisch, wo der Vf. zu
argumentieren versucht, dass aufgrund paläographischer Merkmale eine Datierung begründet

werden kann, nämlich hinsichtlich der Leithandschrift (für die erweiterte Tradition)
aus Cincinnati. Mangels eigener Anschauung der Handschrift urteilt Vf.: „Der
Schriftvergleich ergibt, dass die Handschrift um 1280, vielleicht sogar noch zu Lebzeiten
Moses ibn Tibbons angefertigt wurde" (S. 66).

Problematisch an der Beschreibung der Handschriftentradition erscheint auch, dass

Vf. nicht zwischen vollständigen und fragmentarischen Handschriften unterscheidet.
Zum einen entsteht so ein falscher Eindruck von der Überlieferungslage: Die sieben

vollständigen Handschriften sind eine gute Basis für eine Textedition; für die Fragmente
müsste differenzierter geklärt werden, um welche Art von Fragmenten es sich handelt.
So scheint z. B. das einseitige Fragment Ms. Vat. ebr. 297 allenfalls ein unechtes
Fragment von editorisch nachrangigem Wert zu sein, während andere Fragmente wie das der
römischen Biblioteca Angelica, Ms. Or. 72 („R"), möglicherweise Reste zuvor vollständiger

und zuverlässiger Handschriften sind. Zum anderen hätte eine Unterscheidung
von „vollständig" und „fragmentarisch" vor einem fehlerhaften Stemma (S. 68) bewahrt:
Es bedürfte zumindest einer Erklärung, wie das Fragment „R" die Vorlage vollständiger
Handschriften („P", „Ox") sein kann. Nicht einleuchtend ist schliesslich die Reihenfolge

der beschriebenen Handschriften; sie ist weder im Alter bzw. in der Chronologie
begründet noch in stemmatischen Verhältnissen, noch ist sie alphabetisch angelegt.

277



Die Textedition selbst stützt sich auf vier Handschriften. Ob eine derart
überschaubare Menge an Textzeugen den einleitenden Satz: „Auf eine umfassende Darstellung

der Varianten innerhalb der C-Familie wurde verzichtet, da dieser ein nicht von
Moses ibn Tibbon stammender Text zugrunde liegt" (S. 101) rechtfertigt, ist zumindest
zweifelhaft. Dies um so mehr, als Vf. keine Erstedition des Hohelied-Kommentars

vorlegt. Bereits 1874 hat der Verein Mekize Nirdamim durch Eliezer Lipmann Silbermann

unter Rückgriff auf eine - zweifelhafte - Handschrift (München, Bayerische
Staatsbibliothek, Cod. hebr. 264) eine Editio princeps vorgelegt. Warum dieser Textzeuge

unzuverlässig ist, erklärt Vf. nicht. Das wäre am einfachsten über eine wirkungsgeschichtliche

Edition möglich gewesen, die unter Verwendung aller verfügbaren
Handschriften die Veränderungen in der Uberlieferung nachzeichnet. Da dies nicht geschehen

ist, wird es nur eine Frage der Zeit sein, bis eine weitere Edition diesem Mangel
abhilft.

An dieser Stelle ist auch der Verlag bzw. dessen technischer Bearbeiter zu kritisieren,
der Vf. im Blick auf die vorliegende Textedition im Stich gelassen zu haben scheint:
Druckbild und Satz der Anmerkungen sind nicht nur unschön, sondern auch irreführend.

Während der Text der Handschrift aus Cincinnati im Blocksatz abgedruckt ist,
stehen der Text der Oxforder Handschrift und die deutsche Übertragung mit Flatterrand

nebeneinander. Eine Synopse, wie sie aus der Bibelwissenschaft bekannt ist, wird

entgegen dem Buchtitel so nicht erreicht. Zudem sind die Fussnoten willkürlich auf
verschiedene Seiten verteilt (z.B. S. 115 Anm. 32 gehört zur Übertragung S. 117; S.

117 Anm. 33 gehört ebenfalls zur Übertragung S. 117; Anm. 34 dagegen zur Edition S.

115), von anderen drucktechnischen Mängeln ganz zu schweigen (z. B. S. 4 Anm. 10; S.

14 Anm. 32).
Fehler- und lückenhaft ist auch das Literaturverzeichnis: Bücher, die in den

Anmerkungen angeführt werden, fehlen im Literaturverzeichnis (z.B. S. 4 Anm. 8: Law-

son; S. 26 Anm. 32 und öfter: Halbertal; S. 34 Anm. 66: Encyclopaedia]udaica\ S. 40:
ed. Muntner; S. 573 Anm. 269 die meisten Titel); es fehlen Hinweise darauf, wonach
Piaton und einzelne Texte von Aristoteles, z.B. S. 81, S. 499, S. 515 Anm. 119, zitiert
werden; für Aristoteles, Plotin und Galen werden statt leicht zugänglicher Übertragungen,

z. B. aus der Philosophischen Bibliothek Meiner, veraltete — so Galen — oder ältere

englische Ausgaben angeführt; Sekundärliteratur wird mit sehr wenigen Ausnahmen

nur wahrgenommen, wenn sie vor 1999 erschienen ist; Autoren werden mit falschen
Namen angeführt (z.B. Miguel Asln y Palacios als „Palacios, M. Aslni"; „M."
„Monsieur" wird bei Ernest Renan zum Vornamen [auch S. 42 Anm. 105!]),
Verlagsorte erfunden (z. B. Maggio [= italienisch für Mai, den Monat des Drucks] statt
Rimini bei Busi, S. 623) oder falsch bibliographiert (S. 619: „Israel"!); Nachdrucke
ohne Ersterscheinungsjahr aufgelistet, die Einteilung in „Textausgaben", „Bibliotheks-
Kataloge" und „Sekundärliteratur" willkürlich durchbrochen (z.B. S. 618: Averroes

unter hebräischen Quellen?, S. 626: Schiller-Szinessy ist ein Katalog, S. 617: Guttmann
ist Sekundärliteratur). Krönung ist schliesslich die Reihung der Quellen: Diese sind
nicht, wie üblich, nach Autoren (z. B. Aristoteles, Galen, Piaton) sortiert, sondern
prinzipiell nach Editoren (Ausnahme: der More nevukbim von Maimonides, der sich einmal
ohne Herausgeber unter „Moshe ben Maimon" [und ein weiteres Mal unter „Scheyer"]
findet).

So bleibt abschliessend festzustellen, dass der Kern des Buches, nämlich die Edition
eines philosophischen Bibelkommentars des 13. Jahrhunderts, auf editorisch wackeligen
Beinen steht, was den Wert der auf ihr fussenden philosophischen Interpretation schmä-

278



lert. Hingegen ist die Einführung in Leben und Werk des Arztes und Philosophen
Moshe ibn Tibbon durchaus informativ (das Werkverzeichnis müsste S. 41 allerdings
noch zumindest um die vorliegende Edition der Übertragung der pseudo-aristotelischen
Problemata Physica in der arabischen Fassung von Hunain ibn Ishäq und der hebräischen

Fassung von Ibn Tibbon durch Lourus Simon Filius, The Problemata physica
attributed to Aristotle: the Arabic version ofHunain ibn Ishaq and the Hebreiv version of
Moses ibn Tibbon, Leiden et al. 1999 [= Aristoteles semitico-latinus 11] sowie der

Edition der hebräischen Übertragung des mittleren De ^»»wö-Kommentars von Averroes

durch Alfred Ivry, The Commentary ofAverroes on Aristotle's De Anima in the

Hebrew Translation ofMoses b. Samuel Ibn Tibbon: Critical edition with an introduction,
notes and a glossary, Jerusalem 2004, ergänzt werden). Die Chance aber, Ibn Tibbon in
das Geistesleben seiner Zeit einzuordnen — immerhin ist er Zeitgenosse des Thomas von
Aquino, und ein Jahrhundert zuvor hatte Bernhard von Clairvaux seine Hoheliedauslegung

verfasst, die ihrerseits in der entstehenden Kabbala rezipiert worden zu sein

scheint -, hat Vf. verpasst. Die Interpretation des Kommentars im vierten Kapitel kann
ich nicht teilen, für einen Gegenentwurf ist hier allerdings nicht der Ort. Hier sei

lediglich vermerkt, dass Behauptungen wie die über eine „völlig korrupte Passage im
Abschnitt 6d der Einleitung" (S. 525, Kasus angepasst) keinen Anhalt in der Textedition
haben (hier S. 158 — 163 — oder meint der Vf. S. 161 Anm. 122, dann ist das „völlig"
eine Übertreibung?!) bzw. ungenau recherchiert (z.B. ist das S. 547-548 zitierte Bild
von Schlange und Kamel in etwas anderem Kontext auch bei Maimonides, More
nevukhim, 11,30) oder missverständlich und dadurch falsch angeführt sind (z.B. S. 585:
„Piatons Emanation der Formen" ist ein Modell des Mittelpiatonismus). Zugute halten

muss man Vf. jedoch, dass er den Versuch gemacht hat, Ibn Tibbon hier nicht als

Übersetzer, sondern als Philosophen zu Wort kommen zu lassen, der sowohl einen

eigenständigen Beitrag zur hebräischsprachigen Aristoteles-Diskussion im 13. Jahrhundert

geliefert hat — und zwar im Gegensatz zu seinem Vater Shmuel ibn Tibbon und zu
Moshe ben Maimon - als auch zu begründen bestrebt war, dass der Poesie (des

Hohenlieds) und ihrer Interpretation, z. B. im Blick auf die Temperamentenlehre, eine

philosophische Bedeutung zukommt.

Bornheim / Rhld. und Bonn Gorge K. Hasselhoff

Perani, Mauro/Enrica Sagradini, Talmudic and Midrashic Fragments

from the „Italian Genizak": Reunification of the Manuscripts and Catalogue,

mit einem Vorwort von Günter Stemberger, Florenz: Giuntina 2004

Quaderni di Materia Giudaica 1), 359 S., 160 Sc\xw&tz-weiss-Facsimilia\

ISBN 88-8057-204-0.

Der anzuzeigende Katalog verzeichnet erstmals umfassend alle 474 Fragmente rabbi-
nischer Literatur (Mischna, Tosefta, Talmudim, Alfasis Sefer ha-Halakhot, Midraschim -
der früheste Text enthält die Tosefta-Fragmente aus Norcia [vor 1000], während die
meisten Handschriften aus dem 12. und 13. Jahrhundert stammen), die in der

„Italienischen Genizah" entdeckt worden sind, d. h. in Bibliotheken und Archiven
Italiens, welche die Manuskripte - zumeist ganze Folioseiten - im 16. und 17. Jahrhundert

vorwiegend als Bucheinbände „recycelt" haben. Alle Fragmente wurden einer neu-

279



erlichen Untersuchung unterzogen, die nicht nur in detaillierten paläographischen
Angaben, sondern insbesondere auch in der neuen Zusammenführung von ehemals
demselben Manuskript zugehörigen Fragmenten resultierte. Der Band zerfällt in zwei

Hauptteile über die talmudischen bzw. die midraschischen Fragmente, die ausführlich
beschrieben und katalogisiert werden. Die zeitliche und räumliche Streuung ist ebenso

wie die jeweilige paläographische Charakteristik Tabellen zu entnehmen, ausserdem sind
eine umfangreiche Bilddokumentation, thematisch organisierte Bibliographien sowie
verschiedene Indizes (chronologisch, thematisch) enthalten. Das Vorwort von Günter
Stemberger und die Einleitung heben die Bedeutung der Kollektion sowie der
Wiedervereinigung zertrennter Manuskripte hervor und geben eine kartographische Ubersicht
über die Fundorte.

Redaktion

Betten, Anne / Konstanze Fliedl (ed.), Judentum undAntisemitismus.
Studien zur Literatur und Germanistik in Osterreich, Berlin: Erich Schmidt

Verlag 2003 Philologische Studien und Quellen 176), 253 S., broschiert,
8°, 39,80; ISBN 3-503-06151-7.

Die Osterreichische Gesellschaft für Germanistik (ÖGG) leistete Mitte Juni 2001 mit
ihrer jahresstagung „Judentum und Antisemitismus in der Literatur und Germanistik
Österreichs - Studien zum 20. Jahrhundert" einen wichtigen Beitrag zur Erforschung
des Problemkreises „Judentum und Antisemitismus", welche — was zunächst erstaunen

mag - in Österreich erst seit etwa Mitte der achtziger Jahre an Bedeutung gewonnen
hat. Im vorliegenden Band sind zu den vier Themenbereichen „Literatur vor 1945",
„Literatur nach 1945", „Literaturwissenschaft" und „Interviewprojekte" insgesamt 15

Aufsätze versammelt, die die literarische sowie die (literatur)wissenschaftsgeschichtliche
Entwicklung in Österreich zum Thema nachzeichnen. Bemerkenswert ist dieses noch
relativ junge Forschungsinteresse insofern, als die österreichische Moderne zu Beginn
des 20. Jahrhunderts bekanntlich stark von der Arbeit jüdischer Künstler geprägt worden

ist; der Literaturwissenschaftler Karl Müller hierzu: „Wenn österreichische Germa-
nist/inn/en bis in die frühen 1980er Jahre über jüdische Literatur und Kultur
überhaupt schrieben, geschah dies entweder in bloss ergänzenden Hinweisen etwa auf die

jüdische Herkunft der Autor/inn/en und/oder, wenn es weit ging, in Form verschämter

Andeutungen, Umdeutungen oder Verharmlosungen von deren Vertreibungs-,
Flucht- und Exilschicksalen" (S. 178). Vor diesem Hintergrund ist es erfreulich, dass die

Beiträge sich aus dieser langjährigen Distanziertheit lösen und insbesondere die Frage
jüdischer Identität ins Zentrum ihres Interesses rücken und diese somit enttabuisieren:
Jüdisches Selbstverständnis zwischen „Identitätszwang und Alteritätsdiktat" (S. 11)
wandelte sich im Laufe des 20. Jahrhunderts immer wieder, um nach der Katastrophe
der Schoa ab 1945 eine neue Dimension anzunehmen, die der Loyalität zur
Schicksalsgemeinschaft. Ein weiteres, neues jüdisches Identitätsgefühl erwachte - dies ist keineswegs

überraschend - nach der Staatsgründung Israels 1948. Blicken wir in die jüngste
Vergangenheit Österreichs, so lassen sich namhafte jüdische Autoren wie Robert Schindel

und Doron Rabinovici aus der Literaturszene nicht mehr wegdenken; sie sind es, die
in Österreich dem „jüdischen Roman" nach 1986 massgeblich zur Renaissance verhol-
fen haben (vgl. S. 132ff.).

280



Mit ihrem sorgfältig konzipierten Sammelband haben die Herausgeberinnen Anne
Betten und Konstanze Fliedl den Grundstein für den literarisch-literaturwissenschaftlichen

Diskurs über jüdische Autor/inn/en in Osterreich gelegt.

Zürich Yvonne Domhardt

Rymatzki, Christoph, Hallischer Pietismus undJudenmission. Johann Heinrich

Callenbergs Institutum Judaicum und dessen Freundeskreis (1728 — 1736),
Tübingen: Verlag der Franckeschen Stiftungen im Max Niemeyer Verlag
2004 Hallesche Forschungen 11), XIV + 554 S., 8°, broschiert, 78,—;

ISBN 3-484-84011-0.

Seit langem wird in der Literatur zum jüdisch-christlichen Verhältnis in der Frühen
Neuzeit die eminente Bedeutung des Halleschen Institutum Judaicum im Rahmen der

Ausprägung einer neuen, vom traditionellen Antijudaismus emanzipierten Haltung
gegenüber Juden und Judentum im 17. und 18. Jahrhundert betont. Mit Christoph
Rymatzkis theologischer Dissertation liegt nun erstmals eine Arbeit monographischen
Formats vor, die sich den Aktivitäten des Institutum Judaicum (et Muhammedicum)
widmet und damit dem Gewicht des Themas gerecht wird. Für die judaistische
Forschung, das sei gleich vorausgeschickt, ergibt die Arbeit direkt wenig Neues — die

Beschränkung auf den kirchengeschichtlichen Aspekt und diejenige auf die wenigen Jahre

von den Anfängen bis zum Abschluss des Differenzierungsprozesses, in dem das Institut
seine endgültige, bis zur Schliessung 1791 bestehende Organisationsstruktur gewann,
kommt jedoch der Gründlichkeit der Untersuchung zugute, die damit eine zuverlässige
und unverzichtbare Grundlage für weitere Forschungen liefert.

Nach einer minutiösen Rekonstruktion der Anfänge des Institutum Judaicum, in der
der Verfasser die Einflüsse des Gothaischen und Halleschen Pietismus, des Halleschen

Collegium Orientale Theologicum und einer Reihe von Einzelpersonen auf Institutsprogramm

und -tätigkeit analysiert und die Bedeutung des „Freundeskreises" auch schon
im Vorfeld der Institutsgründung herausarbeitet, stellt er die Arbeitsweise des Instituts,
gegliedert nach den vier Tätigkeitsfeldern, dar, der Herausgabe von hebräischen und
jiddischen Missionsschriften, der missionarischen Reisetätigkeit, der „Proselytenpflege"
und der Betreuung eines weltumspannenden Netzwerkes von Unterstützern, die nicht
zuletzt die ökonomische Existenz des spendenfinanzierten Unternehmens sicherten.
Dabei leiten ihn zwei Fragestellungen: nach der Entwicklung des Instituts innerhalb des

Halleschen Pietismus und danach, wie sich das Verhältnis von Christen und Juden in
der Institutsarbeit widerspiegelt bzw. von dieser beeinflusst wurde. Ein wichtiges
Verdienst der Arbeit besteht dabei in der - bislang kaum geleisteten - Auswertung aller

zugänglichen bzw. bekannten Quellen zur Institutsgeschichte im betrachteten
Zeitraum.

Den Abschluss der Arbeit bilden eine umfängliche Quellensammlung und eine

Bibliographie der für die Judenmission relevanten Publikationen des Institutum Judaicum.

Neben dem vorhandenen Personenregister wären ein Orts- und ein Sachregister
wünschenswert gewesen. Der schlichte Paperbackumschlag der Reihe birgt einen
fadengehefteten Buchblock, der dem Buch die seinem zweifellos bleibenden wissenschaftlichen

Wert entsprechende physische Dauerhaftigkeit verleiht.

281



Zusammenfassend sei die Schlussbemerkung des Autors zitiert: „Während diese

Untersuchung ihren Schwerpunkt vor allem bei der ersten Fragestellung, beim
kirchengeschichtlichen Hintergrund der Judenmission des Institutum Judaicum gesetzt hat,
wäre es im Interesse der zweiten Fragestellung, der historischen Aufarbeitung des

christlich-jüdischen Verhältnisses, wünschenswert, wenn auf diesen Untersuchungen aufbauend

nun die christlich-jüdische Religionsbegegnung des Institutum Judaicum
religionswissenschaftlich und judaistisch noch eingehender aufgearbeitet werden würde."

Leipzig Lutz Greisiger

Rühle, Inken, Gott spricht die Sprache der Menschen. Franz Rosenzweig als

jüdischer Theologe — eine Einführung, Tübingen: Bilam-Verlag 2004, VI +

582 S., 8 Schwarz-weiss-Abbildungen, gebunden, 18,—; ISBN 3-933373-
07-7.

Ein grosser Mann verlangt, von der Nachwelt interpretiert zu werden. Das hat Hegel
einmal gesagt. Und wie das für ihn selbst als Autor gilt, dem Rosenzweig seine Dissertation

widmete, so wird das auch für den Autor des Stern der Erlösung gelten können.
Zu interpretieren ist mehr als nachzuerzählen und zu zitieren, mehr auch als zu
kommentieren. Interpretation ist ein in redlicher Bindung an den Text vollzogenes produktives

Neuerschaffen von dessen Gehalt. Das kann durch Kritik, durch Verfremdung,
durch Standortwechsel und Horizontverschiebung geschehen.

Die vorliegende Untersuchung setzt sich ausdrücklich von (religions-)philosophi-
sehen Zugängen zu Rosenzweigs Hauptwerk ab, um dieses Buch As jüdische Theologie in
den Blick zu bekommen. Konsequent konzentriert sich Rühle hierbei auf den zweiten
Teil und nimmt insbesondere das Offenbarungskapitel unter die Lupe, welches Rosenzweig

selbst das „Herzbuch" des Ganzen genannt hat. Mit der Frage nach der
„Möglichkeit, das Wunder zu erleben", ist allerdings der Anschluss an die im ersten Teil
explizierten philosophischen Fragen auch hier gesetzt. Und in der Tat geht es Rosenzweig

darum, Philosophie und Theologie in ihrem Verhältnis neu zu bestimmen (S.

I40f£).
Uber den Offenbarungsbegriff bei Rosenzweig und in anderen Kontexten kann der

Leser viel lernen. Es finden sich ausführliche Erörterungen zum Anthropomorphis-
musproblem, die als Hintergrund der Interpretation des in der Mitte des Stern
eingeführten Hohen Liedes mit gutem Verstehensgewinn die „Weltlichkeit" (S. 190ff.) der

Offenbarung erkennen lassen. Und bei der Darstellung von „Einzelmotiven" des

Offenbarungsbegriffs bewährt sich ein methodisches Vorgehen, das - ermöglicht durch die

von der Verfasserin gemeinsam mit R. Mayer besorgten Herausgabe der „Gritli-Briefe" -
auch diese biographische Quelle als fortlaufenden Kommentar einbezieht. Das wird
besonders deutlich im Nachvollzug des Weges „vom Tode" zum Leben (S. 238f£). Wer
sich in das Meer nicht nur des Talmud, sondern auch anderer jüdischer Quellen führen
lassen will, die von Rosenzweig entweder zitiert oder nur vorausgesetzt werden, der wird
im Durchgang durch diese so gründliche wie fleissige Arbeit reichlich belehrt werden.

Einer der theologischen Grundgedanken dieser Untersuchung liesse sich etwa so
fassen: Es gibt ein theologisches Recht, den jüdischen Glauben neben dem christlichen
bestehen zu lassen. Christlicherseits folgt daraus ein Verzicht auf die Judenmission. Dies

282



zu begründen habe Rosenzweig im Angesicht seiner christlichen Freunde unternommen,

und er hat sich dabei nicht nur auf jüdische Quellen, sondern auch auf das Neue
Testament bezogen. Rühle nennt das grosse 11. Kapitel des Römer- und das 15. Kapitel
des Korintherbriefes. Zugleich hat er aber über den legitimierenden Textbezug hinaus
den Offenbarungsbegriff in Zusammenhang mit den (bei Rühle eher unterbelichtet
bleibenden) Begriffen der Schöpfung und der Erlösung so rekonstruiert, dass er für die

jüdische und die christliche Erfahrung des Glaubens in Anspruch genommen werden
kann, wie sie dann allerdings in unterschiedlichen „Traditionen" und „Institutionen"
historisch festgeschrieben worden ist. Eine Pointe Rühles wird durch eine Abbildung zu
einer jüdischen Handschrift aus dem 14. Jahrhundert angedeutet, die auch auf dem
Buchdeckel zu sehen ist. Entgegen den bekannten Skulpturen am Freiburger und
Strassburger Münster hat hier nicht die Synagoge, sondern die Kirche eine Binde vor
den Augen. Sie will, so deutet die Verfasserin durchaus im Sinne Rosenzweigs und mit
einem Gedicht seines Freundes Rudolf Ehrenberg (S. 418) den vor Gott legitimen (und
also in der Tat nur theologisch zu begründenden) Wahrheitsanspruch des jüdischen
Glaubens nicht anerkennen.

Dass der „in theologos" adressierte Mittelteil des Stern, wenn man den „nachträglichen

Bemerkungen" folgt, allerdings als eine eigenständige Weiterbildung der von
Schelling so genannten „positiven" Offenbarungsphilosophie verstanden werden muss,
die einer auf Möglichkeitsbedingungen bezogenen „negativen" bedarf, wird in der

vorliegenden Untersuchung ausgeblendet. Zwar befasst sich ein Abschnitt mit Rosenzweigs
Bezug auf Schelling (S. I47ff.), aber hier ist nur die kritische Seite im Blick. Und so

vermag die von Rühle gewählte Schwerpunkrsetzung nicht durchgehend zu überzeugen.
„Die Lehre vom Geist und Buchstaben ist unter andern auch darum so interessant,

weil sie die Philosophie mit der Philologie in Berührung setzen kann", heisst es in den

von F. Schlegel herausgegebenen Athenäumsfragmenten. Leider ist diese Berührung in
der vorliegenden Untersuchung beschränkt worden. Wer sich nämlich der Philosophie
als Gesprächspartnerin begibt, wird weder den systematischen Anspruch des Stern noch
dessen Verortung seines „neuen Denkens" in der Tradition des abendländischen Denkens

zureichend aufrechterhalten können. Gewiss: Ohne sich ausreichend auf den

Zusammenhang der Buchstaben einzulassen und philologisch zu arbeiten, steht die

Interpretation in Gefahr, die Bindung an den Gegenstand zu verlieren, um sich nur noch der
frei schaltenden und waltenden Subjektivität der Interpreten zu überlassen. Jedoch ist

zugleich aus den Buchstaben immer wieder neu durch Interpretation der Geist der
Texte zu gegenwärtigem Leben zu erwecken. Und in solchem Geist erschliesst sich auch
der umfassende Zusammenhang, den darzulegen Rosenzweigs Stern mit seiner im Gebet

„Du Gott bist die Wahrheit" begründeten Wahrheitstheorie keineswegs verzichtet.

Tuttlingen Hans Martin Dober

283


	Rezensionen

