Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 61 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

FieDLER, PETER, Studien zur biblischen Grundlegung des christlich-jiidischen
Verhiltnisses, Stuttgart: Katholisches Bibelwerk 2005 (= Sturtgarter Biblische
Aufsatzbinde. Neues Testament 35), X + 291 S., broschiert, € 48,--; ISBN
3-460-06351-3.

»Die Erneuerung des Verhiltnisses zum Judentum muss von den neutestamentlichen
Wurzeln aus unternommen werden.“ Oder sie wird nicht gelingen. Der Kampf gegen
eine fast zweitausendjihrige Judenfeindschaft wird nur dort Aussicht auf Erfolg haben,
wo er aus den Uberlieferungen des Neuen Testaments seine Kraft bezieht. Die Erneue-
rung des christlich-jiidischen Verhiltnisses wird glaubwiirdig nur von den biblischen
Grundlagen — und insbesondere den neutestamentlichen — her zu gewinnen sein. Damit
ist der Meister seines Fachs beim Thema. Peter Fiedler liefert in der vorliegenden
Sammlung von Arbeiten aus zwei Jahrzehnten sorgfiltige Exegesen zu Schaltstellen der
neutestamentlichen Uberlieferung, die sich oft genug als neuralgische Punkte in der
christlich-jiidischen Bezichung erwiesen haben. Bearbeitung finden in diesem Band die
Probleme der Abendmahlsforschung, Siinde und Siindenvergebung in der Jesus-
Tradition, Israel und die christliche Hoffnung, Tora in der Jesus-Uberlieferung, Israel
und die Kirche, Antijudaismus als Argumentationsfigur, neutestamentliche Aktualitit
der Landtraditionen, die Gottesknechtstraditionen, die Pharisierkritik bei Matthius,
Erwdgungen zum Problem der Verantwortung fiir den Tod Jesu, die Frage nach einer
Kultkritik im Neuen Testament. Eingeleitet durch eine Analyse des Begriffes ,Bund’ in
der Hebriischen Bibel, ist dieses Buch aufs beste dazu angetan, durch die profunde
Kenntnis seines Autors und die Versiertheit in der Darstellung buchstiblich von den
Grundlagen her christlich-jiidische Weggemeinschaft férdern zu helfen.

Heidelberg Klaus Miiller

GUGGENHEIMER, HEINRICH W., The Jerusalem Talmud. Third Order: Na-
shim. lractate Yebamot. Edition, Translation, and Commentary, Berlin, New
York: Walter de Gruyter 2004 (= Studia Judaica. Forschungen zur Wissen-
schaft des Judentums 29), XII + 671 S., gebunden, € 148,--; ISBN
3-11-018291-2.

Mit dem anzuzeigenden Band legt der Autor eine weitere Frucht seiner langjihrigen
Beschiftigung mit dem palistinensischen Talmud vor: die Edition (der Text ist um der
leichteren Lesbarkeit willen nach rabbinischen Regeln vokalisiert), englische Uberset-
zung und Kommentierung des Traktates Yebamot (,Schwigerinnen®), der sich mit den-

272



jenigen rabbinischen Bestimmungen beschiftigt, die auf der biblischen Vorschrift auf-
bauen (vgl. Dtn 25,5-9), die Witwe eines kinderlos verstorbenen Bruders zu ehelichen.
Da das Gebot der ,Leviratsehe® offensichtlich in Spannung mit dem Inzestverbot aus
Lev 18,16 steht, werden im ersten Kapitel zunichst ausfiihrlich diejenigen Verwandt-
schaftsgrade erldutert, die das Gesetz der Schwagerehe autheben. Im weiteren Verlauf
des Traktates kommen auch Themen zur Sprache, die iiber die eigentliche Thematik der
Schwagerehe hinausgehen. Von besonderem Interesse ist das vierte Kapitel, das Bestim-
mungen fiir den Fall enthilt, dass sich nach Vollzug der Leviratsehe (oder der von der
Pflicht zu dieser Ehe befreienden Zeremonie der Chaliza) herausstellt, dass die Witwe
des Bruders schwanger gewesen ist. In diesem Zusammenhang stehen interessante Dis-
kussionen etwa zur Frage der Linge einer Schwangerschaft (S. 199, Anm. 148 mit
Bezug auf Kapitel 4, Halacha 11; dies entspricht yYev 6a,41-47 nach der Ausgabe
Krotoszyn — leider verzichtet der Autor auf die Hinzuftigung dieser tiblichen Angaben,
die fiir die Verifikation der Texte eigentlich unentbehrlich ist) und zu dem Problem, ab
wann eine Schwangerschaft festgestellt werden kann (vgl. S. 195-196 mit Bezug auf
yYev 6a,20ff; eigene Uberserzung): ,Wann lisst sich (das Vorhandensein) eines Fotus
feststellen? Sumkhos sagt im Namen Rabbi Meirs: (Nach dem Ablauf) von drei Mo-
naten (nach der Empfingnis). Obwohl es (fiir diese These im Bibeltext dem Wortlaut
nach) keinen Beweis gibt, ist eine Anspielung darauf (doch in dem Vers) vorhanden:
,und es geschah nach drei Monaten® usw. (Gen 38,24; d.h. nach Ablauf von drei
Monaten wurde Yehuda von der Schwangerschaft Tamars benachrichtigt). Es sprach
Rabbi Yudan: Selbst wenn sie nur mit Luft schwanger ist, (so gilt sie im Sinne der Lehre
doch als schwanger, denn es heisst:) ,Wir waren schwanger, haben gekreisset, (aber es
ist,) als hitten wir Wind geboren’ (Jes 26,18).“ Angesichts der Aktualitit der hier
angesprochenen Fragen in der zeitgendssischen Debatte, wie sie aus halachischer Sicht
zu anthropologischen und bioethischen Themen gefiihrt wird, fragt sich der Rezensent,
ob der Verfasser gut daran getan hat, bei seinem Prinzip zu bleiben, den Text nur
swithin the talmudic setting” zu interpretieren: ,no attempt has been made to connect
the text to extratalmudic sources” (S. 5). Beziige auf das hier zum Vorschein kommende
talmudische Menschenbild und die antik-jiidische Embryologie finden sich — unter dem
Stichwort ,Judentum® — heute immer wieder in Handbiichern zur Bioethik (vgl. etwa
M. Krocker/U. TworuscHKA, Ethik der Weltreligionen, Darmstadt 2005 oder G.
Horrois/].-N. Missa, Nouvelle encyclopédie de bioéthique, Bruxelles 2001); vielleicht
hitte ein kritischer Vergleich unter Hinzuziehung weiterer Quellen hier manches In-
teressante zutage geférdert und zugleich gezeigt, was diese Texte heute bedeuten und in
welchen Zusammenhingen (Erlaubnis der Abtreibung bis zum vierzigsten Tag nach der
Konzeption, embryonale Stammzellenforschung!) sie gelesen werden. Immerhin zieht
der Band, der neben der editio princeps in der Hauptsache auf der Handschrift Leiden
basiert, fiir die Interpretation gelegentlich R. David Fraenkel und die Novellen von R.
Salomon ibn Adrat (Raschba, ca. 1235 -1319) und R. Menachem ben Shelomo Lebet
Meir (= Me’iri bzw. nach seinem provencalischen Namen Don Vidal Salomon, 1249 —
1306) zu Rate und ist auch sonst eine Fundgrube fiir vielfiltige Entdeckungen in der
Welt des Jerusalemer Talmud. Hilfreich sind am Ende auch die Register zu den bibli-
schen Belegstellen und zu den Zitaten aus der rabbinischen Literatur sowie ein Sachin-
dex und ein Register zu griechischen, lateinischen, hebriischen und arabischen Wor-
tern.

Tiibingen Matthias Morgenstern

2D



MarttEs, BARBARA, Jiidisches Alltagsleben in einer mittelalterlichen Stadt. Re-
sponsa des Rabbi Meir von Rothenburg, Berlin, New York: Walter de Gruyter
2003 ( = Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft des Judentums 24),
XII + 322 S., gebunden, € 98,--; ISBN 3-11-017917-2.

Dem Buch liegt die 2002 in Duisburg abgeschlossene Dissertation der Autorin zu-
grunde. Thr Ziel ist ein doppeltes: Zum einen sollen anhand von Responsen eines
ausgewihlten Gelehrten zu exemplarischen Themen, in diesem Fall des Rabbi Meir von
Rothenburg (um 1220-1293), Wert und Bedeutung von Responsen als historische
Quelle und zum anderen Hintergrund und Argumentation(sweise) ebendieses Gelehr-
ten herausgearbeitet werden.

Nach allgemeinen Ausfiihrungen zu ,jiidischen Gemeinden im mittelalterlichen
deutschen Reich® (S. 1-23) und biographischen Anmerkungen zu Meir von Rothen-
burg (S. 24 -30) sowie einer Einfiihrung in die Responsenliteratur (S. 31—46) und
wichtigen Termini (S. 47— 58) wendet sich Verfasserin der Auswertung der Responsen
zu. Dazu sind von ihr drei Themenkreise ausgewihlt worden, von denen zwei mit
Wirtschaftsrecht zu tun haben: ,Responsa zum Recht der Handelsgesellschaften (Kap.
2, S. 59-147) sowie ,,Responsa zum Recht der Eigentumsgemeinschaften® (Kap. 3, S.
149-218). Der dritte Teil befasst sich mit Responsen zum Nachbarschaftsrecht (Kap.
4, S.219-2806). Ein abschliessendes Kapitel (Kap. 5: ,,Schluss®, S. 287-292) resiimiert
kurz (!) die Ergebnisse der Untersuchung. |

Mit der Auswertung mittelalterlicher Responsen fiir die jiidisch-deutsche Alltags-
kultur des Mittelalters hat sich Verfasserin einem ebenso komplexen wie anspruchsvol-
len Thema zugewandt, das in der heutigen deutschen Wissenschaftslandschaft, von
Hans-Georg von Mutius’ Arbeiten abgesehen, wenig Aufmerksamkeit erfahren hat.
Sowohl die Auswahl der Themen als auch die Auswertung der komplizierten Texte
vermdgen zu iiberzeugen. Dies um so mehr, als Verfasserin den drei Hauptkapiteln
zunichst in das jeweilige Rechtsgebiet aus christlicher und jiidischer Perspektive ein-
fiihre und daran die Analyse der Responsen Rabbi Meirs unter Beriicksichtigung ihrer
verschiedenen Versionen anschliesst. Der Ubersetzung der eigentlichen Responsen folgt
eine (zumeist erhellende) Zusammenfassung des von Rabbi Meir getroffenen Rechtsent-
scheides, der in die Geschichte der Halacha eingeordnet wird. Den Abschluss der Be-
trachtung bildet — soweit die spirlichen Quellen dies zulassen — der Versuch, die Re-
sponsen mit Erkenntnissen zur mittelalterlichen Rechts- und Wirtschaftspraxis in Be-
zichung zu setzen.

Dass das Buch den Leser/die Leserin am Ende dennoch etwas ratlos zuriicklisst,
hat wohl vor allem methodische Griinde, wie sie bereits in der Einleitung sichtbar
werden. Insbesondere die historische Darstellung der jiidischen Gemeinden im Mittel-
alter ist sehr allgemein gehalten, Begriffe werden unscharf verwendet (vgl. S. 7
,autonom", S. 11 ,Schule®, ,Yeschiva® (sic!), ,Grossfamilie” etc.), Anordnung und Sy-
stematik der dargebotenen Topoi erscheinen nicht wirklich transparent. Manche Aus-
sagen hitten besser erst auf ihre Aussagekraft hin tiberpriift werden sollen: ,Grossfa-
milien umfassten weniger mehrere biologische Generationen, als vielmehr den um die
Kernfamilie organisierten Haushalt® (S. 11-12); ,,So schuf Maimonides (1135 —1204)
in Agypten mit der Mischne Tora den ersten richtigen Gesetzescodex nach einer
Sachordnung, die nur noch ungefihr der des Talmud folgte® (S. 17); ,Die Tosafisten
begannen da, wo der Talmud aufgehére hatte, und ihre Schriften wurden der neue

274



Talmud® (S. 23). Gleiches gilt fiir die Darstellung der Responsenliteratur (S. 31-46),
ein Kapitel, in dem zugleich ein Forschungsiiberblick enthalten ist. Insbesondere die
eigenen methodischen Entscheidungen (vgl. S. 43—46: ,Wie sollen die Responsa in
dieser Arbeit behandelt werden?®) bleiben eigentiimlich an der Oberfliche: ,Es ist also
wiinschenswert, dass das Ergebnis einer Untersuchung nicht in Listen diverser Fakten
tiber dies und das, hier und dort gesammelt, besteht. Vielmehr sollten die Daten nach
Maéglichkeit zu einer sinnvollen Aussage verbunden werden® (S. 44). In der Tat.

Vielleicht wire es dienlicher gewesen, nur eines der beiden eingangs genannten,
methodisch divergenten Ziele — Erklirung der Responsen Rabbi Meirs oder Wiirdigung
von Rechtsentscheiden als historische Quelle — zu verfolgen, dies aber konsequent.
Leser/Leserinnen, denen es nach Strukturierung und Anleitung zum Verstehen der
komplexen Rechtsgutachten Rabbi Meirs verlangt, bietet das Buch exemplarische Hil-
festellung. Wer sich allerdings Aufschluss tiber das ,jiidische Alltagsleben in einer mit-
telalterlichen Stadt® aufgrund von Responsen erhofft, der/die sollte die weitere Erfor-
schung dieser komplexen Quellen abwarten.

Potsdam Susanne Galley

Fraisse, OTFRIED, Moses ibn Tibbons Kommentar zum Hobelied und sein
poetologisch-philosaphisches Programm. Synoptische Edition, Ubersetzung und
Analyse, Berlin, New York: Walter de Gruyter 2004 (= Studia Judaica. For-
schungen zur Wissenschaft des Judentums 25), IX + 636 S., gebunden, €
148,--; ISBN 3-11-017900-8.

Es gibt Biicher, auf die freut man sich als Rezensent. Da ist ein faszinierendes Thema,
in diesem Fall der Hohelied-Kommentar des fiir seine zahlreichen Ubersetzungen aus
dem Arabischen in die hebriische Sprache bekannten Ubersetzers Moshe ibn Tibbon.
Dann erscheint das Buch in einem angesehenen Verlag, in angesehener Reihe, in guter
Nachbarschaft also. Und schliesslich kennt man den VE., der als zwar eigenwilliger, aber
solider Arbeiter bekannt ist. Und dann wird man bei fortschreitender Lektiire des Buchs
zunehmend enttiuschter, mehr noch: verirgert, und fragt sich, woran das liegen mag.
Daran, dass man den philosophischen Grundansatz des Autors — eine dekonstruktivi-
stisch-postmoderne Lektiire mittelalterlicher Texte — nicht teilt, oder an den Fehlern,
die sich in diesem Werk finden? Schliesslich fragt man sich, wie seine Vorform als
Pridikatsarbeit im Fach Judaistik an der Freien Universitit Berlin angenommen werden
konnte und wie es dann weiter eine Begutachtung durch Reihenherausgeber, denen sich
V£. ,[slehr verbunden® fiihlt (S. V) — einem wird im Vorwort eigens fiir ,wertvolle
Hinweise“ (S. V) gedankt —, und durch das Lektorat des fiir seine sehr teuren Biicher
bekannten Verlags ,,durchgewunken® werden konnte.

Beginne ich mit dem Anliegen des Buches, bzw. genauer: mit dem, was mir die
Anliegen des Buches zu sein scheinen, denn bereits hier zeigt sich ein Problem. Folgt
man der Numerierung der Kapitel, so enthilt es fiinf (zuziiglich einiger Unterkapitel,
denen jedoch teilweise der Status eigenstindiger Kapitel zukommt) sowie zwei Anhin-
ge. Das erste Kapitel (S. 1-47), das als Einleitung dienen soll, stellt den historischen
Kontext des Hohelied-Kommentars her und gibt ein Werkverzeichnis des Autors (S.
40-45). In Kapitel 2 (S. 48-99) folgt eine Beschreibung der Handschriften des Kom-

275



mentars (laut Vf. dreizehn, es fehlt eine Unterscheidung nach vollstindigen Hand-
schriften [sieben] und Fragmenten [sechs] ab einer Linge von einer Seite) und der vom
Vf. angenommenen Stammhandschriften der beiden Traditionen. Die Grundannahme
ist dabei, dass Ibn Tibbon nur fiir die urspriingliche Fassung, die in einer Handschrift
erhalten ist, verantwortlich zeichnet, wihrend alle iibrigen Textfassungen eine Fort-
schreibung des Kommentars enthalten, deren Intention der Ibn Tibbons zuwiderlduft.
Das dritte, schon vom Umfang her umfangreichste Kapitel des Buches (S. 101-469)
umfasst eine Edition der von Ibn Tibbon urspriinglich vorgesechenen Kommentierung
des Hohelieds samt einer kommentierten, weitgehend zuverlissigen Ubersetzung (un-
gerade Seiten) nach Oxford, Bodleian Library, MS. Poc. 296, mit Varianten aus Bi-
blioteca Apostolica Vaticana, Ms. ebr. 549, und einer weiteren Oxforder Handschrift
sowie eine Edition der zweiten, erweiterten Tradition (gerade Seiten) nach Cincinnati,
Hebrew Union College, Ms. 707 mit Varianten aus der genannten vatikanischen Hand-
schrift. Im vierten Kapitel (S. 470—582) sucht Vf. den Ort der Poesie (= W, S. 115)
im philosophischen Programm Ibn Tibbons nachzuweisen und jenen als selbstindigen
Philosophen zu zeigen, dessen (von Vf. so nicht bezeichnetes) induktives Denken seinen
Ausgangspunke in ,der Partikularitit nimmt, wie es die Poesie bietet (S. 482). Die
Poesie wecke dann ,im Herz (oder Intellekt) des Menschen eine Sehnsucht nach dem
Allgemeinen [...] — ohne dass diese [= die Sehnsucht] untrennbar mit poetischen
Bildern und Inhalten verbunden wiire® (S. 483). Es folgen ein ,Resiimee” (5. 583—589
als flinftes Kapitel), zwei weitere Editionen (Anhang I: Erweiterungen aus der zweiten
Tradition, S. 590—594; Anhang II: fragmentarische Kommentarteile zur Schopfungs-
geschichte und zu Maimonides, S. 595—614), cine (unvollstindige) ,,Bibliographie® (S.
615-628) und ein ,Personen- und Sachregister (S. 629-636).

Schon an dieser Kapiteliibersicht zeigt sich, dass V. mehrere Anliegen zu vereinigen
suchte, nimlich eine Textedition und Ubersetzung, der eine bio-bibliographische Ein-
ordnung des Autors vorangestellt ist, mit einer philosophischen Deutung des Kom-
mentars. Sein philosophisches Anliegen ist es zu zeigen, ,dass der Philosoph Moses ibn
Tibbon — anachronistisch gesprochen — um eines bestimmten Wahrheitsbegrifts willen
die rationale Scheidung zwischen ,abstrakt® und ,konkret® problematisiert® (S. 2). Und
weiter: ,,In geradezu postmoderner Manier dekonstruiert Moses ibn Tibbon das Ho-
helied und gebraucht fiir seine Wahrheitssuche die Poesie des Hohelieds im Sinn der
Erfahrung des Asthetischen am Denken® (S. 2). Mehr noch, niche allein postmodern ist
Ibn Tibbon, sondern zugleich in einen ,,,Kulturkampf® des 13. Jahrhunderts® (S. 3)
verwickelt, zu dem er einen Beitrag liefern méchte. Aus Platzgriinden verzichte ich hier
auf eine Diskussion der verwendeten Terminologie.

Wenn jedoch Fachausdriicke — wie hier immer wieder geschehen — falsch verwendet
werden, ist das ein Skandal; und warum fiir Fachausdriicke aristotelischer Philosophie
englische Bezeichnungen verwendet werden — pars pro toto: ,So hat er nicht nur dem
rationalen Vermégen eine Basis in der Vizal Heat gegeben, sondern er hat auch die Vil
Heat unter Mithilfe des aktiven Intellekts zum Lieferanten der First Intelligibles ge-
macht® (S. 556) —, ist schlicht unverstindlich. Wenn aristotelische Begriffe nicht ins
Deutsche iibersetzt werden, sollten sie wenigstens in Griechisch oder dem im Mittelalter
iiblichen Latein abgegeben werden. In der hier gewihlten Form, erginzt um Zitate
anderer Quellen in englischer Ubertragung — selbst wenn deutsche Ubersetzungen greif-
bar wiiren —, verkommt die Sprache zum Kauderwelsch. Pars pro toto: ,Das erkennt-
nistheoretische Leitmotiv des Aristotelikers Maimonides, dass ,belief (TNPDUR) is the
affirmation (?*78DN) that what has been represented (MXDN) is outside the mind (Tﬂ"l]?N

276



“VIR'D) just as it has been represented in the mind (17998 D), realisiert Moses ibn
Tibbon nicht mehr durch den Ubergang des empfangenden Intellekts von seiner kor-
perlichen Verhaftung (in Potenz) in eine vom Kérper abgeschiedene Form (in actu)“ (S.
527, mit einem Zitat aus S. PINES [ed.], The Guide of the Perplexed, 1,50, S. 111).
Weitere sprachliche Auffilligkeiten und Absonderlichkeiten liessen sich miihelos in
grosserer Zahl anfiigen (z.B. S. 14 Anm. 32; S. 52.54.56-57.59—-61.79.523). Uber
allen sprachlichen Fehlgriffen gerit Vf.s Versuch, Ibn Tibbon als originellen Aristoteles-
Interpreten darzustellen, der der Poesie einen philosophischen Rang zumessen will, in
den Hintergrund.

Abgesehen von diesen sprachlichen Mingeln, ist auch sachlich festzuhalten, dass die
Edition heutigen Standards wissenschaftlicher Editionen nicht entspricht. Dass Vf. nur
mit Mikrofilmen gearbeitet hat, ist vertretbar, fithrt aber zu erheblichen Problemen:
Denn wenn Textpassagen nicht oder nicht eindeutig lesbar sind, fiihrt kein Weg an der
Handschrift vorbei, wenn nicht Formulierungen wie die folgende gedruckt werden
sollen: ,wahrscheinlich auch in O [= die Leithandschrift], wo nur noch 13 zu sehen ist,
aber mit einer genau dem Schluss-Mem Platz bietenden Leerstelle bis zum Zeilenende®
(S. 115 Anm. 30); ein Blick in das Manuskript kénnte hier Aufschluss dariiber geben,
ob der Buchstabe nicht geschrieben wurde oder ob er verblasst ist. Ahnliches gilt z. B.
auch S. 207 mit Anm. 218: ,Mdglicherweise auch twhm, denn das Wort ist verschrie-
ben.“ Wer mit Originalhandschriften gearbeitet hat, weiss, dass sich derartige Unsi-
cherheiten zumindest minimieren lassen. Zum Problem wird der Verzicht auf Origi-
nalhandschriften, wenn diese beschrieben werden und Vf. sich nicht um kodikologische
Begutachtung bemiiht, da er das fiir ,der Bedeutung nach untergeordnet” hile (S. 51
Anm. 10, Kasus angepasst). Exemplarisch sei aus der Beschreibung der Handschrift
London, British Library, MS. Harley 5797, zitiert: ,,Bei dieser Handschrift handelt es
sich um einen 131 Seiten [sic!] umfassenden Kodex. [...] Das Material ist vermutlich
[sic!] Papier, denn (auf dem Film der Handschrift) ist keine Linierungsperforierung
erkennbar (S. 56). Ahnlich S. 61: ,Das Material ist vermutlich Papier” (fast gleich-
lautend auch S. 64). Das Verfahren wird auch da problematisch, wo der Vf. zu argu-
mentieren versucht, dass aufgrund paliographischer Merkmale eine Datierung begriin-
det werden kann, nimlich hinsichtlich der Leithandschrift (fiir die erweiterte Tradition)
aus Cincinnati. Mangels eigener Anschauung der Handschrift urteile VE.: ,Der Schrift-
vergleich ergibt, dass die Handschrift um 1280, vielleicht sogar noch zu Lebzeiten
Moses ibn Tibbons angefertigt wurde® (S. 606).

Problematisch an der Beschreibung der Handschriftentradition erscheint auch, dass
VE. nicht zwischen vollstindigen und fragmentarischen Handschriften unterscheidet.
Zum einen entsteht so ein falscher Eindruck von der Uberlieferungslage: Die sieben
vollstindigen Handschriften sind eine gute Basis fiir eine Textedition; fiir die Fragmente
miisste differenzierter geklirt werden, um welche Art von Fragmenten es sich handelt.
So scheint z. B. das einseitige Fragment Ms. Vat. ebr. 297 allenfalls ein unechtes Frag-
ment von editorisch nachrangigem Wert zu sein, wihrend andere Fragmente wie das der
romischen Biblioteca Angelica, Ms. Or. 72 (,R"), moglicherweise Reste zuvor vollstin-
diger und zuverlissiger Handschriften sind. Zum anderen hitte eine Unterscheidung
von ,vollstindig” und , fragmentarisch® vor einem fehlerhaften Stemma (S. 68) bewahrt:
Es bediirfte zumindest einer Erklirung, wie das Fragment ,R“ die Vorlage vollstindiger
Handschriften (,P“, ,,Ox“) sein kann. Nicht einleuchtend ist schliesslich die Reihen-
folge der beschriebenen Handschriften; sie ist weder im Alter bzw. in der Chronologie
begriindet noch in stemmatischen Verhiltnissen, noch ist sie alphabetisch angelegt.

277



Die Textedition selbst stiitzt sich auf vier Handschriften. Ob eine derart iiber-
schaubare Menge an Textzeugen den einleitenden Satz: ,,Auf eine umfassende Darstel-
lung der Varianten innerhalb der C-Familie wurde verzichtet, da dieser ein nicht von
Moses ibn Tibbon stammender Text zugrunde liegt® (S. 101) rechtfertigt, ist zumindest
zweifelhaft. Dies um so mehr, als Vf. keine Erstedition des Hohelied-Kommentars
vorlegt. Bereits 1874 hat der Verein Mekize Nirdamim durch Eliezer Lipmann Silber-
mann unter Riickgriff auf eine — zweifelhafte — Handschrift (Miinchen, Bayerische
Staatsbibliothek, Cod. hebr. 264) eine Editio princeps vorgelegt. Warum dieser Textzeu-
ge unzuverlissig ist, erklirt V. nicht. Das wire am einfachsten iiber eine wirkungsge-
schichtliche Edition méglich gewesen, die unter Verwendung aller verfiighbaren Hand-
schriften die Verinderungen in der Uberlieferung nachzeichnet. Da dies nicht gesche-
hen ist, wird es nur eine Frage der Zeit sein, bis eine weitere Edition diesem Mangel
abhilft.

An dieser Stelle ist auch der Verlag bzw. dessen technischer Bearbeiter zu kritisieren,
der Vf. im Blick auf die vorliegende Textedition im Stich gelassen zu haben scheint:
Druckbild und Satz der Anmerkungen sind nicht nur unschén, sondern auch irrefiih-
rend. Wihrend der Text der Handschrift aus Cincinnati im Blocksatz abgedrucke ist,
stehen der Text der Oxforder Handschrift und die deutsche Ubertragung mit Flatter-
rand nebeneinander. Eine Synopse, wie sie aus der Bibelwissenschaft bekannt ist, wird
entgegen dem Buchtitel so nicht erreicht. Zudem sind die Fussnoten willkiirlich auf
verschiedene Seiten verteilt (z.B. S. 115 Anm. 32 gehore zur Ubertragung S. 117; S.
117 Anm. 33 gehért ebenfalls zur Ubertragung S. 117; Anm. 34 dagegen zur Edition S.
115), von anderen drucktechnischen Mingeln ganz zu schweigen (z.B. S. 4 Anm. 10; S.
14 Anm. 32).

Fehler- und liickenhaft ist auch das Literaturverzeichnis: Biicher, die in den An-
merkungen angefithrt werden, fehlen im Literaturverzeichnis (z.B. S. 4 Anm. 8: Law-
son; S. 26 Anm. 32 und 6fter: Halbertal; S. 34 Anm. 66: Encyclopaedia Judaica; S. 40:
ed. Muntner; S. 573 Anm. 269 die meisten Titel); es fehlen Hinweise darauf, wonach
Platon und einzelne Texte von Aristoteles, z. B. S. 81, S. 499, S. 515 Anm. 119, zitiert
werden; fiir Aristoteles, Plotin und Galen werden statt leicht zuginglicher Ubertragun—
gen, z. B. aus der Philosophischen Bibliothek Meiner, veraltete — so Galen — oder iltere
englische Ausgaben angefiihrt; Sekundirliteratur wird mit sehr wenigen Ausnahmen
nur wahrgenommen, wenn sie vor 1999 erschienen ist; Autoren werden mit falschen
Namen angefiihrt (z.B. Miguel Asin y Palacios als ,Palacios, M. Asini“; ,M.“ =
»Monsieur® wird bei Ernest Renan zum Vornamen [auch S. 42 Anm. 105!]), Ver-
lagsorte erfunden (z.B. Maggio [= italienisch fiir Mai, den Monat des Drucks] statt
Rimini bei Busi, S. 623) oder falsch bibliographiert (S. 619: ,Isracl!); Nachdrucke
ohne Ersterscheinungsjahr aufgelistet, die Einteilung in ,lextausgaben®, ,Bibliotheks-
Kataloge® und ,Sekundirliteratur® willkiirlich durchbrochen (z.B. S. 618: Averroes
unter hebriischen Quellen?, S. 626: Schiller-Szinessy ist ein Katalog, S. 617: Guttmann
ist Sekundirliteratur). Krénung ist schliesslich die Reihung der Quellen: Diese sind
nicht, wie iiblich, nach Autoren (z. B. Aristoteles, Galen, Platon) sortiert, sondern prin-
zipiell nach Editoren (Ausnahme: der More nevukhim von Maimonides, der sich einmal
ohne Herausgeber unter ,Moshe ben Maimon® [und ein weiteres Mal unter ,Scheyer”]
findert).

So bleibt abschliessend festzustellen, dass der Kern des Buches, nimlich die Edition
eines philosophischen Bibelkommentars des 13. Jahrhunderts, auf editorisch wackeligen
Beinen steht, was den Wert der auf ihr fussenden philosophischen Interpretation schmi-

278



lert. Hingegen ist die Einfithrung in Leben und Werk des Arztes und Philosophen
Moshe ibn Tibbon durchaus informativ (das Werkverzeichnis miisste S. 41 allerdings
noch zumindest um die vorliegende Edition der Ubertragung der pseudo-aristotelischen
Problemata Physica in der arabischen Fassung von Hunain ibn Ishiq und der hebrii-
schen Fassung von Ibn Tibbon durch Lourus Simon FiLius, 7he Problemata physica
attributed to Aristotle: the Arabic version of Hunain ibn Ishag and the Hebrew version of
Moses ibn Tibbon, Leiden et al. 1999 [= Aristoteles semitico-latinus 11] sowie der
Edition der hebriischen Ubertragung des mittleren De anima-Kommentars von Aver-
roes durch ALereD Ivry, The Commentary of Averroes on Aristotle’s De Anima in the
Hebrew Translation of Moses b. Samuel Ibn Tibbon: Critical edition with an introduction,
notes and a glossary, Jerusalem 2004, erginzt werden). Die Chance aber, Ibn Tibbon in
das Geistesleben seiner Zeit einzuordnen — immerhin ist er Zeitgenosse des Thomas von
Aquino, und ein Jahrhundert zuvor hatte Bernhard von Clairvaux seine Hoheliedaus-
legung verfasst, die ihrerseits in der entstehenden Kabbala rezipiert worden zu sein
scheint —, hat Vf. verpasst. Die Interpretation des Kommentars im vierten Kapitel kann
ich nicht teilen, fiir einen Gegenentwurf ist hier allerdings nicht der Ort. Hier sei
lediglich vermerkt, dass Behauptungen wie die iiber eine ,v6llig korrupte Passage im
Abschnitt 6¢ der Einleicung® (S. 525, Kasus angepasst) keinen Anhalt in der Textedition
haben (hier S. 158 =163 — oder meint der Vf. S. 161 Anm. 122, dann ist das ,vollig"
eine Ubertreibung?!) bzw. ungenau recherchiert (z. B. ist das S. 547—548 zitierte Bild
von Schlange und Kamel in etwas anderem Kontext auch bei MammMoNIDEs, More
nevukhim, 11,30) oder missverstindlich und dadurch falsch angefiihrt sind (z. B. S. 585:
»Platons Emanation der Formen® ist ein Modell des Mittelplatonismus). Zugute halten
muss man Vf. jedoch, dass er den Versuch gemacht hat, Ibn Tibbon hier nicht als
Ubersetzer, sondern als Philosophen zu Wort kommen zu lassen, der sowohl einen
eigenstindigen Beitrag zur hebriischsprachigen Aristoteles-Diskussion im 13. Jahrhun-
dert geliefert hat — und zwar im Gegensatz zu seinem Vater Shmuel ibn Tibbon und zu
Moshe ben Maimon — als auch zu begriinden bestrebt war, dass der Poesie (des Ho-
henlieds) und ihrer Interpretation, z.B. im Blick auf die Temperamentenlehre, eine
philosophische Bedeutung zukommt.

Bornheim/Rhld. und Bonn Gorge K. Hasselhoff

PerANI, MaurO/ENRICA SAGRADINI, Talmudic and Midrashic Fragments
from the ,Italian Genizah®: Reunification of the Manuscripts and Catalogue,
mit einem Vorwort von Giinter Stemberger, Florenz: Giuntina 2004 (=
Quaderni di Materia Giudaica 1), 359 S., 160 Schwarz-weiss-Facsimilia;
ISBN 88-8057-204-0.

Der anzuzeigende Katalog verzeichnet erstmals umfassend alle 474 Fragmente rabbi-
nischer Literatur (Mischna, Tosefta, Talmudim, Alfasis Sefer ha-Halakhot, Midraschim —
der fritheste Text enthilt die Tosefta-Fragmente aus Norcia [vor 1000], wihrend die
meisten Handschriften aus dem 12. und 13. Jahrhundert stammen), die in der
Jltalienischen Genizah“ entdeckt worden sind, d.h. in Bibliotheken und Archiven Ita-
liens, welche die Manuskripte — zumeist ganze Folioseiten — im 16. und 17. Jahrhun-
dert vorwiegend als Bucheinbinde ,recycelt” haben. Alle Fragmente wurden einer neu-

279



erlichen Untersuchung unterzogen, die nicht nur in detaillierten paliographischen An-
gaben, sondern insbesondere auch in der neuen Zusammenfiihrung von ehemals dem-
selben Manuskript zugehorigen Fragmenten resultierte. Der Band zerfillt in zwei
Hauptteile tiber die talmudischen bzw. die midraschischen Fragmente, die ausfiihrlich
beschrieben und katalogisiert werden. Die zeitliche und riumliche Streuung ist ebenso
wie die jeweilige paliographische Charakeeristik Tabellen zu entnehmen, ausserdem sind
eine umfangreiche Bilddokumentation, thematisch organisierte Bibliographien sowie
verschiedene Indizes (chronologisch, thematisch) enthalten. Das Vorwort von Giinter
Stemberger und die Einleitung heben die Bedeutung der Kollektion sowie der Wieder-
vereinigung zertrennter Manuskripte hervor und geben eine kartographische Ubersicht
iiber die Fundorte.

Redaktion

BeTTEN, ANNE/ KONSTANZE FLIEDL (ed.), Judentum und Antisemitismus. Stu-
dien zur Literatur und Germanistik in Osterreich, Berlin: Erich Schmidt

Verlag 2003 (= Philologische Studien und Quellen 176), 253 S., broschiert,
8°, € 39,80; ISBN 3-503-06151-7.

Die Osterreichische Gesellschaft fiir Germanistik (OGG) leistete Mitte Juni 2001 mit
ihrer Jahresstagung ,Judentum und Antisemitismus in der Literatur und Germanistik
Osterreichs — Studien zum 20. Jahrhundert” einen wichtigen Beitrag zur Erforschung
des Problemkreises ,Judentum und Antisemitismus®, welche — was zunichst erstaunen
mag — in Osterreich erst seit etwa Mitte der achrziger Jahre an Bedeutung gewonnen
hat. Im vorliegenden Band sind zu den vier Themenbereichen ,Literatur vor 1945%,
,Literatur nach 1945%, | Literaturwissenschaft und ,Interviewprojekte® insgesamt 15
Aufsitze versammelt, die die literarische sowie die (literatur)wissenschaftsgeschichtliche
Entwicklung in Osterreich zum Thema nachzeichnen. Bemerkenswert ist dieses noch
relativ junge Forschungsinteresse insofern, als die dsterreichische Moderne zu Beginn
des 20. Jahrhunderts bekanntlich stark von der Arbeit jiidischer Kiinstler geprigt wor-
den ist; der Literaturwissenschaftler Karl Miiller hierzu: ,Wenn &sterreichische Germa-
nist/inn/en bis in die frithen 1980er Jahre iiber jiidische Literatur und Kultur iiber-
haupt schrieben, geschah dies entweder in bloss erginzenden Hinweisen etwa auf die
judische Herkunft der Autor/inn/en und/oder, wenn es weit ging, in Form verschim-
ter Andeutungen, Umdeutungen oder Verharmlosungen von deren Vertreibungs-,
Flucht- und Exilschicksalen® (S. 178). Vor diesem Hintergrund ist es erfreulich, dass die
Beitrige sich aus dieser langjihrigen Distanziertheit [8sen und insbesondere die Frage
jiddischer Identitit ins Zentrum ihres Interesses riicken und diese somit enttabuisieren:
Jiidisches Selbstverstindnis zwischen ,Identititszwang und Alterititsdikeat (S. 11)
wandelte sich im Laufe des 20. Jahrhunderts immer wieder, um nach der Katastrophe
der Schoa ab 1945 eine neue Dimension anzunehmen, die der Loyalitit zur Schicksals-
gemeinschaft. Ein weiteres, neues jiidisches Identititsgefiihl erwachte — dies ist keines-
wegs {iberraschend — nach der Staatsgriindung Israels 1948. Blicken wir in die jiingste
Vergangenheit Osterreichs, so lassen sich namhafte jiidische Autoren wie Robert Schin-
del und Doron Rabinovici aus der Literaturszene nicht mehr wegdenken; sie sind es, die
in Osterreich dem ,jiidischen Roman® nach 1986 massgeblich zur Renaissance verhol-

fen haben (vgl. S. 132ff.).

280



Mit ihrem sorgfiltig konzipierten Sammelband haben die Herausgeberinnen Anne
Betten und Konstanze Fliedl den Grundstein fiir den literarisch-literaturwissenschaft-
lichen Diskurs iiber jiidische Autor/inn/en in Osterreich gelegt.

Ziirich Yvonne Dombardt

Rymarzki, CuristorH, Hallischer Pietismus und Judenmission. Johann Hein-
rich Callenbergs Institutum Judaicum und dessen Freundeskreis (1728 —1736),
Tibingen: Verlag der Franckeschen Stiftungen im Max Niemeyer Verlag
2004 (= Hallesche Forschungen 11), XIV + 554 S., 8°, broschiert, € 78,—;
ISBN 3-484-84011-0.

Seit langem wird in der Literatur zum jiidisch-christlichen Verhiltnis in der Friihen
Neuzeit die eminente Bedeutung des Halleschen Institutum Judaicum im Rahmen der
Ausprigung einer neuen, vom traditionellen Antijudaismus emanzipierten Haltung ge-
geniiber Juden und Judentum im 17. und 18. Jahrhundert betont. Mit Christoph
Rymatzkis theologischer Dissertation liegt nun erstmals eine Arbeit monographischen
Formats vor, die sich den Aktivititen des /nmstitutum [udaicum (et Muhammedicum)
widmet und damit dem Gewicht des Themas gerecht wird. Fiir die judaistische For-
schung, das sei gleich vorausgeschicke, ergibt die Arbeit direkr wenig Neues — die Be-
schrinkung auf den kirchengeschichtlichen Aspeke und diejenige auf die wenigen Jahre
von den Anfingen bis zum Abschluss des Differenzierungsprozesses, in dem das Institut
seine endgiiltige, bis zur Schliessung 1791 bestehende Organisationsstrukeur gewann,
kommt jedoch der Griindlichkeit der Untersuchung zugute, die damit eine zuverlissige
und unverzichtbare Grundlage fiir weitere Forschungen liefert.

Nach einer minutidsen Rekonstruktion der Anfinge des Institutum Judaicum, in der
der Verfasser die Einfliisse des Gothaischen und Halleschen Pietismus, des Halleschen
Collegium Orientale Theologicum und einer Reihe von Einzelpersonen auf Institutspro-
gramm und -titigkeit analysiert und die Bedeutung des , Freundeskreises“ auch schon
im Vorfeld der Institutsgriindung herausarbeitet, stellt er die Arbeitsweise des Instituts,
gegliedert nach den vier Titigkeitsfeldern, dar, der Herausgabe von hebriischen und
jiddischen Missionsschriften, der missionarischen Reisetitigkeit, der ,Proselytenpflege”
und der Betreuung eines weltumspannenden Netzwerkes von Unterstiitzern, die nicht
zuletzt die 6konomische Existenz des spendenfinanziercen Unternehmens sicherten.
Dabei leiten ihn zwei Fragestellungen: nach der Entwicklung des Instituts innerhalb des
Halleschen Pietismus und danach, wie sich das Verhiltnis von Christen und Juden in
der Institutsarbeic widerspiegelt bzw. von dieser beeinflusst wurde. Ein wichtiges
Verdienst der Arbeit besteht dabei in der — bislang kaum geleisteten — Auswertung aller
zuginglichen bzw. bekannten Quellen zur Institutsgeschichte im betrachteten Zeit-
raum.

Den Abschluss der Arbeit bilden eine umfingliche Quellensammlung und eine
Bibliographie der fiir die Judenmission relevanten Publikationen des Institutum Judai-
cum. Neben dem vorhandenen Personenregister wiren ein Orts- und ein Sachregister
wiinschenswert gewesen. Der schlichte Paperbackumschlag der Reihe birgt einen faden-
gehefteten Buchblock, der dem Buch die seinem zweifellos bleibenden wissenschaftli-
chen Wert entsprechende physische Dauerhaftigkeit verleiht.

281



Zusammenfassend sei die Schlussbemerkung des Autors zitiert: ,\Wihrend diese
Untersuchung ihren Schwerpunkt vor allem bei der ersten Fragestellung, beim kirchen-
geschichtlichen Hintergrund der Judenmission des Institutum Judaicum gesetzt hat,
wire es im Interesse der zweiten Fragestellung, der historischen Aufarbeitung des christ-
lich-jiidischen Verhiltnisses, wiinschenswert, wenn auf diesen Untersuchungen aufbau-
end nun die christlich-jidische Religionsbegegnung des Institutum Judaicum religions-
wissenschaftlich und judaistisch noch eingehender aufgearbeitet werden wiirde.”

Leipzig Lutz Greisiger

RUHLE, INKEN, Gott spricht die Sprache der Menschen. Franz Rosenzweig als
jiidischer Theologe — eine Einfiibrung, Tiibingen: Bilam-Verlag 2004, VI +
582 S., 8 Schwarz-weiss-Abbildungen, gebunden, € 18,--; ISBN 3-933373-
07-7.

Ein grosser Mann verlangt, von der Nachwelt interpretiert zu werden. Das hat Hegel
einmal gesagt. Und wie das fiir ihn selbst als Autor gilt, dem Rosenzweig seine Disser-
tation widmete, so wird das auch fiir den Autor des Stern der Erlisung gelten kiénnen.
Zu interpretieren ist mehr als nachzuerzihlen und zu zitieren, mehr auch als zu kom-
mentieren. Interpretation ist ein in redlicher Bindung an den Text vollzogenes produk-
tives Neuerschaffen von dessen Gehalt. Das kann durch Kritik, durch Verfremdung,
durch Standortwechsel und Horizontverschiebung geschehen.

Die vorliegende Untersuchung setzt sich ausdriicklich von (religions-)philosophi-
schen Zugingen zu Rosenzweigs Hauptwerk ab, um dieses Buch als jiidische Theologie in
den Blick zu bekommen. Konsequent konzentriert sich Riihle hierbei auf den zweiten
Teil und nimmt insbesondere das Offenbarungskapitel unter die Lupe, welches Rosen-
zweig selbst das ,Herzbuch® des Ganzen genannt hat. Mit der Frage nach der ,Mog-
lichkeit, das Wunder zu erleben®, ist allerdings der Anschluss an die im ersten Teil
explizierten philosophischen Fragen auch hier gesetzt. Und in der Tat geht es Rosen-
zweig darum, Philosophie und Theologie in ihrem Verhiltnis neu zu bestimmen (S.
140ft.).

Uber den Offenbarungsbegriff bei Rosenzweig und in anderen Kontexten kann der
Leser viel lernen. Es finden sich ausfiihrliche Erérterungen zum Anthropomorphis-
musproblem, die als Hintergrund der Interpretation des in der Mitte des Stern einge-
fiihrcen Hohen Liedes mit gutem Verstehensgewinn die ,Weldichkeit* (S. 190ff.) der
Offenbarung erkennen lassen. Und bei der Darstellung von ,Einzelmotiven® des Of-
fenbarungsbegriffs bewihrt sich ein methodisches Vorgehen, das — erméglicht durch die
von der Verfasserin gemeinsam mit R. Mayer besorgten Herausgabe der ,,Gritli-Briefe® —
auch diese biographische Quelle als fortlaufenden Kommentar einbezieht. Das wird
besonders deutlich im Nachvollzug des Weges ,vom Tode“ zum Leben (S. 238ftf.). Wer
sich in das Meer nicht nur des Talmud, sondern auch anderer jiidischer Quellen fithren
lassen will, die von Rosenzweig entweder zitiert oder nur vorausgesetzt werden, der wird
im Durchgang durch diese so griindliche wie fleissige Arbeit reichlich belehrt werden.

Einer der theologischen Grundgedanken dieser Untersuchung liesse sich etwa so
fassen: Es gibt ein theologisches Recht, den jiidischen Glauben neben dem christlichen
bestehen zu lassen. Christlicherseits folgt daraus ein Verzicht auf die Judenmission. Dies

282



zu begriinden habe Rosenzweig im Angesicht seiner christlichen Freunde unternom-
men, und er hat sich dabei nicht nur auf jiidische Quellen, sondern auch auf das Neue
Testament bezogen. Riihle nennt das grosse 11. Kapitel des Rémer- und das 15. Kapitel
des Korintherbriefes. Zugleich hat er aber iiber den legitimierenden Textbezug hinaus
den Offenbarungsbegriff in Zusammenhang mit den (bei Riihle eher unterbelichtet
bleibenden) Begriffen der Schépfung und der Erldsung so rekonstruiert, dass er fiir die
jidische und die christliche Erfabrung des Glaubens in Anspruch genommen werden
kann, wie sie dann allerdings in unterschiedlichen ,Iraditionen” und ,Institutionen®
historisch festgeschrieben worden ist. Eine Pointe Riihles wird durch eine Abbildung zu
einer jiidischen Handschrift aus dem 14. Jahrhundert angedeutet, die auch auf dem
Buchdeckel zu sehen ist. Entgegen den bekannten Skulpturen am Freiburger und
Strassburger Miinster hat hier nicht die Synagoge, sondern die Kirche eine Binde vor
den Augen. Sie will, so deutet die Verfasserin durchaus im Sinne Rosenzweigs und mit
einem Gedicht seines Freundes Rudolf Ehrenberg (S. 418) den vor Gott legitimen (und
also in der Tat nur theologisch zu begriindenden) Wahrheitsanspruch des jiidischen
Glaubens nicht anerkennen.

Dass der ,in theologos® adressierte Mittelteil des Stern, wenn man den ,nachtrig-
lichen Bemerkungen® folgt, allerdings als eine eigenstindige Weiterbildung der von
Schelling so genannten ,,positiven® Offenbarungsphilosophie verstanden werden muss,
die einer auf Méglichkeitsbedingungen bezogenen ,negativen” bedarf, wird in der vor-
liegenden Untersuchung ausgeblendet. Zwar befasst sich ein Abschnitt mit Rosenzweigs
Bezug auf Schelling (S. 147ff.), aber hier ist nur die kritische Seite im Blick. Und so
vermag die von Riihle gewihlte Schwerpunktsetzung nicht durchgehend zu tiberzeugen.

,Die Lehre vom Geist und Buchstaben ist unter andern auch darum so interessant,
weil sie die Philosophie mit der Philologie in Beriihrung setzen kann®, heisst es in den
von F. Schlegel herausgegebenen Athendumsfragmenten. Leider ist diese Beriihrung in
der vorliegenden Untersuchung beschrinkt worden. Wer sich nimlich der Philosophie
als Gesprichspartnerin begibt, wird weder den systematischen Anspruch des Stern noch
dessen Verortung seines ,neuen Denkens® in der Tradition des abendlindischen Den-
kens zureichend aufrechterhalten kénnen. Gewiss: Ohne sich ausreichend auf den Zu-
sammenhang der Buchstaben einzulassen und philologisch zu arbeiten, steht die Inter-
pretation in Gefahr, die Bindung an den Gegenstand zu verlieren, um sich nur noch der
frei schaltenden und waltenden Subjektivitit der Interpreten zu iiberlassen. Jedoch ist
zugleich aus den Buchstaben immer wieder neu durch Interpretation der Geist der
Texte zu gegenwirtigem Leben zu erwecken. Und in solchem Geist erschliesst sich auch
der umfassende Zusammenhang, den darzulegen Rosenzweigs Stern mit seiner im Gebet
»Du Gott bist die Wahrheit® begriindeten Wahrheitstheorie keineswegs verzichtet.

Tuttlingen Hans Martin Dober

283



	Rezensionen

