
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Die exegetische Form von Franz Rosenzweigs Stern der Erlösung :
oder (Bild)Sprache und "performative Hermeneutik" (Teil I)

Autor: Fraisse, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die exegetische Form von Franz Rosenzweigs
Stern der Erlösung — oder (Bild)Sprache

und „performative Hermeneutik"
(Teil I)

von Otfried Fraisse*

Wie Leora Batnitzky in ihrem wichtigen Buch Idolatry and Representation1

herausgestellt hat, lehnte Rosenzweig eine zentrale Annahme des modernen

Judentums ab, nämlich dass das zweite Gebot, „Du sollst dir kein Bildnis
machen", eine grundsätzliche Verwerfung aller Bilder oder bildlichen
Vorstellungen sei. Anders als für Hermann Cohen, für den das Geistige das

Wesen des ethischen Monotheismus ausmacht, ist für Rosenzweig das

Körperliche dessen Basis. Leora Batnitzky spricht in diesem Zusammenhang von
„performativer Hermeneutik".2 Die umfassendste körperliche Grösse, die

nach Rosenzweig den ethischen Monotheismus bestimmt, ist die der
jüdischen Gemeinschaft. Sie ist die Basis der Gottesbeziehung des jüdischen
Volkes (Carnal Israel), über welche wiederum die Gottesbeziehung der Völker

ermöglicht wird. Da auch die Bildsprache - wie die Kunst im allgemeinen

— auf dem körperlichen Bereich basiert, sind für Rosenzweig die An-
thropomorphismen der Schrift, die von Gott in menschlichen Attributen
erzählen, keine zu beseitigende Peinlichkeit, wie es seit Sa'adia Gaon für viele

jüdische Denker der Fall war, sondern geradezu die Basis des Wahrheitsanspruchs

der Schrift. Leora Batnitzky zitiert hierzu vom Ende des Stern [j] der

Erlösung-.

„Es ist deshalb kein Menschenwahn, wenn die Schrift von Gottes Antlitz und selbst

seinen einzelnen Teilen redet. Die Wahrheit läßt sich gar nicht anders aussprechen.

Dr. Otfried Fraisse, Steinstrasse 10, D-64367 Mühltal.
1 L. Batnitzky, Idolatry and Representation — The Philosophy of Franz Rosenzweig

Reconsidered, Princeton 2000, S. 83ff.
2 L. Batnitzky, Idolatry and Representation, S. 62.

252



Erst indem wir den Stern als Antlitz schauen, sind wir ganz über alle Möglichkeit von
Möglichkeiten hinweg und schauen einfach" (GS II, S. 470).3

Wie sogleich dargelegt werden soll, setzt auch Rosenzweig die ästhetische

Qualität seiner eigenen Sprache im Stern der Erlösung zum Garanten von
dessen Wahrheitsanspruch ein. Sie sollte ihn vor allem zu einer körperlichen
Wirklichkeit jenseits aller gedanklichen Möglichkeit machen. Während Leo-

ra Batnitzky zwar im allgemeinen Rosenzweigs Auffassung vom künstlerischen

Bild analysiert und die Frage der „performativen Hermeneutik" an der

Struktur des Stern[s\ der Erlösung demonstriert, hat sie die herausragende
Rolle der konkreten ästhetischen Qualität des Stern[r], d.h. seine scheinbar

ungebremste Bildsprache, nicht als zentralen Bestandteil von Rosenzweigs

„performativer Hermeneutik" benannt. Hierdurch kommt die exegetische
Dimension des Stern[s] der Erlösung nicht in den Blick, denn die Analyse
seiner Bildsprache zeigt, dass diese beansprucht, ihre Basis in (der Offenbarung)

der Schrift zu haben. Im folgenden soll gezeigt werden, dass die
ästhetische Qualität von Rosenzweigs Sprache in der Tat beansprucht, ein

philosophisches System in einem exegetischen Akt hervorgebracht zu haben.

Die Rede Rosenzweigs in dem letzten Zitat von dem als Antlitz Gottes

geschauten Stern ist eben nicht nur eine metaphorische Ausdrucksweise,
sondern besitzt im Stern der Erlösung die Wahrheit einer tat-sächlich und
unmittelbar sichtbaren Wirklichkeit. Hierdurch stellt sich die Frage nach

Rosenzweigs Auffassung vom Bilderverbot neu, denn der exegetische Bezug
offenbart, dass Rosenzweig im Stern der Erlösung tat-sächlich ein Bild von
Gottes Antlitz sah, was selbst Moses verwehrt war.

1. Das exegetische Denken Franz Rosenzweigs

Durchaus bemerkenswert für einen Philosophen vermochte Franz Rosenzweig

seinem Denken eine schriftliche Form zu geben, die die Unmittelbarkeit

der mündlichen Rede im hohen Masse bewahrt. Rosenzweigs
Schriftsprache ist aber mehr als die zufällige Koinzidenz von einem scharfen
Gedanken und einem geschmeidigen Stil. Wie sich seinem Aufsatz „Das
Formgeheimnis der biblischen Erzählungen" entnehmen lässt, verhalf ihm die

Schrift zu der Einsicht, dass „Form, echte Form, nicht .Kunstform', und
Gehalt, wahrer Gehalt, nicht angebbarer, angeblicher .Inhalt', [. .] nicht zu
trennen" (GS III, S. 827) sind. Die Beschäftigung mit der Darstellungskunst

3 Hier und im folgenden werden mit GS die gesammelten Schriften Rosenzweigs
zitiert: F. Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften, 4 Bände,
Den Haag 1976 — 1984.

253



der biblischen Erzählungen war für Rosenzweig selber so prägend, dass er

wiederholt seine Philosophie als eine exegetische Tätigkeit, wenn nicht sogar
als Schriftexegese, verstanden wissen wollte. So schrieb Rosenzweig einmal
über die Schriftauslegung Benno Jacobs: „Er [Benno Jacob] macht in Form

von (streng wissenschaftlicher) Exegese dasselbe, was ich im tp. (im zweiten

Teil) philosophisch gemacht habe" (GS I, S. 709).

Rosenzweig hat selber einen Schlüssel im Stern verborgen, der ermöglicht,

dessen Inhalt als den Inhalt einer sichtbaren Form (aus der Schrift) und
damit als ein wirkliches Werk oder eine (exegetische) Schöpfung zu begreifen.

Nach Hegel lebend, war Rosenzweig der Meinung, dass die Form seiner

eigenen Philosophie (welche er ,Das neue Denken nannte), nicht mehr
durch ihren Inhalt determiniert sein sollte. Die Form seiner Philosophie
sollte vielmehr ihrem Inhalt vorausliegen, so wie es keine Offenbarung ohne

Schöpfung gibt. Und es ist in der Tat so, dass Rosenzweig dort, wo er über

Schöpfung redete (zweiter Teil, erstes Buch), den Schlüssel für seine exegetische

Philosophie verborgen hat. Nach der Veranschaulichung dieses Schlüssels

mit Hilfe einiger kommentierender Gedanken zur sogenannten Urzelle4

des Stern[s\ soll der Nachweis geführt werden, dass dieser Schlüssel in der Tat

kraft seiner ästhetischen Form den Inhalt des Stern [r] offenbart. Da dieser

Schlüssel auch im Hohelied zentral ist, kann mit Recht (vor allem der zweite
Teil des Stem[s\) als Schriftexegese bzw. Auslegung des Hohenlieds bezeichnet

werden. Nicht zuletzt ist die Tatsache, dass Rosenzweig dieses Buch, den

Stern der Erlösung, in Gestalt des Hohenlieds der Liebe empfangen und

weitergegeben hat, durch ihn selber bezeugt:

„Aber das Jüdische Buch'? als das es sich doch schon durch das Titelblatt anzeigt?
Ich möchte so leise sprechen können, wie der Dichter, wenn er seine gewaltig
ausgreifende Fuge über das Thema der kosmischen Schönheit schließt mit der

unvergeßlichen Einführung: Mir erschien sie in Jugend-, in Frauengestalt, — um das

ganz wahr sagen zu können, was ich nun zu sagen habe. Ich habe das neue Denken
in diesen alten Worten empfangen, so habe ich es in ihnen wieder- und weitergegeben"

(GS III, S. 154-155).

2. Die biographische Dimension von Franz Rosenzweigs
exegetischem Denken

Wie bereits angedeutet, liegt das An-Sprechende in Franz Rosenzweigs Denken

oder, allgemeiner gesagt, die seinem Denken eigene Verbindung von

4 Vgl. den Brief von Franz Rosenzweig an seinen Vetter Rudolf Ehrenberg vom 18.

11. 1917.

254



Subjektivem und Objektivem in der besonderen Aufmerksamkeit begründet,
die Rosenzweig dem Ineinander von Form und Inhalt geschenkt hat. Für

Rosenzweig war es nämlich eine biographisch schmerzlich erfahrene Tatsache

(und auch philosophiegeschichtlich erkannte Einsicht), dass die philosophierende

Vernunft trotz ihres Objektivierungsdrangs anerkennen muss, dass sich
das philosophierende Ich grundsätzlich nicht objektivieren lässt:

„Nachdem sie [die philosophische Vernunft] also alles in sich aufgenommen und
ihre Alleinexistenz proklamiert hat, entdeckt plötzlich der Mensch, daß er, der doch

längst philosophisch verdaute, noch da ist. [. .] Ich ganz gemeines Privatsubjekt,
Ich Vor- und Zuname, Ich Staub und Asche, Ich bin noch da" (,UrzelIe' des

Stem[s\ der Erlösimg-, GS III, S. 126 — 127).

Philosophiegeschichtlich hat Rosenzweig dieses Ereignis der Entdeckung
des „Privatsubjekts" in dem Ubergang lokalisiert von der „Eindimensiona-
lität [. .] der restlos alles einschließenden Ein- und Allheit des Wissens" im
FJegelschen System (GS II, S. 116) zur subjektiven, „vieldimensionalen
Form" einer Weltanschauungsphilosophie „bis an die äußerste Grenze eines

Philosophierens in Aphorismen" (GS II, S. 117), wie Nietzsche es getan hat.

Franz Rosenzweig war jedoch überzeugt, durch eine besondere Brücke beide

Formen des Wissens, das objektiv-eindimensionale als auch das subjektiv-
vieldimensionale miteinander verbinden und dadurch beide Weisen des

Philosophierens retten zu können. In der schon soeben zitierten Einleitung in
den zweiten Teil des Stern[s\ fragt er:

„Wo findet sich diese verbindende Brücke zwischen extremster Subjektivität,
zwischen, man möchte sagen, taubblinder Selbsthaftigkeit und der lichten Klarheit
unendlicher Objektivität? [. .] Jene Brücke vom Subjektivsten zum Objektivsten
schlägt der Offenbarungsbegriff der Theologie" (GS II, S. 117—118).

Aber wir eilen voraus. Um zu verstehen, warum hier Rosenzweig von
dem „Offenbarungsbegriff" und nicht von der Offenbarung redet, gilt es

zunächst, nach der begrifflichen oder methodischen Bedeutung der

Offenbarung zu fragen, an der er hier ausschliesslich interessiert ist. Diese Frage
soll im folgenden an die ,Urzelle' des Stern[s\ gerichtet werden, wo sich

zeigen wird, dass Rosenzweig für die Wirklichkeit der Offenbarung eine

Bedingung gestellt hat, die für ihre Darstellbarkeit weitreichende Folgen
hatte. Diese Bedingung hielt ihn vorläufig davon ab, über die Offenbarung
in Buchform zu schreiben. Erst in einem Brief fast ein Jahr später deutet

Rosenzweig an, dass er die noch fehlende Idee für die Darstellung der

Offenbarung in Form eines Buches (das sein philosophisches System enthalten

sollte) gefunden habe. Diese Idee zur Formgebung seiner Philosophie war für
ihn so konkret und umfassend, dass er in diesem zweiten Brief bereits das

Inhaltsverzeichnis der drei Teile des ganzen Buches angeben konnte. Der

255



zweite Teil dieses Buchs sollte genau dieser Frage, nämlich der Darstellbarkeit

der Offenbarung in ihren drei Aspekten Schöpfung, Offenbarung und

Erlösung gewidmet sein. Auf diesen Brief werden wir unten zurückkommen.

3. Franz Rosenzweigs Annäherung an seine Bedingungen
für ein philosophisches System in der ,Urzelle'

Aus historischer und persönlicher Einsicht war Rosenzweig also zu dem

Ergebnis gelangt, dass an der — aus Verzweiflung an der objektiv-eindimensionalen

Systemphilosophie Hegels hervorgegangenen - subjektiv-mehrdimensionalen

Weltanschauungsphilosophie nur festgehalten werden kann und
soll, wenn sie über ihren neuen philosophischen Charakter hinaus ihren
alten wissenschaftlichen Charakter wiederzugewinnen sucht. Rosenzweig
hatte damit die Koordinaten des neuen Systembegriffs seiner Philosophie
gefunden. In einem Brief an seinen Vetter Rudolf Ehrenberg schreibt

Rosenzweig im Dezember 1917 (wenige Tage nachdem er ihm jene ,Urzelle' des

Stern[s\ zugeschickt hatte):

„Ich formuliere es so: System ist nicht Architektur, wo die Steine das Gebäude

zusammensetzen und um des Gebäudes willen da sind (und sonst aus keinem
Grund); sondern System bedeutet, daß jedes Einzelne den Trieb und Willen zur
Beziehung auf alle andern Einzelnen hat; das ,Ganze' liegt jenseits seines bewußten
Gesichtskreises, es sieht nur das Chaos der Einzelheiten in das es seine Fühlfäden
ausstreckt. [. .] Ich sage: wenn das ,Ganze' nicht mehr Inhalt des Systems ist, dann
muß es eben Form des Systems sein; oder anders gesagt: die Ganzheit des Systems
ist nicht mehr objektiv, sondern subjektiv. Ich selbst, Ich der ,Weltanschauende',
bin für den Inhalt meiner angeschauten Welt der begrenzende Äther" {GS I, S.

484-485).

In seiner .Urzelle' hat sich Rosenzweig selber die Möglichkeit, dass das

Ich seinem wissenschaftlichen System der Philosophie die Form sei, am
Leitfaden einer Sprache mathematischer Symbole Idargemacht. Er kam dabei mit
den Buchstaben A für das Allgemeine wie die Vernunft und B für das

Besondere wie das Ich aus. Er bildete aus diesen Buchstaben die beiden sich

einander ausschliessenden Gleichungen A=A und B=B, aber auch die

Verschränkungen A=B und B=A. Es wird sich zeigen, dass sich Rosenzweig nicht

nur anfänglich mit Hilfe dieser Symbolsprache das Verhältnis zwischen

seinem Ich und seiner Philosophie klargemacht hat, sondern diese Symbolsprache

wurde — für Rosenzweig selber überraschend — zu der subjektiv und

objektiv den ganzen Stern tragenden Form. Ziel der Darstellung hier soll vor
allem das Ereignis des Umschlags der objektiven, mathematischen Symbole
in eine subjektiv bedeutsame, anschauliche Form sein. Daher lässt es sich,

256



auch wenn es vorrangig nur um die Abgrenzung dieser beiden Formen von
Evidenz gehen soll, nicht ganz vermeiden, auf Rosenzweigs (komplizierte)
Interpretation der mathematischen Gleichungen einzugehen.

Die mathematischen Symbole bilden einerseits für Rosenzweig ein

objektives Instrument, um über die Beziehung des Objektiven und des

Subjektiven, welche die äussersten Pole seiner Philosophie bilden sollten,
(objektiv) nachzudenken. Jedoch deutet Rosenzweig das Aufeinander-bezogen-
Sein der mathematischen Symbole, d. h. das Gleichheitszeichen der

Gleichungen, noch auf eine zweite, nicht der Logik entspringende (subjektive)
Weise. Hierdurch ergänzte er die objektive Symbolik der Mathematik durch
eine zweite vorbegrifflich-subjektive Deutungsebene. Mit anderen Worten:

Rosenzweig hat das Gleichheitszeichen seiner Gleichungen einmal objektiv
als Gleichsetzung zweier bekannter Grössen (A und B) gedeutet und einmal

subjektiv als einen vorbegrifflichen Ausdruck für die Einheit der Wirklichkeit.

Charakteristisch für diese ist, dass sie jener Zweiheit (der Grössen A
und B) voraufgeht. Er machte von beiden Bedeutungen des Gleichheitszeichens,

ihrer .späteren' gleichsetzenden und der .früheren' die Einheit von
Deutung und Wirklichkeit zum Ausdruck bringenden, sowohl für die Formel

der sich selbst begründenden Vernunft (A=A) als auch für die Formel
des mit sich selber identischen menschlichen Ich (B=B) Gebrauch. Das

Tautologische der Formeln A=A und B=B, d. h. solange keine Brücke
zwischen den .früheren' und .späteren' Deutungen der Gleichungen geschlagen

ist, soll auf die Inkompatibilität zwischen der sich selbst begründenden,
universalen Vernunft und dem partikularen menschlichen Ich hinweisen. Konkret

dachte Rosenzweig dabei wieder an die „einschließende Ein- und Allheit
des Wissens" der Hegeischen Vernunft (A=A), die wegen ihres eindimensional,

versächlichenden Charakters — alles ist Es — das menschliche Ich (B=B)
als „gemeines Privatsubjekt, Ich Vor- und Zuname, Ich Staub und Asche"

nicht berücksichtigen kann. Das unüberbrückbare Gegenüber der Formeln
A=A und B=B drückt die Ignoranz der allwissenden Vernunft aus, die mit
dem privaten Ich nichts anzufangen weiss. Aber unter Berufung auf die

Einheit der Wirklichkeit lehnte Rosenzweig den in sich unabänderlich tau-

tologischen Charakter von wissenschaftlicher Vernunft und subjektivem Ich
ab, sondern glaubte, dass zwischen beiden Extremen eine Brücke geschlagen
werden könne.

So war es die Intention der ,Urzelle', im Sinne des Ubergangs zwischen

den .früheren' und .späteren' Deutungen des Gleichheitszeichens, eine

sowohl an die Vernunft als auch an das Ich angrenzende Ebene oder einen

Raum zu schaffen, der eine Brücke zwischen der Vernunft und dem Ich

darstellt. Um die Behauptung, dass diese Brücke wirklich bestehe, unan-

257



greifbar zu machen, musste der von ihr überbrückte Raum sowohl der
Kontrolle des menschlichen Ich als auch der der Vernunft entzogen sein. Im
Vorgriff sei berichtet, dass die Welt oder die Natur diesen Raum darstellt, in
dem nach Rosenzweig eine tatsächliche Beziehung zwischen dem Subjektivsten

B=B und dem Objektivsten A=A besteht. Erinnern wir uns nun daran,
dass Rosenzweig genau diesen Brückenschlag zwischen dem Subjektivsten
und dem Objektivsten als Offenbarung definiert hat, dann ergibt sich, dass

Rosenzweig für sein philosophisches System, in dem dieser Brückenschlag
stattfinden sollte, nach einer Form suchte, die ein Offenbar-Machen der

Natur war: „Die Offenbarung hat die Natur wieder offenbar gemacht. [. .]

Und unser Erkennen ist selber ein Stück dieser Wiedervernatürlichung der

Welt" (GS I, S. 767-768).5

4. Rosenzweigs doppelte Auslegung der Gleichungen A=A und B=B
in der ,Urzelle'

Wie hat Rosenzweig also die Gleichungen A=A und B=B in der ,Urzelle'
benutzt, um mit ihnen seinem philosophischen System gleichzeitig subjektiv
und objektiv seine Form zu verleihen? Da es sich um eine Argumentation
der Wirklichkeit und nicht nur des Gedankens handeln sollte, beschreibt

Rosenzweig die Möglichkeit des Brückenschlags zwischen dem Subjektivsten
und dem Objektivsten getrennt sowohl aus der Perspektive des B=B als auch

aus der des A=A. Rosenzweig war überzeugt, dass auch aus der Sicht des B=B
das A=A wirklich ins Blickfeld kommen kann. Die Bedingungen für diese

Möglichkeit hat er sich durch die bereits erwähnte doppelte Interpretation
des Gleichheitszeichens der Gleichungen geschaffen. Mit anderen Worten:
Das eine Identität zweier Grössen darstellende (oder ,spätere') A=A kann aus

der Sicht des B=B in der Tat in den Blick kommen, wenn die Gleichung
A=A auch eine ,frühere' Wirklichkeit (im Sinne der Einheit von Deutung

5 Der Kontext dieses Zitates aus einem Brief Rosenzweigs an Rudolf Hallo vom 27.
3. 1922 ist deshalb bemerkenswert, weil Rosenzweig dort der Religion die Rolle der

Entfremdung von der Natur zuweist: „Uberall ist die geschaffene Natur Kultur
geworden. Die Offenbarung hat die Natur wieder offenbar gemacht. Sie hat uns
wieder gelehrt, auf das Wort Gottes an uns zu hören und auf die Zauberkräfte,
durch die wir unsre kreatürliche Natur in allmächtige, auch Gottes und der Götter
mächtige Kultur umzaubern, zu verzichten. [. .] Die Kultur selber wird wieder
natürlich. Sie verliert weiter nichts als ihre — Religion. Die Offenbarung hat nur
dies zu tun: die Welt auch wieder unreligiös zu machen. Auch heute, auch unter
uns. Und unser Erkennen ist selber ein Stück dieser Wiedervernatürlichung der

Welt" (GS I, S. 767-768).

258



und Wirklichkeit) ,kennt', und das unbegriffliche (oder .frühere') B=B kann

aus der Sicht des A=A in der Tat in den Blick kommen, wenn die Gleichung
B=B auch in einer .späteren' Bedeutung begriffen werden kann. Beginnen
wir mit der .früheren' oder vorbegrifflichen Deutung des Gleichheitszeichens

für die Gleichung A=A, wie sie in der .Urzelle' erscheint.

Zunächst verteidigt Rosenzweig durchaus die Selbstbegründung des

Denkens in der Form A=A, denn die sei erforderlich für ihren Anspruch, die

Wirklichkeit auch wirklich begründen zu können: „die Selbstbegründung
des Denkens ist also notwendig nur um der Denkbarkeit des Seins willen"
(GS III, S. 127). Dann erhebt er aber den Verdacht, dass diese

Selbstbegründung als „eine bloße logische Spielerei" gemeint sein könnte ohne
wirkliches Interesse an dem Leben der Wirklichkeit selber. Trennt man aber, so

Rosenzweig, die Vernunft noch von ihrem Begriff, dann nimmt man dem

(möglicherweise) am Leben nicht interessierten Philosophen sein Spielzeug
und hat die Gewähr, dass dann Vernunft etwas mit der Wirklichkeit zu tun
hat:

„So muß auch die Wirklichkeit der Vernunft noch getrennt werden von ihrem

Begriff [...]. Es gibt ,in' (oder besser: ,an') der Vernunft etwas Außervernünftiges,
etwas was vom Wahrheitsbegriff nicht erfaßt wird (weil Wahrheit stets .Uberein¬

stimmung der Vorstellung mit dem Gegenstand' oder weniger voraussetzungsvoll
ausgedrückt: Übereinstimmung Getrennter ist, wobei die .Getrennten' nun
Verschiedene - A=B, Standpunkt des Bewußtseins, Kritik - oder auch Gleiche - A=A,
Standpunkt des Selbstbewußtseins, Dialektik - sein mögen). Dieses Etwas an der
Vernunft jenseits (logisch gesprochen: .jenseits') der Vernunft ist eine Einheit, die
nicht die Einheit Zweier ist: nicht als Gleichung zu formulieren, sondern Einheit
abseits von Zweiheit, das Gleichheitszeichen in den beiden Gleichungen, aber, zum
Unterschied von seiner Verwendung dort, nicht als GleichheitszfzVÄf«, sondern als

Wirklichkeit, nicht hypothetisch (,wenn zwischen A und B oder A und A eine

Beziehung gilt, dann die der Gleichheit'), sondern kategorisch (,es gibt Gleichheit
,vor' aller möglichen Beziehung'). Ecce realitas" (GS III. S. 127-128).

Rosenzweig verleiht also mit der .früheren' Interpretation des Gleichheitszeichens

in A=A — auf die Formel A=B kommen wir später zurück — seiner

Überzeugung Ausdruck, dass die Vernunft schon vor ihrer Begriffswerdung
mit der Wirklichkeit (oder der Welt oder der Natur) in Berührung stand.

Die Rückseite der Vernunft ist die lebendige Welt oder Natur.

Fragt man nach der .früheren' Bedeutung des Gleichheitszeichens für die
Formel B=B, dann liegt der Fall einfach. Da diese Formel den Bereich des

Besonderen nicht verlässt (was die Doppelung des B zum Ausdruck bringen
will), drückt sie per definitionem eine vorbegriffliche, d.h. eine noch nicht
durch Begriffe verallgemeinerte, Wirklichkeit aus. Die Gleichung B=B
bezeichnet das ohne jeden äusseren Bezug in sich verschlossene So-Sein eines

B: „es ist kein B, das erst durch das ,='-zeichen Bestand kriegt, sondern es hat

259



sein ,=' schon in sich und an sich und fragt nach keinem A. Es ist B=B" (GS

III, S. 129). B=B ist daher die Formel für jedes Ding — also auch für das

menschliche Ich, insofern es nur das So-Sein eines Dings, nämlich als Selbst,

hat.

Wofür stehen aber die Variablen B in der Gleichung B=B in ihrer
späteren' Deutung des Gleichheitszeichens, d. h. als die Beziehung zweier
definierbarer Grössen? Im Unterschied zu der hierzu analogen Beziehung A=A,
die Rosenzweig als die Beziehung des Denkens auf sich selber oder seine

Selbstbegründung definiert hatte, narrativiert er die spätere' Deutung des

Gleichheitszeichens in B=B als die Öffnung des Ich nach aussen und als sein

Durchschreiten von zwei Stufen der Liebe: Erst gilt die Hingabe des

Menschen nur einem Es, einem Ding; dann aber gibt ihm die Liebe einen

inneren Impuls, sich immer nur dem Nächsten zuzuwenden. Auf der ersten
Stufe funktioniert das Selbstbewusstsein des Menschen nach der Formel
B=A/' Der Mensch (B) macht sich zur Aussage durch einen allgemeinen
Aussagegegenstand (A) und versächlicht sich dadurch notgedrungen. Dies ist
die Formel für den Standpunktphilosophen, der etwa sagt: ,der Mensch ist

von Grund auf böse' oder ,Christus ist die Wahrheit' oder .jeder Mensch hat
sein unabänderliches Schicksal', denn

„sowie der Mensch sich selbst Gegenstand wird, sowie er etwas mit sich oder aus
sich machen will, tritt er in die dritte Person, hört er auf, Ich (Vor- und Zuname) zu
sein, wird er ,der Mensch' (mit seinem Palmenzweige) [. .;] es ist eine Liebe in der
dritten Person, das Er gibt sich dem Es hin, kein Du wird laut, und also ist vom Ich
keine Rede, und nur das Ich kann Liebe .verlangen'" (GS III, S. 130-131).

Die zweite Stufe der Liebe beschreibt Rosenzweig als die Liebe, die nicht
länger aus dem Allgemeinen, sondern aus dem Besonderen entspringt:

„Weil er den Menschen überhaupt, ,alle' Menschen, oder weil er die Welt
überhaupt, alle Dinge, sich verbrüdert weiß, deshalb .liebt' der Stoiker, ,liebt' der Spi-
nozist den Nächsten. Gegen solche Liebe, die aus dem Wesen, dem Allgemeinen,
entspringt, steht die andre, die aus dem Geschehnis, also aus dem Allerbesondersten

was es gibt, aufsteigt" (GS III, S. 132).

Die Formel für das Selbstbewusstsein des Menschen auf dieser zweiten Stufe
der Liebe ist A=B, d. h. die allgemeine Aussage entspringt dem Besonderen.

Gemäss der .späteren' Deutung des Gleichheitszeichens in B=B macht sich

also das in sich verschlossene Selbst (B) auf der linken Gleichungsseite zur
Aussage eines besonderen Dings (B) oder Wesens in der Welt oder Natur.
Das Selbst desjenigen, der in der Liebe nach Art des A=B tätig ist, weist nicht

6 Der Begriff „Selbstbewusstsein" ist hier nicht in seiner philosophischen Bedeutung
(etwa als das idealistische Ich), sondern in seiner umgangssprachlichen Bedeutung
gebraucht.

260



mehr einen dinghaften Selbstbezug auf, sondern er steht als Ich in Beziehung
zu einem anderen Besonderen in der Welt. Das eine Besondere, nämlich das

B-Ich, muss sich einem anderen B, welches ihm sein/e Nächste/r/s ist,
zuwenden. So fährt das letzte Zitat fort:

„Dies Besondere geht schrittweis von einem Besonderen zum nächsten Besonderen,

von einem Nächsten zum nächsten Nächsten und versagt sich die Liebe zum Fernsten,

ehe sie Nächstenliebe sein kann" (GS III, S. 132-133).

Diese zweite Stufe der Liebe ist nicht mehr des Menschen Liebe zu etwas,
sondern Resultat der göttlichen Anrede und die eigentliche Geburt des

menschlichen Ich:

„Er [der Mensch] darf und muß verlangen, daß Gott ihn wiederliebe. Ja er muß
verlangen, daß sogar Gott ihn zuerst liebe. Denn sein Ich ist stumpf und stumm
und wartet auf das erlösende Wort aus dem Mund Gottes ,Adam, wo bist Du?, um
dem ersten lauten nach ihm fragenden Du das erste halblaute zaghafte Ich der
Scham zu erwidern" (GS III, S. 131).

Fragen wir schliesslich noch nach der späteren' Bedeutung des

Gleichheitszeichens in der Formel für die Vernunft (A=A), reicht die Erinnerung an
bereits Gesagtes. Wie schon mehrfach angedeutet, steht diese Gleichung für
das objektive, begriffliche Denken schlechthin oder die dem Menschen

durchsichtige, sich selbst begründende Vernunft.
Soweit die Argumente der ,Urzelle' für das Vorhandensein jener Brücke

zwischen der objektiven Vernunft und dem subjektiven Ich. Es hat sich

gezeigt, dass die Formel für das Selbstbewusstsein des (auf der zweiten Stufe)
Liebenden A=B nichts anderes als diese gesuchte Brücke zum Ausdruck

bringt. Dabei ist sie aber auch die Formel für die Welt oder Natur, da es sich

bei dem Aussagegegenstand B um ein B der Welt, nämlich den jeweils
Nächsten, dem sich der Liebende zuwendet, und bei der Aussage A um ein A
der Welt, nämlich das Vorbegriffliche der Wirklichkeit, handelt. Und
schliesslich ist A=B auch die Formel für das Ereignis der Offenbarung, denn

Rosenzweig beschreibt, wie oben erwähnt, die Offenbarung als die Beziehung

zwischen dem Subjektivsten (B) und dem Objektivsten (A). Sie ist ein

Symbol dafür, dass der Mensch im Falle der Offenbarung nicht nur durch
seine eigene Vernunft in Beziehung zur Welt tritt, sondern diesem die

Vernunft durch die Welt oder Natur offenbar wird.
Sollte aber dieses Spiel mit den Formeln alles sein, was die Offenbarung

in Rosenzweigs philosophischem System zu sagen hat, dann würde auch

dieses - der Wirklichkeit so wortreich verpflichtete - System sich in der Tat

nur wieder als eine logische Spielerei offenbaren. Wollte Rosenzweig aber

vielmehr, dass sein philosophisches System sich so dinghaft evident wie die

Welt offenbart, dann folgt aus seinen Überlegungen, dass das nur über eine

261



sichtbare Form dieser Welt oder Natur würde möglich sein. Wie kann sein

philosophisches System so gelesen werden, dass es um der Evidenz seiner

Gedanken willen von dieser liebenden Hinwendung des subjektiven Ich zu
einem Ding der Welt erzählt? Gar ein Kampf sollte diese Hinwendung sein,

wenn nämlich das B des Selbst gegen das B der Welt kämpft?7

5. Rosenzweigs Suche nach der Form fiiir den Stern der Erlösung

Rosenzweig hat lange mit der zuletzt genannten Bedingung für die Form, die

sein philosophisches System verlangt, gekämpft. Wie konnte er seinem

System eine anschauliche Form geben, die in der Lage war, mehr als nur die

logische Notwendigkeit seines Denkens zu offenbaren? In der ,Urzelle' vom
18. 11. 1917 hatte sich Rosenzweig Idargemacht, dass die Brücke oder

Offenbarung, die das „Subjektivste" und das „Objektivste" miteinander verbinden

sollte, noch „vor" dem Denken anschaulich in der Welt liegen muss: „es

gibt Gleichheit ,vor' aller möglichen Beziehung [...]. Ecce realitas" (GS III,
S. 128), es gibt „zwischen Offenbarung und Welt Beziehungen [. .], nicht
bloß im Denken" (GS III, S. 135). Nur die entsprechende Idee, wie er diesen

Anspruch in einem Buch umsetzen sollte, fehlte ihm noch. Aber aus einer

Andeutung in einem Brief - immerhin ein Jahr später - vom 4. 9. 1918 an
Rudolf Ehrenberg geht hervor, dass Rosenzweig in der Zwischenzeit die

entscheidende Idee für die Buch-Form seines Systems gefunden hatte. Dort
schreibt er:

„Ich könnte einen ruhigen Winter gut brauchen, denn ich habe, nach einigen
Tagen Sträubens und Zauderns, ein Buch zu schreiben angefangen, [. .] mein
System, muß ich wohl sagen. Es ist vor vierzehn Tagen plötzlich dagewesen und
seitdem sitze ich unter einer Dusche von Gedanken. Dich geht es besonders an,
denn es ist weiter nichts als der ausgewachsene Brief an dich vom vorigen November

[d.h. die sogenannte Urzelle; .]. Der Einfall, der mich wieder hineingeworfen
hat, entspringt aus dem Bild A, mit dem der Brief schloß, und führt es weiter
durch" (GS I, S. 603).8

7 In der ,Urzelle' heisst es: „es ist seine [des Propheten] Ganzheit, sein heimlicher
Wille zum System, der sich gegen den Einbruch des befehlenden Worts zur Wehr
setzt; das ,System' in ihm [. .] kämpft um seine Selbsterhaltung, B=A gegen B=B.
Das Letztausgeführte zeigt, daß es zwischen Offenbarung und Welt Beziehungen
gibt, nicht bloß im Denken - das würde sich schon aus den .Formeln' ergeben -,
sondern auch in Wirklichkeit" (GS III, S. 135).

8 Leider folgt hier eine Auslassung, und ich weiss nicht, ob der Brief im Original
noch deutlicher auf das A-Zeichen eingeht.

262



In der Tat hat Rosenzweig am Ende jenes Briefs, der die .Urzelle' des

Stern[t] enthält, die von ihm diskutierten Gleichungen in Form eines Dreiecks

angeordnet. Das entstandene Bild war jedoch sehr unübersichtlich, weil

er die doppelte Bedeutung des Gleichheitszeichens graphisch unterschiedlich
kenntlich machen musste. Dadurch war jede Ecke des Dreiecks doppelt
beschriftet. Um sowohl die .frühere' als auch die .spätere' Bedeutung des

Gleichheitszeichens darzustellen, benutzte er das =-Zeichen und die Schreibweise

einer durch den Proportionsstrich verbundenen Verdopplung der

Gleichungen (z.B. A=A/A=A). Letztere nannte er im Unterschied zu den
mathematischen Gleichungen „Begriffe reiner Tatsächlichkeit". Am Ende der

.Urzelle' heisst es:

„So ergibt sich folgendes Bild: die verschiedenen Verhältnisse, die ich zu Anfang
rhapsodisch nebeneinander diskutierte, eins durch das andre erläuternd, ohne sie

klar gegeneinander abgrenzen zu können, ordnen sich jetzt zueinander. Es sind —

sowohl der ,Mensch, der noch da ist' (trotz des .Menschen mit seinem Palmenzweige

von Idealen') wie der .Philosophierende' (trotz der .Philosophie'), wie der

.Urgrund' (trotz der .Persönlichkeit Gottes') - alles Begriffe reiner Tatsächlichkeit.

Als Verhältnisse würde ich sie durch den Proportionsstrich / symbolisieren können"
(GS III, S. 136).

Wie der Brief ein Jahr später an Ehrenberg beweist, hatte Rosenzweig das

Bild des Dreiecks, mit dem die ,Urzelle' schloss, wieder aufgegriffen und
„weiter durchgeführt". Wir werden zeigen, dass Rosenzweig in dem Bild des

A bzw. den beiden übereinander gelegten Dreiecken in Form des sechsek-

kigen Sterns die gesuchte anschauliche Form der Wirklichkeit für sein Buch
mit seinem philosophischen System gefunden hatte, weil er entdeckt hatte,
wie sie sich aus diesen mathematischen Gleichungen — einschliesslich ihrer
.früheren' und .späteren' Deutungen - aufbauen liessen.9

9 Rosenzweigs Briefe an Margrit Rosenstock ab dem 22. 8. 1918 beweisen eindeutig,
dass sich Rosenzweig in der Tat in den beiden Wochen vor seinem Brief vom 4. 9.

1918 an Rudolf Ehrenberg intensiv mit der Deutung der geometrischen Form des

sechseckigen Sterns für seine Philosophie beschäftigt hat. Im Brief vom 23. 8. 1918

an Margrit heisst es erneut: „nun laufe ich schon den dritten Tag hinter dem Stern
her und entdecke immer noch Neues"; und etwas weiter unten: „es giebt ganz
bestimmte Gesetze, nach denen sich die Dinge zum ,Stern' ordnen"; und noch

etwas weiter: „es ist auch sonderbar, dass mir bei meinem ständigen süffisanten
Misstrauen gegen alles Denken in geometrischen Figuren das passieren muss". Und
zwei Tage später im Brief vom 25. 8. 1918 an Margrit heisst es: „Auf jedes Blatt

Papier das ich grade in der Nähe habe male ich meine Sternchen. Ich hätte nie

gedacht, dass ich mich mit dieser Figur einmal ernsthaft befassen würde; sie war mir
in ihrer synagogalen Verwendung eigentlich immer unsympatisch." Und schliesslich

im Brief vom 26. 8. 1918 heisst es: „So löse ich jetzt meine Dreiecke und Sterne
rückwärts in logische Beziehungen auf; sie werden dadurch nicht weniger dreieckig,

263



Rosenzweig hat aus der Bedeutung des sechseckigen Sterns oder des Magen

David für den Stern der Erlösung nie ein Hehl gemacht. Die Hartnäk-

kigkeit, mit der Rosenzweig auf dieses Symbol im Stern zurückkommt, hat in
der Tat Verwunderung oder im Fall Gershom Scholems gar Befremdung
ausgelöst (siehe unten). Eine für Rosenzweig viel wichtigere Eigenschaft des

Hexagramms als die Tatsache, dass es ein — nicht nur — jüdisches Symbol mit
seiner eigenen Geschichte ist, wurde dabei aber bisher übersehen: Dieser
Stern ist als Idee und tatsächlich, will heissen durch die Notwendigkeit der

Anschauung, die Brücke zwischen Rosenzweigs subjektivem Ich und seinem

objektiven, philosophischen System — so wie es Rosenzweig für einen

Offenbarungsbegriff gefordert hatte. Und dies beweist die intellektuelle Redlichkeit

Rosenzweigs auf eine bestürzende Weise.

6. Das philosophische System des 5fern[s] der Erlösung
wird sichtbar durch das Hohelied

bzw. in Form des Siegels Salomons

Das Bild des sechseckigen Sterns soll also gleichzeitig sowohl Rosenzweigs

subjektiven Bezug zum Hohelied als auch den objektiven Bezug zu seinem

philosophischen System im Stern der Erlösung darstellen. Zunächst wenden

wir uns Rosenzweigs subjektivem Bezug des sechseckigen Sterns zum
Hohelied zu. Wie schon erwähnt, erhob Rosenzweig den Anspruch, die
„kosmische Schönheit" seines Sterns bzw. den Stern der Erlösung zuerst „in
Jugend-, in Frauengestalt" erblickt zu haben. Dies ist eine Anspielung auf das

Hohelied und die Offenbarung, denn in der jüdischen Tradition gilt allgemein

das Hohelied als das Buch der Offenbarung. Diese Tradition deutet
nämlich die Beziehung zwischen Gott und seinem Volk als das Liebesverhältnis

zwischen Salomon und Sulamith. Und so wie der Höhepunkt dieser

Geschichte die Offenbarung auf dem Sinai ist, so hat Rosenzweig auch den

Höhepunkt des Offenbarungsteils (Teil 2, Buch 2) in einer Auslegung des

Hohenlieds gipfeln lassen. Aber nicht nur traditionell, sondern auch höchst

subjektiv und individuell stand für Rosenzweig die Verbindung der

Offenbarung mit dem Hohelied der Liebe fest. Hierfür gibt es Hinweise in seinen

aber (im Gegenteil) das Logische wird dreieckiger. Man kann das Symbol nur
dadurch als das Höhere gegenüber dem formlosen Gedanken aufweisen, indem

man zeigt, wie das Symbol die Kraft hat, sich der Gedanken zu bedienen. Dass die

Wirklichkeit gewaltig ist, zeigt sich grade darin die Menschen gar nichts andres

können als - sie verwirklichen" (F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe. Briefe an
Margrit Rosenstock-Huessy, ed. I. Rühle/R. Mayer, Tübingen 2002, S. 127-130).

264



damaligen persönlichen Lebensumständen. Rosenzweig war in Margret
(genannt Gritli), Frau von Eugen Rosenstock, heftig verliebt. Aus einem
Brief an Margret geht hervor, dass Rosenzweig ihr das Offenbarungskapitel
(Teil 2, Buch 2) im Stern gewidmet hat.10 So konnte das Hexagramm, das

ebenfalls traditionell in einer engen Beziehung zu Salomon und dem
Hohelied steht, für Rosenzweig subjektiv zum Symbol der Liebe und der

Offenbarung schlechthin werden.
Historisch gesehen wurde zuerst in vorwiegend arabischen Quellen das

Hexagramm mit dem „Siegel Salomons" verbunden. Linter dem Einfluss

derartiger Quellen erhielt der in Talmud Bavli Gittin 68a/b erwähnte Ring
Salomons in der Vorstellung der Exegeten die Form des Hexagramms und
anstelle des Gottesnamens die Aufschrift „Siegel Salomons" (*7tV DHIH QttTJ

n^).11 Damit war über Hld 8,6 („Lege mich wie ein Siegel auf dein Herz,
wie ein Siegel auf deinen Arm"; "pi")! *711 ODlfiD "p1? *7$} DHIID vgl.
GS II, S. 174ff.) ein direkter Bezug des Hexagramms zum Hohelied hergestellt

(zumal Salomon traditionell als der Autor des Hohenlieds gilt).12

10 In einem Brief vom 2. 11. 1918 schrieb Rosenzweig mit eindeutigen Anspielungen
auf das Hohelied (vgl. Hld. 8,6: „Liebe ist stark wie der Tod") an Margret Rosen-

stock-Huessy: „Geliebtes Herz, was ist das für ein Jahr des Todes - und doch nicht
bloss des Todes, sondern auch dessen, was stark ist wie der Tod [...]. Meine Seele

zieht ihre Kreise um dich und liebt dich. Das Buch II 2 an dem ich jetzt schreibe,

gehört dir noch viel eigener als das Gritlianum, [. .] grade weil es nicht von
vornherein für dich bestimmt war und es ja auch jetzt nicht ist. Es ist nicht ,Dir'
aber dein. Dein - wie ich. Manchmal ist mir, als wäre ich ein Kind, das nicht
schreiben kann und es doch gern möchte und du führtest mir die Feder. Tu's
weiter, Geliebte" (F. Rosenzweig, Die „Gritli"-Briefe, S. 177).

11 G. Scholem, Magen David, in: C. Roth et al. {ed.), Encyclopaedia Judaica. Band

XI, Jerusalem 1971, Sp. 687-697, dort Sp. 688.
12 Gershom Scholem hat Rosenzweigs Gebrauch des Hexagramms als jüdisches Er¬

lösungssymbol scharf kritisiert (vgl. G. Scholem, in: Judaica 1, Frankfurt 1963, S.

75ff.): „Das Hexagramm ist kein jüdisches Symbol, und schon gar nicht ,das Symbol

des Judentums'" (G. Scholem, Judaica, S. 79). Es habe nur zu ornamentalen
und zu magischen Zwecken gedient. Als magisches Symbol hat der Stern, so meint
Scholem, nur einen Sinn: „nämlich als Schutz gegen die Dämonen zu dienen" (G.
Scholem, Judaica, S. 91). Am allermeisten diskreditiert sei dieses magische Symbol
des Hexagramms jedoch dadurch, dass die Sabbatianisten das Hexagramm im 17.

Jahrhundert als „Symbol der Vision der messianischen Erlösung" gebraucht hätten.
Zu allem Überfluss habe Rosenzweig durch den Titel seines Buches auch noch
selber den Zusammenhang des Sterns mit der Erlösung hergestellt: „Man darf

sagen, daß dieser Übergang zu einer neuen Bedeutung des Davidschildes für den

heutigen Betrachter etwas Aufreizendes hat. Die moderne Interpretation des

Emblems als Symbol der Erlösung, die noch den Titel (und die Titelzeichnung) von
Franz Rosenzweigs ,Stern der Erlösung' bestimmt hat, verdankt ihr erstes Aufkom-

265



Betrachten wir nun nach den subjektiven Bezügen des Hexagramms, die

Rosenzweig veranlassten, dieses mit dem Hohelied und der Offenbarung zu
verbinden, seine objektiven, auf das philosophische System des Stern[s\
gerichteten Bezüge. Nur wenn auch diese vorhanden sind, kann das Bild des

Hexagramms sich im Stern mit Recht als die gesuchte Brücke zwischen dem

„Subjektivsten" und dem „Objektivsten" offenbaren. Am Ende der Einleitung

in das Schöpfungsbuch schreibt Rosenzweig:

„Wie kann die Möglichkeit, das Wunder zu erleben, die uns in der Schöpfung
aufging, wie kann diese Möglichkeit in der Schöpfung selber erkannt werden? Oder
stofflicher - scheinbar stofflicher - gefragt: wo ist im Kreise der Schöpfung das

,Geschöpf', wo im Reiche der Philosophie der ,Gegenstand', der auf seinem Antlitz
das sichtbare Siegel der Offenbarung trägt? Wo findet sich in der Schöpfung das

Buch, das die Zeit nur aufzuschlagen braucht, um auf seinen Blättern das Wort der

Offenbarung zu lesen? Wo enthüllt sich das Geheimnis als Wunder?" {GS II, S.

121).

Rosenzweig leitet mit dieser Frage nach einem „Geschöpf" oder „Gegenstand",

der auf „seinem Antlitz das sichtbare Siegel der Offenbarung" trägt,
den zweiten oder Offenbarungsteil seines Stern [r] ein. Wie bereits oben

dargelegt, fragt er nach einem „Geschöpf" oder einem „Gegenstand" mit dem
sichtbaren Siegel der Offenbarung, weil er zu dem Schluss gekommen war,
dass nur etwas Anschauliches die logische Einheit und die Wirklichkeit seines

Systems garantieren kann. Wie wir bereits ahnen, wird der von Rosenzweig

gesuchte Gegenstand, der in der Offenbarung die Brücke schlägt zwischen

seinem Ich und seinem System, in der Tat das Siegel aus dem Hohelied bzw.
das Hexagramm sein.

Da aber Rosenzweig in dem Akt der Offenbarung wiederum einen

Schöpfungs-, einen Offenbarungs- und einen Erlösungsaspekt unterscheidet,

geschieht das Offenbar-Werden dieses gesuchten Gegenstandes auch in drei

Abstufungen. Dementsprechend gebraucht Rosenzweig zunächst einen

Gegenstand, in dem das Bild des Sterns nur vage erkennbar ist, dann deutlicher,
und erst zuletzt wird er als das Hexagramm klar zu erkennen sein. Der Stern
ist daher nur die Form von Rosenzweigs philosophischem System in seiner

.offenbarsten' Form, nämlich als Erlösung, sei es im Erlösungsbuch des zweiten

Teils des Stern[s\ in Form des im Raum (oben — unten, rechts — links)

eindeutig orientierten, sechseckigen Sterns (oder als Ziffernblatt des Welttags)

{GS II, S. 286ff.), sei es als kosmischer Stern (oder das Antlitz Gottes)

men also dem Stammeln der Sabbatianer von der Erlösung" (G. Scholem, Judaica,
S. 103). Unser Bemühen ist es zu zeigen, welch umfassende Bedeutung dem

Hexagramm in Rosenzweigs Stern zukommt, in dem die Frage seiner mehr oder
weniger eindeutigen jüdischen Herkunft nur einen Aspekt unter vielen darstellt.

266



im Erlösungsteil (GS II, S. 470 — 471). Auf den darunter liegenden Niveaus
der Schöpfung bzw. Offenbarung lässt Rosenzweig das Bild des Sterns
zunächst im Bild des Stammbaums fragmentarisch aufscheinen, welches das

„Geschöpf" der Schöpfung ist, nach dem Rosenzweig in dem letzten Zitat
fragte, bzw. im Bild der Tabelle, welche der „Gegenstand" der Offenbarung
ist, nach dem Rosenzweig ebenfalls in dem letzten Zitat fragte. Diese sollen
also einerseits für die Schöpfungs- bzw. Offenbarungsabschnitte im Stern als

(objektive) Organa die Logik der Darstellung in seinem philosophischen
System bestimmen; andererseits wahrt sowohl der Stammbaum den (subjektiven)

Bezug zum Hohelied, denn wie Rosenzweig in seiner Auslegung des

Hohenlieds festgestellt hat, spielen dort die Schöpfung und die Naturvergleiche

eine zentrale Rolle, wie auch die Tabelle. Diese passt in ihrer
figürlichen Deutung als Gitterstäbe eines Gefängnisses zu Rosenzweigs Interpretation

des Ereignisses der Offenbarung. Für ihn erzählt das Hohelied die

Wandlung des in sich wie hinter Gittern gefangenen stummen Ich durch die

Liebe zum angeredeten Du. Dann ist das Ich in der Lage, an den Gitterstäben

seines Gefängnisses zu rütteln. Da diese Wandlung beständig durch
die Schöpfung (oder den Tod, wie er in Vers Hld 8,6 anklingt) ermöglicht
und bedroht wird, erzählt das Hohelied von dieser Wandlung als einem

Kampf. Das dinghaft in sich gefangene Ich — oben wurde dies mit der

Formel B=B verdeutlicht - rüttelt in der Anrede zum Du der Offenbarung
an den Gitterstäben seiner nur-geschöpften Existenz.11

Im folgenden soll gezeigt werden, wie die Organonstellung des Stammbaums

(der die Logik der Mathematik abbildet), dem Stern in der Schöpfung
seine Form verleiht, wie die Organonstellung der Tabelle (die die Logik der

Grammatik abbildet) dem Stern in der Offenbarung seine Form verleiht und
wie die Organonstellung des Hexagramms (das die Logik der Liturgie
abbildet) dem Stern in der Erlösung seine Form verleiht. Dabei wird sich

zeigen, dass nicht nur alle drei Bilder anschaulich ineinander übergehen und
letztlich in den Stern überführt werden können, sondern sie wurzeln alle im
Bild des Stammbaums bzw. in der Logik der Mathematik und bauen
anschaulich auf ihr auf.

[Fortsetzung folgt]

O Rosenzweig hat das ,Ich' als das Stammwort der Offenbarung bezeichnet (GS II, S.

198) und hat beobachtet, dass es sich wie ein Orgelpunkt durch das Hohelied zieht

(44 mal erscheint es allein in unflektierter Form). „Es gibt kein Buch in der Bibel,
in dem verhältnismäßig das Wort Ich so häufig vorkäme wie hier [im Hohelied]"
(GS II, S. 225).

267


	Die exegetische Form von Franz Rosenzweigs Stern der Erlösung : oder (Bild)Sprache und "performative Hermeneutik" (Teil I)

