
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Peters, Francis E., The Children ofAbraham. Judaism, Christianity, Islam.

Neuausgabe, mit einem Vorwort von John L. Esposito, Princeton: Princeton

University Press 2004, 237 S.; ISBN 0-691-12041-2.

Die Erstauflage des Buches entstand (selber Titel und Verlag 1982) als eine der ersten

synoptischen Präsentationen der drei monotheistischen Religionen. Die Neuauflage hat
denselben Zuschnitt, wenngleich der Stoff an einigen Stellen neu aufgeteilt und akzentuiert

sowie das Manuskript insgesamt revidiert und in Teilen neu geschrieben wurde
(ausserdem erhielten die Kapitel Unterabschnitte, und statt Fussnoten findet man jetzt
etwas ausführlichere Endnoten; die Transkription fremdsprachlicher Ausdrücke ist -
zum Nachteil — noch mehr vereinfacht worden, zudem wurden hier formale und auch
sachliche Ungenauigkeiten teilweise nicht nur übernommen, sondern noch vermehrt).

Das Buch umfasst neben neuen Vorworten und der Einleitung zwei einführende

Kapitel, die die Anfänge der drei Religionen in groben Zügen in den Bahnen konsensfähiger

Rekonstruktion nachzeichnen, sowie weitere sechs Kapitel, die die folgenden
Themen gleichsam querschnittartig behandeln: Gemeinschaft und Hierarchie, Gesetz,

Schrift und Tradition, Gottesdienst, Askese und Mystik sowie philosophisch-theologische

Ansätze. Ein Epilog stellt auf fünf Seiten die Abraham-Rezeption in Gemeinsamkeit

und Widerstreit in den Horizont der durch konkrete Aneignung jeweils
unverwechselbar profilierten „sacred history" der drei Religionen. Wie schon aus dem Titel
hervorgeht, steht im Zentrum des Interesses - und ist damit leitend für die Darstellung,
ohne dass sie an einer Stelle kritisch reflektiert wird - die Familienmetapher: Ist Abraham

der Vater, so sind die aus ihm hervorgegangenen Religionen Geschwister, deren

Traditionen sine ira et studio in Parallelen und Differenzen nebeneinander gestellt werden

sollen. In leicht zugänglichem Stil vermittelt Peters anhand von Grundbegriffen
und in grossen Bögen wichtige Einsichten in die Strukturen der drei Religionen, die in
erster Linie hinsichtlich ihrer Entstehung plausibilisiert werden. Das Augenmerk gilt
dabei jedoch nicht so sehr den historischen Fakt(or)en an sich als vielmehr der Gedanken-

und Geisteswelt, den Haltungen und Institutionen, die nebeneinander beleuchtet
werden. Für (Religions-)Historiker, Lehrende und Studierende, die einen kompakten
Überblick suchen, auch für ein weiteres Publikum zur Einführung ist diese systematische

Darbietung eines immensen Stoffes sicher geeignet und empfehlenswert.
Manche thematische Gewichtung könnte angefragt werden, insbesondere bleibt

jedoch die Verkürzung der Perspektive durch die Beschränkung auf die Zeit bis zum
Mittelalter unbefriedigend. Besonders im Hinblick auf die christliche(n) Kirche(n) wird
hier eine allzu einlinige, da die Vielfalt entschieden ausblendende, ja fast ausschliesslich

römisch-katholisch orientierte Sicht wie selbstverständlich für „das Christentum"
präsentiert (vom kanonischen Kirchenrecht bis zur Heiligenverehrung, die mehrere Seiten

einnimmt; die Orthodoxie findet einmal Erwähnung, die Gnosis immerhin auf einigen
Seiten). Judentum und Islam liegen hier günstiger im Zeitfenster, so dass die Schia hier

167



und da, auch die Ismailiten, und auf jüdischer Seite sogar die Karäer mit einem eigenen
Abschnitt bedacht werden (dies allerdings nicht — wo es sachlich erforderlich gewesen
wäre — bei der Erwähnung des arabisch-muslimischen Einflusses auf die jüdische
Exegese). Hinsichtlich des Islam sind andererseits verschiedentlich Wiederholungen zu
verzeichnen, die angesichts des knappen Raums unnötig erscheinen. Noch
nutzerfreundlicher wäre das Buch geworden, wenn in der Neuauflage ein Literaturverzeichnis

aufgenommen worden wäre. Das Fehlen eines solchen entzieht die in den Endnoten
enthaltenen weiterführenden Literaturhinweise, die sich bei kontinuierlicher Lektüre als

sehr hilfreich erweisen, einem direkten Zugriff.

Tübingen Friedmann Eißler

Trepp, Leo, Der jüdische Gottesdienst. Gestalt und Entwicklung, 2., erweiterte

Auflage, Stuttgart: Kohlhammer 2004, 359 S., broschiert, 32,—; ISBN
3-17-018079-7.

Nachdem die erste Auflage rasch vergriffen war, ist das im deutschsprachigen Raum
inzwischen zum Standardrepertoire zum Thema synagogaler Gottesdienst gehörende
Buch dankenswerterweise und um ein Kapitel erweitert ein zweites Mal aufgelegt worden.

Es besticht durch Klarheit des Aufbaus, umfassende, allgemein verständliche und
doch wissenschaftlichen Ansprüchen genügende Darstellung, die sich an ein jüdisches
ebenso wie an ein christliches Publikum wendet. Der erste Teil konzentriert sich,
systematisch und synchron organisiert, auf die Gestalt des Gottesdienstes (Wochentagsund

Festtagsgottesdienste, freie Gebete, häusliche Feiern), während der zweite,
historische Teil diachron der Formung von Gebeten und Gottesdienstformen in der
geschichtlichen Entwicklung nachgeht (von der vorexilischen Frühzeit bis heute).
Berücksichtigung finden traditionelle Erklärungen ebenso wie historische Erkenntnisse,
Brauchtum und Praxis ebenso wie unterschiedliche Riten und Richtungen. Als ein

grosses Plus sind in dieser Hinsicht die vielen kleingedruckten Erläuterungen
hervorzuheben, die sich nicht zuletzt durch die stete Bezugnahme auf Unterschiede zwischen
konservativem Judentum, Reformjudentum und anderen jüdischen Strömungen
auszeichnen.

Neu hinzugekommen ist in der zweiten Auflage ein Kapitel „Gebete der Frauen",
das die Wahrnehmung und (Neu-)Gestaltung des jüdischen Gottesdienstes in
feministischer Perspektive zu Wort kommen lässt, indem es grundsätzliche Überlegungen mit
historischen Einblicken sowie einigen Textbeispielen verbindet. Ein Schwerpunkt wird
hierbei auf ein aktuelles Gebetbuch der amerikanischen Feministin Marcia Falk gelegt.
Im übrigen ist der Text unverändert geblieben, was leider auch für sämtliche Druckfehler

gilt (S. 17.59.224.226 und öfter). Ungeachtet dessen wird das Buch als Lese- oder
Handbuch, zu Studienzwecken oder einfach als Nachschlagewerk weiterhin beste Dienste

leisten, nun um einen weiteren wichtigen Aspekt jüdischen Gebetslebens bereichert.

Tübingen Friedmann Eißler

168



Becker, Hans-Jürgen et al. {ed.), Übersetzung des Talmud Yerushalmi. Band

II/8: Besa — Ei, übersetzt von Andreas Lehnardt, Tübingen: Mohr Siebeck

2001, XXXVI + 186 S., gebunden, 89,--; ISBN 3-16-147551-8.

Andreas Lehnardt hat mit der kommentierten deutschen Ubersetzung des achten
Traktates (Besa „Ei") aus der zweiten Ordnung (Moced „Festzeit") einen weiteren
Band in der seit 1975 in Tübingen erscheinenden Reihe „Übersetzung des Talmud
Yerushalmi" vorgelegt.

Der Traktat Besa - benannt nach dem ersten Wort der Mischna („Ein Ei, das an
einem Feiertag gelegt wurde [. .] ") - behandelt Vorschriften bezüglich der Festtage in
Differenz zu solchen, die nur für den Schabbat gelten. Insbesondere werden diejenigen
Meinungsverschiedenheiten zwischen den Schulen Hilleis und Schammais diskutiert,
die die Zubereitung und das Essen von Speisen an einem Feiertag betreffen.

Die hier vorgelegte Arbeit entspricht in Aufbau und Methodik den bisher bei der

Herausgabe des Talmud Yerushalmi bewährten Grundsätzen. Einer bündigen Einleitung,

die Hinweise zur Textgrundlage, einen kurzen Überblick über die benutzten
Textausgaben und die verwendete Literatur sowie abschliessende Bemerkungen zur
Methodik enthält, folgt der Hauptteil, der die eigentliche Übersetzung umfasst.

Stellenangaben und Namenregister schliessen diesen Band ab.

Der Hauptteil zeugt von der Akribie und dem Fleiss des Autors. Es ist ihm nicht
nur gelungen, in der Übersetzung Allgemeinverständlichkeit und Genauigkeit zu
verbinden, sondern auch die kommentierungswürdigen Passagen umfassend zu erläutern.
Umfassend bezieht sich einerseits auf das Verhältnis Kommentar - Übersetzung, das in
etwa bei 2 : 1 liegt, und andererseits auf den Inhalt der Erläuterungen. So findet man
hier neben philologischen Erklärungen auch inhaltliche Erörterungen, hermeneutische

Ableitungen, parallele Überlieferungen und kritische Diskussionen. Hinweise zu Realien

fehlen ebensowenig wie Angaben zu rabbinischen Konventionen.
Freilich wird es auch den geneigten Lesern nicht erspart bleiben, um der

wissenschaftlichen Redlichkeit willen die entsprechenden Textgrundlagen zu Rate zu ziehen.

Einen wesentlichen Beitrag zu deren angemessenem Verständnis vermag diese
ausgezeichnete Arbeit allemal zu leisten.

Bochum Dirk Bültmann

Hüttenmeister, Frowald, Gil, Übersetzung des Talmud Yerushalmi, ed. M.
Hengel, P. Schäfer, F. Avemarie, H.-J. Becker, F. G. Hüttenmeister.
Band II/1 : Shabbat — Schabbat, Tübingen: Mohr Siebeck 2004, 500 S.,

leinen, 134,-; ISBN 3-16-148313-8.

Lehnardt, Andreas, Band II/3: Pesahim — Pesachopfer, Tübingen: Mohr
Siebeck 2004, 404 S., leinen, 129,—; ISBN 3-16-148191-7.

Lehnardt, Andreas, Band II/7: Rosh ha-Shana. Neujahr, Tübingen: Mohr
Siebeck 2000, 186 S., leinen, 178,—; ISBN 3-16-147309-4.

„Beim Hinaus- (und Hinein)tragen am Schabbat (von einem Bereich in einen anderen)
gibt es zwei Unterarten; diese zerfallen für denjenigen, der innen ist, in (zwei Unterar-

169



ten, was zusammen) vier (Arten) ergibt, und (ebenso) für denjenigen, der außen ist, in
(zwei Unterarten, was zusammen) vier (Arten) ergibt." So lautet F. G. Hüttenmeisters
deutsche Fassung des Anfangs des ersten Kapitels des Mischna-Traktates, der die
Vorschriften zur Beachtung des Sabbat enthält. Von den historischen und sachlichen

Verstehensfragen — über die Transkription oder aber Übersetzung der hebräischen
Ausdrücke (Shabbat, Sabbat oder Schabbat?) bis zum Problem der Wiedergabe des

stenogrammartigen Stils - gibt dieser Anfangssatz sogleich zu erkennen, mit welchen
Schwierigkeiten eine jede wissenschaftliche Ubersetzung des palästinensischen Talmuds zu
kämpfen hat. Dem Autor ist seine Arbeit dabei weitgehend gelungen. Der ausführliche

Anmerkungsteil, aber auch die graphische Aufbereitung des Textes (Kursivsetzung,
Gliederung, Blatt-, Spalten- und Zeilenangaben im Apparat und am Rand) machen es

dem Leser leicht nachzuvollziehen, wie die an die Mischna anschliessende Gemara das

Verbot des Tragens am Sabbat zunächst biblisch begründet (durch einen Verweis auf Ex

36,6), wie der Tatbestand des Tragens quantifizierend (das Mindestmass entspricht einer

getrockneten Feige), im Hinblick auf die betroffenen Räume (unterschieden werden

private, öffentliche und neutrale Bereiche sowie Durchgänge) sowie auf die Spezifik des

Tragens (kann das Werfen bzw. Auffangen oder das Hinunterschlucken einer Olive und
der „Transport" im eigenen Magen als „Tragen" gelten?) usw. qualitativ näher definiert
wird. Auch der „Vergessensfall" wird diskutiert, also die Frage, wie sich ein etwaiges
„Vergessen" des Sabbat auf die Tatbestandsmerkmale des „Tragens am Sabbat" auswirkt
(S. 4). Es spricht für die methodische Sorgfalt des Verfassers, dass er hier und an anderer
Stelle, wo der heutige Leser diesen Erörterungen befremdet gegenübersteht, von der

späteren religionsgesetzlichen Literatur, in der entsprechende Fälle beschrieben und
diskutiert werden, nur sparsam Gebrauch macht. Dennoch sind diese Hinzuziehungen,
wenn man anachronistische Schlussfolgerungen vermeidet, gelegentlich unerlässlich:
Schliesslich gilt es etwa, einem kryptischen Satz wie „alle sieben Jahre [. .] wird [. .]

das (Rückgrat) des Menschen zur Schlange, wenn er (bei der vorletzten Bitte des

Achtzehnbittengebetes) seinen Körper nicht bis zum unteren Ende des Rückgrates
gebeugt hat" (S. 37) erst einmal überhaupt einen — wenn auch vorläufigen — Sinn
abzugewinnen, was durch den Verweis auf entsprechende Ausführungen im Schulchan
Arukh gelingen mag (ebenda). Der berühmte Gesetzeskodex des Josef Karo mitsamt
den Glossen von Moses Isseries (zu Yore Dea § 242,31) und dem Kommentar Sabbataj
Kohens (1622-1663) mit den entsprechenden Fallbeispielen von rabbinischen
Streitigkeiten bis in die frühe Neuzeit könnte auch im Hinblick auf yShab 3d,23 —29 in
Anschlag gebracht werden, wonach „jeder Beschluß, den ein Gerichtshof über die
Öffentlichkeit fällt und den die Mehrheit der Öffentlichkeit nicht angenommen hat,
kein (gültiger) Beschluß ist" (S. 51). Es ist nicht verwunderlich, dass die Fachleute
uneins sind, was bei den hier vorliegenden Texten überhaupt zu einem wirklich
historischen Verstehen beitragen kann. Unstrittig sollte aber sein, dass die elementaren Fragen

der Gliederung des Mischna- und Gemara-Textes zu den unverzichtbaren
Interpretationsaufgaben gehören. Ist die Bestimmung, wonach man sich „kurz vor dem

Minha(-Gebet) nicht zum Haarschneider setzen" darf (S. 25), etwa inhaltlich den auf
den Sabbat (oder den Freitagnachmittag) bezogenen Normen zuzuordnen oder liegt ein
Verbot vor, das auch an gewöhnlichen Wochentagen gilt? Dass der Verfasser diese und
andere Fragen offenlassen musste, zeigt, dass wir mit dem Verständnis des Jerusalemer
Talmud noch eher am Anfang stehen.

An den Anfang des Ubersetzungsprozesses verweisen häufige Formulierungen im
zweiten hier besprochenen Band. Was soll der im Vorwort angesprochene „Nichtfach-

170



mann" (S. XLVII) etwa mit einem Satz wie dem folgenden anfangen: „hames eines

Nichtjuden, über das das Pesah-Fest vergangen ist, ist zur Nutznießung erlaubt" (S.

59)? Oder: „wegen des Verbotes Lo titgod.edu (Dtn 14,1)" solle es verboten sein, an
unterschiedlichen Orten unterschiedlichen Pesach-Bräuchen zu folgen (S. 128)? Abgesehen

davon, dass eine Ubersetzung auch für den nicht sprachkundigen Benutzer
verständlich und zitierbar sein sollte, erscheinen solche Sätze - vgl. etwa auch: „Man
genügt ihr [scilicet der Pesachpflicht] mit Demai" (S. 72) - wie eine Kapitulation vor
der eigenen Aufgabe. Da kann es nützlich sein, sich an diejenigen jüdischen
Bibelübersetzer zu halten, die bei ihrem Werk die Übereinstimmung mit der halachischen

Auslegung im Blick hatten, etwa L. Zunz, S.R. Hirsch oder Buber/Rosenzweig. Bei
letzteren wird lo titgodedu (offensichtlich mit Blick auf die mischnische Vorschrift,

„wegen der Streitigkeit" nicht vom lokalen Brauch abzuweichen, aber andererseits auch
hinsichtlich der Anweisung, keine Gruppierungen und Abspaltungen zuzulassen: „lo
ta'asu aggudot aggudot") wiedergegeben mit: „zerfurchet euch nicht", ein Hinweis, der
mit Blick auf das intertextuelle Verständnis des Bibelzitats im Talmud-Text vielleicht
zielführender ist als die Angabe einer philologischen Notiz in Gesenius' Handwörterbuch.

Auf Übersetzungsschwierigkeiten verweist auch der Anfang des zweiten Kapitels:
„Zu jeder Stunde, da (kol sha'ah) es erlaubt ist, (von Gesäuertem) zu essen, darf man
dem Vieh [. .] davon zu fressen geben" (S. 47). Sollte es im Deutschen nicht besser

heissen: „solange es erlaubt ist" - zumal es sich ohnehin nicht um die uns bekannten
Stunden, sondern um die talmudischen „Zeitstunden" handelt, von denen dann auch in
der Gemara die Rede ist? Es sind solche sprachlichen Unsicherheiten und ängstlichen
Wort-für-Wort-Wiedergaben, die dem Leser gelegentlich die Entdeckerfreude trüben.

Zugleich sollte aber angemerkt werden, was für alle drei hier angezeigten Bände gilt:
Ohne diese jeweils ersten wirklich wissenschaftlichen Ansprüchen genügenden
Übersetzungen, die in jede judaistische, theologische und religionshistorische Bibliothek
gehören, mit ihren bis in Details sehr sorgfältigen Beobachtungen am Text und ihren
ausführlichen und benutzerfreundlichen Registern würde der Jerusalemer Talmud nicht
nur für das allgemeine, sondern auch für das Gelehrtenpublikum unerschlossen bleiben.

Tübingen Matthias Morgenstern

Hayman, A. Peter, Sefer Yesira. Edition, Translation, and Text-Critical

Commentary, Tübingen: Mohr Siebeck 2004 Texts and Studies in Ancient
Judaism 104), X + 206 S., gebunden, 79,—; ISBN 3-16-148381-2.

Obwohl das von seinem Umfang her eher bescheidene Sefer Yesira (SY) in der
Geschichte der jüdischen Philosophie und Mystik eine enorme Rolle gespielt hat und viele

Kommentare und Übersetzungen dazu entstanden sind, fehlte bislang eine Textausgabe,
die den Erfordernissen heutiger wissenschaftlicher Editionen Rechnung trägt. Den
ersten Schritt in diese Richtung hatte 1971 Ithamar Grünwald mit der Preliminary Critical

Edition of Sefer Yezira (in: Israel Oriental Studies 1 [1971], S. 132-177)
unternommen. Die von A. P. Hayman, Judaist an der Universität Edinburgh, jetzt vorgelegte
Edition ist gleichsam deren Fortsetzung unter Berücksichtigung der seitherigen
Forschung (L. Weinstock, N. Allony und andere).

171



Welche Textgestalt Haymans Bearbeitung am Ende annehmen wird, ist schwer zu

sagen, denn bisher liegt erst der erste der auf drei Bände angelegten Ausgabe vor. Im
zweiten Band beabsichtigt der Autor, eine Reihe Einzeluntersuchungen zu verschiedenen

Themen des SY vorzulegen und im dritten einen durchgängigen Kommentar zum

ganzen Werk.
Als Basis seiner Edition hat Hayman drei Handschriften gewählt, und zwar (1) Ms

Vatican 299 (hier: Ms A), (2) Ms Parma 2784.14 (hier: Ms K) und (3) den von N.
Allony in Temirin 2 (1981), S. 9-29 edierten Geniza-Text aus der Universitätsbibliothek

Cambridge (hier: Ms C), im textkritischen Apparat hingegen, der dem Nachweis
der Unterschiede zwischen den verschiedenen Textüberlieferungen dient, werden alle
bekannten Handschriften berücksichtigt. Dabei betont der Autor, dass die mit der

Zuordnung von Text und Kommentar zur kurzen und langen Rezension des SY
verbundenen Probleme jede Edition angesichts der Vielfalt der erhaltenen Handschriften
und der darin enthaltenen Textvarianten notwendigerweise vorläufig sein lassen. Unter
zustimmendem Verweis auf die Erfahrungen von M. Beit-Arié und P. Schäfer mit
mittelalterlichen jüdischen Handschriften bezweifelt Hayman, dass es überhaupt möglich

ist, eine als Urtext anzunehmende Textfassung des ST herzustellen. Seiner Ansicht
nach bleibt in der gegebenen Situation nichts anderes als der Versuch festzustellen, was
allen Versionen gemeinsam ist, und eine synoptische Edition der drei wichtigsten
Handschriften vorzulegen. Hayman stützt sich dabei auf vier vorkabbalistische
Kommentare zum SY, und zwar von Saadja Gaon, Dunasch b. Tamim, Schabbetai Donnolo
und Jehuda b. Barzillai. In der ausführlichen Einleitung analysiert er das im SY
enthaltene biblische Material, wobei er zugleich an J. Liebes' These Kritik übt, der zufolge
dessen Spärlichkeit auf eine Entstehung des 5Tin der ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts
unserer Zeit schliessen lässt. Die Untersuchung rabbinischer Einflüsse im SY fuhrt
Hayman vielmehr zu der bemerkenswerten Feststellung, dass dessen Langfassung ihm
offenbar die Fremdartigkeit nehmen soll, die die Kurzfassung ausstrahlt. Er zeigt dabei,
dass — und in welcher Weise - eine vergleichende Untersuchung der Varianten in Text
und Kommentaren neues Licht in die Fragen nach der Idee der creatio ex nihilo, nach
dem astrologischen Material oder kabbalistischen Einflüssen auf die Uberlieferung des

SY zu bringen hilft. Ein grosses Verdienst der Haymanschen Untersuchungen sind sie

tabellarischen Übersichten über Verteilung und Anordnung der Textabschnitte nach 19

Handschriften (Appendix I — II). Zu bedauern ist nur, dass versäumt wurde, dem Band
einen Index der hebräischen Begriffe des SY beizugeben, der dem philologisch-interessierten

Benutzer die Arbeit erleichtern würde.

Hayman hat eine grosse Arbeit geleistet; gespannt wartet man nun auf das

Erscheinen der noch ausstehenden Bände. Doch schon jetzt scheint sicher, dass es zu
seiner Edition so schnell keine ihr vergleichbare Alternative geben und sie auf lange Zeit
die textkritische Standardausgabe bleiben wird.

Krakow Tomasz Sikora
(aus dem Polnischen übersetzt von S. Schreinerl Tübingen)

172



Ehrlich, Uri, The Nonverbal Language ofPrayer. A New Approach to Jewish

Liturgy, Translated by Dena Ordan, Tübingen: Mohr Siebeck 2004 Texts

and Studies in Ancient Judaism 105), XI + 303 S., leinen; ISBN 3-16-
148150-X.

Das aus dem Ivrit übertragene und dabei stark überarbeitete Buch trägt im Original den

anregenden, Ps 35,10 entnommenen Titel kol asmotai tomarna, „all meine Gebeine
werden sprechen". Hierdurch wird nachdrücklicher bereits im Titel darauf verwiesen,
dass die non-verbale Sprache des Gebetes, die körpersprachliche Ebene des Betens,
schon in biblischen Texten und somit bereits in der vorrabbinischen Gottesanrufung
eine gewisse Rolle gespielt hat. Das Buch geht zurück auf eine an der Hebräischen
Universität eingereichte Dissertation, die ihre ersten Anregungen durch vom Verfasser

Vf.) am Shalom Hartman Institut in Jerusalem abgehaltene Kurse erhalten hat.

Begleitet wurde die Arbeit dem Vorwort der hebräischen Ausgabe zufolge zunächst von
Shmuel Safrai, dann von Yosef Tavory, Gerald J. Blidstein und Richard Sarason,
weiteren ausgewiesenen Experten auf dem Gebiet des rabbinischen Gebets. Der methodische

Neuansatz Ehrlichs zeichnet sich durch die Adaption von vor allem englischsprachigen

„anthropologischen" Untersuchungen zur „interpersonalen" Kommunikation im
nicht-jüdischen Bereich aus. Durch die dadurch inspirierte Wahl einer neuen Methodik
reiht sich das Buch klar in die Klassiker innovativer Studien zum jüdischen Gebet ein,
wie sie zuvor etwa von Joseph Heinemann (zur Formgeschichte des rabbinischen
Gebets) und Lawrence A. Hoffman (zur Anthropologie der Zeremonie) vorgelegt worden
sind. Im Zentrum der Studie steht die Frage, welche Bedeutung den Gebärden für das

Gebet zukommt. Im Zusammenhang mit dem Gebet, d. h. vor allem der Tefilla, dem

Achtzehngebet, gemachte Gesten und Gebärden, wie sie in den frühesten erreichbaren
rabbinischen Quellen, zunächst also in Mishna, Tosefta und in den sogenannten hala-
khischen Midrashim, dann auch in den beiden Talmudim Erwähnung finden, werden

vom Vf. systematisch in ihren historischen und kulturellen Kontext eingeordnet und
hinsichtlich ihrer Aussagebedeutung analysiert. Um dabei zu umfassenderen Einsichten
in die Bedeutung von Gebetsgesten wie dem Stehen, Händeerheben und der Verwendung

gewisser Kleidungen zu gelangen, werden Vergleiche zu Gesten in anderen

Kulturen, vor allem Christentum und Islam gezogen. Im Zentrum der Arbeit steht die

'Amida, das stehend zu sprechende rabbinische Hauptgebet schlechthin, welches schon

von seiner Bezeichnung her auf die besondere Bedeutung der durch die Gestik zum
Ausdruck gebrachten religiösen Intention hinweist. Das Achtzehngebet bringt dadurch
eine spezifische Weise der menschlich-göttlichen Kommunikation zum Ausdruck. Sie ist
durch ein dem rabbinischen Judentum eigenes Bewusstsein der besonderen Nähe zu
Gott geprägt. Neben dem bekannten Verbeugen während des Gebets, das vom Vf. als

eine Geste der Unterwürfigkeit und des impliziten Trauerausdrucks, herrührend aus der

Zeit der Neuordnung des Gebets nach der Tempelzerstörung gedeutet wird, spielen
auch die Ausrichtung des Gesichts und der Augen beim Verrichten des Achtzehngebets
eine Rolle. Hervorzuheben sind auch die Beobachtungen zur Gestik der Hände beim
Gebet. In rabbinischer Zeit erhielt das Händeerheben im Vergleich zur biblischen Epoche

und im deutlichen Kontrast zum frühen Christentum eine wesentlich geringere

Bedeutung — sei es aufgrund der zunehmenden christlich-jüdischen Kontroverse oder

der gesteigerten Aufmerksamkeit, die der Intention, der kawwana zugedacht wurde.
Weitere wichtige Beobachtungen zu den Gebärden während der Rezitation der Amida

173



durch den einzelnen wie das Zurücksetzen der Füsse am Schluss des Gebets als

Abschiedsgeste schliessen die ersten Kapitel ab. Neue Aspekte von Gebärdensprache bei
der Amida eröffnen die Abschnitte zur Bekleidung. Hier werden zunächst allgemeinere
Fragen wie das Anlegen eines Gürtels und eines Mantels beim Gebet erörtert. Umstritten

ist, ab wann auch das Kopfbedecken während des Gebetes aufgekommen ist. Eine
erste Erwähnung des Brauches, den Kopf während des Gebetes zu bedecken, findet sich

in einer gaonäischen Schrift, in der die Differenzen zwischen den Bräuchen Palästinas

und Babyloniens aufgezählt werden (Ha-Hilluqim, ed. Margaliouth, S. 164-165 § 40);
später auch in dem vielleicht palästinische Riten reflektierenden Traktat Soferim 14,15.
Das Abstreifen der Schuhe vor dem Gebet war zunächst nur palästinischer Brauch, der
auf die speziell für das Land Israel belegbare Deutung der Synagoge als geheiligtem Ort
zurückzuführen sein dürfte. In Babylonien betete man dagegen schon immer beschuht,

was sich später auch in der übrigen Diaspora durchsetzte. Ein weiterer wenig beachteter

Aspekt der non-verbalen Kommunikation beim Gebet betrifft das Heben und Senken

der Stimme, den Rhythmus in der Abfolge der gesprochenen Worte. Alle mit dem
Rezitieren der Amida verbundenen Gesten lassen sich auf die „interpersonale" Ebene
menschlicher Kommunikation zurückführen. Im Unterschied zum Tempelgebet finden
in der Synagoge keine die Person vor Gott als demütig darstellenden Proskynesen mehr

statt. Das Gebet wird von den Rabbinen vielmehr zunehmend als non-verbaler Akt der

dialogischen Kommunikation zwischen Mensch und Gott gedeutet. Zahlreiche weitere

wichtige Beobachtungen, Vergleiche mit Schriften ausserhalb der rabbinischen Literatur
und archäologische sowie epigraphische Erkenntnisse reichern diese gelehrte Studie an.
Es gelingt dem Vf. nicht nur, neue, in der meist an den Texten orientierten Forschung
zum Achtzehngebet (siehe zuletzt etwa Y. Luger, The Weekday Amidah in the Cairo
Genizah, Jerusalem 2001) wenig oder gar nicht beachtete Aspekte in die wissenschaftliche

Diskussion einzuführen, es wird auch ein neuer Blickwinkel auf die rabbinische
Literatur und die in ihr erkennbaren Entwicklungen in Brauchtum und Halakha
insgesamt eröffnet. Künftig wird man wohl stärker als bisher berücksichtigen müssen,
inwieweit gewisse in der rabbinischen Literatur auch im Hinblick auf andere liturgische
Handlungen erwähnte Gesten zu einer angenommenen Datierung eines Diktums oder
einer Passage passen. Die im Hinblick auf die Amida herausgearbeiteten Ergebnisse
werden insofern auch für die Forschung an anderen jüdischen Gebeten neue Impulse
geben. Da Ehrlich zur Zeit ein grosses Projekt zur Erschliessung sämtlicher früher
jüdischer Gebetstexte an der Ben Gurion University in Beer Sheva im Negev leitet
(.Mif'al Ha-tefdla - A National research project on the early version of Jewish Prayer
founded by the Israel Academy of Sciences and Humanities), sind von ihm und seinen
Mitarbeitern ähnlich grundlegende Studien zu anderen jüdischen Gebeten zu erhoffen.

Mainz Andreas Lehnardt

Breslauer, Richard I., Weltgericht und Martyrium in der jüdischen
Neujahrsliturgie. „Heiligkeit des Tages" im Gebet Unetanneh Tokkef, Bern, Berlin,
Bruxelles, Frankfurt am Main, New York, Oxford, Wien: Peter Lang 2004

Judaica et Christiana 19), 241 S.; 11 Abb., gebunden, 51,—; ISBN
3-906769-20-8.

Die vorliegende Studie geht auf eine Dissertation an der Universität Luzern zurück, die
dort auf Antrag von Clemens Thoma im Jahre 2001 angenommen wurde. Der Autor

174



beschäftigt sich neben seiner beruflichen Tätigkeit bei einer Züricher Bank mit der
wissenschaftlichen Aufarbeitung jüdischer Traditionen, insbesondere in der Gebetsliteratur,

die unter der meist unscharf gebrauchten Sammelbezeichnung Pijjut bekannt ist.
Das Gebet U-netanne tokkef („Wir wollen [die Grösse der Heiligkeit des Tages]
schildern") ist ein solcher das Neujahrs-Motiv des Weltgerichtes thematisierender Pijjut, der
im ashkenazischen Ritus im Mussaf-Gebet des ersten und zweiten Tages von Rosh ha-
shana rezitiert wird (in einigen chassidisch beeinflussten Riten wie Minhag Polin wird er
auch am Yom ha-Kippurim rezitiert). Dieser längere, formgeschichtlich als Silhtk für
eine Kerova zu bezeichnende Text wird vom Verfasser Vf.) hinsichtlich der älteren

Traditionen, der biblischen und rabbinischen Vorbilder und der mit ihm verknüpften
Märtyrertraditionen um Rabbi Amnon aus Mainz (11. Jahrhundert) untersucht. Einen
besonderen Schwerpunkt der Arbeit bilden zunächst die vergleichende Ubersetzung und

Interpretation der einzelnen Abschnitte des Gebets. Ergänzt wird dieser Teil durch
Bemerkungen zu sprachlichen Besonderheiten und zu teilweise weit zurückreichenden

traditionsgeschichtlichen Bezügen. Hervorzuheben ist das Bemühen des Vf.s, die älteste
erreichbare Fassung des Gebetes zu rekonstruieren. Herangezogen werden dafür auch

einige Geniza-Fragmente, die eine andere Fassung des U-netanne tokkef bewahrt haben
als die heute bekannte. Dabei wird allerdings die in den Geniza-Fragmenten, British
Library Or 5557 G, zufällig nicht erhaltene umfangreichere Textfassung dieses Silluk,
wie sie heute in gedruckten Machsorim zu finden ist und wie sie in ihrem vollen
Umfang auch schon durch mittelalterliche Manuskripte belegt ist (vgl. Machsor le-

jamim nora'im, Band I: Rosh ha-Shana, ed. D. Goldschmidt, Jerusalem 1970, S.

169-172), nicht berücksichtigt. Gattungsgemäss mündet ein Silluk in das Trishagion,
die Kedusha. In der ältesten erreichbaren Fassung stammt dieser Silluk wohl bereits aus
den Tagen Jannais, spätestens Killirs (siehe auch das Fragment aus der Taylor-Schechter
Collection T.-S. H 8.6). In seinem vollen, genregemässen Umfang bietet das Gebet

jedoch eine andere Gesamtaussage als die, die der Vf. anhand der von ihm zugrunde
gelegten Kurzfassung (bis we-tahtokh qisva) herausstellen möchte. Seine Analyse des

U-netanne tokkef bricht also in der Mitte des Textes ab, ohne das dies zu begründen
wäre. Ein wichtiges, wenn auch nicht mehr überraschendes Ergebnis der Arbeit ist
dann, dass das Martyrium Amnons von Mainz erst sekundär mit dem Gebet in
Verbindung gebracht worden ist (vgl. schon S. Hirschhorn, Tora, iver wird dich nun
erheben? Pijutim Mimagenza, Gerlingen 1995, S. 54-55). Ob der heute bekannte und
von den älteren Fassungen abweichende Text allerdings tatsächlich aus Mainz stammt
und dort aktualisierend von Rabbi Amnon umgedeutet wurde, wie der Vf. - in
Übereinstimmung mit zahlreichen anderen Gelehrten (unter anderen L. Trepp) - annimmt,
lässt sich meines Erachtens nicht sicher belegen. Es ist wohl mit einem längeren Wachstum

des älteren, aus Palästina stammenden Textes zu rechnen. Die vom Vf.
herangezogenen, zum Teil sehr weit zurückreichenden traditionsgeschichtlichen Parallelen (unter

anderen in Texten vom Toten Meer und aus dem Neuen Testament) belegen dabei

weniger etwas über das Alter des Gebetes als über das gewisser Traditionen, die in ihm

aufgegriffen werden. Hier hätte eine präzisere Eingrenzung der heranzuziehenden Quellen

(vergleichbare 5z//«UKompositionen) und eine methodisch reflektiertem Vorgehensweise

(Formgeschichte) vielleicht zu zuverlässigeren Ergebnissen geführt. Insgesamt
verweist die Arbeit somit aber auf ein grundsätzliches Problem, vor dem die Erforschung
der jüdischen poetischen Literatur der Spätantike insgesamt nach wie vor steht: Es fehlt
an methodisch reflektierten Untersuchungen, die den Vergleich zwischen der umfangreichen

und für den Nichtfachmann kaum zu überschauenden Pijjutim-Literatur er-

175



möglichen würde. Insbesondere in Israel sind in den letzten Jahrzehnten durch Forscher

wie Ezra Fleischer, Josef Yahalom und Shulamit Elizur zwar signifikante Fortschritte
(insbesondere hinsichtlich der Neuedition von bislang unbekannten Texten aus der
Kairoer Geniza) erreicht worden. Doch ist die Vermittlung ihrer Arbeiten, speziell in die

deutschsprachige Fachliteratur bislang kaum erfolgt. Die Arbeit Breslauers über ein

wichtiges Gebet der Neujahrsliturgie regt hoffentlich weitere Detailstudien zu ähnlich

prominenten Pijjutim an.

Mainz Andreas Lehnardt

Baumgarten, Elisheva, Mothers and Children. Jewish Family Life in
Medieval Europe, Princeton/New Jersey: Princeton University Press 2004, 275
S.; ISBN 0-691-09166-8.

Grossman, Avraham, Pious and Rebellious. Jewish Women in Medieval

Europe, Waltham/Massachusetts: Brandeis University Press 2004, 329 S.;

ISBN 1-58465-392-2.

Women's studies and gender studies is a field which is rapidly growing in importance
within Jewish studies. One aspect of this development is what may be defined as

"women's studies", that is: scholarship which focuses on the often neglected situation of
women in Jewish history, and parts of human experience which mainly concerns women

such as pregnancy, giving birth, breast-feeding etc. Another aspect is what may be

termed "gender studies", that is: scholarship which pays attention to the importance of
gender as a defining category in any society: how gender is constructed, how masculinity

and femininity are perceived, how gender is used to construct hierarchies and power
structures etc. The two recent volumes by Elisheva Baumgarten and Avraham Grossman

make important contributions to both these aspects of the field.
There are many similarities between the two books:

- Both deal mainly with the High Middle Ages, although both scholars use later

sources as well. Baumgarten concentrates on Jewish life in Ashkenaz, whereas

Grossman compares the Jewish life under Christian and Muslim rule.

- Both volumes are translations of Hebrew books. In the case of Grossman's book,
the English version has been abbreviated by reducing the number of quotes from
primary sources and the scholarly apparatus.

- Both are based on an extensive study of primary sources, both Jewish and non-
Jewish, and continually discuss how developments and attitudes found in the Jewish

sources should be related to their non-Jewish surroundings.

Baumgarten's book is a profound study of a variety of practices and attitudes in
connection with birth, circumcision, nursing and other aspects of caring for infants.
One of the important contributions of Baumgarten is that she repeatedly discusses

developments in the situation of Jewish women in the light of tensions and developments

within society at large. This is seen for example in her discussion of women who

act as a ba'alat brit, the person responsible for organizing a meal in connection with the

circumcision ceremony and who holds the infant during part of the act. Baumgarten

176



shows that the role of the basaltat brit grew in importance during the twelfth and
thirteenth centuries, and that this role should be seen as a parallel to that of the

co-parents (or godparents) in the ritual of baptism in contemporary Christian society.

During the eleventh and twelfth centuries the ba'allat brit could be either a man or a

woman, but starting in the thirteenth century there are sources that consider it improper
for women to assume this role. Baumgarten interprets this development as part of a

more general marginalization of women from the ritual arena of the synagogue. She also

points to the fact that in the eleventh and twelfth centuries there were Jewish women
who took upon themselves commandments which were traditionally only incumbent

upon men, but that there were increasing objections voiced against this practice in the
thirteenth century. Baumgarten compares this to the parallel expansion and subsequent
reduction of the religious roles of women in the surrounding Christian society, although
it would have been welcome if she had included a further discussion on the reasons for
this general change in societal attitudes towards women at the time.

Grossman's book has a broader perspective and deals with a large variety of topics
connected to medieval Jewish women's lives: marriage, divorce and widowhood; women's

economic status, education, religious roles; women in martyrdom and violence

against women. One of the most important contributions of Grossman is that he points
to tensions among contemporary sources, especially between normative texts that outline

how the ideal woman should act, and sources that show how real women actually
acted. One telling example of this tension is the "miqveh-tebeWion' in twelfth-century
Egypt when a large group of women during several years refused to perform the ritual
monthly immersion in the miqveh (ritual bath) but preferred to bathe at home or in
Muslim bath houses, despite the objections raised by Maimonides and other rabbinic
authorities. This incident stands in stark contrast to contemporary texts which extol the
ideal of the woman who obeyed her husband at all times.

In conclusion: both volumes contribute much to our understanding of both the
realities and ideals concerning medieval Jewish women, as well as a deeper understanding

of gender relations in the Middle Ages, and as such, they deserve to be included in
the syllabus of courses on medieval Jewish history, general medieval studies or gender
studies.

Uppsala Lena Roos

Maimonides, Moses, The Guide of the Perplexed. Hebrew translation from
the Arabic, annotations, appendices and indices, by Michael Schwarz, Tel

Aviv: Tel Aviv University Press 2002, 2 Bände, 842 S.; ISBN 965-
7241-01-4.

Aus verschiedenen Gründen kann der Schreibende keine Rezension dieses wichtigen
Buches liefern, sondern nur darauf hinweisen und hoffen, dass ein besserer Kenner die

grosse Arbeit, die Prof. Michael Schwarz hier vorlegt, ausführlich würdigen wird.
Schwarz' Ubersetzung zielt darauf ab, nicht nur Maimonides' Terminologie genau und
an allen Stellen konsequent wiederzugeben (wie ibn Tibbon, im Gegensatz zu al-HarizI,
es gemacht hatte), sondern auch die Schwierigkeiten zu überwinden, die der
jüdischarabische Satzbau dem heutigen hebräischen Leser bereitet. Für die reichhaltigen An-

177



merkungen hat sich der Übersetzer einer sehr reichen Bibliographie bedient; sie

beansprucht 56 Seiten, wobei Sekundärliteratur auf Verlangen des Verlags nur bis 1997
berücksichtigt werden konnte. Nicht weniger als sieben Indizes erschliessen den Inhalt;
Maimonides' besondere Hinweise für den Leser und die Aufstellung der von ihm
behandelten hebräischen Wörter sind besonders nützlich. 25 Seiten sind den bisherigen
Übersetzungen in mehrere Sprachen und ihren Verfassern gewidmet. Nicht alles war
Schwarz zugänglich; aber die genauen Angaben, vor allem zu den Biographien der
Übersetzer, machen diesen Teil zu einer spannenden Lektüre. Meist vernachlässigt ist
das kleine hebräische [!] Gedicht, womit Maimonides sein Werk umrahmt hat; David
Zori bietet es hier mit einem überzeugenden Kommentar.

Ciarens Simon Lauer

Levy, Tony/Rashed Roshdi (ed.), Maïmonide - Philosophe et Savant

(1138 —1204), Leuven/Louvain: Peeters 2004, XI + 477 S.; ISBN 90-429-
1458-0.

Wie dem Titel des Bandes zu entnehmen ist, geht es in den insgesamt 18 Beiträgen um
den Philosophen und Naturwissenschaftler Mose b. Maimon (Maimonides) und seine

Wirkung. Nachdem J. L. Kraemer Maimonides' intellektuelles Milieu in Kairo vorgestellt

hat (S. 1 — 37), behandeln die nächsten Beiträge des ersten Teils verschiedene

Aspekte von Maimonides' Verhältnis zur Philosophie und zu einzelnen Philosophen, zu
al-Farabis Logik (A. Hasnawi, S. 39-78), zu Problemen des Determinismus (G.
Freudenthal, S. 79-129; A. Hyman, S. 131-142; J. Stern, S. 143-191) sowie zu Natur
und Gesetz/Recht (R. Brague, S. 193—208; W.Z. Harvey, S. 209-213; M. Schwarz,
S. 215-218). - Maimonides und die Mathematik (T. Lévy, S. 219-252; R. Roshdi, S.

253-273), Maimonides als Arzt und seine medizinischen Werke (Y.T. Langermann, S.

275 — 302) sowie Maimonides und die nabatäische Landwirtschaft (P.B. Fenton, S.

303-333) und Maimonides und die Sabäer (S. Stroumsa, S. 335-352) sind Gegenstand

des zweiten Teils. — Der dritte Teil schliesslich ist Maimonides' Wirkungs- bzw.

Rezeptionsgeschichte gewidmet: seinem Platz innerhalb der jüdisch-islamischen
Wissenschaften (H. Zafrani, S. 353-365), in den akademischen Auseinandersetzungen des

13. Jahrhunderts (G. Dahan, S. 367-393) sowie im philosophischen Denken seiner
lateinischen Leser (W. Kluxen, S. 395 — 409). Eigens thematisiert ist die Rezeption der
medizinischen Werke des Maimonides innerhalb der „westlichen" Medizin bis zum
Ende des Mittelalters (M. Nicoud, S. 411-431). - Das Echo maimonideischer
Philosophie in der jüdischen Welt schliesslich beleuchtet J.-P. Rothschild am Beispiel des

Sefer hen porat von R. Juda Romano (14. Jahrhundert) (S. 433-462).

Redaktion

178



Jacobs, Martin, Islamische Geschichte in jüdischen Chroniken. Hebräische

Historiographie des 16. und 17- Jahrhunderts, Tübingen: Mohr Siebeck 2004
Texts and Studies in Medieval and Early Modern Judaism 18), X + 332 S.,

gebunden, 89,—; ISBN 3-16-148156-9.

Die Habilitationsschrift (Freie Universität Berlin) analysiert und interpretiert drei der

wenigen Beispiele jüdischer vormoderner Historiographie, zugleich die einzigen vor
dem 19. Jahrhundert entstandenen Monographien hebräischer Sprache über islamische
Geschichte: Seder Eliyahu zuta von Eliyahu Capsali (ca. 1485-1555), entstanden 1523
auf Kreta (Venezien), den 1554 in Voltaggio /Genua verfassten Sefer divre ha-yamim
le-malkhe Sarefat u-vet Otömän ha-Togar des Yosef ha-Kohen (1496 bis nach 1577)
sowie die Divre Yosef, die 1673 von Yosef Sambari (1640? -1703?) in Kairo geschrieben
wurden. Alle drei Chroniken thematisieren politische Geschichte, stellen detailliert
islamische Geschichte mit besonderem Gewicht auf der zeitgenössischen osmanischen
Herrschaft dar und versuchen in charakteristischer Weise, „allgemeine" und jüdische
Geschichte literarisch zu verknüpfen. Dies tun sie in unterschiedlichen kulturellen und
situativen Kontexten, Capsali mit messianischen Hoffnungen auf der Höhe osmani-
scher Militärmacht, ha-Kohen vor dem Hintergrund der sefardischen Migration und
der Frage der göttlichen Gerechtigkeit in der Geschichte, Sambari mit der Sichtweise
eines Juden innerhalb des islamischen Machtbereichs.

Ziel der Untersuchung ist, das Bild, das sich jüdische Chronisten von den islamischen

Herrschern und Dynastien machten, auf dem Hintergrund der christlichen
Historiographie der Zeit zu erheben. Für die Durchführung bot sich die Dreiergliederung
an, sowohl für die Vorstellung der Autoren und ihrer Werke (Kap. 4) wie auch für die

Präsentation der eingehenden Textanalyse (Kap. 5—7), die dem Duktus der jeweiligen
Chronik folgt, dabei aber die Vergleichbarkeit durch Einhaltung eines gewissen Rasters

gewährleistet: Muhammad und die Frühzeit des Islam, Religion und wichtige Herrscher
des Islam sowie die Osmanenzeit bilden in den drei interpretierenden Kapiteln die

Schwerpunkte. Dem Hauptteil sind neben der Einleitung zwei Kapitel vorangestellt,
von denen eines in gelungener Prägnanz historische Rahmeninformationen mit
kritischen Blicken auf die Verarbeitung des gerush Sefarad (Vertreibung der Juden aus
Spanien) und seiner Folgen damals wie heute (bzw. in der älteren Forschung) verbindet,
das andere methodenkritisch die Historiographie auf christlicher und jüdischer Seite in
den Blick nimmt, um die Studie in die seit einiger Zeit geführte Debatte einzuordnen,
ob und inwiefern sich im 16. Jahrhundert ein Neuansatz jüdischer Geschichtsschreibung

vollzog. Diese Frage nach der Kontinuität bzw. Diskontinuität im Verhältnis zur
„mittelalterlichen" Chronistik — ob es sich bei den behandelten Werken um ein

Phänomen der frühen Neuzeit (Yerushalmi, Shulvass) oder um den „Schwanengesang" des

Mittelalters handelt (R. Bonfil) - ist durchgehend präsent. Gestützt auf ein breites

Spektrum an christlichen (A. Cambini, P. Giovio und andere) und jüdischen
Geschichtswerken (hier resümiert der Verfasser die historische Literatur vor und nach

1500, darunter A. Zacuto, Gedalya ibn Yahya, Shelomo ibn Verga bis hin zu David
Gans), stellt der Verfasser die These von der „historiographischen Abstinenz" im
Judentum seit Josephus in Frage und legt die im Verlauf des Buches begründete differenzierte

Perspektive auf die Texte als Repräsentanten der ,,'mittelalterliche[n] Seite' der

Renaissance" an (S. 260). In den Konklusionen (Kap. 8) wird ein zusammenfassender

Vergleich angestrebt, der Gemeinsamkeiten der drei Chroniken (wie Bewältigung der

179



Integration von rasant sich erweiterndem historisch-geographischem Wissen und
jüdischer Tradition in einer Welt radikaler Veränderungen) ebenso wie Differenzen (kulturelle,

soziale, politische Umgebung, Haltung zum Messianismus) zur Sprache bringt. Zu
den wichtigsten Ergebnissen gehört, dass eine Dichotomie zwischen traditionell-religiösem

und modern-säkularem Denken in bezug auf die Autoren und ihre Werke nicht

angemessen durchgeführt werden kann. Monokausale Erklärungsmuster für die
Entstehung der hebräischen Historiographie des 16./17. Jahrhunderts — sei es in Rückführung

auf das Trauma der Judenvertreibungen oder auf den humanistischen Einfluss der
Renaissance - reichen nicht aus. Die osmanische Herrschaft wird von allen drei
Autoren mit unterschiedlichen Akzentuierungen positiv dargestellt, sei es im Horizont
endzeitlicher Erwartung (Capsali) oder als göttliches Gerichtsmedium gegen die Christen,

die durch Repression von Juden Schuld auf sich geladen haben. Am deutlichsten
mischt sich bei Sambari in das europäisch-jüdische Islambild eine auf eigenen
Erfahrungen beruhende Polemik gegenüber der Herrschaft des Islam. Von hier aus und
aufgrund der Analyse des geradezu idealisierten Sultansbildes in den jüdischen Chroniken

fällt auch neues Licht auf den bis heute aktuellen „Mythos von der muslimischjüdischen

Symbiose". Die Kontrastierung: Judenvertreibung im Westen - gelungene
Assimilation im Orient (so zum Beispiel H. Graetz) wird als romantisierende
Simplifizierung entlarvt, die nicht zuletzt durch die Emanzipationsbestrebungen im 19.
Jahrhundert befördert wurde, denen zufolge die Idealisierung der Osmanen als willkommene

Bestätigung des Assimilationspotentials jüdischer Bürger in den europäischen
Nationalstaaten gelten musste.

Spannend ist die Arbeit auch an den Stellen, wo Konflikte der Autoren zwischen
dem Interesse an politisch-militärischer Geschichte im Kontext erwachenden National-
bewusstseins und ihrer Intention sichtbar werden, jüdische Geschichte zu schreiben,
welche sich doch letztlich als Geschichte einer machtlosen Minderheit mit der
nichtjüdischen Geschichte als schlechterdings nicht kompatibel erwies.

Der umsichtige, angenehme Stil des Buches sei besonders hervorgehoben, der Strin-

genz und Klarheit mit begrifflicher Sorgfalt und einer philologisch-rhetorischen
Orientierung verbindet. Am Ende sind ein ausführliches gegliedertes Literaturverzeichnis
sowie verschiedene Register enthalten.

Dass in unseren Tagen das Verhältnis der Türkei zu Europa wieder neu diskutiert
wird und bestimmt werden muss, lag sicher ausserhalb der intentionellen Reichweite
der Arbeit, zumindest in der Phase ihrer Entstehung. Sie ist aber auch in dieser Hinsicht
eine willkommene Vertiefung des historischen Bewusstseins.

Tübingen Friedmann Eißler

Swetschinski, Daniel M., Reluctant Cosmopolitans. The Portuguese Jews of
Seventeenth-Century Amsterdam, Oxford, Portland/Oregon: The Liftman
Library of Jewish Civilization 2004, 380 S., broschiert; ISBN 1 - 904-113-
126.

Es ist nicht gerade einfach, etwas über ein Buch zu sagen, das bereits mit dem „National
Jewish Book Award for Sephardic Studies (2000)" ausgezeichnet wurde und über das

sich ein erstrangiger Fachmann wie Jonathan Israel so äussert: „the best available general

180



survey of the subject [. .] it will remain an indispensable tool [. .] for decades to come
[. .] will undoubtedly be one of those works which is widely cited by scholars working
in a broad range of fields."

Sei dem, wie ihm wolle: Das zu besprechende Buch ist ein schwer zu lesendes,
schwer zu verarbeitendes Buch, denn der Leser droht, in einer Flut von Fakten zu
ertrinken. Es setzt auch viele Kenntnisse voraus, die ein normaler Leser kaum haben
dürfte wie eine solide Kenntnis des Börsenwesens oder der Geschichte Spaniens und der
Niederlande. Der Autor, daran besteht nicht der mindeste Zweifel, hat ein ungeheures
Quellenmaterial sorgfältig ausgewählt und gekonnt verarbeitet und besitzt darüber hinaus

zweifelsohne ein solides Wissen auf vielen Gebieten. In sechs Kapiteln lernen wir
die Geschichte der portugiesischen Juden in Amsterdam von den Anfängen bis zum
Ende des 17. Jahrhunderts kennen, wobei der Autor besonderen Wert auf die Darstellung

der „sozialen Dimension" (S. 5) dieser Geschichte legt. Es wird sehr eindringlich
das Klima der Toleranz dargestellt, das den ehemaligen „Neuchristen" die dauerhafte
und erfolgreiche Niederlassung am Ort ermöglichte; wir erfahren detailliert, woher diese

Juden kamen und wie sie ihre Handelsbeziehungen mit der iberischen Halbinsel und
mit Brasilien aufzogen. Ein weiteres Kapitel befasst sich mit der Entstehung und
Konsolidierung der jüdischen Gemeinde, mit ihren Leitern und Institutionen; ferner lernen
wir die religiösen Spannungen in dieser Gemeinde kennen sowie auch die sozialen

Konflikte, die sich zwischen Familien und Clans ergaben.
Auf die Frage, die sich dem aufmerksamen Leser aufdrängt und die sich der

Verfasser selber stellt, wie es denn wohl möglich sei, dass dem Judentum entfremdete
Neuchristen zu Juden wurden, in denen Moses Mendelssohn und seine Generation
exemplarische Juden erblicken konnten, weiss Swetschinski keine schlüssige Antwort („a
tricky, even awkward question, and one to which I have no ready answer" - S. 318).

Trotz aller Mühe, die mich das Studium dieses so überaus faktenreichen, aber auch

anregenden Werkes gekostet hat, ist mein Eindruck überwiegend positiv - man darf es

allerdings nicht nur einmal lesen. Und eines scheint mir ganz sicher: Niemand, der sich
ernsthaft mit der Geschichte der portugiesischen Juden in Amsterdam befasst, wird an
diesem Buch vorbeikommen.

Tübingen Heinrich Koring

Engelking, Barbara/Feliks Tych/Andrzej Zbikowski/Jolanta Zyn-

dul, Pamiçc. Historia Zydôw polskich przed, w czasie, i po Zagladzie [Gedenken.

Die Geschichte der polnischen Juden vor, während und nach ihrer Vernichtung,

Warszawa: Fundacja Shalom 2004, 223 S.; ISBN 83-901016-3-7.

Diese kurzgefasste, reich illustrierte Geschichte des Lebens und des Untergangs der

polnischen Juden wurde als Schulbuch konzipiert. Die Abwesenheit der Geschichte des

jüdischen Bevölkerungsanteils im Unterricht polnischer Schulen wurde stets auch mit
dem Mangel an Informationsmöglichkeiten erldärt, eine Lücke, die nun mit finanzieller

Unterstützung des Ministeriums für nationale Erziehung geschlossen ist. Die Autoren
sind bekannte Historiker mit Schwerpunkt Jüdische Geschichte' in Polen. Der erste

von drei etwa gleich umfangreichen Teilen beschreibt das Leben der jüdischen
Minderheit in der viele Jahrhunderte währenden Zeit des Zusammenlebens auf polnischem

181



Boden und verhindert durch seine ansprechende Darstellung die alleinige Definition
des jüdischen Lebens in Polen ex post Shoah. Allerdings nehmen die Schilderung der

Ermordung der Juden durch die deutschen Eroberer im Zweiten Weltkrieg sowie die
durch diesen beispiellosen Völkermord ausgelösten psychischen und moralischen
Spätfolgen nach dem Krieg den Hauptteil des Buches ein. Die Darstellung der Nachkriegsereignisse,

die aus Polen endgültig ein Land ohne Juden machten, bringt neue Erkenntnisse

und ist zugleich der provokanteste Teil des Buches. Dieser Beitrag stammt von
Feliks Tych, Direktor des Jüdischen Historischen Instituts in Warschau. Seine Zitate aus

Memoiren polnischer Zeitzeugen des Judenmordes, die ein sehr breites Spektrum an
Reaktionen belegen, beruhen auf eigenen Studien und sind geeignet, bis heute in Polen

gepflegte Autostereotype in Frage zu stellen. Dies gilt in gleichem Masse für seine

Darstellung und Begründung der Pogrome im Nachkriegspolen und des parteipolitisch
instrumentalisierten Antisemitismus vor und nach 1968. Bislang ist das Echo auf dieses

Buch in Polen ausschliesslich positiv. Abzuwarten ist, wie die zweite, dann auch über
den Buchhandel vertriebene Auflage aufgenommen werden wird.

Hofheim a. Ts. Viktoria Pollmann

Steffen, Katrin, Jüdische Polonität. Ethnizität und Nation im Spiegel der

polnischsprachigen jüdischen Presse 1918 — 1939, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2004 Schriften des Simon-Dubnow-Instituts 3), 422 S., gebunden,

49,90; ISBN 3-525-36981-6.

„Mit ihnen ist es schwierig, ohne sie langweilig" - diese Redensart über Juden in Polen
stellt die Osteuropahistorikerin K. Steffen Vfn) ihrer Studie zum Identitätsentwurf
der „jüdischen Polonität" voran, den sie durch das Prisma der jüdischen Presse in
polnischer Sprache betrachtet. Die Redensart drückt aus polnischer Perspektive aus, was
Vfn aus jüdischer Perspektive untersucht, nämlich: dass eine bestimmte Gruppe
polnischer Juden die Juden sowohl als eigene Nation als auch als Teil der polnischen
Geschichte und Kultur verstand und unter den Bedingungen der Zwischenkriegszeit
dafür kämpfte, dass sich Juden selbst in dieser Weise verstehen und von Polen so

wahrgenommen werden sollten. Dahinter stand die Vorstellung von einem Staat Polen,
in dem unterschiedliche Nationen bei staatsbürgerlicher Gleichheit und kultureller
Differenz zusammenlebten.

Der Journalist und Autor Jakob Appenszlak, prominenter Vertreter dieses

Identitätsentwurfs, bezeichnete das scheinbar paradoxe doppelte Zugehörigkeitsgefühl im
Rückblick als „jüdische Polonität". Darunter verstand er ein jüdisches Selbstverständnis,
das sich gleichermassen von Assimilation und Orthodoxie abgrenzte und im Anschluss

an den Zionismus die Juden als Nation sah, zugleich aber das Hineinwachsen der Juden
in den polnischen Staat unterstrich und die Geschichte von Polen und Juden als

gemeinsamen Kampf um Freiheit, Demokratie und Modernisierung interpretierte.
Verbreitet war diese Orientierung unter jüdischen Intellektuellen und Angehörigen der
säkularisierten bürgerlichen Schicht, die durch ihre Sozialisierung und Bildung polo-
nisiert waren und sich als loyale, patriotische Bürger des polnischen Staates verstanden,
sich zugleich jedoch mit zionistischen Gedanken identifizierten und die jüdische Kultur
von umgebenden Kulturen abzugrenzen suchten. Im Anschluss an Artur Sandauer be-

182



zeichnet die Vfn sie als „Salonzionisten", die den Zionismus propagierten, aber nicht
verwirklichten (S. 16).

Der wichtigste Ort der Konstruktion und Artikulation eines solchen Identitätsentwurfs

war während der Zwischenkriegszeit die einflussreiche jüdische Presse in polnischer

Sprache, der Steffens Hauptinteresse gilt. Sie hat vor allem die Tageszeitung Nasz

Przeglqd (Warschau), die Wochenzeitung Opinja (später Nasza Opinja) sowie die
Frauenzeitschrift Ewa ausgewertet und daneben die Tageszeitungen Chwila (Lemberg)
und Nowy Dziennik (Krakau) hinzugezogen sowie Artikel aus nichtjüdischen Blättern
benutzt. Die Presse als historische Quelle bietet ein reichhaltiges, allerdings nicht gerade
einfaches Material, da sie nicht einfach Abbildungen gesellschaftlicher Prozesse liefert,
sondern diese zugleich medial mitbestimmt. Dennoch meistert die Vfn die damit
verbundenen Probleme in vorbildlicher Weise, indem sie eine sorgfältig reflektierte, am
Medium der Presse ausgerichtete Fragestellung verfolgt und die Eigenart ihrer
publizistischen Quellen in die Fragestellung einbezieht. Für die Vfn ist die polnisch-jüdische
Presse eine Interpretationsgemeinschaft innerhalb einer jüdischen Teilöffentlichkeit, also

Material und Untersuchungsgegenstand zugleich. Historiographischen Modewörtern
schliesst sich die Vfn wohltuenderweise nicht blindlings an, sondern verwendet Begriffe
wie ,Öffentlichkeit', ,Gedächtnis' und selbst den in die Kritik geratenen Begriff,(kollektive)

Identität' nur nach differenzierter Begründung.
Den Identitätsentwurf der „jüdischen Polonität" zeichnet die Vfn in qualitativer

Analyse der polnisch-jüdischen Presse nach und bettet ihn in die Kontexte der span-

nungs- und konfliktreichen Zeit der Zweiten polnischen Republik (1918-1939) ein.
Dazu wählt sie Themen aus dem breiten Spektrum der Presse, die in besonderer Weise

geeignet sind, diesen Identitätsentwurf als innerjüdischen Diskurs in Auseinandersetzung

mit Einflüssen von aussen zu beschreiben. Einleitend stellt sie Begriffe und Kontexte

sowie ihr „Prisma", die polnischsprachige jüdische Presse, nach Entstehungskontext,

Reichweite und Selbstverständnis genauer vor und geht dabei auf die Bedeutung
der polnischen Sprache im trilingualen System der jüdischen Kultur in Polen (Chone
Shmeruk) ein. Dies gewährt einen umfassenden Einblick in die Rahmenbedingungen
des jüdischen Lebens in der Zeit der Zweiten Republik - was überhaupt eine Qualität
der Studie ausmacht: Trotz ihres ,prismatischen' Blickwinkels und der ausdrücklichen

Beschränkung darauf, lediglich die Wahrnehmung der jüdischen Lebensbedingungen
im Identitätsdiskurs (also nicht die Lebensbedingungen selbst) darstellen zu wollen,
bezieht Vfn in breitem Umfang den polnisch-jüdischen Kontext des von ihr untersuchten

Diskurses souverän mit ein, soweit für diesen schon Literatur vorliegt.
Im Mittelpunkt der folgenden sieben Kapitel stehen verschiedene Themenkomplexe

der polnischsprachigen jüdischen Presse, die den gesellschaftlichen Diskurs jener
Jahrzehnte abbilden: Im Kapitel zu gedächtnisgeleiteten Narrativen (S. 92-151) wird
die Frage verfolgt, wie Identifikationspunkte der gemeinsamen polnisch-jüdischen
Vergangenheit gesehen und erinnert wurden und welche Funktion der Blick in die Vergangenheit

für den Entwurf einer polnisch-jüdischen Identität hatte. Die innerjüdische
Positionierung des Identitätsentwurfs der Jüdischen Polonität' wird im Abschnitt über

Abgrenzung gegen Assimilationsanhänger und die zahlenmässig stärkste jüdische Gruppe

der Orthodoxen untersucht (S. 152-183). Die Suche nach einer polnisch-jüdischen
Kultur steht im Kapitel über die Diskussionen um Literatur und Kunst im Mittelpunkt
(S. 184-206). Zu der bislang kaum erforschten Frage der polnisch-jüdischen
Geschlechterbeziehungen bietet die Auswertung der Ewa einen Einblick in den Diskurs

um moderne, national betonte und emanzipatorische Identitätsentwürfe jüdischer Frau-

183



en (S. 207-241). Um das Thema Antisemitismus gruppieren sich drei weitere Kapitel,
die - jeweils im Spiegel der polnisch-jüdischen Presse - der Auseinandersetzung mit
dem Antisemitismus in Polen, dem Blick aufs nationalsozialistische Deutschland und
der Suche nach Dialogpartnern und Verbündeten in der sogenannten jüdischen Frage

gewidmet sind (S. 242-368).
Abschliessend stellt Vfn die Frage, ob der Entwurf einer „jüdischen Polonität" ein

„tragisches Trugbild" oder ein „tragfähiger Entwurf" jüdischen Lebens in Polen gewesen
sei. In Jakob Appenszlak porträtiert sie den prototypischen Vertreter jüdischer Polonität
und zeigt, dass er mit seiner Orientierung eine bestimmte Generation polnischer
Jüdinnen und Juden und ihren Grenzgang zwischen den Welten repräsentierte (S. 369-
379). Dass aus der Vision jüdischer Polonität kein tragfähiger Entwurf werden konnte,
scheiterte — so das Fazit - nicht etwa am Mangel entsprechender Traditionen jüdischen
Lebens in Polen, sondern daran, dass der Entwurf einer jüdischen Polonität während
der Zweiten Republik von zu wenigen Vertretern der Mehrheitsgesellschaft akzeptiert
und unterstützt wurde.

Der amerikanische Historiker Michael C. Steinlauf meinte vor fast 20 Jahren, die

polnisch-jüdische Tagespresse der Zwischenkriegszeit sei ohne Zweifel „the most
successful example of Jewish cultural creativity in the Polish language". Wohl weil dieses

Thema „neither purely .Polish' nor purely Jewish'" sei und daher zwischen zwei
einander wechselseitig ausschliessenden nationalen Selbstkonzepten stehe, habe man es bis

dahin nicht als Forschungsthema gewürdigt (The Polish-Jewish Daily Press, in: Polin 2

[1987], S. 219-245, dort S. 219). Die gelungene Erfüllung dieses Desiderats ist K.
Steffens hier angezeigtes gut lesbares Buch. Am Beispiel einer bedeutenden Ausprägung
jüdischen Selbstverständnisses in der Schlüsselepoche der Zweiten polnischen Republik
macht es bewusst, wie vielgestaltig und komplex die teilweise konkurrierenden
Orientierungen und Selbstverständnisse innerhalb des polnischen Judentums waren. Es öffnet
damit das Feld für weitere — insbesondere vergleichende - Studien, etwa zur
jiddischsprachigen Presse oder zu Fragen der Brückenfunktion von polnisch-jüdischer Kultur.

Magstadt Maria Gotzen-Dold

Eber, Irene, The Jewish Bishop 8c the Chinese Bible. S. I.J. Schereschewsky

(1831 — 1906), Leiden, Boston, Köln: Brill 1999 Studies in Christian
Mission 22), XVI + 287 S., 8 Abbildungen; ISBN 90-04-11266-9.

Gestützt auf weithin unveröffentlichtes Archivmaterial und alle erreichbare Sekundärliteratur

(S. 265-279) zeichnet Vfn im ersten Teil ihres Buches die Lebensgeschichte
Samuel Isaak Joseph Schereschewskys nach. Im litauischen Taurage (jiddisch tavrig)
geboren und an der staatlichen Rabbinerschule in Zhitomir ausgebildet, führte ihn sein

Weg 1852 zunächst an die theologische Fakultät in Breslau und 1854 weiter nach New
York, wo er sich 1855 taufen liess und bald danach sich der Presbyterian Church
anschloss und ins Western Theological Seminary eintrat (S. 19-58), um sich der
China-Mission zu verschreiben. 1859-1862 wirkte er in Shanghai, 1862-1875 in Peking
und seit 1875 als gewählter Bischof von Shanghai und Gründer des dortigen ersten
christlichen College in China (St. John's) (S. 59-163). Bekannt geworden ist
Schereschewsky darüber hinaus als Übersetzer der hebräischen Bibel ins nordchinesische Man-

184



darin. Der Untersuchung dieses chinesischen Alten Testaments, seiner
sprachlich-terminologischen Probleme, seiner Übersetzungstechnik sowie seiner geschichtlich-kulturgeschichtlichen

und vor allem missionarischen Bedeutung gewidmet ist der zweite Teil
des Buches (S. 164-233). Mit einer einfühlsamen Würdigung des Mannes, der trotz
seiner Konversion seine jüdische Herkunft nicht verleugnet hat, und seines Werkes
beendet Vfn diese ungewöhnliche Lebensgeschichte (S. 236-258).

Redaktion

Schulte, Jörg, Eine Poetik der Offenbarung. Isaak Babel', Bruno Schulz,

Danilo Kis, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2004 Jüdische Kultur -
Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur 12), VI + 238 S., 1

Abbildung, gebunden, 68,--; ISBN 3-447-048-46-8.

„Die vorliegende Arbeit handelt von einem künstlerischen Verfahren, das für die weltliche

Literatur unentdeckt ist. Ich nenne es das 'Ansprechen des Textes' oder das

'Verfahren der Offenbarung'." Mit diesem Satz beginnt Vf. seine thematisch breit

gespannten komparatistischen Studien zu drei Autoren, deren Werke er, wenngleich in
unterschiedlicher Intensität, in rabbinischer Tradition verankert sieht, insofern als er
eine „Nähe zwischen ihren künstlerischen Verfahren und den Verfahren der rabbini-
schen Exegese" erkennt, das „nicht ausschliesslich auf eine phänomenologische
Übereinstimmung zurückgeführt werden kann" (S. 2). Dabei besteht das hier erwähnte
„Verfahren der Exegese [. .] in einer von den Exegeten hergestellten Relation zwischen
schriftlicher und mündlicher Lehre, d. h. in einer Zusammenführung der zwei getrennt
überlieferten Torot", die zwar beide dem Mose am Sinai gegeben, aber voneinander

getrennt überliefert worden sind (S. 5).

Bevor Vf ausgewählte Werke der drei genannten Autoren an die rabbinische

Exegese zurückbindet, gibt er erst einmal eine weit ausholende Einführung in die
rabbinische Theorie der zwei Torot und deren Lehre von der Offenbarung (S. 13-55), in der

er zeigen will, „dass das in der Poetik wie in der Rhetorik unbekannte Verfahren von der
rabbinischen Exegese in einer nur zu erahnenden Tiefe erforscht wurde" (S. 1). Dieses

„Verfahren der Offenbarung" überträgt Vf im zweiten Teil seines Buches unter „Zugrundelegung

der Werke von E. Lévinas" (S. 116-131 und 180-202), auf seine Lesung
ausgewählter Texte von Isaak Babel' (S. 56-115), Bruno Schulz (S. 132-179) und
Danilo Kis, der zwar „von der rabbinischen Literatur am weitesten entfernt" ist, unter
seinen literarischen Vorbildern aber I. Babel' und B. Schulz nennt (S. 203-217), indem
er sie als traditio (Kommentar) begreift und mit dem traditum (Text/Die Schrift)
verbindet; und es ist eben dieses Herstellen der Verbindung zweier Traditionen - Vf
nennt dies die „Poetik der Offenbarung" -, das (s)eine mitunter überraschende, neue

Deutung den Texten entlockt. Wenn es zugegebenermassen auch nicht immer ganz
leicht fällt, Vf bei seinen zuweilen verwinkelten Gedanken- und Argumentationswegen
auf den Fersen zu bleiben, ist seine rabbinische Literatur und künstlerischen Text
miteinander ins Gespräch bringende Arbeit gleichwohl eine unbestritten anregende ebenso

wie aufschlussreiche Lektüre.

Redaktion

185


	Rezensionen

