Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 61 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Peters, Francis E., The Children of Abraham. Judaism, Christianity, Islam.
Neuausgabe, mit einem Vorwort von John L. Esposito, Princeton: Princeton
University Press 2004, 237 S.; ISBN 0-691-12041-2.

Die Erstauflage des Buches entstand (selber Titel und Verlag 1982) als eine der ersten
synoptischen Prisentationen der drei monotheistischen Religionen. Die Neuauflage hat
denselben Zuschnitt, wenngleich der Stoff an einigen Stellen neu aufgeteilt und akzen-
tuiert sowie das Manuskript insgesamt revidiert und in Teilen neu geschrieben wurde
(ausserdem erhielten die Kapitel Unterabschnitte, und statt Fussnoten findet man jetzt
etwas ausfiihrlichere Endnoten; die Transkription fremdsprachlicher Ausdriicke ist —
zum Nachteil — noch mehr vereinfacht worden, zudem wurden hier formale und auch
sachliche Ungenauigkeiten teilweise nicht nur tibernommen, sondern noch vermehrt).

Das Buch umfasst neben neuen Vorworten und der Einleitung zwei einfiihrende
Kapitel, die die Anfinge der drei Religionen in groben Ziigen in den Bahnen konsens-
fihiger Rekonstruktion nachzeichnen, sowie weitere sechs Kapitel, die die folgenden
Themen gleichsam querschnittartig behandeln: Gemeinschaft und Hierarchie, Gesetz,
Schrift und Tradition, Gottesdienst, Askese und Mystik sowie philosophisch-theologi-
sche Ansitze. Ein Epilog stellt auf fiinf Seiten die Abraham-Rezeption in Gemeinsam-
keit und Widerstreit in den Horizont der durch konkrete Aneignung jeweils unver-
wechselbar profilierten ,sacred history® der drei Religionen. Wie schon aus dem Titel
hervorgeht, steht im Zentrum des Interesses — und ist damit leitend fiir die Darstellung,
ohne dass sie an einer Stelle kritisch reflektiert wird — die Familienmetapher: Ist Abra-
ham der Vater, so sind die aus ihm hervorgegangenen Religionen Geschwister, deren
Traditionen sine ira et studio in Parallelen und Differenzen nebeneinander gestellt wer-
den sollen. In leicht zuginglichem Stil vermittelt Peters anhand von Grundbegriffen
und in grossen Bogen wichtige Einsichten in die Strukturen der drei Religionen, die in
erster Linie hinsichtlich ihrer Entstehung plausibilisiert werden. Das Augenmerk gilt
dabei jedoch nicht so sehr den historischen Fakt(or)en an sich als vielmehr der Gedan-
ken- und Geisteswelt, den Haltungen und Institutionen, die nebeneinander beleuchtet
werden. Fiir (Religions-)Historiker, Lehrende und Studierende, die einen kompakten
Uberblick suchen, auch fiir ein weiteres Publikum zur Einfithrung ist diese systemati-
sche Darbietung eines immensen Stoffes sicher geeignet und empfehlenswert.

Manche thematische Gewichtung kénnte angefragt werden, insbesondere bleibt
jedoch die Verkiirzung der Perspektive durch die Beschrinkung auf die Zeit bis zum
Mittelalter unbefriedigend. Besonders im Hinblick auf die christliche(n) Kirche(n) wird
hier eine allzu einlinige, da die Vielfalt entschieden ausblendende, ja fast ausschliesslich
romisch-katholisch orientierte Sicht wie selbstverstindlich fiir ,,das Christentum® pri-
sentiert (vom kanonischen Kirchenrecht bis zur Heiligenverehrung, die mehrere Seiten
einnimmt; die Orthodoxie findet einmal Erwihnung, die Gnosis immerhin auf einigen
Seiten). Judentum und Islam liegen hier giinstiger im Zeitfenster, so dass die Schia hier

167



und da, auch die Ismailiten, und auf jiidischer Seite sogar die Karier mit einem eigenen
Abschnitt bedacht werden (dies allerdings nicht — wo es sachlich erforderlich gewesen
wire — bei der Erwihnung des arabisch-muslimischen Einflusses auf die jiidische Ex-
egese). Hinsichtlich des Islam sind andererseits verschiedentlich Wiederholungen zu
verzeichnen, die angesichts des knappen Raums unnétig erscheinen. Noch nutzer-
freundlicher wiire das Buch geworden, wenn in der Neuauflage ein Literaturverzeichnis
aufgenommen worden wire. Das Fehlen eines solchen entzieht die in den Endnoten
enthaltenen weiterfithrenden Literaturhinweise, die sich bei kontinuierlicher Lektiire als
sehr hilfreich erweisen, einem direkten Zugriff.

Tiibingen Friedmann Eifdler

TrePP, LEO, Der jiidische Gottesdienst. Gestalt und Entwicklung, 2., erweiterte
Auflage, Stuttgart: Kohlhammer 2004, 359 S., broschiert, € 32,--; ISBN
3-17-018079-7.

Nachdem die erste Auflage rasch vergriffen war, ist das im deutschsprachigen Raum
inzwischen zum Standardrepertoire zum Thema synagogaler Gottesdienst gehérende
Buch dankenswerterweise und um ein Kapitel erweitert ein zweites Mal aufgelegt wor-
den. Es besticht durch Klarheit des Aufbaus, umfassende, allgemein verstindliche und
doch wissenschaftlichen Anspriichen geniigende Darstellung, die sich an ein jiidisches
ebenso wie an ein christliches Publikum wendet. Der erste Teil konzentriert sich, sy-
stematisch und synchron organisiert, auf die Gestalt des Gottesdienstes (Wochentags-
und Festtagsgottesdienste, freie Gebete, hiusliche Feiern), wihrend der zweite, histo-
rische Teil diachron der Formung von Gebeten und Gottesdienstformen in der ge-
schichtlichen Entwicklung nachgeht (von der vorexilischen Friihzeit bis heute). Beriick-
sichtigung finden traditionelle Erklirungen ebenso wie historische Erkenntnisse,
Brauchtum und Praxis ebenso wie unterschiedliche Riten und Richtungen. Als ein
grosses Plus sind in dieser Hinsicht die vielen kleingedruckten Erliuterungen hervor-
zuheben, die sich nicht zuletzt durch die stete Bezugnahme auf Unterschiede zwischen
konservativem Judentum, Reformjudentum und anderen jiidischen Strémungen aus-
zeichnen.

Neu hinzugekommen ist in der zweiten Auflage ein Kapitel ,,Gebete der Frauen®,
das die Wahrnehmung und (Neu-)Gestaltung des jiidischen Gottesdienstes in femini-
stischer Perspektive zu Wort kommen lisst, indem es grundsitzliche Uberlegungen mit
historischen Einblicken sowie einigen Textbeispielen verbindet. Ein Schwerpunkt wird
hierbei auf ein aktuelles Gebetbuch der amerikanischen Feministin Marcia Falk gelegt.
Im ibrigen ist der Text unverindert geblieben, was leider auch fiir simtliche Druck-
fehler gile (S. 17.59.224.226 und 6fter). Ungeachtet dessen wird das Buch als Lese- oder
Handbuch, zu Studienzwecken oder einfach als Nachschlagewerk weiterhin beste Dien-
ste leisten, nun um einen weiteren wichtigen Aspekt jiidischen Gebetslebens bereichert.

Tibingen Friedmann Eifsler

168



BECKER, HANS-JURGEN et al. (ed.), Ubersetzung des Talmud Yerushalmi. Band
11/8: Besa — Ei, iibersetzt von Andreas Lehnardt, Tiibingen: Mohr Siebeck
2001, XXXVI + 186 S., gebunden, € 89,--; ISBN 3-16-147551-8.

Andreas Lehnardt hat mit der kommentierten deutschen Ubersetzung des achten
Traktates (Besa = ,Ei“) aus der zweiten Ordnung (Mo‘ed = , Festzeit®) einen weiteren
Band in der seit 1975 in Tiibingen erscheinenden Reihe ,Ubersetzung des Talmud
Yerushalmi® vorgelegt.

Der Traktat Besa — benannt nach dem ersten Wort der Mischna (,,Ein Ei, das an
einem Feiertag gelegt wurde [. . .]“) — behandelt Vorschriften beziiglich der Festtage in
Differenz zu solchen, die nur fiir den Schabbat gelten. Insbesondere werden diejenigen
Meinungsverschiedenheiten zwischen den Schulen Hillels und Schammais diskutiert,
die die Zubereitung und das Essen von Speisen an einem Feiertag betreffen.

Die hier vorgelegte Arbeit entspricht in Aufbau und Methodik den bisher bei der
Herausgabe des Talmud Yerushalmi bewihrten Grundsitzen. Einer biindigen Einlei-
tung, die Hinweise zur Textgrundlage, einen kurzen Uberblick iiber die benutzten
Textausgaben und die verwendete Literatur sowie abschliessende Bemerkungen zur
Methodik enthilt, folgt der Hauptteil, der die eigentliche Ubersetzung umfasst. Stel-
lenangaben und Namenregister schliessen diesen Band ab.

Der Hauptteil zeugt von der Akribie und dem Fleiss des Autors. Es ist ihm nicht
nur gelungen, in der Ubersetzung Allgemeinverstindlichkeit und Genauigkeit zu ver-
binden, sondern auch die kommentierungswiirdigen Passagen umfassend zu erliutern.
Umfassend bezieht sich einerseits auf das Verhiltnis Kommentar — Ubersetzung, das in
etwa bei 2 : 1 liegt, und andererseits auf den Inhalt der Erlduterungen. So findet man
hier neben philologischen Erkliarungen auch inhaltliche Erérterungen, hermeneutische
Ableitungen, parallele Uberlieferungen und kritische Diskussionen. Hinweise zu Rea-
lien fehlen ebensowenig wie Angaben zu rabbinischen Konventionen.

Freilich wird es auch den geneigten Lesern nicht erspart bleiben, um der wissen-
schaftlichen Redlichkeit willen die entsprechenden Textgrundlagen zu Rate zu ziehen.
Einen wesentlichen Beitrag zu deren angemessenem Verstindnis vermag diese ausge-
zeichnete Arbeit allemal zu leisten.

Bochum Dirk Biiltmann

HOTTENMEISTER, FROWALD, GIL, Ubersetzung des Talmud Yerushalmi, ed. M.
HengeL, P. ScHAFER, F. AvEMARIE, H.-]J. BEckERr, F. G. HOTTENMEISTER.

Band 1I/1: Shabbat — Schabbar, Tiibingen: Mohr Siebeck 2004, 500 S.,
leinen, € 134,--; ISBN 3-16-148313-8.

LeHNARDT, ANDREAS, Band I1/3: Pesahim — Pesachopfer, Tiibingen: Mohr
Siebeck 2004, 404 S., leinen, € 129,--; ISBN 3-16-148191-7.

LEHNARDT, ANDREAS, Band 11/7: Rosh ha-Shana. Neujahr, Tiibingen: Mohr
Siebeck 2000, 186 S., leinen, € 178,--; ISBN 3-16-147309-4.

»Beim Hinaus- (und Hinein)tragen am Schabbat (von einem Bereich in einen anderen)
gibt es zwei Unterarten; diese zerfallen fiir denjenigen, der innen ist, in (zwei Unterar-

169



ten, was zusammen) vier (Arten) ergibt, und (ebenso) fiir denjenigen, der auflen ist, in
(zwei Unterarten, was zusammen) vier (Arten) ergibt.“ So lautet F. G. Hiittenmeisters
deutsche Fassung des Anfangs des ersten Kapitels des Mischna-Traktates, der die
Vorschriften zur Beachtung des Sabbat enthilt. Von den historischen und sachlichen
Verstehensfragen — iiber die Transkription oder aber Ubersetzung der hebriischen Aus-
driicke (Shabbat, Sabbat oder Schabbat?) bis zum Problem der Wiedergabe des steno-
grammartigen Stils — gibt dieser Anfangssatz sogleich zu erkennen, mit welchen Schwie-
rigkeiten eine jede wissenschaftliche Ubersetzung des palistinensischen Talmuds zu
kimpfen hat. Dem Autor ist seine Arbeit dabei weitgehend gelungen. Der ausfiihrliche
Anmerkungsteil, aber auch die graphische Aufbereitung des Textes (Kursivsetzung,
Gliederung, Blatt-, Spalten- und Zeilenangaben im Apparat und am Rand) machen es
dem Leser leicht nachzuvollziehen, wie die an die Mischna anschliessende Gemara das
Verbot des Tragens am Sabbat zunichst biblisch begriindet (durch einen Verweis auf Ex
36,6), wie der Tatbestand des Tragens quantifizierend (das Mindestmass entspricht einer
getrockneten Feige), im Hinblick auf die betroffenen Riume (unterschieden werden
private, 6ffentliche und neutrale Bereiche sowie Durchginge) sowie auf die Spezifik des
Tragens (kann das Werfen bzw. Auffangen oder das Hinunterschlucken einer Olive und
der ;Iransport” im eigenen Magen als ,Tragen® gelten?) usw. qualitativ niher definiert
wird. Auch der ,Vergessensfall“ wird diskutiert, also die Frage, wie sich ein etwaiges
Vergessen“ des Sabbat auf die Tatbestandsmerkmale des ,Iragens am Sabbat“ auswirkt
(S. 4). Es spricht fiir die methodische Sorgfalt des Verfassers, dass er hier und an anderer
Stelle, wo der heutige Leser diesen Erérterungen befremdet gegeniibersteht, von der
spiteren religionsgesetzlichen Literatur, in der entsprechende Fille beschrieben und
diskutiert werden, nur sparsam Gebrauch macht. Dennoch sind diese Hinzuziehungen,
wenn man anachronistische Schlussfolgerungen vermeidet, gelegentlich unerlisslich:
Schliesslich gilt es etwa, einem kryptischen Satz wie ,alle sieben Jahre [. ..] wird [.. ]
das (Riickgrat) des Menschen zur Schlange, wenn er (bei der vorletzten Bitte des
Achtzehnbittengebetes) seinen Korper nicht bis zum unteren Ende des Riickgrates ge-
beugt hat“ (S. 37) erst einmal iiberhaupt einen — wenn auch vorldufigen — Sinn abzu-
gewinnen, was durch den Verweis auf entsprechende Ausfithrungen im Schulchan
Arukh gelingen mag (ebenda). Der beriihmte Gesetzeskodex des Josef Karo mitsamt
den Glossen von Moses Isserles (zu Yore Dea § 242,31) und dem Kommentar Sabbataj
Kohens (1622 —-1663) mit den entsprechenden Fallbeispielen von rabbinischen Strei-
tigkeiten bis in die frithe Neuzeit kénnte auch im Hinblick auf yShab 3d,23-29 in
Anschlag gebracht werden, wonach ,jeder Beschluf}, den ein Gerichtshof iiber die
Offentlichkeit fille und den die Mehrheit der Offentlichkeit nicht angenommen hat,
kein (giiltiger) Beschluff ist* (S. 51). Es ist nicht verwunderlich, dass die Fachleute
uneins sind, was bei den hier vorliegenden Texten iiberhaupt zu einem wirklich histo-
rischen Verstehen beitragen kann. Unstrittig sollte aber sein, dass die elementaren Fra-
gen der Gliederung des Mischna- und Gemara-Textes zu den unverzichtbaren Inter-
pretationsaufgaben gehoren. Ist die Bestimmung, wonach man sich ,kurz vor dem
Minha(-Gebet) nicht zum Haarschneider setzen darf (S. 25), etwa inhaltlich den auf
den Sabbat (oder den Freitagnachmittag) bezogenen Normen zuzuordnen oder liegt ein
Verbot vor, das auch an gewshnlichen Wochentagen gilt? Dass der Verfasser diese und
andere Fragen offenlassen musste, zeigt, dass wir mit dem Verstindnis des Jerusalemer
Talmud noch eher am Anfang stehen.

An den Anfang des Ubersetzungsprozesses verweisen hiufige Formulierungen im
zweiten hier besprochenen Band. Was soll der im Vorwort angesprochene ,Nichtfach-

170



mann® (8. XLVII) etwa mit einem Satz wie dem folgenden anfangen: ,hames eines
Nichtjuden, iiber das das Pesah-Fest vergangen ist, ist zur Nutzniefung erlaubt® (S.
59)? Oder: ,wegen des Verbotes lo titgodedu (Dtn 14,1)“ solle es verboten sein, an
unterschiedlichen Orten unterschiedlichen Pesach-Briuchen zu folgen (S. 128)? Abge-
sehen davon, dass eine Ubersetzung auch fiir den nicht sprachkundigen Benutzer ver-
stindlich und zitierbar sein sollte, erscheinen solche Sitze — vgl. etwa auch: ,Man
geniigt ihr [scilicer der Pesachpflicht] mit Demai“ (S. 72) — wie eine Kapitulation vor
der eigenen Aufgabe. Da kann es niitzlich sein, sich an diejenigen jiidischen Bibel-
iibersetzer zu halten, die bei ithrem Werk die Ubereinstimmung mit der halachischen
Auslegung im Blick hatten, etwa L. Zunz, S.R. Hirsch oder Buber/Rosenzweig. Bei
letzteren wird /lo titgodedu (offensichtlich mit Blick auf die mischnische Vorschrift,
swegen der Streitigkeit nicht vom lokalen Brauch abzuweichen, aber andererseits auch
hinsichtlich der Anweisung, keine Gruppierungen und Abspaltungen zuzulassen: ,lo
ta‘asu aggudot aggudot®) wiedergegeben mit: ,zerfurchet euch nicht, ein Hinweis, der
mit Blick auf das intertextuelle Verstindnis des Bibelzitats im Talmud-Text vielleicht
zielfithrender ist als die Angabe einer philologischen Notiz in Gesenius’ Handwirter-
buch.

Auf Ubersetzungsschwierigkeiten verweist auch der Anfang des zweiten Kapitels:
»Zu jeder Stunde, da (kol sha’ah) es erlaubt ist, (von Gesiuertem) zu essen, darf man
dem Vieh [...] davon zu fressen geben® (S. 47). Sollte es im Deutschen nicht besser
heissen: ,solange es erlaubt ist” — zumal es sich ohnehin nicht um die uns bekannten
Stunden, sondern um die talmudischen ,, Zeitstunden® handelt, von denen dann auch in
der Gemara die Rede ist? Es sind solche sprachlichen Unsicherheiten und dngstlichen
Wort-fiir-Wort-Wiedergaben, die dem Leser gelegentlich die Entdeckerfreude triiben.
Zugleich sollte aber angemerkt werden, was fiir alle drei hier angezeigten Binde gilt:
Ohne diese jeweils ersten wirklich wissenschaftlichen Anspriichen geniigenden Uber-
setzungen, die in jede judaistische, theologische und religionshistorische Bibliothek ge-
héren, mit ihren bis in Details sehr sorgfiltigen Beobachtungen am Text und ihren
ausfiihrlichen und benutzerfreundlichen Registern wiirde der Jerusalemer Talmud nicht
nur fiir das allgemeine, sondern auch fiir das Gelehrtenpublikum unerschlossen bleiben.

Tiibingen Matthias Morgenstern

Havyman, A. PeTER, Sefer Yesira. Edition, Translation, and Text-Critical Com-
mentary, Tiibingen: Mohr Siebeck 2004 (= Texts and Studies in Ancient
Judaism 104), X + 206 S., gebunden, € 79,--; ISBN 3-16-148381-2.

Obwohl das von seinem Umfang her eher bescheidene Sefer Yesira (SY) in der Ge-
schichte der jiidischen Philosophie und Mystik eine enorme Rolle gespielt hat und viele
Kommentare und Uberserzungen dazu entstanden sind, fehlte bislang eine Textausgabe,
die den Erfordernissen heutiger wissenschaftlicher Editionen Rechnung trigt. Den er-
sten Schritt in diese Richtung hatte 1971 Ithamar Griinwald mit der Preliminary Crit-
ical Edition of Sefer Yezira (in: Israel Oriental Studies 1 [1971], S. 132-177) unter-
nommen. Die von A.P. Hayman, Judaist an der Universitit Edinburgh, jetzt vorgelegte
Edition ist gleichsam deren Fortsetzung unter Beriicksichtigung der seitherigen For-
schung (L. Weinstock, N. Allony und andere).

171



Welche Textgestalt Haymans Bearbeitung am Ende annehmen wird, ist schwer zu
sagen, denn bisher liegt erst der erste der auf drei Binde angelegten Ausgabe vor. Im
zweiten Band beabsichtigt der Autor, eine Reihe Einzeluntersuchungen zu verschiede-
nen Themen des SY vorzulegen und im dritten einen durchgingigen Kommentar zum
ganzen Werk.

Als Basis seiner Edition hat Hayman drei Handschriften gewihlt, und zwar (1) Ms
Vatican 299 (hier: Ms A), (2) Ms Parma 2784.14 (hier: Ms K) und (3) den von N.
Allony in Zemirin 2 (1981), S. 9-29 edierten Geniza-Text aus der Universititsbiblio-
thek Cambridge (hier: Ms C), im textkritischen Apparat hingegen, der dem Nachweis
der Unterschiede zwischen den verschiedenen Textiiberlieferungen dient, werden alle
bekannten Handschriften beriicksichtigt. Dabei betont der Autor, dass die mit der
Zuordnung von Text und Kommentar zur kurzen und langen Rezension des SY ver-
bundenen Probleme jede Edition angesichts der Vielfalt der erhaltenen Handschriften
und der darin enthaltenen Textvarianten notwendigerweise vorliufig sein lassen. Unter
zustimmendem Verweis auf die Erfahrungen von M. Beit-Arié und P. Schifer mit
mittelalterlichen jiidischen Handschriften bezweifelt Hayman, dass es tiberhaupt mog-
lich ist, eine als Urtext anzunehmende Textfassung des SY herzustellen. Seiner Ansicht
nach bleibt in der gegebenen Situation nichts anderes als der Versuch festzustellen, was
allen Versionen gemeinsam ist, und eine synoptische Edition der drei wichtigsten
Handschriften vorzulegen. Hayman stiitzt sich dabei auf vier vorkabbalistische Kom-
mentare zum SY; und zwar von Saadja Gaon, Dunasch b. Tamim, Schabbetai Donnolo
und Jehuda b. Barzillai. In der ausfiihrlichen Einleitung analysiert er das im SY ent-
haltene biblische Material, wobei er zugleich an J. Liebes’ These Kritik iibt, der zufolge
dessen Spirlichkeit auf eine Entstehung des SY in der ersten Hilfte des 1. Jahrhunderts
unserer Zeit schliessen lisst. Die Untersuchung rabbinischer Einfliisse im SV fiihre
Hayman vielmehr zu der bemerkenswerten Feststellung, dass dessen Langfassung ihm
offenbar die Fremdartigkeit nehmen soll, die die Kurzfassung ausstrahlt. Er zeigt dabei,
dass — und in welcher Weise — eine vergleichende Untersuchung der Varianten in Text
und Kommentaren neues Licht in die Fragen nach der Idee der creatio ex nihilo, nach
dem astrologischen Material oder kabbalistischen Einfliissen auf die Uberlieferung des
SY zu bringen hilft. Ein grosses Verdienst der Haymanschen Untersuchungen sind sie
tabellarischen Ubersichten iiber Verteilung und Anordnung der Textabschnitte nach 19
Handschriften (Appendix I-1I). Zu bedauern ist nur, dass versiumt wurde, dem Band
einen Index der hebriischen Begriffe des SV beizugeben, der dem philologisch-interes-
sierten Benutzer die Arbeit erleichtern wiirde.

Hayman hat eine grosse Arbeit geleistet; gespannt wartet man nun auf das Er-
scheinen der noch ausstehenden Binde. Doch schon jetzt scheint sicher, dass es zu
seiner Edition so schnell keine ihr vergleichbare Alternative geben und sie auf lange Zeit
die textkritische Standardausgabe bleiben wird.

Krakéw Tomasz Sikora
(aus dem Polnischen iibersetzt von §. Schreiner/ Tiibingen)

172



EnrvicH, URrt, The Nonverbal Language of Prayer. A New Approach to Jewish
Liturgy, Translated by Dena Ordan, Tiibingen: Mohr Siebeck 2004 (= Texts
and Studies in Ancient Judaism 105), XI + 303 S., leinen; ISBN 3-16-
148150-X.

Das aus dem Ivrit tibertragene und dabei stark iiberarbeitete Buch trigt im Original den
anregenden, Ps 35,10 entnommenen Titel kol asmotai tomarna, ,all meine Gebeine
werden sprechen®. Hierdurch wird nachdriicklicher bereits im Titel darauf verwiesen,
dass die non-verbale Sprache des Gebetes, die kirpersprachliche Ebene des Betens,
schon in biblischen Texten und somit bereits in der vorrabbinischen Gottesanrufung
eine gewisse Rolle gespielt hat. Das Buch geht zuriick auf eine an der Hebriischen
Universitit eingereichte Dissertation, die ihre ersten Anregungen durch vom Verfasser
(= V£) am Shalom Hartman Institut in Jerusalem abgehaltene Kurse erhalten hat.
Begleitet wurde die Arbeit dem Vorwort der hebriischen Ausgabe zufolge zunichst von
Shmuel Safrai, dann von Yosef Tavory, Gerald J. Blidstein und Richard Sarason, wei-
teren ausgewiesenen Experten auf dem Gebiet des rabbinischen Gebets. Der methodi-
sche Neuansatz Ehrlichs zeichnet sich durch die Adaption von vor allem englischspra-
chigen ,,anthropologischen® Untersuchungen zur ,interpersonalen” Kommunikation im
nicht-jiidischen Bereich aus. Durch die dadurch inspirierte Wahl einer neuen Methodik
reiht sich das Buch klar in die Klassiker innovativer Studien zum jiidischen Gebet ein,
wie sie zuvor etwa von Joseph Heinemann (zur Formgeschichte des rabbinischen Ge-
bets) und Lawrence A. Hoffman (zur Anthropologie der Zeremonie) vorgelegt worden
sind. Im Zentrum der Studie steht die Frage, welche Bedeutung den Gebirden fiir das
Gebet zukommt. Im Zusammenhang mit dem Gebet, d. h. vor allem der Tefilla, dem
Achtzehngebet, gemachte Gesten und Gebirden, wie sie in den friihesten erreichbaren
rabbinischen Quellen, zunichst also in Mishna, Tosefta und in den sogenannten hala-
khischen Midrashim, dann auch in den beiden Talmudim Erwihnung finden, werden
vom V. systematisch in ihren historischen und kulturellen Kontext eingeordnet und
hinsichtlich ihrer Aussagebedeutung analysiert. Um dabei zu umfassenderen Einsichten
in die Bedeutung von Gebetsgesten wie dem Stehen, Hindeerheben und der Verwen-
dung gewisser Kleidungen zu gelangen, werden Vergleiche zu Gesten in anderen Kul-
turen, vor allem Christentum und Islam gezogen. Im Zentrum der Arbeit steht die
‘Amida, das stehend zu sprechende rabbinische Hauptgebet schlechthin, welches schon
von seiner Bezeichnung her auf die besondere Bedeutung der durch die Gestik zum
Ausdruck gebrachten religiosen Intention hinweist. Das Achtzehngebet bringt dadurch
eine spezifische Weise der menschlich-gsttlichen Kommunikation zum Ausdruck. Sie ist
durch ein dem rabbinischen Judentum eigenes Bewusstsein der besonderen Nihe zu
Gott geprigt. Neben dem bekannten Verbeugen wihrend des Gebets, das vom V1. als
eine Geste der Unterwiirfigkeit und des impliziten Trauerausdrucks, herrithrend aus der
Zeit der Neuordnung des Gebets nach der Tempelzerstérung gedeutet wird, spielen
auch die Ausrichtung des Gesichts und der Augen beim Verrichten des Achtzehngebets
eine Rolle. Hervorzuheben sind auch die Beobachtungen zur Gestik der Hinde beim
Gebet. In rabbinischer Zeit erhielt das Hindeerheben im Vergleich zur biblischen Epo-
che und im deutlichen Kontrast zum frithen Christentum eine wesentlich geringere
Bedeutung — sei es aufgrund der zunehmenden christlich-jiidischen Kontroverse oder
der gesteigerten Aufmerksamkeit, die der Intention, der kawwana zugedacht wurde.
Weitere wichtige Beobachtungen zu den Gebirden withrend der Rezitation der “Amida

173



durch den einzelnen wie das Zuriicksetzen der Fiisse am Schluss des Gebets als Ab-
schiedsgeste schliessen die ersten Kapitel ab. Neue Aspekte von Gebirdensprache bei
der Amida erdfinen die Abschnitte zur Bekleidung. Hier werden zunichst allgemeinere
Fragen wie das Anlegen eines Giirtels und eines Mantels beim Gebet erértert. Umstrit-
ten ist, ab wann auch das Kopfbedecken wiihrend des Gebetes aufgekommen ist. Eine
erste Erwihnung des Brauches, den Kopf wihrend des Gebetes zu bedecken, findet sich
in einer gaoniischen Schrift, in der die Differenzen zwischen den Briuchen Palistinas
und Babyloniens aufgezihlt werden (Ha-Hillugim, ed. Margaliouth, S. 164 —165 § 40);
spiter auch in dem vielleicht palistinische Riten reflektierenden Traktat Soferim 14,15.
Das Abstreifen der Schuhe vor dem Gebet war zunichst nur palistinischer Brauch, der
auf die speziell fiir das Land Israel belegbare Deutung der Synagoge als geheiligtem Ort
zuriickzufiihren sein diirfte. In Babylonien betete man dagegen schon immer beschuhrt,
was sich spiter auch in der iibrigen Diaspora durchsetzte. Ein weiterer wenig beachteter
Aspeke der non-verbalen Kommunikation beim Gebet betrifft das Heben und Senken
der Stimme, den Rhythmus in der Abfolge der gesprochenen Worte. Alle mit dem
Rezitieren der ‘Amida verbundenen Gesten lassen sich auf die ,interpersonale® Ebene
menschlicher Kommunikation zuriickfithren. Im Unterschied zum Tempelgebet finden
in der Synagoge keine die Person vor Gott als demiitig darstellenden Proskynesen mehr
statt. Das Gebet wird von den Rabbinen vielmehr zunehmend als non-verbaler Akt der
dialogischen Kommunikation zwischen Mensch und Gott gedeutet. Zahlreiche weitere
wichtige Beobachtungen, Vergleiche mit Schriften ausserhalb der rabbinischen Literatur
und archiologische sowie epigraphische Erkenntnisse reichern diese gelehrte Studie an.
Es gelingt dem Vf. nicht nur, neue, in der meist an den Texten orientierten Forschung
zum Achtzehngebet (siehe zuletzt etwa Y. LuGer, The Weekday Amidah in the Cairo
Genizah, Jerusalem 2001) wenig oder gar nicht beachtete Aspekte in die wissenschaft-
liche Diskussion einzufiihren, es wird auch ein neuer Blickwinkel auf die rabbinische
Literatur und die in ihr erkennbaren Entwicklungen in Brauchtum und Halakha ins-
gesamt erdffnet. Kiinftig wird man wohl stirker als bisher beriicksichtigen miissen,
inwieweit gewisse in der rabbinischen Literatur auch im Hinblick auf andere liturgische
Handlungen erwihnte Gesten zu einer angenommenen Datierung eines Diktums oder
einer Passage passen. Die im Hinblick auf die ‘Amida herausgearbeiteten Ergebnisse
werden insofern auch fiir die Forschung an anderen jidischen Gebeten neue Impulse
geben. Da Ehrlich zur Zeit ein grosses Projekt zur Erschliessung simtlicher friiher
jidischer Gebetstexte an der Ben Gurion University in Beer Sheva im Negev leitet
(Mif“al Ha-tefilla — A National research project on the early version of Jewish Prayer
founded by the Israel Academy of Sciences and Humanities), sind von ihm und seinen
Mitarbeitern dhnlich grundlegende Studien zu anderen jiidischen Gebeten zu erhoffen.

Mainz Andreas Lehnardt

BRESLAUER, RicHARD 1., Weltgericht und Martyrium in der jiidischen Neu-
jabrsliturgie. ,,Heiligkeit des Tages™ im Gebet Unetanneh Tokkef, Bern, Berlin,
Bruxelles, Frankfurt am Main, New York, Oxford, Wien: Peter Lang 2004
(= Judaica et Christiana 19), 241 S.; 11 Abb., gebunden, € 51,--; ISBN
3-906769-20-8.

Die vorliegende Studie geht auf eine Dissertation an der Universitit Luzern zuriick, die
dort auf Antrag von Clemens Thoma im Jahre 2001 angenommen wurde. Der Autor

174



beschiftigr sich neben seiner beruflichen Titigkeit bei einer Ziiricher Bank mit der
wissenschaftlichen Aufarbeitung jiidischer Traditionen, insbesondere in der Gebetslite-
ratur, die unter der meist unscharf gebrauchten Sammelbezeichnung Pijjut bekannt ist.
Das Gebet U-netanne tokkef (,Wir wollen [die Grésse der Heiligkeit des Tages] schil-
dern”) ist ein solcher das Neujahrs-Motiv des Weltgerichtes thematisierender Pijjut, der
im ashkenazischen Ritus im Mussaf-Gebet des ersten und zweiten Tages von Rosh ha-
shana rezitiert wird (in einigen chassidisch beeinflussten Riten wie Minhag Polin wird er
auch am Yom ha-Kippurim rezitiert). Dieser lingere, formgeschichtlich als Silluf fiir
eine Kerova zu bezeichnende Text wird vom Verfasser (= Vf.) hinsichtlich der ilteren
Traditionen, der biblischen und rabbinischen Vorbilder und der mit ihm verkniipften
Mirtyrertraditionen um Rabbi Amnon aus Mainz (11. Jahrhundert) untersucht. Einen
besonderen Schwerpunkt der Arbeit bilden zunichst die vergleichende Ubersetzung und
Interpretation der einzelnen Abschnitte des Gebets. Erginzt wird dieser Teil durch
Bemerkungen zu sprachlichen Besonderheiten und zu teilweise weit zuriickreichenden
traditionsgeschichtlichen Beziigen. Hervorzuheben ist das Bemiihen des Vf.s, die ilteste
erreichbare Fassung des Gebetes zu rekonstruieren. Herangezogen werden dafiir auch
einige Geniza-Fragmente, die eine andere Fassung des U-netanne tokkef bewahrt haben
als die heute bekannte. Dabei wird allerdings die in den Geniza-Fragmenten, British
Library Or 5557 G, zufillig nicht erhaltene umfangreichere Textfassung dieses Silluk,
wie sie heute in gedruckten Machsorim zu finden ist und wie sie in ihrem vollen
Umfang auch schon durch mittelalterliche Manuskripte belegt ist (vgl. Machsor le-
jamim nora‘im, Band 1: Rosh ha-Shana, ed. D. GoLpscHMIDT, Jerusalem 1970, S.
169 —172), nicht beriicksichtigt. Gattungsgemiss miindet ein Sil/uk in das Trishagion,
die Kedusha. In der iltesten erreichbaren Fassung stammt dieser Si//uk wohl bereits aus
den Tagen Jannais, spitestens Killirs (siche auch das Fragment aus der Taylor-Schechter
Collection T.-S. H 8.6). In seinem vollen, genregemissen Umfang bietet das Gebet
jedoch eine andere Gesamrtaussage als die, die der Vf. anhand der von ihm zugrunde
gelegten Kurzfassung (bis we-tahtokh gisva) herausstellen méchte. Seine Analyse des
U-netanne tokkef bricht also in der Mitte des Textes ab, ohne das dies zu begriinden
wire. Ein wichtiges, wenn auch nicht mehr iiberraschendes Ergebnis der Arbeit ist
dann, dass das Martyrium Amnons von Mainz erst sekundir mit dem Gebet in Ver-
bindung gebracht worden ist (vgl. schon S. HirscHHORN, Tora, wer wird dich nun
erheben? Pijutim Mimagenza, Gerlingen 1995, S. 54—55). Ob der heute bekannte und
von den ilteren Fassungen abweichende Text allerdings tatsichlich aus Mainz stammt
und dort akrualisierend von Rabbi Amnon umgedeutet wurde, wie der Vf. — in Uber-
einstimmung mit zahlreichen anderen Gelehrten (unter anderen L. Trepp) — annimmt,
lisst sich meines Erachtens nicht sicher belegen. Es ist wohl mit einem lingeren Wachs-
tum des ilteren, aus Palistina stammenden Textes zu rechnen. Die vom Vf. herange-
zogenen, zum Teil sehr weit zuriickreichenden traditionsgeschichtlichen Parallelen (un-
ter anderen in Texten vom Toten Meer und aus dem Neuen Testament) belegen dabei
weniger etwas iiber das Alter des Gebetes als iiber das gewisser Traditionen, die in ihm
aufgegriffen werden. Hier hitte eine prizisere Eingrenzung der heranzuziehenden Quel-
len (vergleichbare Silluk-Kompositionen) und eine methodisch reflektiertere Vorgehens-
weise (Formgeschichte) vielleicht zu zuverlissigeren Ergebnissen gefiihrt. Insgesamt ver-
weist die Arbeit somit aber auf ein grundsitzliches Problem, vor dem die Erforschung
der jiidischen poetischen Literatur der Spitantike insgesamt nach wie vor steht: Es fehle
an methodisch reflektierten Untersuchungen, die den Vergleich zwischen der umfang-
reichen und fiir den Nichtfachmann kaum zu iiberschauenden Pijjutim-Literatur er-

175



moglichen wiirde. Insbesondere in Israel sind in den letzten Jahrzehnten durch Forscher
wie Ezra Fleischer, Josef Yahalom und Shulamit Elizur zwar signifikante Fortschritte
(insbesondere hinsichtlich der Neuedition von bislang unbekannten Texten aus der
Kairoer Geniza) erreicht worden. Doch ist die Vermittlung ihrer Arbeiten, speziell in die
deutschsprachige Fachliteratur bislang kaum erfolgt. Die Arbeit Breslauers iiber ein
wichtiges Gebet der Neujahrsliturgie regt hoffentlich weitere Detailstudien zu dhnlich
prominenten Pijjutim an.

Mainz Andreas Lebnardt

BAUMGARTEN, ELISHEVA, Mothers and Children. Jewish Family Life in Me-
dieval Europe, Princeton/New Jersey: Princeton University Press 2004, 275
S.; ISBN 0-691-09166-8.

GROSSMAN, AVRAHAM, Pious and Rebellious. Jewish Women in Medieval Eu-
rope, Waltham / Massachusetts: Brandeis University Press 2004, 329 S;
ISBN 1-58465-392-2.

Women’s studies and gender studies is a field which is rapidly growing in importance
within Jewish studies. One aspect of this development is what may be defined as
“women’s studies”, that is: scholarship which focuses on the often neglected situation of
women in Jewish history, and parts of human experience which mainly concerns wom-
en such as pregnancy, giving birth, breast-feeding etc. Another aspect is what may be
termed “gender studies”, that is: scholarship which pays attention to the importance of
gender as a defining category in any society: how gender is constructed, how masculin-
ity and femininity are perceived, how gender is used to construct hierarchies and power
structures etc. The two recent volumes by Elisheva Baumgarten and Avraham Gross-
man make important contributions to both these aspects of the field.
There are many similarities between the two books:

— Both deal mainly with the High Middle Ages, although both scholars use later
sources as well. Baumgarten concentrates on Jewish life in Ashkenaz, whereas
Grossman compares the Jewish life under Christian and Muslim rule.

— Both volumes are translations of Hebrew books. In the case of Grossman’s book,
the English version has been abbreviated by reducing the number of quotes from
primary sources and the scholarly apparatus.

— Both are based on an extensive study of primary sources, both Jewish and non-
Jewish, and continually discuss how developments and attitudes found in the Jew-
ish sources should be related to their non-Jewish surroundings.

Baumgarten’s book is a profound study of a variety of practices and attitudes in
connection with birth, circumcision, nursing and other aspects of caring for infants.
One of the important contributions of Baumgarten is that she repeatedly discusses
developments in the situation of Jewish women in the light of tensions and develop-
ments within society at large. This is seen for example in her discussion of women who
act as a ba‘alat brit, the person responsible for organizing a meal in connection with the
circumcision ceremony and who holds the infant during part of the act. Baumgarten

176



shows that the role of the ba‘al/at brit grew in importance during the twelfth and
thirteenth centuries, and that this role should be seen as a parallel to that of the
co-parents (or godparents) in the ritual of baptism in contemporary Christian society.
During the eleventh and twelfth centuries the ba‘al/ar brit could be either a man or a
woman, but starting in the thirteenth century there are sources that consider it improp-
er for women to assume this role. Baumgarten interprets this development as part of a
more general marginalization of women from the ritual arena of the synagogue. She also
points to the fact that in the eleventh and twelfth centuries there were Jewish women
who took upon themselves commandments which were traditionally only incumbent
upon men, but that there were increasing objections voiced against this practice in the
thirteenth century. Baumgarten compares this to the parallel expansion and subsequent
reduction of the religious roles of women in the surrounding Christian society, although
it would have been welcome if she had included a further discussion on the reasons for
this general change in societal attitudes towards women at the time.

Grossman’s book has a broader perspective and deals with a large variety of topics
connected to medieval Jewish women'’s lives: marriage, divorce and widowhood; wom-
en’s economic status, education, religious roles; women in martyrdom and violence
against women. One of the most important contributions of Grossman is that he points
to tensions among contemporary sources, especially between normative texts that out-
line how the ideal woman should act, and sources that show how real women actually
acted. One telling example of this tension is the “miqueh-rebellion” in twelfth-century
Egypt when a large group of women during several years refused to perform the ritual
monthly immersion in the miqueh (ritual bath) but preferred to bathe at home or in
Muslim bath houses, despite the objections raised by Maimonides and other rabbinic
authorities. This incident stands in stark contrast to contemporary texts which extol the
ideal of the woman who obeyed her husband at all times.

In conclusion: both volumes contribute much to our understanding of both the
realities and ideals concerning medieval Jewish women, as well as a deeper understand-
ing of gender relations in the Middle Ages, and as such, they deserve to be included in
the syllabus of courses on medieval Jewish history, general medieval studies or gender
studies.

Uppsala Lena Roos

MaimonIDEs, Mosgs, The Guide of the Perplexed. Hebrew translation from

the Arabic, annotations, appendices and indices, by Michael Schwarz, Tel
Aviv: Tel Aviv University Press 2002, 2 Binde, 842 S.; ISBN 965-
7241-01-4.

Aus verschiedenen Griinden kann der Schreibende keine Rezension dieses wichtigen
Buches liefern, sondern nur darauf hinweisen und hoffen, dass ein besserer Kenner die
grosse Arbeit, die Prof. Michael Schwarz hier vorlegt, ausfiihrlich wiirdigen wird.
Schwarz’ Ubersetzung zielt darauf ab, nicht nur Maimonides” Terminologie genau und
an allen Stellen konsequent wiederzugeben (wie ibn Tibbon, im Gegensatz zu al-Hariz,
es gemacht hatte), sondern auch die Schwierigkeiten zu iiberwinden, die der jiidisch-
arabische Satzbau dem heutigen hebriischen Leser bereitet. Fiir die reichhaltigen An-

177



merkungen hat sich der Ubersetzer einer sehr reichen Bibliographie bedient; sie bean-
sprucht 56 Seiten, wobei Sekundirliteratur auf Verlangen des Verlags nur bis 1997
beriicksichtigt werden konnte. Nicht weniger als sieben Indizes erschliessen den Inhalt;
Maimonides’ besondere Hinweise fiir den Leser und die Aufstellung der von ihm be-
handelten hebriischen Wérter sind besonders niitzlich. 25 Seiten sind den bisherigen
Ubersetzungen in mehrere Sprachen und ihren Verfassern gewidmet. Nicht alles war
Schwarz zuginglich; aber die genauen Angaben, vor allem zu den Biographien der
Ubersetzer, machen diesen Teil zu einer spannenden Lektiire. Meist vernachlissigt ist
das kleine hebriische [!] Gedicht, womit Maimonides sein Werk umrahmt hat; David
Zori bietet es hier mit einem iiberzeugenden Kommentar.

Clarens Stmon Lauer

Lévy, Tony/Rasuep Rosupi (ed.), Maimonide — Philosophe et Savant
(1138 —1204), Leuven / Louvain: Peeters 2004, XI + 477 S.; ISBN 90-429-
1458-0.

Wie dem Titel des Bandes zu entnehmen ist, geht es in den insgesamt 18 Beitriigen um
den Philosophen und Naturwissenschaftler Mose b. Maimon (Maimonides) und seine
Wirkung. Nachdem J.L. Kraemer Maimonides intellektuelles Milieu in Kairo vorge-
stelle hat (S. 1-37), behandeln die nichsten Beitrige des ersten Teils verschiedene
Aspekte von Maimonides’ Verhiltnis zur Philosophie und zu einzelnen Philosophen, zu
al-Farabis Logik (A. Hasnawi, S. 39-78), zu Problemen des Determinismus (G. Freu-
denthal, S. 79-129; A. Hyman, S. 131-142; J. Stern, S. 143 —-191) sowie zu Natur
und Gesetz/Recht (R. Brague, S. 193-208; W.Z. Harvey, S. 209-213; M. Schwarz,
S. 215-218). — Maimonides und die Mathematik (T. Lévy, S. 219-252; R. Roshdji, S.
253-273), Maimonides als Arzt und seine medizinischen Werke (Y. T. Langermann, S.
275-302) sowie Maimonides und die nabatiische Landwirtschaft (P.B. Fenton, S.
303-333) und Maimonides und die Sabier (S. Stroumsa, S. 335-352) sind Gegen-
stand des zweiten Teils. — Der dritte Teil schliesslich ist Maimonides’” Wirkungs- bzw.
Rezeptionsgeschichte gewidmet: seinem Platz innerhalb der jiidisch-islamischen Wis-
senschaften (H. Zafrani, S. 353—-365), in den akademischen Auseinandersetzungen des
13. Jahrhunderts (G. Dahan, S. 367—-393) sowie im philosophischen Denken seiner
lateinischen Leser (W. Kluxen, S. 395-409). Eigens thematisiert ist die Rezeption der
medizinischen Werke des Maimonides innerhalb der ,westlichen® Medizin bis zum
Ende des Mittelalters (M. Nicoud, S. 411—-431). — Das Echo maimonideischer Phi-
losophie in der jiidischen Welt schliesslich beleuchtet J.-P. Rothschild am Beispiel des
Sefer ben porat von R. Juda Romano (14. Jahrhundert) (S. 433—-462).

Redaktion

178



JacoBs, MARTIN, Islamische Geschichte in jiidischen Chroniken. Hebriische
Historiographie des 16. und 17. Jahrbunderts, Tuibingen: Mohr Siebeck 2004
(= Texts and Studies in Medieval and Early Modern Judaism 18), X + 332 S.,
gebunden, € 89,--; ISBN 3-16-148156-9.

Die Habilitationsschrift (Freie Universitit Berlin) analysiert und interpretiert drei der
wenigen Beispiele jiidischer vormoderner Historiographie, zugleich die einzigen vor
dem 19. Jahrhundert entstandenen Monographien hebriischer Sprache iiber islamische
Geschichte: Seder Eliyahu zuta von Eliyahu Capsali (ca. 1485 —1555), entstanden 1523
auf Kreta (Venezien), den 1554 in Voltaggio/Genua verfassten Sefer divre ha-yamim
le-malkhe Sarefat u-vet Otoman ha-1ogar des Yosef ha-Kohen (1496 bis nach 1577)
sowie die Divre Yosef, die 1673 von Yosef Sambari (16402 —1703?) in Kairo geschrieben
wurden. Alle drei Chroniken thematisieren politische Geschichte, stellen detailliert is-
lamische Geschichte mit besonderem Gewicht auf der zeitgengssischen osmanischen
Herrschaft dar und versuchen in charakteristischer Weise, ,allgemeine® und jiidische
Geschichte literarisch zu verkniipfen. Dies tun sie in unterschiedlichen kulturellen und
situativen Kontexten, Capsali mit messianischen Hoffnungen auf der Hohe osmani-
scher Militirmacht, ha-Kohen vor dem Hintergrund der sefardischen Migration und
der Frage der gottlichen Gerechtigkeit in der Geschichte, Sambari mit der Sichtweise
eines Juden innerhalb des islamischen Machtbereichs.

Ziel der Untersuchung ist, das Bild, das sich jiidische Chronisten von den islami-
schen Herrschern und Dynastien machten, auf dem Hintergrund der christlichen Hi-
storiographie der Zeit zu erheben. Fiir die Durchfiihrung bot sich die Dreiergliederung
an, sowohl fiir die Vorstellung der Autoren und ihrer Werke (Kap. 4) wie auch fiir die
Prisentation der eingehenden Textanalyse (Kap. 5-7), die dem Duktus der jeweiligen
Chronik folgt, dabei aber die Vergleichbarkeit durch Einhaltung eines gewissen Rasters
gewihrleistet: Muhammad und die Friihzeit des Islam, Religion und wichtige Herrscher
des Islam sowie die Osmanenzeit bilden in den drei interpretierenden Kapiteln die
Schwerpunkte. Dem Hauptreil sind neben der Einleitung zwei Kapitel vorangestellt,
von denen eines in gelungener Prignanz historische Rahmeninformationen mit kriti-
schen Blicken auf die Verarbeitung des gerush Sefarad (Vertreibung der Juden aus Spa-
nien) und seiner Folgen damals wie heute (bzw. in der ilteren Forschung) verbindet,
das andere methodenkritisch die Historiographie auf christlicher und jiidischer Seite in
den Blick nimmt, um die Studie in die seit einiger Zeit gefiihrte Debatte einzuordnen,
ob und inwiefern sich im 16. Jahrhundert ein Neuansatz jidischer Geschichtsschrei-
bung vollzog. Diese Frage nach der Kontinuitit bzw. Diskontinuitit im Verhiltnis zur
,mittelalterlichen” Chronistik — ob es sich bei den behandelten Werken um ein Phi-
nomen der frithen Neuzeit (Yerushalmi, Shulvass) oder um den ,Schwanengesang® des
Mittelalters handelt (R. Bonfil) — ist durchgehend prisent. Gestiitzt auf ein breites
Spektrum an christlichen (A. Cambini, P. Giovio und andere) und jiidischen Ge-
schichtswerken (hier resiimiert der Verfasser die historische Literatur vor und nach
1500, darunter A. Zacuto, Gedalya ibn Yahya, Shelomo ibn Verga bis hin zu David
Gans), stellt der Verfasser die These von der ,historiographischen Abstinenz® im Ju-
dentum seit Josephus in Frage und legt die im Verlauf des Buches begriindete differen-
zierte Perspektive auf die Texte als Reprisentanten der ,‘mittelalterliche[n] Seite’ der
Renaissance” an (S. 260). In den Konklusionen (Kap. 8) wird ein zusammenfassender
Vergleich angestrebt, der Gemeinsamkeiten der drei Chroniken (wie Bewiltigung der

179



Integration von rasant sich erweiterndem historisch-geographischem Wissen und jiidi-
scher Tradition in einer Welt radikaler Verinderungen) ebenso wie Differenzen (kultu-
relle, soziale, politische Umgebung, Haltung zum Messianismus) zur Sprache bringt. Zu
den wichtigsten Ergebnissen gehort, dass eine Dichotomie zwischen traditionell-religi-
dsem und modern-sikularem Denken in bezug auf die Autoren und ihre Werke nicht
angemessen durchgefithrt werden kann. Monokausale Erklirungsmuster fiir die Ent-
stehung der hebriischen Historiographie des 16./17. Jahrhunderts — sei es in Riickfiih-
rung auf das Trauma der Judenvertreibungen oder auf den humanistischen Einfluss der
Renaissance — reichen nicht aus. Die osmanische Herrschaft wird von allen drei Au-
toren mit unterschiedlichen Akzentuierungen positiv dargestellt, sei es im Horizont
endzeitlicher Erwartung (Capsali) oder als gottliches Gerichtsmedium gegen die Chri-
sten, die durch Repression von Juden Schuld auf sich geladen haben. Am deutlichsten
mischt sich bei Sambari in das europiisch-jiidische Islambild eine auf eigenen Erfah-
rungen beruhende Polemik gegeniiber der Herrschaft des Islam. Von hier aus und
aufgrund der Analyse des geradezu idealisierten Sultansbildes in den jiidischen Chro-
niken fillt auch neues Licht auf den bis heute aktuellen , Mythos von der muslimisch-
jidischen Symbiose“. Die Kontrastierung: Judenvertreibung im Westen — gelungene
Assimilation im Orient (so zum Beispiel H. Graetz) wird als romantisierende Simpli-
fizierung entlarvt, die nicht zuletzt durch die Emanzipationsbestrebungen im 19. Jahr-
hundert beférdert wurde, denen zufolge die Idealisierung der Osmanen als willkom-
mene Bestitigung des Assimilationspotentials jiidischer Biirger in den europiischen
Nationalstaaten gelten musste.

Spannend ist die Arbeit auch an den Stellen, wo Konflikte der Autoren zwischen
dem Interesse an politisch-militirischer Geschichte im Kontext erwachenden National-
bewusstseins und ihrer Intention sichtbar werden, jiidische Geschichte zu schreiben,
welche sich doch letztlich als Geschichte einer machtlosen Minderheit mit der nicht-
jiidischen Geschichte als schlechterdings nicht kompatibel erwies.

Der umsichtige, angenehme Stil des Buches sei besonders hervorgehoben, der Strin-
genz und Klarheit mit begrifflicher Sorgfalt und einer philologisch-rhetorischen Ori-
entierung verbindet. Am Ende sind ein ausfiihrliches gegliedertes Literaturverzeichnis
sowie verschiedene Register enthalten.

Dass in unseren Tagen das Verhiltnis der Tiirkei zu Europa wieder neu diskutiert
wird und bestimmt werden muss, lag sicher ausserhalb der intentionellen Reichweite
der Arbeit, zumindest in der Phase ihrer Entstehung,. Sie ist aber auch in dieser Hinsicht
eine willkommene Vertiefung des historischen Bewusstseins.

Tiibingen Friedmann Eifsler

SwerscHINSKI, DANIEL M., Reluctant Cosmopolitans. The Portuguese Jews of
Seventeenth-Century Amsterdam, Oxford, Portland/Oregon: The Littman
Library of Jewish Civilization 2004, 380 S., broschiert; ISBN 1-904-113-
126.

Es ist nicht gerade einfach, etwas iiber ein Buch zu sagen, das bereits mit dem ,,National
Jewish Book Award for Sephardic Studies (2000)“ ausgezeichnet wurde und iiber das
sich ein erstrangiger Fachmann wie Jonathan Israel so dussert: ,the best available general

180



survey of the subject [. . .] it will remain an indispensable tool [. . .] for decades to come
[. . .] will undoubtedly be one of those works which is widely cited by scholars working
in a broad range of fields.”

Sei dem, wie ihm wolle: Das zu besprechende Buch ist ein schwer zu lesendes,
schwer zu verarbeitendes Buch, denn der Leser droht, in einer Flut von Fakten zu
ertrinken. Es setzt auch viele Kenntnisse voraus, die ein normaler Leser kaum haben
diirfte wie eine solide Kenntnis des Bérsenwesens oder der Geschichte Spaniens und der
Niederlande. Der Autor, daran besteht nicht der mindeste Zweifel, hat ein ungeheures
Quellenmaterial sorgfiltig ausgewihlt und gekonnt verarbeitet und besitzt dariiber hin-
aus zweifelsohne ein solides Wissen auf vielen Gebieten. In sechs Kapiteln lernen wir
die Geschichte der portugiesischen Juden in Amsterdam von den Anfingen bis zum
Ende des 17. Jahrhunderts kennen, wobei der Autor besonderen Wert auf die Darstel-
lung der ,sozialen Dimension® (S. 5) dieser Geschichte legt. Es wird sehr eindringlich
das Klima der Toleranz dargestellt, das den ehemaligen ,Neuchristen” die dauerhafte
und erfolgreiche Niederlassung am Ort erméglichte; wir erfahren detailliert, woher diese
Juden kamen und wie sie ihre Handelsbeziehungen mit der iberischen Halbinsel und
mit Brasilien aufzogen. Ein weiteres Kapitel befasst sich mit der Entstehung und Kon-
solidierung der jiidischen Gemeinde, mit ihren Leitern und Institutionen; ferner lernen
wir die religigsen Spannungen in dieser Gemeinde kennen sowie auch die sozialen
Konflikte, die sich zwischen Familien und Clans ergaben.

Auf die Frage, die sich dem aufmerksamen Leser aufdringt und die sich der Ver-
fasser selber stellt, wie es denn wohl méglich sei, dass dem Judentum entfremdete
Neuchristen zu Juden wurden, in denen Moses Mendelssohn und seine Generation
exemplarische Juden erblicken konnten, weiss Swetschinski keine schliissige Antwort (,a
tricky, even awkward question, and one to which I have no ready answer® — S. 318).

Trotz aller Miihe, die mich das Studium dieses so iiberaus faktenreichen, aber auch
anregenden Werkes gekostet hat, ist mein Eindruck iiberwiegend positiv — man darf es
allerdings nicht nur einmal lesen. Und eines scheint mir ganz sicher: Niemand, der sich
ernsthaft mit der Geschichte der portugiesischen Juden in Amsterdam befasst, wird an
diesem Buch vorbeikommen.

Tiibingen Heinrich Koring

ENGELKING, BARBARA/FELIKS TycH/ANDRZE] ZBIKOWSKI/JOLANTA ZYN-
DUL, Pamigé. Historia Zydéw polskich przed, w czasie, i po Zagladzie | Geden-
ken. Die Geschichte der polnischen Juden vor, wihrend und nach ihrer Vernich-
tung], Warszawa: Fundacja Shalom 2004, 223 S.; ISBN 83-901016-3-7.

Diese kurzgefasste, reich illustrierte Geschichte des Lebens und des Untergangs der
polnischen Juden wurde als Schulbuch konzipiert. Die Abwesenheit der Geschichte des
jiidischen Bevélkerungsanteils im Unterricht polnischer Schulen wurde stets auch mit
dem Mangel an Informationsméglichkeiten erklirt, eine Liicke, die nun mit finanzieller
Unterstiitzung des Ministeriums fiir nationale Erziehung geschlossen ist. Die Autoren
sind bekannte Historiker mic Schwerpunkt ,jiidische Geschichte® in Polen. Der erste
von drei etwa gleich umfangreichen Teilen beschreibt das Leben der jiidischen Min-
derheit in der viele Jahrhunderte wihrenden Zeit des Zusammenlebens auf polnischem

181



Boden und verhindert durch seine ansprechende Darstellung die alleinige Definition
des jiidischen Lebens in Polen ex post Shoah. Allerdings nehmen die Schilderung der
Ermordung der Juden durch die deutschen Eroberer im Zweiten Weltkrieg sowie die
durch diesen beispiellosen Vélkermord ausgeldsten psychischen und moralischen Spit-
folgen nach dem Krieg den Hauptteil des Buches ein. Die Darstellung der Nachkriegs-
ereignisse, die aus Polen endgiiltig ein Land ohne Juden machten, bringt neue Erkennt-
nisse und ist zugleich der provokanteste Teil des Buches. Dieser Beitrag stammt von
Feliks Tych, Direktor des Jiidischen Historischen Instituts in Warschau. Seine Zitate aus
Memoiren polnischer Zeitzeugen des Judenmordes, die ein sehr breites Spektrum an
Reaktionen belegen, beruhen auf eigenen Studien und sind geeignet, bis heute in Polen
gepflegte Autostercotype in Frage zu stellen. Dies gilt in gleichem Masse fiir seine
Darstellung und Begriindung der Pogrome im Nachkriegspolen und des parteipolitisch
instrumentalisierten Antisemitismus vor und nach 1968. Bislang ist das Echo auf dieses
Buch in Polen ausschliesslich positiv. Abzuwarten ist, wie die zweite, dann auch uber
den Buchhandel vertriebene Auflage aufgenommen werden wird.

Hofheim a.Ts. Viktoria Pollmann

STEFFEN, KATRIN, Jiidische Polonitit. Ethnizitit und Nation im Spiegel der
polnischsprachigen jiidischen Presse 1918 —1939, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2004 (= Schriften des Simon-Dubnow-Instituts 3), 422 S., gebun-
den, € 49,90; ISBN 3-525-36981-6.

»Mit ihnen ist es schwierig, ohne sie langweilig“ — diese Redensart iiber Juden in Polen
stellt die Osteuropahistorikerin K. Steffen (= Vin) ihrer Studie zum Identititsentwurf
der ,jiidischen Polonitit® voran, den sie durch das Prisma der jiidischen Presse in
polnischer Sprache betrachtet. Die Redensart driickt aus polnischer Perspektive aus, was
Vin aus jiidischer Perspektive untersucht, nimlich: dass eine bestimmte Gruppe pol-
nischer Juden die Juden sowohl als eigene Nation als auch als Teil der polnischen
Geschichte und Kultur verstand und unter den Bedingungen der Zwischenkriegszeit
dafiir kimpfte, dass sich Juden selbst in dieser Weise verstehen und von Polen so
wahrgenommen werden sollten. Dahinter stand die Vorstellung von einem Staat Polen,
in dem unterschiedliche Nationen bei staatsbiirgerlicher Gleichheit und kultureller Dif-
ferenz zusammenlebten.

Der Journalist und Autor Jakéb Appenszlak, prominenter Vertreter dieses Identi-
titsentwurfs, bezeichnete das scheinbar paradoxe doppelte Zugehorigkeitsgefiihl im
Riickblick als ,jiidische Polonitit“. Darunter verstand er ein jiidisches Selbstverstindnis,
das sich gleichermassen von Assimilation und Orthodoxie abgrenzte und im Anschluss
an den Zionismus die Juden als Nation sah, zugleich aber das Hineinwachsen der Juden
in den polnischen Staat unterstrich und die Geschichte von Polen und Juden als ge-
meinsamen Kampf um Freiheit, Demokratie und Modernisierung interpretierte. Ver-
breitet war diese Orientierung unter jiidischen Intellektuellen und Angehérigen der
sikularisierten biirgerlichen Schicht, die durch ihre Sozialisierung und Bildung polo-
nisiert waren und sich als loyale, patriotische Biirger des polnischen Staates verstanden,
sich zugleich jedoch mit zionistischen Gedanken identifizierten und die jiidische Kultur
von umgebenden Kulturen abzugrenzen suchten. Im Anschluss an Artur Sandauer be-

182



zeichnet die Vin sie als ,Salonzionisten®, die den Zionismus propagierten, aber nicht
verwirklichten (S. 16).

Der wichtigste Ort der Konstruktion und Artikulation eines solchen Identititsent-
wurfs war wihrend der Zwischenkriegszeit die einflussreiche jiidische Presse in polni-
scher Sprache, der Steffens Hauptinteresse gilt. Sie hat vor allem die Tageszeitung Nasz
Przeglgd (Warschau), die Wochenzeitung Opinja (spiter Nasza Opinja) sowie die
Frauenzeitschrift Fwa ausgewertet und daneben die Tageszeitungen Chwila (Lemberg)
und Nowy Dziennik (Krakau) hinzugezogen sowie Artikel aus nichtjiidischen Blittern
benurzt. Die Presse als historische Quelle bietet ein reichhaltiges, allerdings nicht gerade
einfaches Material, da sie nicht einfach Abbildungen gesellschaftlicher Prozesse liefert,
sondern diese zugleich medial mitbestimmt. Dennoch meistert die Vin die damit ver-
bundenen Probleme in vorbildlicher Weise, indem sie eine sorgfiltig reflektierte, am
Medium der Presse ausgerichtete Fragestellung verfolgt und die Eigenart ihrer publi-
zistischen Quellen in die Fragestellung einbezieht. Fiir die Vin ist die polnisch-jiidische
Presse eine Interpretationsgemeinschaft innerhalb einer jiidischen Teiloffentlichkeit, also
Material und Untersuchungsgegenstand zugleich. Historiographischen Modewdértern
schliesst sich die Vfn wohltuenderweise nicht blindlings an, sondern verwendet Begriffe
wie ,Offentlichkeit’, ,Gedichtnis‘ und selbst den in die Kritik geratenen Begriff ,(kollek-
tive) Identitit’ nur nach differenzierter Begriindung.

Den Identititsentwurf der ,jiidischen Polonitit® zeichnet die Vin in qualitativer
Analyse der polnisch-jiidischen Presse nach und bettet ihn in die Kontexte der span-
nungs- und konfliktreichen Zeit der Zweiten polnischen Republik (1918 —1939) ein.
Dazu wihlt sie Themen aus dem breiten Spektrum der Presse, die in besonderer Weise
geeignet sind, diesen Identititsentwurt als innerjiidischen Diskurs in Auseinanderset-
zung mit Einfliissen von aussen zu beschreiben. Einleitend stellt sie Begriffe und Kon-
texte sowie ihr ,,Prisma“, die polnischsprachige jiidische Presse, nach Entstehungskon-
text, Reichweite und Selbstverstindnis genauer vor und geht dabei auf die Bedeutung
der polnischen Sprache im trilingualen System der jiidischen Kultur in Polen (Chone
Shmeruk) ein. Dies gewihrt einen umfassenden Einblick in die Rahmenbedingungen
des jiidischen Lebens in der Zeit der Zweiten Republik — was iiberhaupt eine Qualitit
der Studie ausmacht: Trotz ihres ,prismatischen® Blickwinkels und der ausdriicklichen
Beschrinkung darauf, lediglich die Wahrnehmung der jidischen Lebensbedingungen
im Identititsdiskurs (also nicht die Lebensbedingungen selbst) darstellen zu wollen,
bezieht Vfn in breitem Umfang den polnisch-jiidischen Kontext des von ihr untersuch-
ten Diskurses souverin mit ein, soweit fiir diesen schon Literatur vorliegt.

Im Mittelpunke der folgenden sieben Kapitel stehen verschiedene Themenkom-
plexe der polnischsprachigen jiidischen Presse, die den gesellschaftlichen Diskurs jener
Jahrzehnte abbilden: Im Kapitel zu gedichtnisgeleiteten Narrativen (S. 92 —151) wird
die Frage verfolgt, wie Identifikationspunkte der gemeinsamen polnisch-jiidischen Ver-
gangenheit gesehen und erinnert wurden und welche Funktion der Blick in die Vergan-
genheit fiir den Entwurf einer polnisch-jiidischen Identitit hatte. Die innerjiidische
Positionierung des Identititsentwurfs der ,jiidischen Polonitit wird im Abschnitt iiber
Abgrenzung gegen Assimilationsanhidnger und die zahlenmiissig stirkste jiidische Grup-
pe der Orthodoxen untersucht (S. 152 —183). Die Suche nach einer polnisch-jiidischen
Kultur steht im Kapitel iiber die Diskussionen um Literatur und Kunst im Mittelpunke
(S. 184-206). Zu der bislang kaum erforschten Frage der polnisch-jiidischen Ge-
schlechterbeziehungen bietet die Auswertung der EFwa einen Einblick in den Diskurs
um moderne, national betonte und emanzipatorische Identititsentwiirfe jiidischer Frau-

183



en (S. 207-241). Um das Thema Antisemitismus gruppieren sich drei weitere Kapitel,
die — jeweils im Spiegel der polnisch-jiidischen Presse — der Auseinandersetzung mit
dem Antisemitismus in Polen, dem Blick aufs nationalsozialistische Deutschland und
der Suche nach Dialogpartnern und Verbiindeten in der sogenannten jiidischen Frage
gewidmet sind (S. 242-368).

Abschliessend stellt Vin die Frage, ob der Entwurf einer ,jiidischen Polonitit® ein
Htragisches Trugbild“ oder ein ,tragfihiger Entwurf® jiidischen Lebens in Polen gewesen
sei. In Jakéb Appenszlak portritiert sie den prototypischen Vertreter jiidischer Polonitit
und zeigt, dass er mit seiner Orientierung eine bestimmte Generation polnischer Jii-
dinnen und Juden und ihren Grenzgang zwischen den Welten reprisentierte (S. 369—
379). Dass aus der Vision jiidischer Polonitit kein tragfihiger Entwurf werden konnte,
scheiterte — so das Fazit — nicht etwa am Mangel entsprechender Traditionen jiidischen
Lebens in Polen, sondern daran, dass der Entwurf einer jiidischen Polonitit wihrend
der Zweiten Republik von zu wenigen Vertretern der Mehrheitsgesellschaft akzeptiert
und unterstiitzt wurde.

Der amerikanische Historiker Michael C. Steinlauf meinte vor fast 20 Jahren, die
polnisch-jiidische Tagespresse der Zwischenkriegszeit sei ohne Zweifel ,the most suc-
cessful example of Jewish cultural creativity in the Polish language”. Wohl weil dieses
Thema ,neither purely ,Polish® nor purely ,Jewish®“ sei und daher zwischen zwei ein-
ander wechselseitig ausschliessenden nationalen Selbstkonzepten stehe, habe man es bis
dahin nichr als Forschungsthema gewiirdigt (The Polish-Jewish Daily Press, in: Polin 2
[1987], S. 219-245, dort S. 219). Die gelungene Erfiillung dieses Desiderats ist K.
Steffens hier angezeigtes gut lesbares Buch. Am Beispiel einer bedeutenden Ausprigung
jiudischen Selbstverstindnisses in der Schliisselepoche der Zweiten polnischen Republik
macht es bewusst, wie vielgestaltig und komplex die teilweise konkurrierenden Orien-
tierungen und Selbstverstindnisse innerhalb des polnischen Judentums waren. Es 6ffnet
damit das Feld fiir weitere — insbesondere vergleichende — Studien, etwa zur jiddisch-
sprachigen Presse oder zu Fragen der Briickenfunktion von polnisch-jiidischer Kultur.

Magstadt Maria Gotzen-Dold

EBER, IRENE, The Jewish Bishop & the Chinese Bible. S. 1. J. Schereschewsky
(1831—1906), Leiden, Boston, Koln: Brill 1999 (= Studies in Christian
Mission 22), XVI + 287 S., 8 Abbildungen; ISBN 90-04-11266-9.

Gestiitzt auf weithin unveréffentlichtes Archivmaterial und alle erreichbare Sekundir-
literatur (S. 265-279) zeichnet Vin im ersten Teil ihres Buches die Lebensgeschichte
Samuel Isaak Joseph Schereschewskys nach. Im litauischen Taurage (jiddisch TAaVRIG)
geboren und an der staatlichen Rabbinerschule in Zhitomir ausgebildet, fiihrte ihn sein
Weg 1852 zunichst an die theologische Fakultit in Breslau und 1854 weiter nach New
York, wo er sich 1855 taufen liess und bald danach sich der Presbyterian Church
anschloss und ins Western Theological Seminary eintrat (S. 19—58), um sich der Chi-
na-Mission zu verschreiben. 1859 —1862 wirkte er in Shanghai, 1862 —1875 in Peking
und seit 1875 als gewihlter Bischof von Shanghai und Griinder des dortigen ersten
christlichen College in China (St. John’s) (S. 59 —-163). Bekannt geworden ist Schere-
schewsky dariiber hinaus als Ubersetzer der hebriischen Bibel ins nordchinesische Man-

184



darin. Der Untersuchung dieses chinesischen Alten Testaments, seiner sprachlich-ter-
minologischen Probleme, seiner Ubersetzungstechnik sowie seiner geschichtlich-kultur-
geschichtlichen und vor allem missionarischen Bedeutung gewidmet ist der zweite Teil
des Buches (S. 164 -233). Mit einer einfithlsamen Wiirdigung des Mannes, der trotz
seiner Konversion seine jiidische Herkunft nicht verleugnet hat, und seines Werkes
beendet Vin diese ungewshnliche Lebensgeschichte (S. 236-258).

Redaktion

ScHuLTE, JORG, Eine Poetik der Offenbarung. Isaak Babel, Bruno Schulz,
Danilo Kis, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2004 (= Judische Kultur — Stu-
dien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur 12), VI + 238 S., 1 Ab-
bildung, gebunden, € 68,--; ISBN 3-447-048-46-8.

»Die vorliegende Arbeit handelt von einem kiinstlerischen Verfahren, das fiir die welt-
liche Literatur unentdeckt ist. Ich nenne es das ‘Ansprechen des Textes’ oder das
‘Verfahren der Offenbarung’.” Mit diesem Satz beginnt VE. seine thematisch breit ge-
spannten komparatistischen Studien zu drei Autoren, deren Werke er, wenngleich in
unterschiedlicher Intensitit, in rabbinischer Tradition verankert sieht, insofern als er
eine ,Nihe zwischen ihren kiinstlerischen Verfahren und den Verfahren der rabbini-
schen Exegese erkennt, das ,nicht ausschliesslich auf eine phinomenologische Uberein-
stimmung zuriickgefithrt werden kann“ (S. 2). Dabei besteht das hier erwihnte
wVerfahren der Exegese [. . .] in einer von den Exegeten hergestellten Relation zwischen
schriftlicher und miindlicher Lehre, d. h. in einer Zusammenfiihrung der zwei getrennt
tiberlieferten Torot®, die zwar beide dem Mose am Sinai gegeben, aber voneinander
getrennt iiberliefert worden sind (S. 5).

Bevor Vf ausgewihlte Werke der drei genannten Autoren an die rabbinische Ex-
egese zuriickbindet, gibt er erst einmal eine weit ausholende Einfiihrung in die rabbi-
nische Theorie der zwei Zoror und deren Lehre von der Offenbarung (S. 13-55), in der
er zeigen will, ,dass das in der Poetik wie in der Rhetorik unbekannte Verfahren von der
rabbinischen Exegese in einer nur zu erahnenden Tiefe erforscht wurde® (S. 1). Dieses
Verfahren der Offenbarung” tibertrigt Vf im zweiten Teil seines Buches unter ,, Zugrun-
delegung der Werke von E. Lévinas® (S. 116-131 und 180-202), auf seine Lesung
ausgewihlter Texte von Isaak Babel’ (S. 56 —115), Bruno Schulz (S. 132-179) und
Danilo Ki§, der zwar ,von der rabbinischen Literatur am weitesten entfernt” ist, unter
seinen literarischen Vorbildern aber I. Babel’ und B. Schulz nennt (S. 203—-217), indem
er sie als traditio (Kommentar) begreift und mit dem #maditum (Text/Die Schrift)
verbindet; und es ist eben dieses Herstellen der Verbindung zweier Traditionen — Vf
nennt dies die ,Poetik der Offenbarung” —, das (s)eine mitunter iiberraschende, neue
Deutung den Texten entlockt. Wenn es zugegebenermassen auch nicht immer ganz
leicht fille, Vf bei seinen zuweilen verwinkelten Gedanken- und Argumentationswegen
auf den Fersen zu bleiben, ist seine rabbinische Literatur und kiinstlerischen Text mit-
einander ins Gesprich bringende Arbeit gleichwohl eine unbestritten anregende ebenso
wie aufschlussreiche Lektiire.

Redaktion

185



	Rezensionen

