
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Die Transformation der Haskala zum prosvešenie in der Überlieferung

Autor: Dohrn, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Transformation der Haskala zum
prosvescenie in der Uberlieferung

von Verena Dohm*

Die Haskala, die ostjüdische Aufklärung, die sich im Sog der staatlichen

Akkulturationspolitik im russischen Zarenreich entwickelte, ihre Geschichte
und ihre Wirkung, sind breit dokumentiert. Lehrer, Schriftsteller, Journalisten,

Rabbiner, die selber Teil der Aufklärungsbewegung waren, haben dazu

beigetragen. Dabei ist die schriftliche Uberlieferung sowohl chronologisch als

auch systematisch zu unterscheiden. Systematisch betrachtet, teilt sie sich in
Programmschriften, publizistische Diskussion, Erinnerungen und schöne

Literatur. Sie begann mit Programmschriften, die zunächst an die Regierung
gerichtet und nicht für die Öffentlichkeit bestimmt waren.

1. Programmschriften

Die ersten dieser Art, die publiziert wurden und so eine breitere Leserschaft

erreichten, waren Reformvorschläge, die im Kontext des letzten Vierjährigen
Sejm in Warschau (1788-1792) kurz vor dem Zusammenbruch der

Adelsrepublik entstanden. Aber erst dreissig, vierzig Jahre später lösten die

Programmschriften Isaak Ber Lewinsohns, Te'uda be-Israel und Bet Yehuda,1 eine

nachhaltige Diskussion unter den Juden im Zarenreich aus. Sie waren die

ersten, welche die Ideen der jüdischen Aufklärung dort öffentlich formulierten.

Seit den 1840er Jahren, bereits in der Ära Nikolais I., erhielt Lewinsohns

Programm Unterstützung von staatlicher Seite und in Gestalt der

Bildungsreform eine praktische, politische Funktion. Die Auseinandersetzungen

konkretisierten sich und fanden zuerst in der deutsch-jüdischen Presse

Resonanz. In den deutschen Ländern hatte sich bereits Ende des 18.

Jahrhunderts eine bürgerliche Öffentlichkeit gebildet, an der auch Juden

* PD Dr. Verena Dohm, Blumenhagenstrasse 5, D-30167 Hannover.
1 I.B. Lewinsohn, Te'uda be-Israel [Vermächtnis Israels], Wilna 1928; I.B. Lewin-

sohn, Bet Yehuda [Haus Judd[, Wilna 1839.

110



teilhatten. Erst fünfzig Jahre später, nach dem Krimkrieg, mit dem

Regierungsantritt Alexanders II. (1856) begann im Zarenreich die Reformära,

konstituierte sich auch dort eine Öffentlichkeit. Wie die deutschen eroberten
sich die russischen Maskilim eine Nische in der sich formenden Presselandschaft.

Das Projekt der Bildungsreform für Juden wurde dort in hebräischen,

jiddischen, russisch-jüdischen und russischen Zeitungen und Zeitschriften
diskutiert. In jener Ära entstanden auch die ersten Werke der modernen
hebräischen, russisch-jüdischen und jiddischen Literatur, die den Prozess der

Moderne in der jüdischen Gesellschaft zum Thema machten. In den 1890er

Jahren setzte etwa zeitgleich mit der russisch-jüdischen Geschichtsschreibung
die Publikation von Erinnerungsliteratur in den drei genannten Sprachen
ein. Beide Formen der Überlieferung waren um die Jahrhundertwende
populär.

Die Programmschriften Te^uda be-Israel und Bet Yehuda des .Mendels¬
sohn der russischen Juden' Isaak Ber Lewinsohn forderten und rechtfertigten
die Modernisierung der Bildung zur Reform der jüdischen Gesellschaft in
der traditionellen Form des Gelehrtendisputs.

In Reaktion auf Lewinsohns Schriften und den Beginn der staatlichen

Akkulturationspolitik beteiligten sich Maskilim an der Diskussion um die

Bildungsreform und entwarfen in der Form von Memoranden selber

Programme. Davon zeugt ein frühes publizistisches Echo im Zarenreich, in der

ersten offiziell genehmigten, 1844 erscheinenden hebräischen Zeitschrift
Pirhei safon [Blumen des Nordens] — ein Aufsatz zu Schulfragen von einem

gewissen Ahron Kojfman, der einen Lehrplan für die moderne jüdische
Schule entwarf und die Einrichtung von Mädchenschulen forderte.2

2. Die publizistische Diskussion

Die ersten breiten publizistischen Stellungnahmen zur Haskala im Zarenreich

fanden sich jedoch in den deutsch-jüdischen Zeitschriften Allgemeine
Zeitung des Judentums (Leipzig) und Israelitische Annalen (Frankfurt/Main).
Sie waren zeitgenössische, der Intention nach prognostische Stellungnahmen.

Sie begannen mit dem Engagement der deutsch-jüdischen Aufklärer
und Herausgeber der Zeitschriften, Ludwig Philippson und Isaak Markus
Jost, für die Bildungsreform. Die Allgemeine Zeitung des Judentums
informierte über die rechtliche Stellung der Juden im Zarenreich und publizierte

^ A. Koifman, Mikhtav cal davar ha-hinnukh [Brief in Sachen Erziehung], in: Pirhei
safon 2 (Wilna 1844), S. 43-61.

111



das polozenie aus dem Jahre 1835 in deutscher Übersetzung.3 In der
Allgemeine[n\ Zeitung des Judentums erschienen die Korrespondenzen Max Lilienthals

aus Russland, als jener noch Direktor der jüdischen Gemeindeschule in
Riga und später Regierungsberater war (1840 -1845).4 In der Allgemeine[n\
Zeitung des Judentums wie in den Israelitische\n\ Annalen warben die Herausgeber

für die Einstellung deutsch-jüdischer Lehrer an den staatlichen
jüdischen Schulen im Zarenreich. Beide Zeitschriften annoncierten diesbezüglich.3

Beide informierten auch, nachdem Lilienthal das Zarenreich verlassen

hatte, weiterhin in Form von Korrespondenzen aus Wilna, Riga, Petersburg,
Odessa über den Fortgang der Reform. Sowohl Lilienthals Reisebericht als

auch den Korrespondenzen ist zu entnehmen, dass sie die Reform in der

Hoffnung befürworteten, dank ihrer komme es zu einer Annäherung
zwischen den deutschen und den russischen Juden, und die Schulen könnten
Arbeitsplätze für Lehrer aus deutschen Ländern schaffen. Daraus wurde
nichts, aber Korrespondenzen aus dem Zarenreich setzten die Berichterstattung

über die Bildungsreform in den deutsch-jüdischen Zeitschriften fort.
Ausser der Allgemeine\n] Zeitung des Judentums und den Israelitische[n]
Annalen gab auch das Jüdische[s\ Volksblatt (Leipzig 1854 — 1866) solche
Berichte. Darin kamen sowohl Befürworter als auch Kritiker der Bildungsreform

zu Wort. So wie die deutsch-jüdischen Zeitschriften insgesamt waren
auch die Korrespondenzen in ihrem Grundton an den Idealen der Aufklärung

orientiert. Gleichwohl differenzierten sie sich in solche, die der Haskala

im Zarenreich Eigenheit zubilligten und solche, für die die deutsch-jüdische
Aufklärung Massstab aller Dinge war.

Im jüdischen Siedlungsgebiet des Zarenreiches disputierten die Gelehrten
zunächst in der traditionellen Form von Briefwechseln über die Bildungsreform.

In ihren Kreisen kursierten Briefe des namhaften Wilnaer
Bibliographen Isaak A. Benjakob, der anfangs mit den Maskilim sympathisiert
hatte, an den .Mendelssohn der russischen Juden' Isaak Ber Lewinsohn.

Benjakob bemängelte die unqualifizierte jüdische Bildung am Wilnaer Rab-

3 Verordnung über die Hebräer, in: Allgemeine Zeitung des Judentums 4 (1840) 11.

15-16.29.148-149.207-209.224-226.421-428.
4 M. Lilienthal, Russisch-jüdische Skizzen, in: Allgemeine Zeitung des Judentums 9

(1845), S. 525-526.537-539.552-554.569-572.586-588.600-602; 10 (1847),
S. 154-155; 11 (1847), S. 213-215.226-230.547-549.615-619.683-686; 12

(1848), S. 232-233.
5 J. Gessen, Die russische Regierung und die westeuropäischen Juden, zur Schulfrage

in Russland 1840 — 1844, in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des

Judentums 57 (1913), S. 257-271.482.

112



binerseminar und setzte damit eine kritische Diskussion in Gang.6 Die Mas-
kilim nahmen die Herausforderung an. Sie erhielten ihr erstes Forum in der
hebräischen Wochenzeitung Ha-Maggid [Der Prediger], die im ostpreussi-
schen Lyck (heute: Elk/Polen), nahe der russischen Grenze, gedruckt wurde,

aber für die Juden im Zarenreich bestimmt war.7 So umging man die
Zensur. Ihr Redakteur war der Kantor und Schochet (Metzger) Elieser Lip-
man Silberman. Scholem Abramovitsch alias Mendele Mojcher Sforim, derzeit

Junglehrer in Kamenec, veröffentlichte in Ha-Maggid sein erstes
Plädoyer für eine Bildungsreform und schrieb über den Nutzen vom russischen

Sprachunterricht für jüdische Kinder.8

Im Jahre 1860 erhielten zwei Maskilim die Genehmigung zur Herausgabe

von hebräischen Wochenzeitungen, der Gelehrte Samuel J. Fin (Fuenn)
in Wilna für Ha-Karmel [Der Karmel] und der aus Galizien stammende
Schneider Aleksander Cederbaum in Odessa für Ha-Melis [Der Schönredner].
Ha-Karmel wurde zum Hausblatt des Wilnaer Rabbinerseminars und zum
programmatischen Forum der Maskilim. Von Anfang an hatte die Zeitschrift
eine russische Beilage.9 Hingegen war Ha-Melis pragmatisch und experimentell,

weniger am Programm der Haskala als am Leserinteresse orientiert. Der
Redakteur Cederbaum war der erste, der (1862) neben dem hebräischen
Ha-Melis die Herausgabe einer jiddischen Zeitschrift — Qol mevasser [Stimme
eines Boten] - riskierte und die nötige Genehmigung erhielt.10 Kaum waren

6 I.A. Ben-Ja'akov, Le-ha-hakham ha-nodac R. Izchak Ber Lewinsohn [An den
berühmten Gelehrten R. Izchak Ber Lewinsohn], in: L. Atlas (ed.), Ha-Kerem,
Warschau 1887, S. 41-62.
T. M. Tsamriyon, Die hebräische Presse in Europa, 2 Bände, Haifa 1976, dort Band
I, S. 294.

8 S. Abramovitsch, Mikhtav cal davar ha-hinnukh, in: Ha-Maggid 1 (1857) 31, S.

121-122.
' Prilozenie k Gakarmelju (1860-1863). Gakarmef, Russkoe prilozenie (1865 —

1869). Der Redakteur war S.J. Fin. Die Seminaristen O. Vol', A. Pumpjanskij, G.
Verblovskij, L. Levanda und andere redigierten die Beilage (A. Garkavi, Evrejskaja
periodiceskaja pecat', in: Evrejskaja Biblioteka. Band VII (1879), S. 11-12. Die
russische Beilage besteht aus zwei Blättern mittelgrossen Formats (etwas breiter als
Din A4) und vier Seiten. Sie enthält 1. gesetzliche Bestimmungen und Erläuterungen

dazu; 2. offizielle Bekanntmachungen; 3. Nachrichten aus dem jüdischen
Leben, a. in Wilna, b. in anderen Städten und Städtchen des Zarenreiches, c. aus
Palästina, d. aus dem westeuropäischen, e. aus aller Welt, f. Mitteilungen der
Redaktion in eigener Sache; 4. (seit 1863) Angelegenheiten des Obscestvo rasprede-
lenija prosvescenija sredi evreev v Rossii (Gesellschaft zur Verbreitung der Aufklärung

unter den Juden in Russland); 5. Übersetzungen von Artikeln aus der
deutschjüdischen Presse; 6. „Literarische Etüden".

10 S.J. Zipperstein, The Jews of Odessa. A Cultural History, 1794-1881, Stanford
1985, S. 81-83.

113



die Foren installiert, begann eine kritische öffentliche Debatte über die

Bildungsreform, wobei sich in der sprachlichen Mannigfaltigkeit bereits mentale

und ideologische Differenzen manifestierten. Die Kreise der Diskutierenden,

die in dieser Generation noch zwei-, wenn nicht dreisprachig waren,
überschnitten sich zum Teil, veränderten und begegneten sich zumindest in
der Polemik. Während die moderaten Maskilim hebräisch publizierten,
gegebenenfalls auch jiddisch, um die Menge, die kleinen Leute und die Frauen

zu erreichen, veröffentlichten die radikalen Maskilim in der Landessprache.
Russisch wurde die Debatte in der Beilage von Ha-Karmel (1860 — 1869)
und in den ersten beiden russisch-jüdischen Zeitschriften Razsvet und Sion

(Odessa 1860 — 1862) geführt. Ende der 1860er Jahre begann sich der
jüdische Odessaer Den' (1869-1871), für die der Absolvent des Rabbinerseminars

2iitomir Michail Morgulis als einer von zwei Chefredakteuren
verantwortlich war, an der Diskussion über die Bildungsreform zu beteiligen,
desgleichen seit 1871 der Vestnik russkich evreev der Gesellschaft für Aufklärung
sowie späterhin der Petersburger Razsvet (1879 — 1883). Die Debatte über

die Bildungsreform für Juden war ebenso ein Thema in der überregionalen
und lokalen russischen Presse (im Golos, Russkij vestnik, Moskovskie vedo-

mosti, Sanktpeterburgskie vedomosti, Vilenskij vestnik, Kievljanin, Kievskij te-

legraf, Ucitel'). Unter dem Schlagwort Jüdische Frage' wurde die staatliche

Akkulturationspolitik ein Thema in der russischen Öffentlichkeit. Erstmals

diskutierten Juden und Russen im Zarenreich publizistisch miteinander.1'

Ausgangspunkt der Diskussion war die Kritik an der Abgeschiedenheit
der jüdischen von der russischen Gesellschaft und an der traditionellen
jüdischen Bildung. Zur Debatte standen die Ziele der Reform — ein eigenes

reformiertes jüdisches Schulsystem oder die Integration der jüdischen Kinder
in russische Schulen, die Zulassung privater Schulen oder die Verordnung
staatlicher und die Modernisierung der Bildung wie das Verhältnis von
jüdischer und allgemeiner weltlicher Bildung. An der Debatte beteiligten sich

vor allem die Maskilim selber - Lehrer, Rabbiner, Seminaristen —, aber auch

russische und jüdische Publizisten. Die Maskilim berichteten über den Fortgang

der Bildungsreform, prüften die Erfahrungen, empfahlen Verbesserungen.

Der Kreis der Autoren beschränkte sich auf solche, die modern gebildet
und bereits akkulturiert waren. Sie hatten kaum Distanz und wenig Erfahrung.

Das Spektrum der Meinungen reichte von unbedingten Befürwortern
bis hin zu vehementen Kritikern der Reform. Nach dem Polnischen
Aufstand von 1863 und mit dem Beginn der forcierten Akkulturationspolitik
insbesondere im Wilnaer Gebiet gewann die Diskussion an Schärfe.

11 J.D. Klier, Imperial Russia's Jewish Question, 1855-1881, Cambridge 1995

Cambridge Russian, Soviet and Post-Soviet Studies 96), S. 222-244.

114



Ein kontroverses und polemisches Bild vom Transformationsprozess unter

dem Einfluss der Bildungsreform gab die öffentliche Diskussion um Ja-

kov Brafman und sein Buch über den Kahal.1" Darin denunzierte der

Konvertit und Zensor beim Wilnaer Generalgouverneur die jüdische
Gemeindeverwaltung als geheime Sekte und subversiv tätigen Staat im Staate. Er war

nicht der erste Konvertit, der die russische Öffentlichkeit wie Regierungskreise

gegen die Juden aufbrachte, wohl aber derjenige, der am meisten von
sich reden machte. Mit seinen Veröffentlichungen und Verlautbarungen
lieferte er den sich formierenden chauvinistischen russischen Antisemiten
entscheidende Argumente. Brafmans Buch löste in der jüdischen Öffentlichkeit
einen Sturm der Entrüstung aus und diskreditierte die reformwilligen und

staatsloyalen Maskilim, die mit ihm zusammenarbeiteten, und mehr noch

die gesamte Bildungsreform. Lehrer und ehemalige Zöglinge des Rabbinerseminars

beteiligten sich an der Diskussion.

3. Formen der Erinnerung

Nach der Tora ist das Gebot der Erinnerung "Dl (zakborl) grundlegend und
konstitutiv für das Judentum.13 Traditionell wird jedes Geschehen auf der

Folie der biblischen Geschichte interpretiert. Pinkosim, Gemeindechroniken,
halten die Erinnerungen der Solidargemeinschaft fest. Gegen diese Tradition
entwickelten die Maskilim ein neues Selbstverständnis und dementsprechend
ein neues Gedächtnis. Sie betrachteten den einzelnen nicht länger nur als

Teil der Gemeinschaft, sondern als Individuum, das sich mit anderen zur
Gemeinschaft zusammenschliesst. Sie setzten der rabbinischen Konzeption
vom Exil, welche die Zerstreuung als Strafe Gottes begreift und das Leben
nach der Halacha — in Abgrenzung von den nichtjüdischen Nachbarn - als

Weg zur Erlösung, das pragmatische, von den hellenistischen Juden einst

geprägte Diaspora-Modell entgegen, in dem Exodus Teilnahme an einer
Politik der Befreiung innerhalb der Hegemonialgesellschaft und Akkulturation
nicht notwendigerweise die Aufgabe der jüdischen Identität bedeutet;14 Das

neue Selbstverständnis der Maskilim gewann seine Dynamik in erster Linie

12 J. Brafman, Kniga kagala, Wilna 1870.
12 Y. H. Yerushalmi, Zachor. Jewish History andJewish Memory, Seattle, Washington,

London 1982 (deutsch: Zachor. Erinnere Dich!. Jüdische Geschichte und jüdisches
Gedächtnis, übersetzt von W. Heuss, Berlin 1988).

14 Den Begriff der „Exodus-Politik" prägte M. Walzer, „Exodus and Revolution",
New York 1985 (deutsch: Exodus und Revolution, übersetzt von B. Rullkötter,
Berlin 1988).

115



aus dem Widerstand gegen die traditionellen Eliten innerhalb der eigenen
Gemeinschaft, das heisst gegen die rabbinischen Autoritäten und die Chas-

sidim, und erst in zweiter Linie aus dem Widerstand gegen die russischen

Machthaber und die Juden ausgrenzende Hegemonialgesellschaft. In diesem

Selbstverständnis konzipierten die Maskilim die jüdische Geschichte neu.
Diese Konzeption legte ihnen nahe, sich darin als Akteure zu verorten. Damit

waren die mentalen Voraussetzungen für den Gebrauch eines neues
literarisches Genres, der Autobiographie als Entwicklungsgeschichte, geschaffen.

Die Autobiographie war das literarische Genre der Aufklärung par
excellence. Die Zeitschriften boten die notwendige innovative Form der
Publikation. Die publizistische Diskussion hielt den kommunikativen Prozess

fest, formte die Diskurse und lieferte das Material für die kollektive

Erinnerung. In den russisch-jüdischen Erinnerungstexten präsentiert sich das

kulturelle Gedächtnis von Reformern. Sie rekonstruierten Vergangenes - aus der

Perspektive von Individuen nach Kriterien, die ihnen von den Idealen der

Aufklärung und den Erkenntnissen der modernen Wissenschaften vorgegeben

worden waren, allerdings eingeschränkt durch die Bedingungen, welche
ihnen einerseits die russische, andererseits die jüdische Gemeinschaft diktierten

— als Entwicklung von einem Neuanfang her. Aus diesem kulturellen
Gedächtnis gingen, die Bildungsreform und ihre Geschichte reflektierend,
schöne Literatur, Erinnerungen wie auch die ersten russisch-jüdischen hi-
storiographischen Arbeiten hervor.

4. Die schöne Literatur

Literarische Verarbeitungen der lebensweltlichen und mentalen Veränderungen

innerhalb des russischen Judentums unter dem Einfluss der Haskala

noch während der Bildungsreform sind die ersten modernen Romane

osteuropäisch-jüdischer Autoren in russischer, hebräischer und jiddischer Sprache
Ahavat Sion \Zionsliebe\ und Ayit zavua' [Der Heuchler] von Avraam

Mapu,Gorjacee vremja [Heisse Zeit] von Lev Levanda,16 Limdu hetev [Lernt,

gut zu sein], in erweiterter Form Ha-avot ve-ha-banim [Die Väter und die

Söhne], und Di kljatsche [Die Schindmähre] von Scholem Abramovitsch

'5 A. Mapu, Ahavat Sion, Wilna 1853; A. Mapu, 'Ayit zavua', 3 Bände, Wilna 1857—

1864.
16 L. Levanda, Gorjacee vremja, in: Evrejskaja Biblioteka. Band I — III (1870-1873),

als Buch erschienen: St. Petersburg 1875.

116



alias Mendele Mojcher Sforim17 sowie dos poylishe yingl [Der polnische
Junge] von Isaak Joel Lineckij.18 Sie sind die Ersdingswerke von Maskilim,
die mehr oder weniger stark in die Reform verwickelt waren. Mapu verdiente
sich an staatlichen jüdischen Schulen seinen Lebensunterhalt und stand in

enger Beziehung zu den Maskilim von Kovno und Wilna. Die drei anderen

hatten das Rabbinerseminar absolviert, Levanda in Wilna, Abramovitsch und

Lineckij in zhtomir. Der einzige von ihnen, der eine ambivalente und
ironisch-kritische Haltung zur Aufklärung entwickelte, war Mendele Mojcher
Sforim.

5. Erinnerungen

Reiches Material zum Verständnis des mentalen Transformationsprozesses
bieten Erinnerungen - Biographien, Autobiographien - und die Briefe der

Maskilim. Salomon Maimons Lebensgeschichte, Isaak Euchels Mendelssohn-

Biographie übernahmen Vorbildfunktion für die jüdischen Aufklärer im
Zarenreich. Wie diese reflektierten sie das eigene Leben, stellten es als Bildungs-
prozess dar und dokumentierten diesen in mehr oder weniger subjektiver
und profaner Form.19 Von der zweiten Generation der Maskilim hinterlie-
ssen die Brüder Bin'jamin und Leon Mandel'stam aus £agory, Gouvernement

Vitebsk, Markus (Mordechai) Aaron Ginzburg aus Zalant, Gouvernement

Kovno, Samuel J. Fin (Fuenn) aus Wilna sowie Avraam Ber Got-
lober aus Starokonstantinov, Gouvernement Wolhynien, Erinnerungen.20

17 S. Abramovitsch, Limdu hetev, Warschau 1862 (Nachdruck mit Einleitung, An¬

merkungen und Nachträgen von D. Miron, New York 1969); S. Abramovitsch,
Ha-avot ve-ha-banim, Odessa 1868. Eine russische Übersetzung des Romans
erschien bereits vor der hebräischen Ausgabe: Otcy i deti, übersetzt von L. Binshtok,
St. Petersburg 1867; M.M. Sforim, di kliatsche, Wilna 1873.

^ I.J. Lineckij, dos poylishe yingl, in: Qol mevasser 1868, erstmals als Buch er¬

schienen: Odessa 1869, 2. Auflage Wilna 5657/1898.
19 S. Verses, Megamot ve-surot be-sifrut ha-haskala, Jerusalem 5750/1990, S. 249-

260; A. Mintz, Banished from their Father's Table. Loss ofFaith and Hebrew
Autobiography, Bloomington, Indianapolis 1989; A. Mintz, Guenzburg, Lilienblum,
and the Shape of the Haskalah Autobiography, in: American Journal of Socicology
Review 4 (1979), S. 71 — 110; M. Pelli, The Literary Genre of Autobiography in
Hebrew Enlightenment Literature: Mordechai Ginzburg's Aviezer', in: Modern
Judaism 10 (1990), S. 159-170.
B. Mandel'stam, Hazon la-mo ed [Eine Vision zur rechten Zeit], 2 Bände, ed.. P.

Smolenskin, Wien 1876 — 1877; L. Mandel'stam, Iz zapisok pervogo studenta
evreja [Aus den Aufzeichnungen des ersten jüdischen Studenten], ed. und
kommentiert von S. Ginzburg, in: Perezitoe 1 (1910), S. 1-50; M.A. Ginzburg,
Aviezer, Wilna 1864.

117



Mapu, Gotlober, Fin (Fuenn) hinterliessen umfangreichere Briefsammlungen.21

Sie alle stammten aus dem westlichen Grenzgebiet und waren seit
ihrer Kindheit mit deutscher und hebräischer Aufklärungsliteratur aus Preu-

ssen, Kurland und Galizien vertraut. Alle schrieben hebräisch.22 Nur Leon
Mandel'stam verfasste seine autobiographischen Manuskripte in russischer

Sprache. Vier der Maskilim waren in der Bildungsreform engagiert. Der
Gelehrte Fin (Fuenn) gehörte zu den Gründern des Rabbinerseminars in
Wilna, gab dessen Flausblatt, den Ha-Karmel, heraus und beriet den Wilnaer
Generalgouverneur über Jahrzehnte in jüdischen Angelegenheiten. Gotlober

war Lehrer am Rabbinerseminar in 2iitomir. Mapu unterrichtete an
verschiedenen staatlichen Schulen im Gouvernement Kovno. Leon
Mandel'stam amtierte als Regierungsberater in Sachen Bildungsreform. Seine

Autorität und sein Einfluss manifestierten sich vor allem in der Gestaltung der

Curricula und der Lehrbücher an den staatlichen jüdischen Schulen. Er ist

die schillerndste und zugleich die umstrittenste Figur im Kontext der
jüdischen Bildungsreform im Zarenreich. Die Texte Ginzburgs und der Brüder
Mandel'stam geben einen Einblick in die Zeit der Regierung Nikolaus' I., in
der die Aufklärungsbewegung im Zarenreich ihren Anfang nahm. Gotlobers

und Fins (Fuenns) Erinnerungen, Mapus Briefe umfassen einen grösseren
Zeitraum und reichen bis in die 1860er Jahre.

Zahlreicher als die Selbstzeugnisse der Maskilim der zweiten Generation
sind die der folgenden - die Erinnerungen und Briefe der ersten russisch

akkulturierten jüdischen Aufklärer, das heisst der dritten Generation der

Maskilim. Aus dem Kreis der ehemaligen Seminaristen liegen sieben

umfangreichere Veröffentlichungen vor. Die meisten von ihnen sind russisch,

einige hebräisch verfasst. Zwei aus diesem Kreis, Gordon und Levanda, hin-

21 S. Fin (Fuenn), Dor ve-dorshav [Eine Generation und ihre Interpreten], in: Ha-
Karmel (1879/80), S. 9-15.73-80.193-201.259-266.331-339.461-471 (mit
der Einstellung des Erscheinens des Ha-Karmel abgebrochen), wiederabgedruckt in:
S. Feiner {ed.), Me-haskala lohemet le-haskala mishmeret. Mivhar mikhtavei RSh'J
Fin [S.J. Fin. From Militant to Conservative Maskil), Jerusalem 1993, S. 49-88;
A.B. Gotlober, Zikhronot u-massaAt [Erinnerungen und Geschichten], Warschau

1880/81, neu ed. von R. Goldberg, 2 Bände, Jerusalem 1976; A. Mapu, Mikhteve
Avraham Mapu [Abraham Mapus Briefe], ed. B. Dinur, Jerusalem 1970; R. S.J.

Fin, Me-haskala lohemet le-haskala mishmeret, ed. S. Feiner, Jerusalem 1993, S.

173-204; Iz perepiski A. B. Gotlobera [Aus Gotlobers Briefwechsel], in: Evrejskaja
Starina 2 (1910), S. 283-292.411-418; 3 (1911) S. 299-303.403-408.

22 Gotlober und Ginzburg schrieben vorwiegend hebräisch, aber auch jiddisch. Ob¬

gleich Gotlober als „Berliner" galt, förderte er massgeblich die jiddische Literatur.

118



terliessen reichhaltige Briefsammlungen, die posthum publiziert wurden.23

Mit einer gewissen Berechtigung gehören auch die literarischen, jiddisch
verfassten Erinnerungen Mendele Mojcher Sforims und Lineckijs in diesen

Zusammenhang.24 In den Selbstzeugnissen ist das Seminar in Ëitomir besser

als das in Wilna dokumentiert, obgleich letzteres in der Forschung mehr

Beachtung findet.
Die meisten Erinnerungstexte erschienen in den russisch-jüdischen

Zeitschriften, die sich die Maskilim als eigene öffentliche Foren geschaffen hatten.

Im Entstehungsprozess des russisch-jüdischen Verlags- und Pressewesens

kam Adol'f Landau in Petersburg eine zentrale Rolle zu. Landau war ein

ehemaliger Zögling des Wilnaer Seminars. Von ihm selber sind allerdings

nur verstreute und knappe Erinnerungen erhalten.23 Bereits in den ersten

Jahrgängen der russisch-jüdischen Zeitschriften war die Bildungsreform ein

zentrales Thema. Seit den 1890er Jahren und bis ins 20. Jahrhundert hinein
dokumentierten zahlreiche Publikationen von Selbstzeugnissen das Interesse

für die Erinnerung an die eigene Schulzeit. Bis auf Levanda verfassten und
veröffentlichten die ehemaligen Seminaristen ihre Rückblicke erst am Ende
des Lebens.26 Zwischen dem Bildungserlebnis und der Erinnerung daran

lagen schwerwiegende politische Vorkommnisse — der Abbruch der Bildungsreform,

das Attentat auf Alexander II. und, in Reaktion darauf, die ersten

grossen Pogromwellen im Zarenreich und die antisemitische Politik der Zaren

Alexander III. und Nikolais II. Sie wurden als Kehrtwende erfahren, die
das Selbstverständnis, die politischen Optionen und dementsprechend die

Erinnerungsmuster der russisch-jüdischen Intellektuellen veränderten. Sie

kodifizierten den Gedächtnisraum neu. Die russisch-jüdischen Intellektuel-

23 Gordon, Iggerot JeLaG, 2 Bände, ed. von I. Vejsberg (J. Weissberg), Warschau
1893-1894; Iz perepiski L. O. Levandy, ed. von A. E. Landau, in: Evrejskaja Bi-
blioteka. Band IX (1901), S. 1-64; X (1903), S. 1-36; L.O. Levanda/J.L. Gordon,

Levanda's Letters to Gordon, 1873-1875, ed. von M. Perlmann, in:
Proceedings ofthe American Academy for Jewish Research. Band XXXV (1967), S. 139 -
185; N. Buchbinder, Iz zizni Levandy: Pis'ma L. O. Levandy k M. F. de Pule [Aus
Levandas Leben: Levandas Briefe an M. F. de Pule], in: S. Ginzburg {ed.), Evrejskij
vestnik, Leningrad 1928, S. 52-68.

24 M. M. Sforim, schloimale. Gesammelte Werke. Autorisierte Übersetzung aus dem
Jiddischen von Salomo Birnbaum, 2 Bände, Berlin 1924, dort Band I. Lineckijs
Roman dos poylishe yingl trägt den Untertitel a biografie fun zikh aleyn [eine
Selbstbiographie].

23 [Redaktion], Voschod. Nedel'naja chronika 13 (1893) 11, S. 282-284.
26 Von den genannten Memoiristen ist Lev Levanda der einzige, der die meisten seiner

Erinnerungen vor 1881 veröffentlichte. Alle anderen publizierten nach der Wende
in der russisch-jüdischen Geschichte. Kacnel'sons Erinnerungen erschienen erst
nach der Shoa.

119



len hatten sich kaum zu einem Milieu geformt, als dessen Basis unsicher
wurde. Für einige von ihnen war diese Erfahrung traumatisch. Andere
bewahrten ihre Ideale oder fanden Nischen und erhielten sich dort Freiräume.

In jedem Fall gab die Erfahrung der Kehrtwende starke Impulse zur
Erinnerung und zur Reflexion der eigenen Lebenswege. Das Bildungserlebnis als

ein Aufbruch in eine neue Zeit, der zu scheitern drohte oder gar als Scheitern

empfunden wurde, bedurfte des Nachdenkens oder auch der Rechtfertigung.
Deshalb wurde das Bildungserlebnis aus mehr oder weniger Distanz und in
der Ambivalenz zwischen Erwartung und Desillusion geschildert. Manche

Zeugnisse geben ein doppelt gebrochenes Selbstbild.
Uber einen Zeitraum von zwanzig Jahren veröffentlichte der mit dem

Roman Gorjacee vremja populär gewordene Lev Levanda aus Wilna
Erinnerungen in russischer Sprache.27 Levanda gilt als einer der radikalsten Mas-
kilim seiner Zeit. Zugleich war er ein Romantiker der Provinz. Er forderte
die Akkulturation sowie die rechtliche Gleichstellung der Juden im Zarenreich

und wollte das Judentum als Konfession verstanden wissen. Seiner
ablehnenden Haltung gegenüber der jüdischen Tradition entsprach die

Idealisierung der russischen Gesellschaft. Levandas Forderung nach Akkulturation

steigerte sich Ende der 1870er Jahre. Aber nach den Pogromen von
1881 änderte er seine Position radikal und wurde zu einem Förderer der
Chovevei Zion.

Der zweite aus dem Kreis der Seminaristen, der umfangreiche Erinnerungen

publizierte, war Michail Morgulis.28 Der Jurist und Publizist in
Odessa war der erste grosse Verteidiger der Juden im Zarenreich. Er förderte
die jüdischen Wissenschaften in Russland, plädierte für die Integration der

Juden in die russische Gesellschaft und wollte gleichzeitig die Eigenheiten
der jüdischen Kultur bewahrt wissen. Bis zu seinem Lebensende blieb er ein

Maskil. Er unterstützte die jüdische Siedlungsbewegung in Palästina, nicht
aber die zionistische Bewegung. Er sprach sich gegen eine hebräische Renaissance

aus, förderte statt dessen neben der russischen Akkulturation die

Entwicklung der jiddischen Kultur. Der dritte Autobiograph aus dem Kreis der

22 L. Levanda, Skolobojazn' [Schulangst], in: Evrejskaja Biblioteka. Band V (1875), S.

65-88; L. Levanda, Tipy i siluety. Vospominanija skol'nika konca sorokovych
godov [Typen und Porträts. Erinnerungen eines Schülers Ende der 40er Jahre], in:
Voschod 1 (1881) 1, S. 32-59; 2, S. 120-129; 3, S. 1-23; 4, S. 49-94; L.

Levanda, Ljubitel'skij spektakl'. Vospominanija skol'nika pjatidesjatych godov, in:

Russkij evrej 4 (1882) S. 432-437.490-495.530-534.569-574.608-611.643-
648.728-733.771-774.810-813.887-893.

28 M. Morgulis, Iz moich vospominanij [Aus meinen Erinnerungen], in: Voschod 15

(1895) 2, S. 108-129; 4, S. 21-35; 7, S. 140-154; 9, S. 97-122; 11/2, S.

81-103; 16 (1896) 5-6, S. 169-190; 17 (1897) 4, S. 65-87; 6, S. 86-100.

120



russisch akkulturierten Maskilim war der Lehrer und Literaturkritiker Avra-

am Paperna in Plock.29 Er hatte beide Seminare, das in 2atomir wie das in
Wilna, besucht und dokumentierte dies sowohl russisch als auch hebräisch in

Erinnerungen. Paperna war in seiner Jugend - wie Levanda - ein radikaler

Befürworter der Akkulturationspolitik und blieb — anders als Levanda, wie

Morgulis - bis zu seinem Lebensende ein Maskil. Russischsprachige

Erinnerungen hinterliess auch der Schriftsteller Nikolaj Pruzanskij in
Petersburg,30 der das Rabbinerseminar in Wilna besucht hatte. Er ging auf
ironisch-kritische Distanz zur Reformschule. Lev Kacnel'son 11 und Chaim Vol'f
Margol'es32 - beide Zöglinge des Seminars in 2atomir - hinterliessen
hebräische Erinnerungen. Der Mediziner, Orientalist und Herausgeber der Ev-

rejskaja Ênciklopedija Kacnel'son wie der staatlich anerkannte Rabbiner
Margol'es in Dubno dokumentierten ihre Lebenswege in einer eigenartigen,
paradox erscheinenden Mischform von Entwicklungsroman und Gemeindechronik,

das subjektive Empfinden und den eigenen Lebensweg sachlich und

unprätentiös beschreibend. Levanda, Paperna, Morgulis, Pruzanskij,
Margol'es und Kecenel'son - sie alle interpretierten die Erfahrung der
Kehrtwende in ihren Selbstzeugnissen als neuerliche ohnmächtige Verkettung mit
der jüdischen Tradition, deren unhinterfragbare Autorität sie zuvor kritisiert
hatten. Die Rebellion wurde durch die Rückbesinnung und die Neubewertung

der Tradition und so durch den erneuten Anschluss an die alte
Solidargemeinschaft im Exil konterkariert.

Andere Muster weisen die Erinnerungen auf, die nicht auf den jüdischen
Foren, sondern im russischen Kontext veröffentlicht wurden. Von den
ehemaligen Seminaristen, die in der revolutionären Bewegung aktiv waren,
hinterliess nur Vladimir Jochel'son Memoiren.33 Über Aaron Zundelevic und

29 A. Paperna, Vospominanija [Erinnerungen], in: Perezitoe 2 (1910), S. 1-53; Band
III (1911), S. 264-364 (Nachdruck: V. E. Kel'ner [ed.], Evrei v Rossii, XIX vek,
Moskau 2000, S. 27—176); A. Paperna, Zikhronot, in: Sefer ha-shanah I,
Warschau 1900, S. 60-75.

30 N. Pruzanskij, Perezitoe. Iz vospominanij [Erlebtes. Aus den Erinnerungen], in:
Knizki Voschoda 23 (1903) 11, S. 3-19; 24 (1904) 1, S. 69-95; 2, S. 33-48; 3, S.

21-34; 4, S. 47-61; 5, S. 36-48; 6, S. 80-97; 7, S. 79-91; 8, S. 94-106; 9, S.

33-45; 10, S. 3-17; 11, S. 25-36; 12, S. 3-15.
31 I.L. Kacnel'son, Ma sbe-ra'u enay u-shma'u oznay. Zikhronot mi-me hayyay [Was

meine Augen gesehen und meine Ohren gehört haben. Erinnerungen aus meinem
Leber.i], Jerusalem 1947.
C.V. Margaliot (Margol'es), Zikhronot mi-yamim 'avru [Erinnerungen aus
vergangenen Tagen], Warschau 1895.

33 V. Jochelson, Dalekoe prosloe. Iz vospominanija starogo narodovolca [Ferne
Vergangenheit. Aus den Erinnerungen eines alten Narodovolzen], in: Byloe 13
(1918), S. 53-75.

121



Pavel' Akselrod, der zwar keines der Rabbinerseminare, wohl aber eine staatliche

jüdische Schule besucht hatte, liegen nur vermittelt durch Historio-
graphen Selbstzeugnisse vor.34 Aus den Artikeln, die Aaron Liberman
1875/76 für Lavrovs Vpered in London anlässlich der Verfolgungen der

Mitglieder des sogenannten revolutionären Zirkels in Wilna verfasste, lässt

sich indirekt über dessen Haltung zur Bildungsreform schliessen.33 Anders als

die gemässigten Maskilim stellten die russischen Revolutionäre jüdischer
Herkunft die staatlichen jüdischen Schulen uneingeschränkt als neugewonnenen

gesellschaftlichen Freiraum dar. Zu den umfangreichen Erinnerungstexten

von ehemaligen Seminaristen und Absolventen der Reformschulen
kommen zahlreiche kurzgefasste und verstreut erschienene, auch indirekt
übermittelte Selbstzeugnisse hinzu, deren Autoren weniger bekannt waren
und zum Teil anonym blieben.36

6. Gedenk- und Festschriften

Biographische Skizzen für Gedenk- und Festschriften sowie Nachrufe aus

dem Umfeld der Reformschulen und Seminare repräsentieren Zeitzeugnisse

34 B. Frumkin, Iz istorii revoljucionogo dvizenija sredi evreev v 1870ich godach [Aus
der Geschichte der revolutionären Bewegung unter den Juden in den 1870er
Jahren], in: Evrejskaja Starina 3 (1911), S. 221-248.513-540; E. Tscherikover, der
ONHEYB FUN DER YIDISHER SOTZIALISTISHER BAVEGUNG, in: HISTORISHE SHRIFTN.
Band I, Warschau 1929, S. 469-532; E. Tscherikover, yidn revolutzionern in
rusland in Di 60ER un 70ER YORN, in: historishe shriftn. Band III, Warschau

1939, S. 60-172; L. Dejc, Rol' evreev v russkom revoljucionom dvizenii [Die Rolle

derJuden in der russischen revolutionären Bewegung], Berlin 1923; A. Litwak, Aaron
Sundelewitsch, in: Royter pinkes 2 (Warschau 1924), S. 80 — 106.

35 [Anonym], Iz Vifno, in: Vpered (1875) 16, Sp. 503-507; Iz Belostoka, in: Vpered

(1876) 27, Sp. 81-85; Iz Vifno, in: Vpered (1876) 32, Sp. 254-255; 35, Sp.

367-369; 36, Sp. 414-415; 37, Sp. 147-148; Evrejskoj intelligentnoj molodezi,
in: Vpered (1876) 38, Sp. 474-475; J. Frankel, Prophecy and Politics. Socialism,
Nationalism and the Russian Jews, 1862-1917, Cambridge et al. 1981, S. 28-48.

36 [Anonym], Zapiski odnogo ucitelja [Aufzeichnungen eines Lehrers], in: Den' 2

(1870) 15, S. 255-257.366-368; Zemcuzin, Ocerki rawinckoj bursy ili rawi-
nucki, in: Den' 2 (1870) 22, S. 369-372; M. S., Esce o rawinskich uciliscach

[Noch etwas über die Rabbinerschulen], in: Den' 2 (1870) 33, S. 535-538; J.

Kantor, Mikhtavei sofrim [Briefe von Literaten], Ha-Jom, 1. Jahrgang, 10. Elul
5646 (1886) 170, S. 2; M. Safir, Moi vospominanija, in: Evrejskaja letopis' 4

(Petrograd 1926), S. 104-111; J. Rombro, Zapiski sumassedsago orem-bochera,
in: Voschodl (1882) 4-5, S. 167-197; 6, S. 1-21; M. Rivesman, Vospominanija
i vstreci (1877—1915) [Erinnerungen und Begegnungen (1877—1915)], in: Evrejskaja

letopis' 3 (1924), S. 71-85.

122



besonderer Art. Es sind überwiegend Texte, die aus Lehrer-Schüler-Beziehungen,

Freundschafts- oder Verwandtschaftsverhältnissen entstanden,
emotional motiviert sind und eine ausgeprägte soziale Funktion haben. In ihnen
wird gleichsam ein Milieu bezeugt und beschworen. Auf der einen Seite sind
sie im Grundton sehr persönlich, auf der anderen darüber hinaus bemerkenswert.

Sowohl die Autoren als auch die Objekte ihrer Beschreibungen waren
zumeist bekannte Persönlichkeiten oder zumindest öffentlich wahrgenommene

Personen. Der Dichter Lev Gordon 37 erinnerte an seinen Lehrer und
Gelehrten Avram Ber Lebenson, der Literaturhistoriker Izraif Cinberg38 an
Isaak Ber Lewinsohn. Max Lilienthal39 und Nachum Sokolow40 gedachten
des Verlegers, Erfinders und Lehrers Chajim Zelig Slonimskij, ebenso wie
der Kollege am Seminar in £itomir Lev Mendelsburg41 und der Enkel
Nicolas Slonimskij.42 Der Verfasser der weltbekannten Bibelkonkordanz Solomon

Mandelkern und Lev Kacnel'son erinnerten an den Gelehrten und
Lehrer Avram Gotlober.43 Der Philologe Boris Ejchenbaum schrieb über
seinen Grossvater, den Gelehrten und Lehrer am Rabbinerseminar in 2üto-

mir Jakov Ejchenbaum.44 Das tragische Schicksal des Konvertiten und
Direktors des Seminars Akim Cimmerman erregte die Aufmerksamkeit seiner

37 J. L. Gordon, Lebenzon i Lewinzon, in: Russkaja Starina 26 (1879), S. 159; J.L.
Gordon, A. B. Lebenson. Ego literaturnaja dejatel'nost' i znacenie dlja russkich
evreev [Lebensohns literarisches Schaffen und Bedeutung fur die russischen Juden],
in: Evrejskaja Biblioteka. Band VIII (1880), S. 160-177.

38 I. Cinberg (Zinberg), Isaak Ber Lewinzon i ego vremja [Lewinsohn und seine

Zeit], in: Evrejskaja Starina 2 (1910), S. 505-541 (Nachdruck in: Evrei v Rossijskoj

ImperiiXVIII—XIX vekov. Sbornik trudov evrejskich istorikov, Ierusalim 1995/5755,
S. 441-479).

3' M. Lilienthal, Russisch-jüdische Skizzen (über Slonimskij), in: Allgemeine Zeitung
des Judentums 9 (1845) 34-39, S. 525-526.537-539.552-554.569-572.586-
588.600-602.

4(1 N. Sokolow, persenlekhkaytn (Chajim Selik Slonimskij, aus dem Hebräischen
von M. Schinderaj, Buenos Aires 1948, S. 87-113.

41 L. Mendelsburg, Aus dem Leben Chajim S. Slonimskijs, in: Jüdisches Volksblatt 10

(1863), S. 158-160.163-166.
42 N. Slonimskij, My Grandfather invented the Telegraph, in: Commentary 63

(1977), S. 56-60.
43 S. Mandelkern, (über Gotlober), in: Ha-Asif. Band III, Warschau 1886, S. 430-

439; L. Kacnel'son, Pamjati K. Sul'mana i A. B. Gotlobera, in: Voschod 19 (1899)
5, S. 108 -120. Siehe auch A. Fridkin, avrohom-ber gotlober un sajn epoche,
Wilna 1925.

44 B. Tarnegol, Jakov Mojseevic Ejchenbaum. Kanva dlja biografii [Grundgerüst für
eine Biographie], in: Razsvet (1860/61), S. 821 — 826.839 — 844 (deutsch: Jüdisches
Volksblatt 9 [1862], S. 28 — 31); B. Eichenbaum, Mein Zeitbote. Belletristik, Wissenschaft,

Kritik, Leipzig, Weimar 1987, S. 8-16.

123



Schiiler und Zeitgenossen.4' Die ehemaligen Seminaristen und Publizisten
Jakov Gal'pern (Halpern), Lev Kantor und Lev Binshtok erinnerten an die
Lehrer und Mitschüler User Rozencvejg, Lev Levanda, Lev Gordon und
Solomon Abramovitsch.46 Zum Gedenken an Michail Morgulis erschien
nach dessen Tod ein Sammelband.47 Der jiddische Schriftsteller Mordechai
Spektor würdigte die pädagogische Arbeit David Engel'stejns48 und der
Historiker Saul Ginzburg die Tätigkeit des Reformrabbiners Minor in
Moskau.49 Überliefert sind Erinnerungen an den Begründer des jiddischen Theaters

Avram Goldfaden,50 an den ,Vater' der jüdischen Arbeiterbewegung
Aaron Liberman51 sowie an den unglücklichen Junglehrer Mel'man, der sich
das Leben nahm.52 Sie alle waren Rabbinerseminaristen. Abgesehen von den

persönlichen Bindungen und den Persönlichkeitsprofilen, dokumentieren
die Texte die Entstehung des Milieus russisch-jüdischer Intellektueller — einer

neuen soziokulturellen Elite innerhalb der jüdischen Gesellschaft.

45 A. Paperna, O Jakime Cimmermane, in: Perezitoe 3 (1910), S. 319; D. L. Mekler,
fun Rebbens HOIF [über Cimmerman]. Band II, New York 1931, S. 142-160;
S. L. Zitron (Citron), meschumodim, tipn un siluetn funem noentn over
[über Cimmerman], 2 Bände, Warschau 1923, dort Band I, S. 182-213
(hebräisch: Me-archare ha-pargod, 2 Bände, Wilna 1923-1925, dort Band I).

46 J. Gal'pern (Halpern), U.S. Rozencvejg. Biograficeskij ocerk, in: Vschod 24
(1904) 6, S. 154-172; J. Gal'pern (Halpern), Pamjati L. O. Levandy, in: Otcet
Obscestva dlja rasprostranenija prosvescenija mezdu evrejami za 1888g., St. Petersburg
1889, S. 48-53; L. Kantor, L.O. Gordon i ego 25-letnjaja literaturnaja deja-
tel'nost' [Gordon und sein 25jähriges literarisches Schaffen], in: Voschod 1 (1881)
11, S. 169 — 182; L. Binshtok, Prazdnik zargonnoj literatury. Solomon Moiseevic
Abramovic i ego 25-tiletnaja literaturnaja dejatel'nost' [Ein Fest der jiddischen
Literatur. S.M. Abramovitsch und sein 25jähriges literarisches Schaffen], in:
Voschod 4 (1884) 12, Sovremennaja letopis', S. 1-32. Siehe auch S.L. Citron,
DRAY LITERARISHE DOYRES: ZIKHROYNES VEGN YIDISHE SHRIFTSHTELER, 4 Bände,
Wilna 1920-1928, dort Band I (über I.M. Dik, S. Abramovitsch); S. Stanislav-
skij, Pamjati S.J. Fina, in: Voschod 11 (1891) 2, S. 1-13.

47 Pamjati M. G. Morgidisa, Odessa 1914.
48 M. Spektor, mayn lebn, 3 Bände, Warschau 1928, dort Band I, S. 227-259.272-

278.
49 S. Ginzburg, Pamjati Z. K. Minora, in: Knizki Voschoda 21 (1901) 2, S. 128-135.
50 D.I. Silberbusch, Visiting Goldfaden, Father of the Yiddish Stage, in: L.S. Da-

widowicz (ed.), The Golden Tradition. Jewish Life and Thought in Eastern Europe,
New York 1967, S. 321-326 (original: D.I. Silberbusch, mentschn un ge-
schejnischn, Wien 1922, S. 66-77).

51 [Anonym], Po povodu portreta A. Libermana, in: Perezitoe 2 (1910), S. 320.
52 O. Rabinovlc, Vospominanija ob ucitele Mel'mane V. Sevica, in: Razsvet 1

(1860/61), S. 22.

124



7. Russisch-jüdische Geschichte in Erinnerungen

Den gesamten Horizont des lebensweltlichen und mentalen Wandels in der

jüdischen Gesellschaft seit der Mitte des 19. Jahrhunderts nahmen russische,

jiddische, hebräische und deutsche Selbstzeugnisse von mehr oder weniger
bekannten, unterschiedlich gesinnten Autoren in den Blick, die hier nicht im
einzelnen vorgestellt werden sollen, deren kulturhistorischer Wert jedoch
nicht hoch genug eingeschätzt werden kann. Bereits im vorrevolutionären
Russland wurden Erinnerungen an den Wandel jüdischen Lebens im Zarenreich

in russischer Sprache publiziert. In der Zeitschrift Perezitoe veröffentlichte

Vladimir Garkavi, ein Neffe des Orientalisten Avram Garkavi (Abraham

Harkavy), Erinnerungen an Kindheit und Jugend in Litauen.53 In der

Evrejskaja Starina erschienen die Memoiren des Odessaer Schriftstellers Ben
Ami.34 Spektakulär wurden die Erinnerungen von Grigorij Bogrov55 und
Avram Uri Kovner'6 aufgenommen. Sie erlangten Bekanntheit über Russlands

Grenzen hinaus.'7 In Deutschland publizierte der Konvertit und
Missionar Hermann Gurland aus Litauen Memoiren.58 Bogrov, Kovner und
Gurland gaben abschätzige Schilderungen des traditionellen jüdischen
Lebens im Zarenreich, die antisemitische Stereotype nährten. Pauline Wenge-
roff lieferte ein Porträt der Zeit aus der Sicht einer Frau aus grossbürgerlichem

Haus, die in den Sog der Moderne geriet.59 Der deutsch-jüdische
Aufklärer Max Lilienthal berichtete als Aussenseiter über seinen fünfjährigen

53 V. Garkavi, Otryvki vospominanij [Erinnerungsfragmente], in: Perezitoe A (1912),
S. 270-287.
Ben-Ami, Vospominanija o staroj Odesse. Moe prebyvanie v Talmud-Tore i sirots-
kom dorne (1868 —1870) [Erinnerungen aus dem alten Odessa. Meine Zeit in der
Talmud-Tora und im Waisenhaus (1868 — 1870)] in: Evrejskaja Starina 6 (1914),
S. 62-77.247-261.412-428.

35 G. Bogrov, Zapiski evreja [Aufzeichnungen eines Juden], in: Sobranie socinenija, 7
Bände, Odessa 21912, dort die Bände I —III.

56 A. U. Kovner, Iz zapisok evreja [Aus den Aufzeichnungen eines Juden], in: Isto-
riceskij vestnik (1903) 3, S. 977-1009; 4, S. 126-154 (Nachdruck in: V. E.
Kel'ner [ed.], Evrei v Rossii, S. 177-246).

57 G. Bogrow, Memoiren eines Juden. 2 Theile. Aus dem Russischen von M. Ascha-
rin, St. Petersburg 1880. Eine Kompilation von Bogrovs Erinnerungen gab Siegfried

Passarge heraus im Anschluss an die von ihm edierte deutsche Übersetzung
von Jakov Brafmans Buch über den Kahal in antisemitischer Absicht (J. G.
Bogrow, Memoiren eines Juden, St. Petersburg 1880, in: J. Brafmann, Das Buch
vom Kahal, ed. S. Passarge, 2 Bände, Leipzig 1928, dort Band II, S. 267—340). U.
Kowner, Die Beichte eines Juden, ed. L. Grossmann, München 1927.

53 R. H. Gurland, In zwei Welten, Gütersloh 1907.
59 P. Wengeroff, Memoiren einer Grossmutter, 2 Bände, Berlin 1908-10 (21913).

125



Aufenthalt und seine Mission in Russland.60 Der Historiker und Politiker
Simon Dubnov umspannte in seinen Erinnerungen die gesamte russischjüdische

Geschichte. Er schilderte sich selber als ein Mensch des Übergangs
und als ein Leidtragender der politischen Kehrtwende.61 Der Prediger und
Politiker Shemarya Levin berichtete aus zionistischer Perspektive über Kindheit

und Jugend in Weissrussland.62 Jakov Teitel' beschrieb seinen Bildungsgang

und seine Arbeit als Richter in Südrussland, ausserhalb des jüdischen
Siedlungsgebiets.63 Ruven' Kuliser resümierte seinen Lebensweg vom Je-
schiwe-bocher zum Arzt und Vorkämpfer für die Aufklärung im
Zarenreich.64 Der Historiker Saul Ginzburg liess während der ersten Jahre der

Sowjetherrschaft die vergangene russisch-jüdische Geschichte Revue passieren.

Er publizierte russischsprachige Erinnerungen, bevor er 1930 Russland
verliess.65 In der Hauptstadt der ersten litauischen Republik Kovno wurden
die drei Bände umfassenden hebräischen Erinnerungen von Ja'akov Lifschiz
veröffentlicht, eine Darstellung des 19. Jahrhunderts aus konservativer
Sicht.66 In Warschau erschien noch vor dem Ersten Weltkrieg der zweibändige

Lebensbericht des Bundisten Jecheskel Kotik. Er schilderte Kindheit
und Jugend des Autors im chassidischen Stetl.67 Aus der amerikanischen

60 M. Lilienthal, Russisch-jüdische Skizzen; M. Lilienthal, Meine Reisen in Russ¬

land, in: Jüdisches Volksblatt 3 (1856), S. 110 —111.114 —115-125 —127.129 —

131.141 — 142.153 —155.165 —166; M. Lilienthal, Reisen in Russland, in: Der
Zeitgeist (1882), S. 149.

61 S. Dubnov, Kniga zizni. Vospominanija i razmyslenija. Materialy dlja istorii moego
vremini, 3 Bände, ed. V. E. Kel'ner, St. Petersburg 1998 (Nachdruck der Ausgabe
Riga 1934/35, 1940), gekürzte deutsche Fassung: S. Dubnow, Mein Leben, aus

dem Russischen von E. Hurwicz, Berlin 1937; deutsche Neuausgabe: S. Dubnow,
Buch des Lebens. Erinnerungen und Materialien zur Geschichte meiner Zeit, 3 Bände,

Göttingen 2004-2005.
62 S. Levin, Forward from Exile, 3 Bände, übersetzt aus dem Hebräischen von M.

Samuel, Philadelphia 5728/1967, deutsche Teilfassungen: S. Levin, Jugend in
Aufruhr, Berlin 1933; S. Levin, Kindheit im Exil, Berlin 1937; beide Bände aus dem
Amerikanischen von M. Fleischmann.

63 J. L. Teitel', Iz moej zizni. Za sorok let [Aus meinem Leben. Seit vierzigJahren], Paris

1925; deutsch: J.L. Teitel', Aus meiner Lebensarbeit. Erinnerungen eines jüdischen
Richters im alten Russland, aus dem Russischen von E. Hurwicz, Frankfurt am Main
1929.

64 R. Kuliser, Ltogi, Kiev 1896.
65 S. Ginzburg, Minuvsee [Vergangenes], Petrograd 1923. Posthum: S. Ginzburg,

Amolike, St. Petersburg 1944.
66 J. Lifschiz (Lipsic), Zikhron Ya'akov [Jakobs Erinnerung], 3 Bände, Kowne-Slo-

bodka 1924-1930.
67 E. Kotik, mayne zikhroynes [Meine Erinnerungen], 2 Bände, Warschau 1913-14;

Berlin 21922; englisch: D. Assaf [ed.), Journey to a nineteenth-century shtetl: the

memoirs ofYekhezkel Kotik, Detroit/Michigan 2002.

126



Emigration gaben Scholem Alejchem,68 der Herausgeber des forverts Abraham

Cahan69 und der Bibliograph Efraim Deinard70 Lebensberichte, die

ersten beiden in jiddischer, der letztere in hebräischer Sprache. Posthum

riefen Publikationen von Selbstzeugnissen Unbekannte in Erinnerung - den

Bruder Avram Uri Kovners, Isaak Aizik Kovner,71 und den Uhrmacher
Chaim Aronson,72 dessen Odyssee von Wilna über Kurland nach Petersburg
führte.

8. Résumée

Die Transformation der Haskala zum prosvescenie in der Uberlieferung durch

Programmschriften, publizistische Diskussion, schöne Literatur und

Erinnerungen wurde viersprachig festgehalten — hebräisch, jiddisch, russisch und
deutsch. Jede dieser Sprachen bedingte sie - wie auch die Historiographie -
durch ihre Eigenheiten. Die hebräischen Texte sind von der Sprache der

Traditionsschriften und Gelehrtendispute geprägt, zugleich erlebte das

Hebräische seit der Mitte des 19. Jahrhunderts in Osteuropa eine enorme
Innovation.73 Auch das Jiddische erfuhr in jenen Jahrzehnten revolutionäre

Veränderungen, nur in anderer Richtung; der alltägliche emotionale mame-

loschn entwickelte sich zu einer Literatur- und Wissenschaftssprache. Die
russische Sprache hatte im Laufe des 19. Jahrhunderts das gesamte
Kritikpotential der schönen Literatur und Publizistik in sich aufgenommen. Das
Deutsche wiederum war von der Philosophie der Aufklärung, des deutschen
Idealismus und der Romantik geprägt. Jede dieser Sprachen - das Hebräische,

Jiddische, Russische und Deutsche - gab den Texten ein eigenes
Kolorit und veränderte - mehr noch - deren Konnotationshorizont auf ihre
Weise, aber die Sprachen fragmentierten sie nicht — wie die historiographi-
schen Texte. Die Überlieferung der Transformation von der Haskala zum
prosvescenie zerfiel nicht in verschiedene Ideolekte, sondern fixierte in ihrer
Vielfalt kulturelle Transformationen als einen offenen Prozess.

^ S. Aleichem, funem yorid [Vom Markt], Warschau 1966, amerikanische Fassung:
From the Fair, New York 1985.

69 A. Cahan, bleter fun majn lebn, 5 Bände, New York 1926-1936.
79 E. Deinard, Zikhronot bat cami [Erinnerungen an die Tochter meines Volkes], Arling¬

ton 5678/1917-18.
71 I.A. Kovner, Sefer ha-masref[Das Buch vom Schmelztiegel], ed. S. Feiner, Jerusa¬

lem 1998.
77 N. Marsden (ed.), A Jewish Life under the Tsars. The Autobiography of Chaim

Aronson, 1825-1888, Totowa 1983.
7^ B. Harshav, Hebräisch. Sprache in Zeiten der Revolution. Aus dem Englischen von

C. Wiese, Frankfurt am Main 1995.

127


	Die Transformation der Haskala zum prosveščenie in der Überlieferung

