
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: "Meine Mutter erzählte mir alles" : Ezechiel Exagoge 34-35 und der
Mythos

Autor: Bloch, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Meine Mutter erzählte mir alles":
Ezechiel Exagoge 34-35 und der Mythos

von René Bloch *

Die griechische, nur in Fragmenten erhaltene Exodus-Tragödie Exagoge des

wohl in Alexandrien schreibenden Ezechiel beginnt in bester Tragödien-
Manier mit einem Prolog, in dem der Protagonist Moses auf die Bühne tritt
und dem Publikum die Anfänge des jüdischen Volkes und danach auch seine

eigene Herkunft erklärt. Der eigentliche Anfang des Prologs ist nicht erhalten,

aber viel dürfte nicht fehlen.1 Ezechiel hält sich zu Beginn der Tragödie

Dr. phil. René Bloch, Université de Lausanne, Faculté de Théologie, BFSH 2,

CH-1015 Lausanne.
1 E. Vogt, Tragiker Ezechiel, in: W. G. Kümmel [ed.), Jüdische Schrifien aus helle¬

nistisch-römischer Zeit. Band IV: Poetische Schrifien, Gütersloh 1983, S. 115-133,
dort S. 116. Der griechische Text wurde über die Praeparatio Evangelica des

Eusebius überliefert. Teile sind auch in den Stromata des Clemens von Alexandrien
erhalten. Die Abfassungszeit der Tragödie kann nur ungenau anhand der
Entstehungszeit der Septuaginta (ca. 240 v. Chr.), die Ezechiel vorlag, und der Lebenszeit
Alexanders Polyhistor (ca. 110-35 v.Chr.), auf den Eusebius sich für Ezechiel
beruft, erahnt werden. Uber die Zusammenstellung der Fragmente (erhalten sind
269 iambische Trimeter, etwa ein Viertel des Stücks) herrscht unter den verschiedenen

Editoren der Tragödie weitgehend Einigkeit: eine hilfreiche Bibliographie bei
E. Vogt, Tragiker Ezechiel. Gute Einführungen in Ezechiel bei J. M. G. Barclay,
Jews in the Mediterranean Diaspora: From Alexander to Trajan (323 BCE -117 CE),
Edinburgh 1996, S. 132-138 (S. 134 Anm. 25 zur Frage der Herkunft des

Ezechiel) und bei G. S. Oegema, Poetische Schriften, in: H. Lichtenberger (ed.),
Jüdische Schrifien aus hellenistisch-römischer Zeit. Band VI, Lieferung 1,4, Gütersloh
2002, S. 34-44. Vgl. auch A.-M. Denis et al., Introduction à la littérature religieuse
judéo-hellénistique. Band II, Turnhout 2000 Pseudépigraphes de l'Ancien
Testament), S. 1201-1216 und P.W. van der Horst Joods-hellenistische poëzie.
De fiagm. der gedichten van Ezechiel Tragicus, Philo Epicus, Theodotus en de vervabte
dichter-citaten, Kampen 1987 Na de Schriften 3), S. 11-50. Der moderne
Standardkommentar ist H. Jacobson, The Exagoge ofEzekiel, Cambridge 1983. Sehr
wertvoll ist J. Wieneke, Ezechielis Iudaei poetae Alexandrini fabulae quae inscribitur
Exagoge Fragmenta, Münster 1931. Ein älterer deutscher (allerdings knapper)
Kommentar bei L. M. Philippson, Ezechiel des jüdischen Trauerspieldichters Auszug

97



ziemlich genau an den biblischen Exodus-Bericht: Von Jakob, der das Land
Kanaan verliess, um nach Ägypten zu kommen, ist die Rede (V. 1 — 3), von
der Unterdrückung durch den Pharao (V. 4 — 13) und schliesslich von der

Aussetzung des Mose-Babys durch seine Mutter Jochebed.2 Der Pharao hatte

befohlen, die männliche Nachkommenschaft der Israeliten in den Fluss zu
werfen (V. 14-18). Doch die Tochter des Pharao erblickt den kleinen Moses,

zeigt Erbarmen und nimmt ihn auf. Moses' Schwester Mirjam holt die

Mutter herbei, die von der Königstochter aufgefordert wird, das Kind (für
sie) aufzuziehen (V. 19-31). Hier bricht Fragment 1 ab, an das sich

Fragment 2 dann allerdings fast nahtlos anschliesst: Denn hier erfahren wir —

noch immer von Moses selbst -, dass seine Mutter das unterdessen entwöhnte

Kind zur Königstochter zurückbrachte (V. 32 — 33); allerdings erst

„nachdem sie [die Mutter] mir alles erzählt und gesagt hatte

von der väterlichen Abkunft und den Gaben Gottes".

34 ajtavra ptiOetiaaaa xal Xé|aaâ (toi
35 yévoç jtatpMov xai Oeoü örnpriitaxa

Die hebräische Bibel weiss nichts von einer solchen Geschichtslektion durch
die Mutter des noch kleinen Moses.3 Dass die Mutter ihr Kind über die

Herkunft der Juden und die Gaben4 Gottes aufklärt, ist an sich nicht weiter
bemerkenswert. Auffällig ist hingegen die Formulierung des Ezechiel. Das

Verb pu0£TJCü, das hier im Verbund mit Xtyco den Akt des Informierens
durch die Mutter beschreibt, wird von den Ubersetzern regelmässig mit
„erzählen" wiedergegeben.5 Diese Übersetzung ist, wie sich zeigen wird, nicht

aus Egypten imd Philo des Aelteren Jerusalem, Berlin 1830. Für den vorliegenden
Beitrag sind die Fragmente 1 und 2 wesentlich. Fragment 1 findet sich bei Eusebius,

Pr. Ev. 9,28 (V. 1-31) und bei Clemens von Alexandrien, Strom. 1,23,155,

2-5 (V. 7-31); Fragment 2 bei Eusebius, Pr. Ev. 9,28,3 (V. 32-58) und bei

Clemens von Alexandrien, Strom. 1,23,155,6-7 (V. 32 —40a); 156,2 (V. 50b —54).
2 Die allerdings nicht namentlich genannt ist.
3 Von der Erziehung Moses' erfahren wir im Buch Exodus nichts: Es heisst in Ex

2,10 bloss th'n („und als der Knabe gross geworden war"), im darauffolgenden

Vers nochmals ilrö Die rabbinische Auslegung baut auf der Kürze dieser

Information auf: „Und Moses wuchs heran — wächst denn nicht jeder heran? Um
dir zu sagen, dass er nicht nach dem Lauf der Welt wuchs" (Midrasch Exodus
Rabbah zu Ex 2,11).

4 Über das Wort öü)pr||icn:a in diesem Kontext vgl. unten.
5 L. M. Philippson, Ezechiel: „erzählend, was geschehn, und anzeigend mir"; E.

Vogt, Tragiker Ezechiel: „nachdem sie (mir) alles erzählt und genannt hatte";
B. Gauly et al. {ed.), Musa Tragica: Die griechische Tragödie von Thespis bis Ezechiel,

Göttingen 1991: „nachdem sie alles mir erzählt und hergesagt"; C. R. Holladay,
Fragmentsfrom ElellenisticJewish Authors. Band II: Poets, Atlanta 1989: „Recounting

98



eigentlich falsch. Es wird aber zu prüfen sein, in welchem Verhältnis
Ezechiels Gebrauch von puGeüeiv zu der diesem Verb häufig inhärenten

Konnotation mit dem Mythischen, Sagenhaften und mitunter Unglaubwürdigen

steht. Wie kommt es, dass Ezechiel an dieser Stelle, die nota bene von
der jüdischen Erziehung des kleinen Moses handelt, auf ein Verb zurückgreift,

das — wie gleich zu zeigen ist — regelmässig im paganen wie auch

jüdischen Diskurs über den Mythos zur Anwendung kommt? Zur Klärung
dieser Frage soll im Folgenden vorerst die Verwendung dieses Worts bei

jüdischen wie auch nichtjüdischen Autoren etwas genauer untersucht werden.

puGeüco ist eine spätere Form von puGeopai.6 Während [ruBéopai.
hingegen in der Regel wertungslos „sprechen", „erzählen" bedeutet (so häufig in
Homers Ilias und Odyssee), bezeichnet puOeija) meist das Erzählen von
Fabelhaftem und Unglaubwürdigem. Bei Euripides etwa - dem Tragiker, der

Ezechiel am ehesten als Leitbild vorschwebte7 — klagt im Herakles Megara,
die Gattin des Protagonisten, darüber, dass sie nicht wisse, wo ihr Mann sei

(er ist mit seinen Heldentaten beschäftigt). Die Kinder fragten, so Megara,
wo ihr Vater wäre: „Ich vertröste sie, indem ich ihnen Geschichten erzähle":

^oyoicn puGeijouaa.8 Was Megara ihren Kindern erzählt, sind erfundene
Geschichten, welche sie über die Abwesenheit ihres Vaters hinwegtrösten
sollen. Ahnlich findet das Verb auch in der Prosa Verwendung. In einer
längeren Diskussion über pùGoç und ioxopla verteidigt Strabon die
Verwendung des Mythos sowohl in Poesie wie in Prosa.9 Die Autoren wüssten
ja, dass es sich nicht um eigentlich Geschehenes handle: Das Mythische ist

ganz unter Kontrolle, es dient in erster Linie der Unterhaltung.10 Wenn
Hesiod oder Homer z. B. von den Pygmäen redeten - "Opijpou xauxa
M-uGeijovtoç 11

-, müsste man dies eben cum grano salis nehmen. puGehü)

everything and telling me"; H. Jacobson, The Exagoge ofEzekiel: „after telling me
all about"; P. Fornaro, La voce fori scena, Turin 1982: „dopo che m'ebbe tutto
raccontato e detto"; É. des Places, Eusèbe de Césarée, La préparation évangélique,
livre 9, Paris 1991: „en me révélant tout et en me disant". puOeljeiv und kéyeiv
beziehen sich zusammen auf das in V. 35 Genannte (Abkunft Moses' und Gaben
Gottes) und allgemeiner auf das bisher Vorgefallene und von der Mutter Moses'
Erzählte.

® H. G. Liddell/R. Scott, A Greek-English Lexicon. A New Edition Revised and
Augmented throughout by H. S. Jones, Oxford 1961, sub voce [iuOelko.

7 Vgl. unten mit Anm. 49.
8

Euripides, Here. 76-77.
9 Strabo 1,2,35.
10 Strabo 1,2,35: pt)9ouç Jtapaitkéxouaiv exôvteç oùx àyvota xcôv ovtcdv.
11 Strabo 1,2,35.

99



heisst auch hier „Fabelhaftes erzählen". Wie übrigens auch andernorts bei

Strabon: Von Rhodos heisst es, dass die „mythosbeladenen" (tô JtoATguGov)
Teichinen diese Insel einst bewohnt hätten. Nach diesen, so erzählt man sich

(|XU0£iJOVTai), hätten die Heliaden die Herrschaft über die Insel übernommen.

Auch hier ist der legendenhafte Aspekt dieser Information offensichtlich.12

Vorläufig ist also festzuhalten, dass das Verb (tuGeucd meist konkret
den fabelhaften Aspekt des Berichteten herausstreichen will. Die Ubersetzung

„erzählen", „sagen" liegt in diesen Fällen wohl nicht falsch, aber es ist in
der Regel genauso das Sagenhafte wie das Gesagte, worauf es dem Autor
ankommt.

Wo bei der Verwendung von pu0£Üopai die Glaubwürdigkeit des

Erzählten nicht im Vordergrund steht, ist doch wenigstens ein mythischer Kontext

gegeben. Im Ion des Euripides verweist eine Stimme des Chors der

Dienerinnen Kreusas auf die Geschichten, die man von Iolaos, dem Gefährten

des Herakles, erzählt.13 In derselben Tragödie fragt Ion Kreusa, wer sie

sei. Nachdem Kreusa geantwortet hat — die Tochter des Erechtheus, Athen
ist ihr Vaterland —, preist Ion sie als glückliche und spricht: „Bei den Göttern,

wahrlich, wie die Geschichte bei den Sterblichen erzählt wird (œç g£-
püGEirrai Bpotolç)"14 - und hakt dann später nach: „Entstammte der Ahne
deines Vaters der Erde? [. .] Und nahm Athena ihn von der Erde auf?" An
beiden Stellen in der /ow-Tragödie kommt also das Verb pu0£hco im
Zusammenhang mit erzählten Mythen (Iolaos, Kreusa) zur Anwendung.15

Was diese paganen Parallelen für unsere Ezechiel-Stelle bedeuten, wird
nächstens zu zeigen sein. Vorerst ist aber auf eine ganze Reihe von Anwendungen

des Verbs pu0£TJCO bei anderen jüdisch-hellenistischen Autoren,
insbesondere bei Philon von Alexandrien und Flavius Josephus, hinzuweisen.

Philon verwendet pi)0£b(O nicht weniger als zehn mal, meist in direktem

Bezug zur griechischen Mythologie.16 Letztere unterliegt in Philons Auffassung

durchweg der wahren Lehre der Tora. Bezugnehmend auf Gen 6,4 („In

12 Strabo 14,2,7-8.
13 Euripides, Ion 196-197: ôç égalai gu0Ett£Tai Jtapà jxrivaiç.

Euripides, Ion 265.
15 Eine ähnliche Verwendung von gti0EÛ(û auch in Philodemus, De arte musica P. 24

Kemke: öti Tijv Ä0r]väv xai Tf]v 'Äpispiv elvai jtapOÉvouç g£gu0£i3xaaiv.
16 Im Folgenden beschränke ich mich auf einige zusammenfassende Bemerkungen

zum Gebrauch von puBehco bei Philon. Eine ausführlichere Behandlung des Wortfeldes

pû0oç im Werk Philons wird Teil meines Buches Flavius Josephus und der

Mythos sein. Eine gute Zusammenfassung des Wortbereichs „Mythos" bei Philon
bietet A. MÉasson, Un aspect de la critique du polythéisme chez Philon d'Alexandrie:

les acceptions du mot MùOoç dans son oeuvre, in: Centre Jean Palerne,
Mémoires. Band II, Saint-Étienne 1980, S. 75-107.

100



jenen Tagen gab es auf der Erde Riesen"), will Philon jeder Parallelisierung
mit den Giganten der griechischen Mythologie vorweg kommen: Einige

mögen denken, dass unser Gesetzgeber (Moses) auf die Giganten-Mythen
der Dichter (ta Jtapà toTç TtOLTixalç p£p-u0£up£va) anspielt; aber dem ist

natürlich nicht so.17 Auch sonst distanziert sich Philon von der griechischen

Mythologie: Der Segen, der Gott vom Himmel regnen lässt, ist besser als die

mythischen Speisen Ambrosia und Nektar (vÉxxapoç xai apßpoalag tcöv

pxpuGeupévcov).18 Die Seelen der Übeltäter enden weit weg von Gott - aber

nicht etwa, wie der griechische Mythos meint, im Hades {ovx ö pu0£uö-

M-Evoç £V "Aiôou).19 In einer Polemik gegen den Polytheismus äussert sich

Philon abschätzig über die Menge der männlichen und weiblichen Gottheiten,

die in den Städten verehrt würden und die der Stand der Dichter
erfunden habe (tô te jxoit|tlxöv yévoç £pü0£"UO£).20 Wenn den
Leidenschaften keine Schranken gesetzt würden, schreibt Philon an einer Stelle,

dann gäbe es in Zukunft noch mehr Pasiphaes, Hippokentauren und
Chimären — Gestalten, die es freilich nicht wirklich gibt, sondern die erfunden
sind (cmmâpxTCOV xai p£pu0£i)pévcov).21 Von Kain heisst es an einer Stelle,
dass seine wirkliche Bestrafung darin gelegen habe, dass er nie starb (sein Tod
ist in der Tora nicht erwähnt): Darin zeige sich, wie im Skylla-Mythos — ij
M.£|xu0£up£vr| ZxûÀÀa —, dass Unvernunft ein unsterbliches Übel ist.22 Die

grausamen Leiden, von denen die griechischen Tragödien erzählen, sind nach

Philon mit ihren Übertreibungen doch wohl erfunden (öl' ImepßoXc^ |i£-
M.u0£T3a0ai ôoxeî).23 Und im Rahmen einer längeren Passage über Caligulas
wahnwitzige Selbstvergleiche mit den olympischen Göttern (unter anderen
auch mit Ares) unterscheidet Philon den Kriegsgott Ares der Legende (tot)
M-EpuGEupivou) von einer wahrhaft starken Kraft.24 An zwei Stellen im Werk
Philons kommt pi)0£iJ(O schliesslich auch im Zusammenhang mit den

„mythischen" Philosophien der Paganen zur Anwendung: Die Pythagoräer
stellen in ihren Mythen (|xu0£1jovt£ç) eine Verbindung zwischen der
Siebenzahl (die sozusagen jungfräulich im Zehnersystem dastehe) und der „ewig
jungfräulichen und mutterlosen Göttin" dar.23 Und im Gegensatz zum

17 Philo, Gig. 58.
18 Philo, Dens. 155.
19 Philo, Congr. 57.
20 Philo, Spec. 1,464.
21 Philo, Spec. 3,45.
22 Philo, Det. 178. Philons Formulierung ist eine Anlehnung an Homer, Od. 12,118.
23 Philo, Praem. 136.
2^ Philo, Legat. 112.
23 Philo, Leg. 1,15.

101



märchenhaften Mythos vom Weltenbrand (ôià xr|V êv xrj èxjiupcôaei
im0et)O(j.évr]V TepaToLoyîav) ist nach Philons Ansicht der Himmel so
grenzenlos, dass er nicht einmal von der Leere umfasst wird.26

Wie sich zeigt, bezeichnet puGeiJü) auch bei Philon das Erzählen von
Legendenhaftem, wobei sich dieses fast immer konkret auf die griechische

Mythologie bezieht. Der griechische Mythos kann Philon zwar mitunter als

Referenz dienen (wie in der Stelle über Kain und Skylla),27 er steht aber

letztlich immer im Kontrast zur Wahrheit.28 Der griechische Mythos ist bei

Philon symbolisiert durch Esau, den unsteten Jäger. Ihm steht Jakob gegenüber,

der zu Hause bleibt und die Wahrheit versinnbildlicht. In seiner

Interpretation von Gen 25,27 („Jakob war ein untadeliger Mann und blieb bei

den Zelten") schreibt Philon, dass Esau ein Freund des Erfundenen, des

Fiktiven und des mythischen Unsinns sei, ja selbst schlicht nur Bühne und
Mythos.29 Jakob, d.h. die Lehre des Moses und des Judentums, hingegen
steht für die unveränderte Wahrheit: Er ist ajtLaoTOÇ und ccA.f]0eia.30 Den

Mythos, für den Esau das „Eponym" ist, gilt es unter allen Umständen zu
meiden.31 Der Mythos ist (wie der Jäger Esau) unstet, im Gegensatz zur
Wahrheit, die unveränderbar ist und an der man sich entsprechend festhalten
muss.32 Wenn also Philon das Verb pu0£iJü) vorab im Kontext des griechi-

26 Philo, Her. 228.
22 Vgl. auch Philo, Plant. 130 (über die Musen). Dass Philon gar eine biblische Figur

mit einer des griechischen Mythos gleichsetzt, ist die Ausnahme: Er tut dies im
Falle von Noah und Deukalion (Philo, Praem. 23), vgl. J.P. Lewis, A Study of the

Interpretation ofNoah and the Flood in Jewish and Christian Literature, Leiden 1968,
S. 47. An einer bemerkenswerten Stelle wehrt sich Philon zugunsten der Mythen-
allegorese: Philo, Prov. 2,34-41 (41: si quae de Vulcano fabulose referuntur, reducas

in ignem; et quod de Iunone, ad aeris naturam; quod autem de Mercurio, ad rationem;
sicut etiam caetera, quae cuiquepropria sunt). Vgl. auch Y. Amir, Die Übertragungen
griechischer Allegorien auf biblische Motive bei Philon, in: Y. Amir, Die hellenistische

Gestalt des Judentums bei Philon von Alexandrien, Neukirchen 1983
Forschungen zum jüdisch-christlichen Dialog 5), S. 119-128.

28 So auch A. MÉasson, Un aspect de la critique, S. 100.
29 Philo, Congr. 61-62: [scilicet 'Hoaû] itoippa ôé Jtapôaov TtVtapa xai (xûOôç

Ècmv. [. .] jTÀâapcrtoç xai jtoiripaToç xai puOixcûv 7f|pa)v êtaTpoç pâAAov ôè

axr|vf| xai pûOoç aïiTÔç.
3" Im Rahmen seiner häufigen Mythenkritik verbindet Philon das Mythische der

Griechen sehr gerne mit JtÀâaga: Vgl. z.B. Philo, Opif. 1,170; Cher. 91; Fug. 42;
Decal. 76; Spec. 1,51; 4,178; Virt. 102, 178; Legat. 77. Die Formulierung der

Septuaginta in Gen 25,27 (Iaxcüß ôè f|V avOpauioç ajtÀaaxoç oixfîrv oixtav)
kommt Philon in Congr. 61-62 gelegen.

31 Philo, Fug. 42: 'AjtotpetiYETC [. .] to puOtxôv Ji7âapa [. ..] (bv 'Haaù Eitcbvugoç.
32 Vgl. Philo, Sacr. 13: äßEßaivov puOoitotiav (wo Philon Rhetorik und Wahrheit

konfrontiert).

102



sehen Mythos verwendet, dann ist — wo dies nicht ohnehin explizit zum
Ausdruck kommt — Legendenhaftes gemeint, dem man keinen Glauben
schenken darf. Es ist die Sprache Esaus.33

Schwieriger fassbar ist die Verwendung von puGehü) bei Flavius Josephus.
Sein Gebrauch des Verbs lässt dem Leser mitunter einen gewissen
Interpretationsspielraum. Das Wort kommt im Werk des Josephus vier mal vor. Zwei
mal in der apologetischen Schrift Contra Apionem; das erste Mal in einer

Replik auf die antijüdische Exodusversion des Manethon. Dieser hatte mit
einigen anderen, vor allem ägyptischen Autoren behauptet, die Juden seien

infolge einer in Ägypten ausgebrochenen Pest von dort vertrieben worden.
Manethon stützte sich dabei, schreibt Josephus, auf Tà pnGenôpcva xaî
^eyôpeva Jixpl xœv Touôalœv, womit legendenhafte Fabeleien gemeint
sind, die jeder Wahrheit entbehren, wie Josephus sogleich betont: Es sind

Xöyoi œriîGavoi („unglaubwürdige Geschichten).34 Die andere Stelle in Contra

Apionem betrifft eine Replik aufApion. Auf das Argument des Apion, die

Hinfälligkeit des Judentums zeige sich darin, dass die Juden öfters
unterworfen wurden, kontert Josephus, dass der Ägypter Apion besser vor seiner

eigenen Türe kehren sollte: Er solle doch an das Unglück und die Niederlagen

der Ägypter denken; überhaupt, fährt Josephus witzelnd fort, scheint
der legendäre König Sesostris (ô pnGenôpevoç Atyfrnxou ßaai^h?) Apion
geblendet zu haben:35 Es ist dies wohl eine Anspielung auf den zeitweise
erblindeten Sohn jenes Königs.36 Hier werden Apions Lügen von Josephus

unter Verwendung des Verbs puGencü in die für die Wahrheit blinde Welt des

Legendenhaften abgetan.37

Soweit deckt sich der Gebrauch des Verbs pnGeneiv mit demjenigen
Philons: Es bezeichnet das Erzählen von Unwahrem, von Erfundenem.

33 Auch in der patristischen Literatur bedeutet gu0£Û(D das Erzählen von Erfundenem,
vgl. G.W. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, Oxford 51978, sub voce |iu0£t)cu. Für
das Wortfeld gOGoç (gu0£Wü ist nicht belegt) im Neuen Testament vgl. W. Bauer,
Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der
frühchristlichen Literatur, ed. von K. und B. Aland, Berlin, New York 61988, sub voce

püGeuga („das Erzählte, das Erdichtete"), sub voce gu0ixôç („zur Sage, zum Mythos

gehörig") und sub voce pû0oç („die erdichtete Geschichte, die Sage, die
Fabel").

3^ Josephus, c. Ap. 1,229.
35 Josephus, c. Ap. 2,132.
3<> Vgl. Flerodot 2,111.
37 Wobei in Josephus, c. Ap. 2,132 vom legendären König Sesostris nicht wirklich

gesagt werden soll, dass es ihn nicht gegeben habe. Es ist hier vor allem der Kontext
von gt)0£iL)£iv bzw. Apions polemische Argumentation, die als falsch gekennzeichnet

werden soll.

103



Schwieriger ist die Interpretation von zwei Stellen bei Josephus, an denen

puGebeiv zur Anwendung kommt, die sich aber nicht auf die Welt der

Griechen oder Ägypter beziehen, sondern bemerkenswerterweise auf die

eigene jüdische. Im vierten Buch des Bellum Iudaicum kommt Josephus auf
die Bestrafung Sodoms zu sprechen und beschreibt recht detailliert die noch

zu seiner Zeit „verbrannte" Gegend der Stadt (Sodomitis).38 „Man sagt
(cpaai), sie sei wegen der Gottlosigkeit der Bewohner durch Blitze in Flammen

gesetzt worden." Dies ist so weit nicht hergeholt: „In der Tat (yotiv)
gibt es noch Uberreste des göttlichen Feuers, und noch kann man die Schatten

von fünf Städten sehen." Die Früchte dieser Gegend sind nur scheinbar
essbar, im Innern bestehen sie aus Asche. Pflückt man sie, so zerfallen sie in
den Händen: „Das über die Gegend von Sodom legendenhaft Berichtete

(puGruôpeva) wird so durch den Anblick glaubwürdig".39 Im Grunde zeigt
sich gerade hier sehr deutlich zumindest eine Bedeutung dieses Verbs: xà
pu0euôg£va ist das unbestätigt Berichtete, das Legendenhafte, das nicht
ohne weiteres glaubwürdig ist, sondern des Glaubwürdigkeitsbeweises bedarf
— in diesem Fall durch die noch immer verbrannte Gegend von Sodom (eyei
Ttîoxiv œrô xfjç ôtJjecoç).

Auch an einer weiteren Stelle des Bellum, an der Josephus puGexico

verwendet, geht es um die biblische Urgeschichte der Juden. Von Hebron werde

gesagt, dass es eine sehr alte Stadt sei. Weiterhin würde behauptet - und
bemerkenswerterweise sagt Josephus hier puGehcruai —, dass auch Abraham,
der Ahne der Juden, dort Wohnsitz genommen hätte, nachdem er von
Mesopotamien aufgebrochen gewesen sei.40 Michel / Bauernfeind kommentieren

zur Stelle, dass puGehoxiai „keinen absprechenden Klang" habe.41 Dies ist an
sich wohl richtig: Dem Wort liegt hier nicht die polemische Note zugrunde,
die in der ersten Stelle in Contra Apionem (oder bei einigen besprochenen
Philon-Stellen) offensichtlich ist. Andererseits muss aus unserer bisherigen

Untersuchung des Bedeutungsfeldes von puGeueiv auch geschlossen werden,
dass hier nicht einfach ein Berichten gemeint ist, dem man ohne zu zögern

38 Josephus, Bell. lud. 4,483-485.
39 Josephus, Bell. lud. 4,485: xà pèv ôf| Jitpi xrjv 2oöo|üxiv pi)0Etiô|tEva xoiai)xr|v

EXEl maxiv ànà xfjç ot|)ECûç. O. Michel/O. Bauernfeind {ed.), Flavius Josephus,

De Bello Judaico. Band 11,1: Buch TV—V, Darmstadt 1963, übersetzen: „Insoweit
werden die Sagen über die Gegend von Sodom durch den Augenschein bestätigt."

40 Josephus, Bell. lud. 4,531: pt)0£t)ouai ôè at)xr|V xai olxr|xr|piov 'Aßpapou xoü
'Iouôaicov jipoyôvou yEYOvÉvai gexà xf]v ex xrjç MEaoJioxapîaç àitavâoxaaiv
xoûç x£ italôaç aûxoû Xeyouai xaxaßfjvai elç Aïyujtxov èv0ev.

4! O. Michel/O. Bauernfeind {ed.), Flavius Josephus, S. 231.

104



trauen will.42 Vielmehr haftet für Josephus der Information, dass auch Abraham

in Hebron Wohnsitz genommen hätte, etwas Legendenhaftes an: wie

auch der Geschichte von der Zerstörung Sodoms, die dann allerdings durch
die geographischen, noch zu seiner Zeit verifizierbaren Begebenheiten

bestätigt wird.43 Im übrigen benutzt Josephus das Wort pOGoç ganz parallel zu
seiner Verwendung von puGeüeiv. Bei Josephus bezeichnet pûGoç entweder

schlicht Fabeleien44 oder aber — etwas abgeschwächt — kaum Glaubhaftes. Im
Sinne von letzterem kann auch pûGoç in bezug auf die eigene jüdische
Geschichte benutzt werden. In den Antiquitates Iudaicae träumt Salomon,
dass bei Nichteinhaltung der Gebote Gottes Schlimmes geschehen würde:
Übles, phGcov cüjia, das man dereinst kaum glauben wird." Ähnlich sagt
inmitten des jüdisch-römischen Krieges eine hungernde Frau namens Maria,
dass sie aus Hunger und aus Protest gegen die Aufständischen ihr eigenes

Kind aufessen werde, das so zur Legende (pûGoç) würde, die freilich
niemandem glaubwürdig erscheinen wird (ajtiOTOV ôè àxoùaai).46

42 Gegen O. Michel/O. Bauernfeind (ed.), Flavius Josephus, De Bello Judaico. Band
11,2: Buch VI-VII, Darmstadt 1969, 170: „der Sprachgebrauch von pt)0£iJEiv in
4,531 braucht keinen Zweifel des Josephus an der Kunde zum Ausdruck zu bringen.

Grundsätzlich wird man in der Begriffsgeschichte von pûOoç von der Bedeutung

„Wort, Rede" ausgehen müssen". Letzteres ist sicher richtig; Michel / Bauernfeind

unterschlagen allerdings die pointierteren Bedeutungsmöglichkeiten von
|LU0£ij£lv bei Josephus wie auch bei anderen (jüdischen wie nichtjüdischen)
Autoren. Ähnlich wie Michel / Bauernfeind interpretiert L. Feldman, Josephus and
Modern Scholarship (1937-1980), Berlin, New York 1984, S. 294: „the word [. .]

does not necessarily imply his [Josephus'] belief and may mean merely 'speak' or
'explain', being only an epic expression." Zu weit geht andererseits B. Brüne,
Flavius Josephus und seine Schriften in ihrem Verhältnis zum Judentume, zur
griechisch-römischen Welt und zum Christentume, Gütersloh 1913, S. 7: „Sodoms (b IV,
485) und Abrahams Geschichte sind [für Josephus] Mythen (b IV, 531)."

^ Dass Josephus, Bell. lud. 4,531 bezüglich weiter Berichtetem (die Kinder Abrahams

zogen von Hebron nach Ägypten weiter: xoûç te jtaîôaç aùxoû Vyouai xaxaßfj-
vai eLç Aïyujxxov ev0ev) XÉyouai sagt, wertet das vorgängige gu0£L)ouai nicht auf:
Auch in c. Ap. 1,229 (vgl. oben) ist von pu0£L)6|i£va xat VyopEva die Rede.

/'/' In bezug auf die griechische Mythologie (polemisch: Ant. lud. 1,22; c. Ap. 2,256;
unpolemisch: Bell. lud. 3,420) oder die Judenfeindschaft der Alexandriner (c. Ap.
1,287). Vgl. R. Bloch, Flavius Josephus, Ant. lud. 1,15, in: Zeitschrift für die
neutestamentliche Wissenschaft 97 (2006).

45 Josephus, Ant. lud. 8,128: nonjoEiv püOcov ä^ta xà Trap' aùxoîç xaxà xai jtoX-
Lrjç öl' üjt£pßoV|v pEyéOouç âmaxiaç.

46 Josephus, Bell. lud. 6,199; 207: Ï0L yEVOÛ poi xpotpij xai xotç axaaiaaxatç Êpivùç
[sic\\ xai xà) ßicp pû0oç ô pôvoç eXAeljtoov. Der Vollständigkeit halber sei noch auf
Ant. lud. 19,92 verwiesen, wo nicht ganz exakt Homer, IL 14,90-91 zitiert wird
und |iù0oç die ursprüngliche Bedeutung von „Wort", „Geschichte" hat: oiya pij TLÇ

t' àXKoç, Âxaiœv pü0ov àxoûap.

105



Im Unterschied zu Philon kann bei Josephus puGebeiv (wie auch

pîiGoç) also auch auf die eigene jüdische Geschichte bezogen werden: Dies
ist im Zusammenhang mit der Geschichte von Sodom wie auch derjenigen
von Abraham in Hebron der Fall. Was dies für das Mythos-Verständnis des

Josephus bedeutet, wird an anderer Stelle ausführlicher zu erörtern sein.47 Es

ist jetzt Zeit, zu unserer Ausgangsstelle in der Exodus-Tragödie des Ezechiel

zurückzukehren. Wenn im dortigen Prolog Ezechiel seinen Moses sagen lässt,

seine Mutter habe ihm vor seiner Rückkehr an den ägyptischen Hof alles

über seine Herkunft erzählt und dabei auf das Verb puGebeiv (im Verbund

mit kéyeiv zurückgreift, so sind damit nicht Fabeleien gemeint. Im
Unterschied zu Megara, der Frau des Herakles, die ihre Kinder mit Erfundenem

vertröstet (köyoiöi puGetJOuaa),48 bindet Moses' Mutter Jochebed ihrem
Kind keinen Bären auf; sie hat ja auch keinen Grund hierzu. Auch denke ich

nicht, dass Ezechiel diese Euripides-Passage im Sinne hatte — obwohl die

Formulierungen koyoiai puGebouaa (Euripides) und puGebaaoa xal ke-

^aaa (Ezechiel) recht ähnlich sind und das Verb puGeijeiv jeweils an
derselben metrischen Stelle im iambischen Trimeter steht. Dennoch ist der

Vergleich mit Euripides für das Verständnis unserer Stelle hilfreich. Dass

Ezechiel mit seiner Moses-Tragödie den griechischen Tragikern und im
Speziellen Euripides nacheifert, ist schon lange gesehen worden. Nicht zuletzt
der Prolog trägt euripideische Züge.49 Die Exagoge ist ein schönes Beispiel
„kultureller Konvergenz"50 von Hellenismus und Judentum: Die Moses-
Geschichte wird von Ezechiel gleichsam als jüdischer Mythos - entsprechend
den in den griechischen Tragödien behandelten Mythen — auf die Bühne
gebracht.51 Und die Sprache der Protagonisten in der Exagoge ist in diesem

Sinne eine mythische: diejenige des Mythos der griechischen Tragödie eben.

Weniger der Gebrauch von puGebeiv im euripideischen Herakles als derjenige

im Ion desselben Tragikers ist für die Ezechiel-Stelle wegweisend:

47 Vgl. oben Anm. 16.
48 Vgl. oben.
49 H. Jacobson, The Exagoge of Ezekiel, S. 23 — 24.69—70; E. Vogt, Tragiker

Ezechiel, S. 116-117. Vgl. auch B. Snell, Ezechiels Moses-Drama, in: A & A 13

(1967), S. 151 („zumal mit Worten und Sätzen des Euripides schaltet er frei und
sicher").

5° Der Begriff unter anderem in bezug auf Ezechiel bei J. M. G. Barclay, Jews in the

Mediterranean Diaspora, S. 125-180. Vgl. auch B. Snell, Ezechiels Moses-Drama,
S. 161: „Offenbar war das Stück ein Bekenntnis für eine gewisse Koexistenz von
Jüdischem und Hellenischem".

51 Es gibt keinen Grund, an der Aufführung der Tragödie zu zweifeln: Gut die Ar¬

gumentation bei E. Vogt, Tagiker Ezechiel, S. 117—118; vgl. auch J.M. G.

Barclay, Jews in the Mediterranean Diaspora, S. 134.

106



Ezechiel kann unter Verwendung des Verbs p"U0£Ü£iv ebenso auf die jüdische

Urgeschichte verweisen lassen wie Euripides mit Hilfe desselben Worts auf
die Herkunft der Kreusa oder die Geschichte des Iolaos.52 Die Ezechiel-Stelle
hat mit den beiden besprochenen Josephus-Passagen im Bellum Iudaicum

gemeinsam, dass pu0£TJ£iv auch hier mit Blick auf die jüdische Urgeschichte
zur Anwendung kommt: An allen drei Stellen wird mittels poj0£Ü£iv auf
lange Zurückliegendes (die Zerstörung von Sodom bzw. Abraham in
Hebron bei Josephus; allgemein die Vätergeschichte bei Ezechiel) verwiesen.
Dass auch in der Ezechiel-Stelle das Legendenhafte etwas mitschwingt, kann
nicht ausgeschlossen werden. pi)0£ij£iv bezeichnet aber hier nicht etwas
fabelhaft Erfundenes, sondern ist Teil von Ezechiels Tragödien-Sprache, in der
die Moses-Geschichte auf dieselbe Ebene gesetzt wird wie ein in den
griechischen Tragödien behandelter Mythos.53 Jochewed erzählt - an dieser

Ubersetzung ist nichts auszusetzen - ihrem Sohn Moses (bzw. dieser dem
Publikum) den Mythos, die fabula - gleichsam im aristotelischen Sinne34 -
des jüdischen Volkes. Ezechiel kleidet Moses in ein hellenistisches Kleid ein
und stellt ihn als Helden eines, ja des jüdischen Mythos hin: So definiert sich
der Moses des Ezechiel schon im Prolog selbst als mythischer Tragödienstoff,
der den Vergleich mit paganen Tragödienmythen nicht scheuen will.55

Im übrigen ist an unserer Ausgangsstelle der Exagoge auch noch bei
einem anderen Wort auf euripideische Parallelen hinzuweisen: ôff>pf|paTa in
V. 35 (und dann wieder in V. 106, wo das Wort wiederholt wird) hat
verschiedentlich Stirnrunzeln hervorgerufen, da „Geschenke" oder „Gaben"
Gottes nicht wirklich, so wurde argumentiert, in den biblischen Kontext
passen würden. Entsprechend wurde ôcopfj porta mit „Verheissungen"
übersetzt.56 obwohl dies das griechische Wort nicht wirklich leisten kann. Ein

Vgl. oben.
53 J. Wieneke, Ezechielis Iudaeipoetae Alexandrinifabidae, S. 51 ist sich der Spannung

in Ezechiels Wortwahl bewusst, lässt aber in seinem Kommentar zu V. 34 die
mythische Konnotation von pu0Et)£tv dann doch ausser acht: ,,pu0£Ûa) est ,fabu-
lose narro' ,fingo' [...]. Sed hoc loco pi)0£t)ü) nihil nisi ,enarrare' (id quod
puOéopai) valere puto."

54 Für Aristoteles' Tragödientheorie ist pû0oç in erster Linie das „Sujet" und die

„Handlung" des Dramas: Vgl. M. Fuhrmann, Dichtungstheorie der Antike: Aristoteles,

Horaz, „Longin". Eine Einführung, Darmstadt 21992, S. 25-26.32.
55 Vgl. auch D. Vetter, Juden und Schauspiel in Antike und Moderne, in: G. Bin¬

der/B. Effe {ed.), Das antike Theater. Aspekte seiner Geschichte, Rezeption und
Aktualität, Trier 1998, S. 162: „Um die Geschichte seines Volkes den Angehörigen
der griechischen Kultur zu deuten, unter denen er seine Hörer- und Leserschaft
fand, gebrauchte Ezechiel die griechische literarische Gattung des Dramas. In diese
Form schmolz er den spannungsreichen Vorrat aus seiner schriftlichen Quelle
dramatisch wirksam ein. Dem ,Mythos' widmet er alle Aufmerksamkeit."
So etwa E. Vogt, Tragiker Ezechiel zu V. 35 und V. 106.

107



Artikel von William Horbury hat aus alttestamentlicher Perspektive
diesbezüglich Klarheit geschaffen und gezeigt, dass ö(Dpf|paTa an den beiden Stellen

der Exagoge sehr wohl „Geschenke" oder „Gaben" meinen kann.57 Dass

diese Übersetzung die richtige ist, lässt sich aber meines Erachtens vor allem

aus Parallelen mit Euripides herleiten. öcopr|pa wird in der griechischen
Literatur vorzugsweise von den Tragikern benutzt, allein bei Euripides
kommt das Wort neun mal vor.58 Bei mehr als der Hälfte der Stellen ist
dabei von Geschenken von Gottheiten die Rede: Verstand ist das ôcbpripa
xâXAiaxov BecûvP9 Vom ôcôpripa Athenas,60 Aphrodites,61 der Thetis62 und
der „Göttin" Persephone63 ist die Rede. Ezechiels ôcopf]porta Beau in V. 35

(bzw. epööv ôcopt]pörttov aus dem Munde Gottes in V. 106) tönt durchaus

euripideisch.
Die V. 34-35 der Exagoge, die von der jüdischen Erziehung des kleinen

Moses sprechen, sind also ganz in der Sprache der griechischen Tragödie,
insbesondere derjenigen des Euripides, gehalten.6"1 Die Moses-Figur, die

ausgesetzt wird, überlebt und unversehens zum Mörder wird, hat ja (wie schon

oft gesehen wurde) auch manches gemeinsam mit anderen Protagonisten der

griechischen Tragödie: vor allem mit Ödipus, teilweise auch mit Ion.65

Gleichzeitig wird uns hier aber auch ein Moses vorgestellt, dessen Wirken
zumindest im Prolog mit demjenigen der Septuaginta Schritt für Schritt

57 W. Horbury, Ezekiel Tragicus 106: öcopfipaxa, in: Vetus Testamentum 36 (1986),
S. 37-51. S. 50: „By 'gifts' were meant, as in line 35, the national privileges given
by God through the patriarchal covenants; and the promises of increase and of the
land were probably especially in view (vgl. Exod. xxxii 13)". Die ältere Diskussion

zu ôtopripcrta bei C. R. Holladay, Fragments from Hellenistic Jewish Authors, S.

457.
5® Vgl. H.G. Liddell/R. Scott, A Greek-English Lexicon, sub voce ôcôpripa; J.T.

Allen/G. Italie, A Concordance to Euripides, Berkeley, Los Angeles 1954, sub voce

ôtbpppa.
59 Euripides, Med. 634. Dieselbe Wendung (öwpripa xctWuaxov) übrigens auch bei

Josephus, Aizt. lud. 4,318, wo das schönste Geschenk Gottes in dessen Gesetzgebung

besteht; eine Anlehnung des Josephus an Euripides ist zumindest nicht aus-
zuschliessen.

60 Euripides, Ion 1428.
6! Euripides, Hei 883.
62 Euripides, Iph. A. 1074.
63 Euripides, Here. 612.
64 J. WiENEKE, Ezechiel! Iudaeipoetae Alexandrinifabulae, S. 51 weist zu Recht darauf

hin, dass jiaxpwoç (V. 35) bei den Tragikern ausgesprochen häufig ist; für Euripides

vgl. J. T. Allen / G. Italie, Concordance, sub voce Ttaxprâoç; freilich ist

Jtaxpœoç auch sonst in der jüdisch-hellenistischen Literatur sehr geläufig (Flavius
Josephus, Philon).

65 H. Jacobson, The Exagoge ofEzekiel, S. 81; S. 182 Anm. 4.

108



einhergeht und der zudem selbstbewusst ein jüdisches Volk führt, das aus

dem Kampf mit dem paganen (ägyptischen) Feind siegreich hervorgeht.66 In
unserer Ausgangsstelle erhält Moses von seiner Mutter eine jüdische Erziehung,

bevor er dann am ägyptischen Hof von der Prinzessin auch in die

ägyptischen (oder hellenistischen) itaüküpaTa (V. 37) eingeführt wird:
Ezechiel und sein Moses sprechen, wie man in Anlehnung an die Mythos-
Diskussion Philons sagen könnte, nicht nur die Sprache Jakobs, sondern
sind auch der „mythischen" Sprache Esaus nicht ganz abgeneigt.

Zum Schluss muss der ägyptische Bote in homerischer Sprache eingestehen, dass
Gott den Hebräern half, wobei er gerade bei diesem Eingeständnis zwei mal das bei
Homer geläufige àpaiyôç benutzt: V. 236.240; vgl. J.M.G. Barclay, Jews in the
Mediterranean Diaspora, S. 135.

109


	"Meine Mutter erzählte mir alles" : Ezechiel Exagoge 34-35 und der Mythos

