
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Schmitz, Barbara, Gedeutete Geschichte. Die Funktion der Reden und Gebete

im Buch Judit, Freiburg, Basel, Wien, Barcelona, Rom, New York 2004

Herders Biblische Studien 40), X + 543 S., gebunden, (E) 65,—; S fr 111,—;

ISBN 3-451-28304-2.

Die Enthauptung des Feldherrn Holofernes durch die jungfräuliche Witwe Judit aus

Betulia gehört zu den bekanntesten und in der abendländischen Kunst am häufigsten

rezipierten Szenen der frühjüdischen Literatur. Freilich ist die Judit-Figur in der geläufigen

Perspektive meist zu einer männermordenden femme fatale und die ihr gewidmete

Erzählung zu einer Sex-and-Crime-Geschichte geworden. Grundentscheidung der

vorliegenden Studie ist daher, nicht den herkömmlichen Analysen des Buches zu folgen,
die den narrativen Aufbau seiner Handlung zugrunde legen, sondern statt dessen von
den in ihm enthaltenen sechs programmatischen Reden auszugehen, um das theologische

Profil der Erzählung zu erheben.
Es handelt sich dabei um die Rede des Königs Nabuchodonosor (Jdt 2,5-13), die

dialogische Auseinandersetzung zwischen Holofernes und dem Ammoniter Achior mit
dessen geschichtstheologischem Rückblick und Ausblick (Jdt 5,1-6,9), die Konfrontation

zwischen Judit und den Ältesten von Betulia mitsamt der ausführlichen Rede der
Heldin (Jdt 8,11-36), Judits Gebet (Jdt 9,1- 14), das Gespräch zwischen Holofernes
und seiner Gefangenen (Jdt 11,1-23) sowie schliesslich das die Handlung abschliessend

zusammenfassende und deutende Gebet der Heldin (Jdt 16,1-17).
Diese sechs „Sprechhandlungen" werden zunächst in ihren narrativen Kontext

gestellt und dann einer ausfuhrlichen sprachlichen, traditionsgeschichtlichen und
redaktionellen Analyse unterzogen. Dabei kommen Beobachtungen im Hinblick auf die
antike Rhetorik (die Rede Achiors: S. 57-117) ebenso zum Tragen wie Querverweise
auf andere Texte der frühjüdischen und griechischen Literatur, etwa (ausgehend von Jdt
9,2-3) die unterschiedlichen Interpretationen der Dina-Geschichte (Gen 34) unter
anderem im Testament der zwölf Patriarchen und im Jubiläenbuch. Eine besondere

Rolle für die Interpretation des gesamten Buches spielen ferner die Historien des He-
rodot, an die - nach Darstellung der Autorin - Judits Kranz aus Olivenzweigen erinnert,

der dem Siegespreis der Agonen in Olympia nachgestaltet sei (Jdt 15,12-13: S.

356) und „zugleich die Siegesfeiern Alexanders nach dessen Indienfeldzug" aktualisiere
(S. 452). So ergibt sich das Bild einer ursprünglich aufgriechisch entstandenen und in
den Kontext seiner hellenistischen Umwelt gehörenden Erzählung (S. 469).

Die Heldin des Buches versteht Schmitz als „das Paradigma einer weisheitstheologischen

Lehrerin und Beterin" (S. 474), deren „weisheitstheologische Reflexion" zu einer

„theologische[n] Handlungsstrukturierung" gefuhrt habe (S. 479) - so die etwas

euphemistisch klingende Umschreibung dessen, was - der methodischen Grundentscheidung

entsprechend - in den Kapiteln 12-15 (der Mord an Holofernes!) unexegesiert

69



bleibt. Doch so verständlich und sympathisch die Reaktion der Verfasserin auf die
üblichen Trivialisierungen und Verballhornungen des Stoffes auch sein mag - ihren
Bemühungen eignet gelegentlich etwas Apologetisches. So heisst es im Hinblick auf den
abschliessenden Siegesmarsch Judits, die „militärische Terminologie" in Jdt 15,13 diene
nicht der „Militarisierung des Zuges nach Jerusalem, sondern der Charakterisierung der
Prozession als Friedenszug" (S. 357).

Zudem ist nicht immer deutlich, wie die Hervorhebung des theologischen Profils
der Erzählung sich in der exegetischen Strategie mit der Beschreibung und Kritik der

„Gender-Rollen" in einer „androzentrischen Gesellschaft" verbindet, in der Holofernes
als „weiblich und verweichlicht" dargestellt wird, „während umgekehrt Judit [. .] sich

in Gefahr begibt und im Lager der Assyrer ihren Plan entschlossen umsetzt" (S. 130).

Offenkundig feministische Interessen kommen jedenfalls bei der Interpretation der
Witwenschaft als eines „selbstgewählten" (S. 477) Lebensstils der Heldin zum Tragen,
die sich um des „nötigen" Handlungsspielraums willen (S. 139) und um „autonom"
bleiben zu können, entschlossen habe, eine - nach einem Zitat von Deborah Sawyer —

„own person" zu bleiben, „independent of husband and children" (S. 155). Ein anderes

Verständnis der Witwenschaft im biblisch-jüdischen Kontext etwa bei A. Roitman (vgl.
auch T. Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine) sieht Schmitz als „durch die

Weltanschauung des Autors motiviert" (S. 139). Trotz dieser Irritationen, durch die sich
die Autorin auf andere Art und Weise vielleicht doch wieder in den vorgenannten
Männer-und-Frauen-Konflikt hineinmanövriert, handelt es sich um ein lehrreiches und
erfreuliches, freilich etwas teures Buch, dem aus diesem Grund — im Hinblick auf
Redundanzen und lange Zitate — an einigen Stellen eine Straffung und Kürzung
gutgetan hätte.

Tübingen Matthias Morgenstern

Elior, Rachel, The Three Temples. On the Emergence ofJewish Mysticism,
translated by D. Louvish, Oxford, Portland/Oregon: The Littman Library
of Jewish Civilization 2004, 312 S. mit Glossar und Index, gebunden, US-$

49,30; ISBN/ISSN 1-874774-66-8.

Rachel Elior hat mit diesem bereits 2002 auf hebräisch veröffentlichten Werk Tempel
und Thronwagen, Priester und Engel, Heiligtum und himmlische Heiligtümer (hekhal
vehekhalot) in der frühen jüdischen Mystik die Geschichte der Entstehung der jüdischen
Mystik neu geschrieben. Im Licht der wissenschaftlichen Erschliessung der Schriften

von Qumran untersucht Elior das Verhältnis zwischen den priesterlichen Traditionen in
der Bibel mit Apokryphen / Pseudepigraphen und der rabbinischen sowie der Hekhalot-
Literatur. Damit gelingt ihr ein ebenso naheliegender wie überraschender Ansatz zur
Beantwortung der in der Forschungsgeschichte zur frühen jüdischen Mystik immer
wieder diskutierten Frage nach Verfasser- und Adressatenkreis der poetischen Beschreibungen

der himmlischen Paläste. Eliors argumentativer Ausgangs- und Zielpunkt ist
eine Priesterschaft, die eine überzeitliche, ewig gültige Verbindung von himmlischer
und irdischer Liturgie in das Zentrum ihrer religiösen Vorstellungen stellte. Die
Bedeutung dieser Entsprechung von Priesterkult und Gottesdienst der Engel wird in zehn

Kapiteln ausgeführt. In immer wieder neuen Variationen zu dem Thema der Einheit

70



von Himmel und Erde, von heiliger Zeit und heiligem Ort, von Reinheit und Ritus

wird auf die Wichtigkeit des Solarkalenders verwiesen, den Elior bereits für die erste

Tempelzeit voraussetzt. Das Spannende an ihrer Darstellung ist dabei die Umkehrung
der bisherigen Sicht: Das traditionelle Judentum ging nach Elior von einer deterministischen

Schöpfungsordnung aus, die erst durch die dezentralistische rabbinische

Weltanschauung mit ihrer Betonung menschlicher Autorität — wozu eben auch die

Beobachtung und immer wieder neue Berechnung der Mondzyklen gehört - abgelöst

wurde. Die Ursprünge dieser ideologischen Auseinandersetzung liegen am Beginn des

Hasmonäerstaates und gehen unter anderem auf den Konflikt über die legitime Nachfolge

im Hohepriesteramt zurück. Die verschiedenen Manifestationen der priesterlichen
Tradition finden sich nach der priesterschriftlichen Redaktion der Bibel bei Ben Sira,

der Henoch-Literatur, dem Jubiläenbuch und schliesslich in vielen Schriften aus Qum-
ran, vor allem den Sabbatopferliedern. In einem Exkurs betont Elior dabei nachdrücklich,

endlich die einzige Selbstbezeichnung der Essener als „Söhne Zadoks, Priester und
Bewahrer des Bundes" ernst zu nehmen. In diesen „seceding priestly circles" (S. 31)
wurde die zyklische Wochenliturgie, die mit der Liturgie der Engel harmoniert, nach

dem rituellen Sonnenkalender arrangiert und das kultische Konzept eines zukünftigen
Tempels in Entsprechung zu dem ewigen himmlischen Tempel vertreten. Elior sieht

darin eine Anknüpfung an die Vision des Exilpropheten Ezechiel, die Weiterführung
einer Merkava-Tradition, die nach der Zerstörung des Zweiten Tempels in die Hekha-
lot-Literatur mündet und sich sogar in der Synagoge als „kleinem Heiligtum" mit ihren
vielen Adaptionen der Tempelsymbolik (einschliesslich der Zodiak-Mosaike) und
Kontinuität der Heiligen Sprache in Gebeten und Hymnen konkretisiert. Damit ist klar:

„certain circles of priestly affiliation, active after the destruction of the Second Temple,
who composed the Heikhalot literature in first centuries CE" bewahrten wie die Qum-
ran-Gemeinschaft „cosmic, mystical, and ritual attitudes [. .] connections with worship
and the cyclic liturgical ceremonies performed together with the angels" (S. 33). Eine
wesentliche Komponente ist dabei die mathematische Harmonie, die durch die Zahl
sieben (in Kombination mit dem Motiv der vier Jahreszeiten und Himmelsrichtungen
sowie den zwölf Monaten und Tierkreiszeichen) Zeit und Raum gleichermassen
strukturiert. In geradezu lyrischer Prosa beschreibt Elior diese universale Bedeutungsvielfalt:
„The number seven — dictating the span of time needed for the transition from chaos to
Creation, from impurity to purity, and from death to life, associated, linguistically and

conceptually, with oath, week, sabbath, the calender, and the priestly courses — thus
assumed a transcendental, cosmic, cultic significance, bridging the gap between the
heavenly and the earthly through sacred sevenfold formulas" (S. 60). In diesem
Zusammenhang findet sich der - interessanterweise einzige - Hinweis auf die Gnosis; in einer
Fussnote wird bemerkt, dass die Prominenz der Zahl sieben in den antiken Religionen
sich unter anderem in der gnostischen Kosmologie zeige (S. 78).

Die erste Phase der Rezeption und Transformation priesterlicher Tempeltraditionen
vollzieht sich nach Elior in Ezechiels Vision des himmlischen Thronwagens. Hier wird
in Erinnerung an den zerstörten ersten Tempel plötzlich eine mythologische Welt
lebendig, in der problemlos die Bundeslade, Merkava und der Garten Eden eine
symbolische Einheit bilden, als Sinnbild für „the beginning of Creation, abundance, the

mystery of life and fertility [. .] with the cultic representation of the revealed God
seated on the Cherubim. They constituted an iconic cultic representation" im Aller-
heiligsten des Tempels (S. 75). Als Beleg für die sexuelle Konnotation der beiden
Cherubim aus Gold, die sich im ersten Tempel befanden und auf die sich schliesslich auch

71



die Merkava-Vision beziehen soll, wird ein berühmtes Diktum aus der rabbinischen
Literatur zitiert, wonach dem Volk Israel an den Pilgerfesten die innige Umarmung der
Cherubim gezeigt wurde Joma 54a). Diese Stelle wird mehrmals in The Three Tempels

angeführt, immer geht es dabei um den Nachweis, dass bereits in der Entwicklung der
frühen jüdischen Mystik das mythische Bild des hieros gamos, also kultische Vorstellungen

von Sexualität und Fruchtbarkeit, mit eingeschlossen waren — dieses Talmud-Zitat
erwähnt übrigens auch Gershom Scholem bei seiner Darstellung des Gerechten in der
kabbalistischen Literatur, allerdings um zu zeigen, dass diese Sexualsymbolik im Judentum

ihren Ursprung im rabbinischen Schrifttum habe.

Ein weiteres Element bei der Fortfuhrung der Tempeltraditionen ist die Kombination

des solaren priesterlichen Kalenders, dessen kosmische Harmonie in Zahlen und

Zyklen fixiert ist, mit der mythischen Henoch-Tradition. Die Himmelsreise des

biblischen Henoch ben Jared, des siebten Patriarchen und Begründers der priesterlichen
Linie, dient der Übermittlung himmlischer Mysterien durch die Engel und legitimiert
den Sonnenkalender mit seinen Sabbatzyklen, die die liturgischen Ordnungen
beherrschten. An dieser Stelle beginnt die zweite Phase, die sich in der Literatur der vom
„falschen" Jerusalemer Tempelkult abgespaltenen Priesterkreise manifestierte. Zwei
Gruppen stehen sich unversöhnlich gegenüber: Während die eine an einem prophetischen

Selbstverständnis festhält, weist die andere rationalistische Tendenzen auf. Aus der

ersten wird die Gemeinschaft von Qumran hervorgehen, „while the other was the basis

of rabbinic Judaism" (S. 85). In der Terminologie der Qumran-Schriften heissen die

einen „Söhne des Lichts" und die anderen „Söhne der Finsternis". Der Sonnenkalender
steht im Einklang mit der Natur, ihrer Fruchtbarkeit und Fortpflanzung, der „unreine"
Lunarkalender der „Söhne der Finsternis" dagegen entstammt der Sünde der gefallenen
Engel, dem in Gen 6,1-7 genannten Abstieg der Gottessöhne und ihrem verbotenen
sexuellen Kontakt zu den „Menschentöchtern". Durch die Weitergabe des für die
Menschen verbotenen Wissens über die Beobachtung der Gestirne brachten sie das Böse in
die Welt und korrumpierten die Heiligkeit des Lebens. Rachel Elior diskutiert hier in
überzeugender Weise die Bedeutung des Mythos vom Fall der Engel für die Polemik der
dem Solarkalender folgenden Priesterschaft und deren Affinität zur Himmelsreise des

Henoch. Am Ende der zweiten Phase ist die Analyse der Bedeutung der Engelsliturgie
in den Qumran-Schriften sicher ein Höhepunkt in The Three Tempels. Für die Verfasserin

ist es naheliegend, dass die Autoren der Sabbatopferlieder Priester ohne Tempel
waren. Sie standen in der hierarchischen Struktur der Gemeinde an exponierter Stelle,
und die Terminologie - auch in der sogenannten Gemeindeordnung - stellt deutlich
den Bezug zwischen der Priesterschaft und den Engeln im himmlischen Heiligtum her

(S. 199-200).
Die dritte Phase beginnt mit der Zerstörung des Zweiten Tempels. Nun konnte sich

die der ursprünglichen priesterlichen Tradition feindlich gesinnte rabbinische Gruppe
durchsetzen. Zur Begründung dieser These verweist die Autorin auf bestimmte
Einstellungen, die mehr oder weniger deutlich in der rabbinischen Literatur anklingen:
Gegnerschaft zum Hause Zadok, Bestreitung seiner kultischen Autorität, Unterdrük-
kung seiner Literatur und seines himmlischen Legitimationsanspruchs, Bekämpfung des

Solarkalenders, Opposition zur sadduzäischen Halacha, das auffällige Fehlen einer

Priester-Dynastie in der eigenen Traditionskette (mAv 1,1 ff.), Ablehnung der Henoch-

Literatur, des Jubiläenbuchs und der Qumran-Schriften, keine Anerkennung eines he-

gemonialen Prinzips, sondern Erwählungsanspruch für ganz Israel und schliesslich das

Postulat des Endes der Prophétie und himmlischen Offenbarung. Reminiszenzen an

72



eine ganz bewusst gesteuerte Gegnerschaft gegen die Merkava-Tradition zeigten sich

schliesslich auch in den Diskussionen über die Kanonisierung des Buches Ezechiel

(Shab 13b) und im Verbot der Auslegung von Ma'ase Merkava (mHag 2,1).
Nach dieser Charakterisierung der „gegnerischen" Gruppe wird im zehnten und

letzten Kapitel nun die Literatur beschrieben, die in weitgehender Übereinstimmung
mit der alten priesterlichen Tradition stehen soll. Es verwundert nicht, dass Elior bei

dem Streben nach Kontinuität für eine Frühdatierung der Hekhalot-Literatur in die

tannaitische Zeit plädiert. Interessanterweise formuliert sie zuerst einen grossen Unterschied

zu den bisherigen Metamorphosen der priesterlichen Tradition. Die irdische

Gemeinschaft der Auserwählten, der in den Qumran-Schriften so viel Platz eingeräumt
wurde, spielt keine Rolle mehr. Zudem ist die Polemik, die sich in Qumran noch am

Tempelkult in Jerusalem entzündete, nach der Zerstörung des Tempels obsolet geworden.

Dafür erhält nun der „himmlische" Teil der Priestertraditionen, der sich jenseits

von Raum und Zeit in den sieben Heiligtümern abspielt, uneingeschränkte Aufmerksamkeit.

War der Bezug zur Engelsliturgie von Qumran bereits von Gershom Scholem

gesehen worden, so eröffnet sich nun in Eliors Buch eine neue mystische Dimension im
Anschluss an die bisher beschriebenen priesterlichen Traditionen. Ein historischer Kontakt

wird als nicht nachweisbar abgelehnt, aber die terminologischen Anlehnungen an
das aufgezeigte spirituelle Universum werden an vielen Beispielen veranschaulicht. Die
disparaten Elemente innerhalb der Hekhalot-Literatur werden ausgeklammert, um
vielmehr auf die drei Gemeinsamkeiten aller Texte, die zu diesem Schrifttum gehören,
hinzuweisen: Die Kenntnis der himmlischen Welt, die sich in kosmischen Zahlen und

Figuren darstellt, wird von Engel und Menschen (den Merkava-Mystikern) weitergegeben;

eine hymnische Sprache bewahrt „numerical ceremonial traditions" im
Engelsgottesdienst der himmlischen Heiligtümer; der himmlische Tempel wird als Merkava-
Vision in kosmischen Proportionen und als Objekt konkreter mystischer Erfahrung
beschrieben (S. 236). Wesentliche Anknüpfungspunkte an die vorausgehenden
priesterlichen Traditionen bestehen in dem Szenario des Tempelkults in seiner symbolischen
(„cosmic numerical patterns", S. 237) und sinnlichen Dimension (Musik und Gesang)
sowie in der prominenten Rolle von Enoch, dem Initiator des Solarkalenders. Auch die
Intention der Autoren der Hekhalot-Literatur liegt nun auf der Hand: Sie wollten den

zerstörten Tempel ersetzen. Nachdem in der ersten Phase der physische Tempelkult in
Ezechiels Merkava-Vision überhöht wurde und in der zweiten Phase in den Qumran-
Schriften aus der Merkava die Welt der Engel wurde, die in einer liturgischen Gemeinschaft

mit den Priestern stehen, geht es nun um eine konkrete mystische Erfahrung, die
nicht nur von den Priestern gemacht werden kann, nämlich um „freedom of access
between heaven and earth, a mutual mystical and liturgical relationship between angels
and human beings" (S. 238).

Rachel Elior gelingt auf jeden Fall eine Fokussierung auf die priesterlichen
Traditionen in der Hekhalot-Literatur, zu denen natürlich auch die Kedusha-Formeln und
die hohepriesterliche Funktion von Ishmael und Henoch-Metatron sowie eine
assoziationsreiche Interpretation der Pardes-Erzählung gehörte (Merkava, Pardes und Garten
Eden als Quelle des Lebens und der Fruchtbarkeit wie die in geschlechtlicher Liebe
verbundenen Cherubim). Auf andere Motive, wie die Gefährdung beim Aufstieg, den

geradezu revolutionären Einfluss synkretistischer Magie oder die Wichtigkeit der Tora
bzw. des Tora-Studiums wird in diesem Kontext nicht eingegangen. Damit erscheint die
Hekhalot-Literatur als letzte Metamorphose einer mystischen Tradition, die von den

Hasmonäer-Priestern abgelehnt und von den Rabbinen unterdrückt wurde - gleichwohl

73



wird in einem etwas harmonisierenden Schluss auch „some talmudic authorities" (S.

265) eine Sensibilität oder geradezu Sympathie für die mystischen priesterlichen
Traditionen zugestanden.

Letztlich hat Rachel Elior durch ihren mit viel Verve geschriebenen Entwurf eines

anderen Bildes vom Frühjudentum viele Forschungsprobleme neu zur Disposition
gestellt. Denn ihr Buch handelt nicht nur von der Entstehungsgeschichte der jüdischen
Mystik, sondern von den Grundlagen des Judentums und sprengt damit (auch
methodisch) den Diskussionsrahmen einer einzigen Disziplin. Während für Gershom
Scholem erst die mittelalterliche Mystik „im Herzen des Judentums" entstehen konnte,
hatten für Rachel Elior die mystischen Traditionen schon seit biblischen Zeiten dort
ihren eigentlichen Platz und gründeten sich auf eine universale Weltanschauung mit
ewig gültiger Ordnung, deren Autorität nach eigenem Selbstverständnis vom Himmel
kam und im Tempel ihren Ausdruck fand. Allein, dieses Judentum ist nicht rabbinisch,
sondern priesterlich.

Halle/S. Gerold Necker

Helmer, Christine/ Christof Landmesser {ed.), One Scripture or Many?
Canon from Biblical, Theological, and Philosophical Perspectives, Oxford:
Oxford University Press 2004, 249 S.; ISBN 0-19-925863-5.

Der an die von denselben Herausgebern (und Stephen Chapman) in Biblischer Text und
theologische Theoriebildung (Neukirchen 2001) publizierte Diskussion über die
Gegenstandskonstitution biblisch-theologischer Rezeption und Forschung sich anschliessende
Band vereinigt sieben sehr unterschiedliche christliche und jüdische Beiträge aus

Bibelforschung, Exegese, systematischer Theologie und Philosophie, die darin
übereinkommen, dass „Einheit" als Funktion der Interpretation hermeneutisch verstanden und
ausserhalb, nicht innerhalb des Textes verortet sowie eine - wie auch immer näher zu
bestimmende - einheitskonstituierende Instanz „hinter" dem Text vorausgesetzt wird.
Dadurch wird das subjektiv und objektiv konstruktive Moment mit der „dahinter"
stehenden Wirklichkeit in Beziehung gesetzt, so dass ein kohärentes Verständnis der
Einheit und ihrer Relevanz möglich wird.

Christine Helmer übernimmt die Aufgabe, Kanon im Blick auf das Neue Testament
als kommunikatives Konzept und dessen Einheit im Sinne eines transhistorischen
Wesenskerns durch eine Interpretation von einschlägigen Passagen bei Schleiermacher

zu erhellen. Dabei werden philosophische, exegetische und systematisch-theologische
Einsichten zum Verhältnis von Kraft und Erscheinungen (Leibniz), von ursprünglicher
Erfahrung und Interpretation, von objektiver Einheit und subjektiver Aneignung auf
dem Boden der Schleiermacherschen Wissenschaftssystematik fruchtbar gemacht.
Armin Langes Beitrag umfasst eine vollständige Analyse aller Zitate und Anspielungen auf
die „Schrift" in der Qumran-Literatur und belegt so den Übergang von der Auffassung
religiöser Texte als autoritativer Literatur zum Verständnis derselben als „heilige Schrift"
ftir die hellenistischen Religionsreformen 175-164 v.Chr. Benjamin D. Sommer
relativiert vor dem Hintergrund der Tatsache, dass auch die schriftliche Tora in menschlicher

Formulierung auf göttliche Selbsterschliessung respondiert, nicht nur die

Unterscheidung zwischen Schrift und Tradition, sondern gewinnt transkanonische Einheit im

74



Konzept der mündlichen Tora, das in seiner zentrifugalen Struktur Vielstimmigkeit
impliziert, ja, fordert, zudem auch bibelkritische Akzente aufnehmen kann, zugleich

jedoch sowohl die Suche nach (inhaltlicher) Einheit wie auch eine spezielle jüdische
„biblische" Theologie obsolet macht. James Barr möchte biblische Theologie auf die

biblischen Bücher und deren Umfeld fokussieren, damit die zwar auf dieselbe Wirklichkeit

verweisende, aber unmittelbar nachbiblische (sowohl jüdische wie christliche)

Formierung von Theologie(n), von Lehren und Regularien in distinkter Weise von der

Erforschung der (gemeinsamen) Basis unterschieden bleibt. Christof Landmesser

untersucht die Einheit des Neuen Testaments als eines interpretativen Konstrukts (nämlich
des Christusereignisses), das Welt deutet und im Zuge der Aneignung der Texte als Teil

der eigenen Welt je selbst gedeutet werden muss und so zum Interpretationsgegenstand

wird, der das von Gott heraufgeführte Heil der Menschen zum Thema hat. Die
dekonstruktivistische Perspektive auf einen radikal vom Interpreten abhängigen Text und
damit die konstitutive Offenheit der Schrift wird von Avi Sagi bei Nachmanides

aufgezeigt und mit Maimonides und Gadamer ins Gespräch gebracht. Die Anerkennung
des vielfältig polysemen Charakters der Schrift erfasst ihre Einheit im hermeneutischen

Zugriff der halachischen Gemeinschaft, wohingegen die vermeintliche Sicherstellung
der Einheit des Textes als verleiblichtes Wort Gottes (etwa im Protestantismus) gerade

die kritische Problematisierung bis hin zur völligen Auflösung des ursprünglich
Intendierten nach sich zieht. Gleichsam vom entgegengesetzten Ende her geht Nicholas

Wolterstorff mit eindringlicher Präzision die Frage an, wie und wodurch ein Werk, das

durchaus von Zitaten und Anspielungen durchdrungen sein kann, ja, selbst aus solchen

bestehen könnte, als einheitliches „Werk" anzusprechen ist und diskutiert von da aus die

Instanz einer intentionalen Autorisierung, die die „Einheit hinter dem Kanon" (so der

Titel seines Beitrags) gewährleistet.
Besonders hervorzuheben ist, dass der Sammelband durch Register erschlossen wird.

Tübingen Friedmann Eißler

Hayoun, Maurice-Ruben, Geschichte der jüdischen Philosophie, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 296 S., gebunden, 54,—; ISBN
3-534-10260-6.

Zu berichten ist von einem Dokument, fur das sich das Lektorat und auch die
Wissenschaftliche Buchgesellschaft eher schämen sollten. In dem ersten vom Autor „direkt
in deutscher Sprache" verfassten Werk (S. 7) wimmelt es auf nahezu jeder Seite von
Schiefheiten und Übersetzungsfehlern (im folgenden das vermutete französische Vorbild
in Klammern). Verstehen mag man, dass die Kabbalisten „die Symbolik der Gebote an
den Tag legten" (mettre au jour, also offenlegten; S. 22), Leopold Zunz der „Vater-

Begründer" (père-fondateur) der modernen Wissenschaft des Judentums war (S. 23)
oder die südspanischen Juden nach der Eroberung des Landes durch die Almohaden zur
Jugendzeit des Maimonides aufgefordert wurden, „den Turban zu nehmen" (zum Islam

zu konvertieren, S. 103). Was aber ist von Sätzen zu halten, die 1912 von Moritz
Goldstein ausgelöste Kunstwartdebatte habe „eine Schilderhebung" (levée de boucliers -
Demonstration des Widerstands, S. 23) provoziert - oder: Spinoza habe „den
Zivilbehörden eine Art Blickrecht" (S. 57) eingeräumt? Weitere Beispiele für sprachliche

75



Schiefheiten: Isaak Luria ersann „die Theorie eines mystischen Rückzuges von [!] Gott,
um einen freien Urraum für die Welt zur Verfügung zu stellen"; „die jüdischen
Religionsphilosophen des Mittelalters" seien „ein Teil dieser geistigen Strömung der
Moderne gewesen" (S. 31).

Sachliche Ungenauigkeiten kommen hinzu: Rosenzweig hat seinen Stern der Erlösung

nicht „parallel" zu seiner und Bubers Verdeutschung der Schrift verfasst (S. 270),
und S. R. Hirschs berühmte Formel hiess „Tora im derech eretz" (S. 22; so auch richtig
S. 218); die Bezeichnung seiner Anhänger als „Tora-treu" ist eine Rückübersetzung aus
dem Englischen („tora-true") ; sie selbst nannten sich durchaus „orthodox", allenfalls
noch „gesetzestreu". „Um den heimeligen und vertrauten Charakter dieser Wörter zu
betonen, spricht er [scilicet Hirsch, dessen Schriften nie etwas Heimeliges an sich hatten]

sie [scilicet die hebräischen Wörter] auf aschkenasische Weise aus: Tauroh für
Torah" (S. 15); der Autor aber schreibt die aschkenasischen Buchtitel (vgl. etwa S. 17
oder 193) in anachronistischer Weise munter auf sefardisch. Welche Revolution erlebte
Emmanuel Lévinas eigentlich in seiner litauischen Heimat (S. 273)? Inwiefern galt es

für Maimonides, von Marokko aus „den Kontinent zu wechseln", um „nach A zu
fliehen" (S. 104). Und schliesslich Plattheiten wie: „Saadia war selbstverständlich des

Arabischen kundig" (S. 10) und: Alle Schriften Leo Baecks waren „irgendwie zeitbedingt"

(S. 272). Die Mendelssohn-Biographie Alexander Altmanns ist für den Autor
ebenso „zur Bibel aller Mendelssohn-Studien geworden" (S. 273) wie Guttmanns
Philosophie des Judentums (1933) „bis heute die Bibel der Forschung auf dem Gebiet der

jüdischen Philosophie geworden ist" (S. 27).
Was sollten Studierende etwa mit einem auf die Zeit vor dem 19. Jahrhundert

gemünzten Satz wie diesem anfangen: „Alle religiösen Juden befassten sich mit der
Bibel ausschliesslich durch Talmud-Lernen und durch Schabbat-Verlesung der Tora in
der Synagoge" (S. 19)? Und was mit folgender Stilblüte: „Ich meine nicht, dass er
[scilicet Moses Mendelssohn] der jüdischen Lebensweise etwa das [!] kalte Schulter
gezeigt hätte [. .,] ich meine nur, dass er den Druck [?] mehr auf die Öffnung des

Judentums zu den grossen geistigen Strömungen seiner Zeit legte" (S. 16-17). Thomas

Meyer hat dieses Buch in der Jüdische[n] Allgemeine[n\ „eine Art einfuhrenden Grossessay"

genannt, „der bei Philon von Alexandrien beginnt und bis zur Gegenwart reicht",
der die Entwicklung der jüdischen Philosophie jedoch „nirgends konsequent" herausarbeite

und dessen Ergebnis „enttäuschend" sei. Ich meine, dass ein solcher Text, der im
übrigen weder ein Register enthält noch die genannten Titel und Zitate zuverlässig
nachweist, ebenso unnötig wie überflüssig ist.

Tübingen Matthias Morgenstern

Sahula, Isaac Ibn, Meshal haqadmoni — Fables from the Distant Past. A
Parallel Hebrew — English Text, edited and translated by R. Loewe. 2 Bände,

Oxford, Portland/Oregon: The Littman Library of Jewish Civilization
2004, cxxxi + 1-327 und viii + 329-816 S„ gr. 8°; ISBN 1-874774-56-0.

Mit dieser nachgerade bibliophilen, ausserordentlich sorgfältig gesetzten, nicht nur Text

enthaltenden, sondern im hebräischen Text mit den Vignetten der Rothschild Miscellany

genannten Handschrift MS Jerusalem, Israel Museum 180.51 (Facsimile, ed. I. Fishof,

76



London 1989) sowie in der englischen Übersetzung mit den Holzschnitten der zweiten

Druckausgabe (Venedig um 1547) prächtig ausgestatteten zweisprachigen Ausgabe legt

R. Loewe, der „doyen of medieval Hebrew studies in Britain (N. de Lange), erstmals

eine vollständige, kommentierte englische Übersetzung der Fabeln des aus dem

nordöstlich von Madrid gelegenen Guadalajara stammenden Isaak ben Schelomo Abi Sahula

(1244 — 1284?) vor. Was von Ibn Sahula bekannt und zum Verstehen seines grossen
Werkes zu wissen nötig ist, hat R. Loewe in seiner überaus gründlichen Introduction

monographischen Umfangs dargelegt (I, S. xv—cxxxi). Danach verfügte Ibn Sahula, der

bis nach Kairo gereiste Wandergelehrte (I, S. 26—29), über traditionelle jüdische und

zeitgenössische arabische Bildung ebenso wie über medizinisches Wissen, das ihm als

Arzt zu praktizieren ermöglichte. Auch in der Kabbala war er bewandert, immerhin

zitiert er nicht nur den Midras ha-ne'elam, den ältesten Teil des Zohar, sondern hat auch

bei dessen Autor, Mose von Leon, gelernt. Wenn Ibn Sahula auch noch einen

(kabbalistischen) Kommentar zum Hohenlied und eine maqama verfasst hat (letzteres ist

freilich umstritten), sein magnum opus und Meisterwerk eigener Art ist ohne Zweifel das

1281 entstandene, in gereimter, oft die Sprache der Bibel aufnehmender Prosa

geschriebene Fabelbuch, die R. Loewe mit seiner Übersetzung kongenial nachzuahmen

verstanden und in den Anmerkungen zur Übersetzung vorzüglich erklärt hat. Mit Recht

heisst es über ihn im Klappentext: „Both the translation and the scholarly annotations
reflect Raphael Loewe's deep understanding of ibn Sahula's world, including the

interrelationship of Hebrew, Greek, and Arabic speculative thought and interplay between

those languages."
Von der beachtlichen Verbreitung und jüdischen Rezeptionsgeschichte des Fabelbuchs

zeugen zum einen die Handschriften und Drucke und zum anderen seine

vergleichsweise zahlreichen Übersetzungen ins Jiddische (I, S. cxi-cxxvii). Eingerahmt von
einer Einleitung mit üblicher Absichtserklärung, gebührendem Gottes- und Eigenlob
(I, S. 1-39) und einem Epilog bzw. Kolophon (II, S. 720-723), lässt der Autor in den

fünf Teilen seines Werkes (ausführliche Inhaltsübersicht I, S. xxiv-1) einen Zyniker
{maqseb, „einer der Schwierigkeiten macht") und einen Moralisten (mehabber, hinter
dem sich der „Verfasser" verbirgt) unter den Überschriften „Weisheit" (sekhel, hokhma,

'orma, da'at und mezimma) (I, S. 42-151), „Umkehr" (tesuva) (I, S. 154-327),
„gesunder Menschenverstand" {'esa nekhona, da'at und tevuna) (II, S. 330—417), „Demut"
(canawa) (II, S. 420-551) und „Ehrfurcht" (yir'a nora'a) über das ganze Spektrum an
philosophischen, ethischen und medizinisch-naturwissenschaftlichen Themen bis hin zu
menschlichen Schwächen und den politischen Intrigen seiner Zeit disputieren (I, S.

lix-lxx). Jeder satirische Disput beginnt mit einer Rede des Zynikers, der die Gegenrede

des Moralisten folgt, auf die hin der Zyniker am Ende eingesteht, der Unterlegene
zu sein. Wenn auch Ibn Sahula nicht der einzige mittelalterliche Autor eines Fabelbuches

gewesen ist - pars pro toto sei hier nur Berechja ben Natronai ha-Naqdans Misle
su'alim erwähnt — und die in den Disputen von ihm aufgebotenen Fabeltiere keine
anderen als die auch sonst bekannten Wesen sind, darf er dennoch für sich in Anspruch
nehmen, wie R. Loewe mit Recht bemerkt hat, dass seine Fabeln von arabischen und
westlichen Quellen unabhängig sind (I, S. 1-lix); jedenfalls konnte R. Loewe für
insgesamt nur 22 Motive (sie!) Parallelen im dafür massgebenden Thompsonschen Motif-
Index nachweisen (I, S. liv-lv). Und das ist bemerkenswert.

Zwar wollte Ibn Sahula mit seinen Fabeln nur „die besonderen wie die allgemeinen
Wahrheiten" (peratim u-kelalim) vermitteln; aber er wollte dies auf andere Weise tun als

zu seiner Zeit üblich: auf hebräisch nämlich und auf eine Weise, die der jüdischen

77



Tradition zu ihrem Recht verhalf. Geschrieben hat er sein Werk schliesslich aus

Verärgerung darüber, dass seine Zeitgenossen das Hebräische und die hebräische
Literatur geringschätzen und naturwissenschaftliche und philosophisch-ethische Werke
lieber auf arabisch lesen. Wie bei Jehuda ben Schelomo al-HarlzI (um 1170-1230) vor
ihm, war sein Ziel ein „Hebrew revivalism" (I, S. xxiii), und dieses Ziel hat er für seinen
Teil auch erreicht. Doch sein Fabelbuch ist nicht allein ein Meilenstein auf dem Wege
der Entwicklung der hebräischen Sprache und Literatur. Mit den zahlreichen teils
offenen, teils verdeckten Anspielungen in seinen Fabeln (I, S. lxx-lxxxvi) gewährt Ibn
Sahula darüber hinaus tiefe Einblicke in die Lebensverhältnisse und intellektuellen
Auseinandersetzungen seiner Zeit; und es ist nicht zuletzt dies, was sein Fabelbuch zugleich
zu einer Einführung in die Sozial-, Kultur- und Geistesgeschichte der sefardischen

Juden im Mittelalter werden lässt, wie sie geistvoller andernorts kaum zu finden ist.

Tübingen Stefan Schreiner

Veltri, Giuseppe/Annette Winkelmann, An der Schwelle zur Moderne.

Juden in der Renaissance, Leiden, Boston: Brill 2003 Studies in European
Judaism 7), XX + 292 S.; ISBN 90-04-12979-0.

Das Interesse der Gründerväter der Wissenschaft des Judentums insbesondere am Judentum

der Renaissance wohl aufnehmend, umgehen allerdings die Herausgeber letztlich
die Frage, ob der Begriff ,Renaissance' im Blick auf das Judentum mit derselben

Bedeutung benutzt werden darf, in der er üblicherweise auf die europäische Kultur
angewandt wird. Dennoch erlauben die gesammelten Aufsätze eine neue Bestimmung des

Judentums zur Zeit der Renaissance.

Wenn sich auch die Themen des Bandes schwerpunktmässig auf die Begegnung des

Judentums mit der revolutionären Konzeption des Menschen und dessen Erkenntnisfähigkeit

in der italienischen Kultur konzentrieren (G. Veltri, Von Faszination und
Irrtum des Humanismus: Jüdisches Denken in der italienischen Renaissance, S. 1-21;
B. Roling, Intellekt und Allegorese im Werk des christlichen Kabbalisten Paolo Ricci, S.

155—187), zeigen doch die Aufsätze von E. Höhender (Eine permanente Renaissance?

Zum status [quaestionis] vom Pijjut-Kommentar, S. 25-50), B. Klein (Die
folgenschwere Initiative der Prager Gemeinde zur sog. Frankfurter Rabbinerversammlung von
1603, S. 256-276), M. Jacobs (David ha-Re'uveni - ein „zionistisches Experiment" im
Kontext der europäischen Expansion des 16. Jahrhunderts, S. 191-206), S. Schreiner

(Joseph Schelomo Delmedigos Aufenthalt in Polen-Litauen, S. 207—232) und G.
Veltri („Ohne Recht und Gerechtigkeit": Kaiser Rudolf II. und sein Bankier Markus

Meyzl, S. 233-255) sehr deutlich, dass es ebenso lohnend wie aufschlussreich ist, die

„jüdische Renaissance" mit all ihren Nuancierungen im ganzen europäischen Raum zu
betrachten.

Darüber hinaus werden weitere Themen behandelt wie das Verhältnis der neuen
Rezeption und Interpretation der Bibel mit auf den handelnden Menschen orientierter

Konzeption von Geschichte (H. Liss, „Schrift ohne Tradition?". Einige Aspekte zum
Verständnis der Bibel im jüdischen Italien des 15. und 16. Jahrhunderts, S. 51-77; G.

Miletto, Die Bibel als Handbuch der Kriegskunst nach der Interpretation Abraham ben

David Portaleones, S. 78-89; S. Castelli, Die Bibel und die italienischen Ubersetzun-

78



gen des Josephus in der Renaissance, S. 90 — 107; R. Reichmann, „Was aus der Hebe

erwächst, ist wie die Hebe selbst" [Mischna, Terumot 9,4]. Zum hermeneutischen

Anliegen Azarja Pigos in seinem halachischen Kommentar Giddule Teruma, S. 108 —

125) oder die Golemtraditionen (K. Herrmann, Golemtraditionen bei Johanan Ale-

manno, S. 129 — 154), die eine neue Vision des Menschen als Schöpfer seiner Welt und

als Zentrum des Universums aufzeigen. Allerdings leidet der Band, was seinen Inhalt

betrifft, an zwei Konzeptionsfehlern. Zum einen wurden — mit Ausnahme von Silvia

Castelli - nur Autoren und Autorinnen gefragt, die hauptsächlich in Deutschland

ausgebildet wurden. Das bedeutet, dass die bahnbrechenden Forschungen über die „jüdische

Renaissance" in den Vereinigten Staaten sowie in Israel keiner gründlichen Lektüre

unterzogen wurden. Zum anderen fällt die völlige Abwesenheit der Wissenschaftsgeschichte

auf (z. B. Beiträge jüdischer Gelehrter dieser Zeit zu Chemie, Physik,
Geometrie und Mathematik), als ob die Bibelforschung, die Kabbala und die Geschichte die

einzigen Bereiche sind, welche die Rolle der Juden und des Judentums in der europäischen

Renaissance verstehbar machen können.

Freiburg i. Br. Francesca Albertini

Blastenbrei, Peter, Johann Christoph Wagenseil und seine Stellung zum
Judentum, Erlangen: Harald Fischer Verlag 2004, 172 S., kartoniert, 44,—;

ISBN 3-89131-409-4.

Wer sich mit dem Verhältnis von Christen und Juden in der Neuzeit beschäftigt, stösst

in den Quellen und der älteren Forschungsliteratur immer wieder auf den protestantischen

Gelehrten Johann Christoph Wagenseil (1633-1705), der Pädagoge,
Rechtsgelehrter, Historiker, Theologe, Orientalist und Erfinder war und als Universalgelehrter
des Barock bezeichnet werden kann. Zu Beginn schildert Blastenbrei in einer
biographischen Skizze das familiäre und akademische Umfeld des jungen Gelehrten, seine

Arbeit als Erzieher an europäischen Adelshöfen und die gemeinsamen Bildungsreisen
mit seinen Zöglingen. Ebenso werden die einzelnen Stationen der akademischen Laufbahn

des Gelehrten berücksichtigt, die von der Professur für Geschichte und Staatsrecht

an der Universität Altdorf über den Lehrstuhl für Orientalistik bis hin zum Lehrstuhl
für Kanonisches Recht reicht.

In seiner Darstellung stützt sich Blastenbrei auf den umfangreichen Briefwechsel

sowie die Publikationen Wagenseils. Im Mittelpunkt stehen dabei die Ubersetzung des

Talmud-Traktates Sota (1674), das umstrittene Hauptwerk Tela ignea Satanae (Die
feurigen Pfeile des Satans, 1681), ferner die Belehrung der jiidisch-teutschen Red- und Schreibart

(1699) und schliesslich das chiliastisch beeinflusste Werk Hoffnung der Erlösung
Israels (1705).

Wie aber steht es nun um Wagenseils Haltung zum Judentum? In seiner Übersetzung

zum Traktat Sota würdigt der Universalgelehrte nicht nur die rabbinische Literatur
als eigenständiges literarisches und historisches Zeugnis, sondern weist auf eine Anzahl

positiver Nutzanwendungen des Talmuds hin. Seiner Ansicht nach enthält die
rabbinische Literatur Moral, Weisheit und medizinisches Wissen und kann darüber hinaus
auch zum tieferen Verständnis der Tora beitragen. Die Veröffentlichung des Werkes Tela

ignea Satanae, das insgesamt sechs Verteidigungsschriften gegen das Christentum be-

79



inhaltet, brachte Wagenseil scharfe Kritik von jüdischer Seite ein. In einer detaillierten
Analyse verfolgt Blastenbrei hier Wagenseils „Balanceakt zwischen der wissenschaftlichen

Pionierleistung" und der Rücksichtnahme auf die tödliche Gefahr, die für Juden
von der Herausgabe kritischer Schriften gegen das Christentum ausgehen konnte.

Blastenbreis Ausführungen zufolge legen die späteren Schriften ein beeindruckendes
Zeugnis von den Bemühungen des Universalgelehrten ab, seine Leser auf die
Leidensgeschichte der jüdischen Minderheit im christlichen Umfeld hinzuweisen und ihre
Lebensumstände zu verbessern. Sein Engagement reicht hier von dem entschiedenen

Entgegentreten gegenüber der Ritualmordlegende bis hin zum steten Aufruf an die
Fürsten und Obrigkeiten, die Lebensumstände der Juden zu verbessern. Der geforderte
humane Umgang mit den Juden begründet sich für ihn nicht nur aus menschlichem
Mitleid und christlicher Nächstenliebe, sondern auch aus der naturrechtlichen Vorstellung

von der Verwandtschaft aller Menschen. Obwohl Wagenseil sich mit diesen

Forderungen stark von seinen Zeitgenossen unterscheidet, so ist sein Engagement doch in
den Bemühungen um die Judenmission und die Hoffnung eines endzeitlichen
Massenübertritts zum Christentum verwurzelt. Dadurch verharrt er letztlich im Philose-
mitismus biblisch-chiliastischer Ausrichtung (H.J. Schoeps), den zugunsten einer
Toleranz der Juden „als Juden" (Scholem) zu überwinden ihm nicht gelingt.

Neben den Ausfuhrungen bietet Blastenbreis Publikation mit der Auflistung der
426 überlieferten Briefe von und an Wagenseil in chronologischer Reihenfolge eine

Beigabe der besonderen Art. Dazu gehört die bis auf wenige Ausnahmen bislang noch

unpublizierte jiddisch- und hebräischsprachige Korrespondenz mit jüdischen Bekannten.

Das Tor zur erneuten Auseinandersetzung mit dem Universalgelehrten wurde dank
dieser Veröffentlichung weit aufgestossen.

Berlin Nathanael Riemer

Wassermann, Henry, False Start. Jewish Studies at German Universities during

the Weimar Republic, Amherst/New York: Prometheus Books 2003, 253
S.; ISBN 1-57392-961-1.

Es ist keine Darstellung der — gescheiterten — Versuche, jüdische Studien an deutschen
Universitäten der Weimarer Republik zu etablieren, die Henry Wassermann Vf.) hier
vorlegt, sondern, eingerahmt von einem Foreword (S. 11-20) und einigen
„Afterthoughts" (S. 235-241), eine Abfolge von biographischen Abhandlungen, in denen Vf.
den wissenschaftlichen Werdegang von fünf protestantischen Theologen und/oder
Orientalisten - Paul Fiebig (S. 39-70), Walter Windfuhr (S. 113-136), Hugo Gress-

mann (S. 157-170), Gerhard Kittel (S. 171-202) und Paul E. Kahle (S. 203-234) —

und drei jüdischen Gelehrten - Israel Isser Kahan (S. 21-38), Lazar Gulkowitsch (S.

71-100) und Moissej Woskin (S. 101-112) - nachzeichnet, die an verschiedenen

Universitäten auf dem Gebiet der jüdischen Studien tätig gewesen sind. Ergänzt wird
die Reihe von einem Kapitel über „a Jewish Lectorate in Giessen" (S. 137-156).
Warum Vf. gerade diese Personen ausgewählt hat, sagt er nicht. So zufällig wie deren

Auswahl, so willkürlich ist der chronologische Rahmen; denn solche „Riesen" wie z. B.

Kittel oder Kahle haben sowohl davor wie danach gewirkt. Nicht einmal die Episode
Gulkowitsch passt da hinein.

80



Wer ein Kapitel Wissenschaftsgeschichte erwartet hat, wird enttäuscht. Ausgeklammert

hat Vf. - absichtlich wohl - alles, was nach wissenschaftlicher Analyse der

Leistungen dieser jüdischen Studien aussehen könnte. Ebenso vergeblich sucht man
Einblicke in die wissenschaftlichen Werke der porträtierten Gelehrten. Was Vf. interessiert

hat, war allein „Fachklatsch"; das Wort kommt einige Male bei ihm vor (in der

Widmung an Jakob Katz s.A. heisst es: Fachlatschen [rz'c!]), und auf der Ebene von Klatsch

und Tratsch bewegt sich denn auch das ganze Buch. Das einzige, an dem Vf. nicht

gespart hat, sind Verdikte und Werturteile; die bietet er reichlich. Seite um Seite ereifert

er sich über den unzulänglichen Wissenschaftsbetrieb der deutschen Universitäten ebenso

wie über die mangelnde Qualifikation der porträtierten Personen und deren fehlende

fachliche Eignung für die ihnen übertragenen Aufgaben. Ja, im Grunde hat er für alle

nur Abneigung, ja, Verachtung übrig. Mit (Vor)-Urteilen über die Gesinnung von
solchen Kapazitäten wie Kittel oder Kahle sollte man jedoch vorsichtig umgehen. Wer
die DDR und die Sowjetunion kennt, weiss Bescheid. Hierzulande, in Leningrad, war
Kahle als ,Nazi' verrufen, was wohl eher auf Kittel zutreffen könnte In Leningrad
war man über die Zustände in Deutschland (auch während der Weimarer Republik)
überhaupt sehr schlecht informiert! Dank Wassermann ist Kahle für mich in jeder
Hinsicht gerechtfertigt, absolviert.

Insgesamt habe ich das Buch aufmerksam und mit Gewinn gelesen. Das gelehrte
Umfeld hat Vf. fleissig und sorgfältig recherchiert. Üppig hat er primäre Quellen
erschlossen. Zumindest die Fussnoten seines Buches sind eine Fundgrube für die

Fachgeschichte nicht anders als fur den „Fachklatsch". Gattungsmässig jedoch gehört das

Werk zur Sekundärliteratur.

St. Petersburg Isidor Levin
(für den Druck vorbereitet von S. Schreiner/Tübingen)

Voigts, Manfred, „Wz'r sollen alle kleine Fichtes werden!" Johann Gottlieb
Fichte als Prophet der Kultur-Zionisten, Berlin: Philo Verlag 2003, 230 S.,

kartoniert, 29,90; ISBN 3-8527-0310-X.

In seiner materialreichen Arbeit sucht Manfred Voigts den - in heutiger Sicht verworrenen

- Knoten aus Motiven, Analogien und ideenpolitischen Zwecken zu entwirren,
der die geistige Begründung des deutschen und des zionistischen Nationalismus
verband. Kein anderer Philosoph hat der schwierigen Geschichte der Worte „Charakter"
(S. 40), „Begeisterung" (S. 43) oder „Vaterlandsliebe" (S. 67) im Deutschen durch
geistige Überdeterminierung eine solche Vorlage gegeben wie Fichte, kaum einer der

ideologischen Nutzbarkeit von Gedanken so den Weg bereitet wie er mit seinen „Reden
an die deutsche Nation". Mit der Güte der Vorlage ist auch schon eine erste Erklärung
gegeben, warum sich die Kultur-Zionisten für die Begründung und Beförderung ihrer
Sache ebenso auf Fichte berufen konnten wie deutsche Nationalisten, Antisemiten und
später auch die Nationalsozialisten. Ein weiterer Gesichtspunkt ist die Ähnlichkeit der
historischen Situation von Deutschen und Juden: Sowohl für die Ideologen der „verspäteten

Nation" als auch für diejenigen, die flir das „Volk ohne Land" ein Land ohne Volk
suchten, bot sich der Anschluss an Fichtes metaphysisch überhöhten Volksbegriff an.
Schliesslich konnte man Fichte auch problemlos im jüdischen Sinne lesen: Eine aus der

81



Naturhaftigkeit nicht ableitbare Sittlichkeit, eine Sehnsucht nach Erlösung auf dem

Schauplatz der Geschichte, eine Durchdringung von Philosophie und Leben (S. 40)
sowie ein Vorzug des Handelns vor der beschaulichen Kontemplation (S. 126)
entsprachen dem Selbstverständnis der Kulturzionisten, die zugleich der älteren Generation,

dem bestehenden Judentum und seiner Geschichte gegenüber eine „radikale
Frontstellung" (S. 181) eingenommen hatten. „Die Fichte-Rezeption hatte eine Katalysator-
Funktion für die jungen Kultur-Zionisten" (S. 213).

Auch diese Erklärungen mögen den Skandal noch nicht völlig beseitigen können,
wie er für den historischen Rückblick entsteht, dass die Kulturzionisten über den

„philosophischen Antijudaismus" Fichtes (M. Brumlik) bis ins 20. Jahrhundert hinein
haben hinwegsehen können. Rezeptionsprozesse überhaupt und ihre Vernetzung mit
den Tendenzen des Zeitgeistes sind unvorhersehbar. Sie verlaufen nicht kontinuierlich,
sondern aufgrund historisch bedingter Plausibilitäten und deren Wandel meist
diskontinuierlich. Die Differenz zionistischer und am Ende nationalsozialistischer Fichte-

Rezeption erblickt Voigts schliesslich darin, dass jene den „messianischen Vorbehalt"
aufrecht erhielten, den diese verleugneten. Die vorliegende Untersuchung trägt nicht
nur zur Erhellung der „deutsch-jüdischen Symbiose" bei, sondern auch zu einem
Verständnis der geistigen Wurzeln des Zionismus.

Tuttlingen Hans Martin Dober

Kaufmann, Uri, Aschkenas. Zur jüdischen Geschichte Deutschlands. Wochenschau

Quellenhefte. Schwalbach: Wochenschau Verlag 2004 Wochenschau

Geschichte aus erster Hand 790), 50 S., Illustrationen, Karten; ISBN
3-87920-790-9, ISSN 1435-9820.

Das hier in gedrängter Form und dennoch übersichtlich angebotene Quellenmaterial
zur jüdischen Geschichte Deutschlands will „einen Zugang zu der über tausend Jahre
alten jüdischen Kultur in Deutschland eröffnen" (S. 3). Für das Gelingen dieses Zieles
schaffen die ansprechend und informativ dargebotenen zwölf Themenbereiche nebst

Einführung, Zeittafel und einigen dokumentierenden wie auch weiterführenden
Literaturangaben gute Voraussetzungen. Der inhaltliche Bogen spannt sich von den Anfängen

jüdischen Lebens in Mitteleuropa über die Kreuzzugszeit, die Reformation, den

„Kampf um Integration", die innerjüdischen Auseinandersetzungen im 19. und 20.

Jahrhundert bis hin zur Schoah und zum jüdischen Leben in Deutschland nach 1945.

Dazwischen immer wieder auch soziale, religiöse, politische Aspekte, durch Karten- und
Bildmaterial, Statistiken und Ubersichten nicht nur unterstützt, sondern durchaus -
dem eigenen Anspruch entsprechend - multiperspektiv erweitert. Jedes Kapitel wird
durch eine knappe historische Einordnung und die Zusammenstellung herausragender
Einzelereignisse, Personen etc. im Zusammenhang eingeführt. Es folgen einige Auszüge

aus Quellen, wobei ungefähr die Hälfte der rund 60 Zitate Julius Höxters Quellenbuch

zur jüdischen Geschichte und Literatur und dem von Monika Richarz herausgegebenen

Jüdische [n\ Leben in Deutschland. Selbstzeugnisse zur jüdischen Sozialgeschichte 1780 —

1945 entnommen sind. Mit „Arbeitsvorschlägen" für Schüler schliesst der jeweilige
Themenbereich ab. Damit ist das in erster Linie angesprochene Publikum genannt. Aus
dieser Perspektive kann man über einige Akzentsetzungen unterschiedlicher Meinung

82



sein. So wird Raschi nur beiläufig innerhalb eines sehr allgemeinen Abschnitts über

„Jüdische Frömmigkeit im Mittelalter" erwähnt (S. 11), dafür bekommt etwa die

„Judenfeindschaft seit den Kreuzzügen" vier ganze Seiten (S. 29—32, dann noch einmal 4
Seiten Antisemitismus im 19. und 20. Jahrhundert). Gerade im hinsichtlich der

Antisemitismus-/Antijudaismuspädagogik sensiblen Schulunterricht hätte - ohne die Relevanz

und Dringlichkeit der diesbezüglichen Inhalte in Frage zu stellen! - einem
Quellenheft speziell über Aschkenas eine Weitung des Horizontes in Richtung Kultur,
Philosophie, Religion gut getan. Da hilft auch nicht, dass zu Martin Buber (S. 36) ganze
fünf Sätze aus seinen Drei Reden über das Judentum zitiert werden und vier Mal das

Wort ,chassidisch / Chassidismus' vorkommt, ohne dass es auch nur andeutungsweise
erklärt wird.

Tübingen Friedmann Eißler

Schoeps, Julius H., Theodor Herzl 1860 — 1904. Wenn Ihr wollt, ist es kein

Märchen. Eine Text-Bild-Monographie mit 350 Abbildungen in duotone,

(graphische Gestaltung und Bildauswahl von Christian Brandstätter), Neu-

Isenburg: Melzer Verlag 2004, 222 S., gebunden, 39,95; ISBN 3-937389-
36-9.

„Der moderne Zionismus entstand in Osterreich, in Wien. Ein österreichischer
Journalist hat ihn begründet. Kein anderer hätte ihn begründen können." Dieses Zitat
Joseph Roths ist dem hier vorzustellenden Prachtband, der pünktlich zum einhundert-
sten Todestag Theodor Herzls erschienen ist, als Motto vorangestellt. In zehn Kapiteln
werden die Kindheit, Jugend und Studienjahre des Helden nachgezeichnet, bevor seine

Tätigkeit als Bühnenschriftsteller und Feuilletonist der Wiener Neue[n\ Freie[n\ Presse

sowie die Entstehungsgeschichte seiner Broschüre Der Judenstaat (1896) und die

Tätigkeit im Dienst der zionistischen Bewegung bis zu seinem frühen Tod am 3. Juli
1904 zur Sprache kommen. Zu einer Fundgrube für alle an der Frühgeschichte des

Zionismus und am Europa des fin de siècle Interessierten wird der Band durch eine
Fülle photographischer Abbildungen, den Abdruck von Tagebucheintragungen und
Briefen (leider durchgängig ohne Angabe von Belegstellen, im Vorwort wird immerhin
auf die siebenbändige Edition der Briefe und Tagebücher Herzls verwiesen) sowie durch
anderes Hintergrundmaterial, etwa alte Stadtpläne Budapests und Wiens, historische
Landkarten sowie Faksimile-Abdrucke von Programmen und Dokumenten der ersten
Zionistenkongresse. Dieses spannende Arrangement von Bildern und Texten ist die

eigentliche Leistung dieses mit Fug und Recht bibliophil zu nennenden Bandes. In
seinem Textteil stützt sich der Herausgeber, in allgemeinverständlicher Weise, wobei er
auf die Auseinandersetzung mit der neueren Forschung zum frühen Zionismus verzichtet,

auf seine vor dreissig Jahren erschienene Studie zu Theodor Herzl.

Tübingen Matthias Morgenstern

83



Töpfer, Frank/Urban Wiesing {ed.), Richard Koch — Zeit vor Eurer Zeit.

Autobiographische Aufzeichnungen. Mit einem Vorwort von W. Laquer,
Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 2004 Medizin und
Philosophie. Beiträge aus der Forschung 8), 496 S., kartoniert, 8°, 52,—; ISBN
3-7728-2226-6.

„Ich beginne diese Niederschrift für meine Kinder am 9. Oktober 1943 an einem

Samstagabend nach dem Nachtessen beim Licht einer Kerze [...]. Ich hoffe und
wünsche, daß diese Niederschrift ihnen erhalten bleibt und nicht wie andere durch
Kriegswirren oder anderes verloren geht" (S. 19). So beginnt R. Koch (1882-1949),
der „zu den bedeutendsten Medizintheoretikern des 20. Jahrhunderts" gehört (S. 11),
einst Hausarzt Franz Rosenzweigs (vgl. Judaica 55 [1999], S. 174-192) und
Mitbegründer des von ihm initiierten Freien Jüdischen Lehrhauses in Frankfurt/M. war,
seine autobiographischen Aufzeichnungen. Niedergeschrieben hat er sie zwischen 1943
und 1948 im kaukasischen Essentuki, wohin er, der als Jude 1936 Deutschland verlassen

musste, ins Exil gegangen war und einsam und vergessen gestorben ist. — Trotz ihres

Umfangs von „mehr als 1200 Maschinenseiten" (S. 12) umfassen die Aufzeichnungen
nur die ersten 30 Lebensjahre des Autors. Dabei erzählt er nicht nur viel über sich und
die Menschen in seiner Umgebung, sondern ebenso auch über Städte wie Berlin, Frankfurt,

London. Manchmal ist auch der Zeitpunkt der Niederschrift genannt, und man
erfährt vom Leben in Essentuki (S. 161-164 und öfter). So am 18. 2. 45: „Meine
Finger sind steif gefroren, so daß ich nur mit Mühe schreiben kann. Immerhin ist heute
in dem kleinen, blechernen Kanonenöfchen [. .] ein wenig geheizt. ." (S. 157). Oder
am 13. 3. 45: „Vor dreiundzwanzig Tagen wollte ich ein starkes Argument für die Kraft
der bürgerlichen Romantik bringen [. .] hinschreiben, wie ich trotz unserer elenden

Lebensbedingungen weiter an diesen Erinnerungen schreibe [...]. Aber [. .] gerade als

mein Stolz am größten war, klappte ich von all dem Schmutz, all der Kälte, all dem

Hunger und nicht zuletzt all den Läusen zusammen" (S. 159). Und es ist wohl dies, die

Erinnerung an das Leben in den letzten Jahrzehnten des wilhelminischen Deutschlands,
niedergeschrieben aus der Rückschau und unter dem Eindruck der Erfahrung des

Nationalsozialismus, und die damit verbundene Schilderung der Lebensverhältnisse im
Exil in der Sowjetunion vor, während und nach dem Zweiten Weltkrieg, die Kochs

Aufzeichnungen zu einem eindrücklichen historischen Dokument macht. - Angesichts
seines Umfangs haben die Herausgeber für diese Ausgabe allein jene Teile des Manuskripts

ausgewählt, die zum einen „Kochs Lebenslauf für den Leser möglichst gut
nachvollziehbar" machen und zum anderen „seine medizinische Ausbildung und seine

Hinwendung zur Medizintheorie" dokumentieren. Ausgelassen haben sie dabei unter
anderem die „umfangreichen Ausführungen zum Judentum" (S. 13). Ist dies im Blick auf
das Profil der Schriftenreihe, in der das Buch erschienen ist, nur allzu verständlich, ist es

dennoch zu bedauern. Doch vielleicht lassen sich die hier ausgelassenen Teile ja auch
noch in einer separaten Ausgabe nachreichen.

Tübingen Stefan Schreiner

84



Rowinski, Aleksander, Zygielbojms Reise. Eine Spurensuche. Aus dem

Polnischen von A. Karas, Osnabrück: fibre 2004, 363 S. mit zahlreichen

Schwarz-weiss-Abbildungen, gebunden, 29,80; ISBN 3-929759-80-2.

Szmul Zygielbojm, Mitglied des Nationalrats der Polnischen Exilregierung in London,

beging 1943 Selbstmord, als der Aufstand im Warschauer Ghetto verloren war. Er

wollte den Tod seines Volkes nicht überleben und mit seinem Selbstmord ein
aufrüttelndes Fanal gegen die Passivität und Gleichgültigkeit setzen, mit der die alliierten

Regierungen die Ermordung der Juden in Polen und Russland hinnahmen. Sein

Opfertod hatte keinerlei Auswirkungen. Zygielbojms Leben und Schicksal wurde lange von
der Geschichtsschreibung vernachlässigt. Geboren 1895 in Russisch-Polen, wuchs er in
bedrückender Armut auf und war von früher Jugend an Aktivist beim sozialistischen

Bund. Im Zweiten Weltkrieg wurde Zygielbojm nach einer dramatischen Flucht über

Deutschland und Belgien Mitglied des Nationalrats der Exilregierung. Aleksander
Rowinski nennt sein Buch zu Recht eine Spurensuche. Er hat mit Hartnäckigkeit und

Glück die letzten noch lebenden Geschwister, Freunde, politischen Gegner und

Kampfgenossen Zygielbojms gefunden, um in langen und ausführlichen Gesprächen, ergänzt
durch Archivrecherchen in New York, Israel und Polen, herauszufinden, worin dessen

Kraft und Mut, aber auch letztendlich seine Verzweiflung begründet waren. Es gelingt
dem Autor, diesen so schwierigen Lebensweg bis in den Abgrund nachzuzeichnen. Die

Biographie Zygielbojms wird durch dessen eigene Schilderung einzelner Etappen, die

zahlreichen Interviews und die Archivarbeit des Autors zu einer kondensierten
Geschichte des polnischen Judentums in der letzten Generation vor seiner Ermordung.
Diese Anschaulichkeit ist aber zugleich die Schwäche des Buches: Die einzelnen, sehr

heterogenen Teile stehen relativ unverbunden nebeneinander, der Autor gibt weitgehend

die Gespräche wörtlich wieder und zitiert Quellen und Belege nur mit knappem
Kommentar. Es ergibt sich bei aller Faszination kein geschlossener Eindruck. Viele
Fussnoten sind für den Leser eines solchen Buches schlicht überflüssig, die Ubersetzung
ist nicht immer gelungen, die Abbildungen sind von sehr schlechter Qualität. Dies sind
bedauerliche Mankos eines wichtigen Buches.

Hofheim a. Ts. Victoria Pollmann

Marten-Finnis, Susanne, Vilna as a Centre of the Modern Jewish Press,

1840 — 1928. Aspirations, Challenges, and Progress, Oxford, Bern, Berlin,
Bruxelles, Frankfurt am Main, New York, Wien: Peter Lang Verlag 2004, 197

S., 8°, kartoniert, 39,70; ISBN 3-03910-080-7.

Es ist nicht die Geschichte Wilnas, die von S. Marten-Finnis Vfn.) hier beschrieben

wird, sondern allein das „uniquely important centre of the Jewish press" (S. 12), das

Wilna einmal war, seit mit den „Blumen des Nordens" (Pirhe Safon) 1840 dort die erste

jüdische Zeitung erschienen ist, der allein bis 1992 weitere 94 Periodika in hebräischer,

jiddischer, polnischer oder russischer Sprache folgen sollten (siehe die Liste S. 151 —

179). Bevor Vfn. jedoch auf die jüdische Presse selbst und deren Entfaltung zu sprechen
kommt, geht es zuerst einmal um Wilna als Zentrum der ostjüdischen Aufklärung

85



(.Haskala), und dies mit Recht; denn die vielsprachige ostjüdische Presse, die hebräische
und die jiddische eingeschlossen, ist „ein Kind der Haskala" (S. 19-44). Darüber
hinaus war Wilna spätestens seit der Gründung des „Bundes" 1897 aber auch Zentrum
der jüdischen sozialistischen Bewegung, ebenfalls „ein Kind der Haskala". Wie Vfn.
dabei nicht zuletzt anhand der ausgewählten Pressezitate (in englischer Übersetzung)
aufzeigen kann, hat einerseits die vielsprachige jüdische Presse zur Verbreitung „bundi-
stischer", marxistisch-sozialistischer Ideologie beigetragen, und andererseits war es

wiederum eben diese Ideologie, die die Entwicklung des jüdischen Pressewesens nicht nur
beeinflusst, sondern beflügelt hat (S. 45-115). Feststellen lässt sich diese Interdepen-
denz fur die sogenannte formative Periode (bis 1906) ebenso wie für die spätere Zeit, in
der der bundistische Journalismus nachgerade Sponsor der „Jewish cultural ideology
called Yiddishism" wurde, wie Vfn. im dritten Kapitel darlegt (S. 117-150). Warum
indessen Wilna dennoch kein Zentrum des Jiddischismus gewesen sein soll (S. 138ff),
bleibt noch genauer zu diskutieren. Recht jedoch hat Vfn. darin, dass sie ihre
Untersuchung mit dem Jahr 1928 enden lässt, das aus inneren wie äusseren Gründen in der
Tat eine „Wasserscheide" (S. 11 und l40ff.) in der Geschichte der Wilnaer jüdischen
Presse war.

Tübingen Stefan Schreiner

Baker, Zachary M. (ed.), Judaica in the Slavic Realm, Slavica in the Judaic
Realm. Repositories, Collections, Projects, Publications, New York, London,
Oxford; The Haworth Press, Inc. 2003, 197 S., 8°, kartoniert; ISBN 0-
7890-2279-6.

Dass die Öffnung der Bibliotheken und Archive nach 1989/90 in den Ländern Mittel-
und Osteuropas, und vor allem der ehemaligen Sowjetunion, nicht zuletzt der judai-
stischen Forschung neue Perspektiven eröffnet und Möglichkeiten praktischer Arbeit
gegeben hat, ist längst Tatsache und wird ein weiteres Mal durch den vorliegenden Band

mit seinen neun Beiträgen bestätigt. - Darin berichtet M. Web von der Suche nach

jüdischen Dokumenten in ehemals sowjetischen Bibliotheken und Archiven (S. 5-16),
B. Richler vom Stand der Mikrofilmierung ihrer hebräischen Handschriftenbestände (S.

59-68) und B. Lukin von den Bemühungen, im Zentralarchiv fur die Geschichte der

Juden in Jerusalem eine Sammlung aller archival sources on Russian Jewry (zumindest in

kopierter Form) anzulegen (S. 17-36). Eine bemerkenswerte Petersburger Sammlung

von 38 hebräischen Inkunabeln beschreibt Sh. S. Iakerson (S. 37-58). V. Karasik hat

eine checklist aller 311 zwischen 1860 und 2000 in der Ukraine verlegten jüdischen
Periodika zusammengestellt (S. 119-150) und N. Borodulin eine mehrere hundert
Titel umfassende Bibliographie der zwischen 1991 und 2001 in den Ländern der

ehemaligen Sowjetrepubliken erschienenen Slavic Judaica, die das New Yorker YIVO fur
seine Bibliothek angekauft hat (S. 89-118). A. Frenkel gibt eine Übersicht über Jewish
book publishing'm den GUS- und baltischen Staaten (S. 69-88) und S.D. Corrsin über

bibliographische Projekte im Bereich der polnisch-jüdischen Studien (S. 151-167).
Mit dem Problem der Dokumentation der osteuropäisch-jüdischen genealogical records

schliesslich befasst sich Z. M. Baker, dem zugleich dafür zu danken ist, dass er diese

86



ebenso willkommene wie beeindruckende

schungslandschaft herausgegeben hat.

Tübingen

Zwischenbilanz einer veränderten For-

Stefan Schreiner

Bauschke, Martin / Walter Homolka/Rabeya Müller (ed.), Gemeinsam

vor Gott. Gebete aus Judentum, Christentum und Islam, Gütersloh: Gütersloher

Verlagshaus 2004, 160 S., gebunden, 16,95; ISBN 3-579-05543-7.

Während im Ökumenischen Rat der Kirchen eine Sonderkommission darum ringt, ob

orthodoxe Christen mit Christen anderer Konfessionen zum Gebet „gemeinsam vor
Gott" zusammenkommen können oder nicht (Pressemitteilungen des ORK vom 15. 5.

2002 und 28. 5- 2003 und öfter), ist man andernorts schon weiter. Mit dem neuen

„abrahamischen Gebetbuch" Gemeinsam vor Gott betreten die Herausgeber nach

eigenem Bekunden „spirituelles Neuland" (S. 9), indem sie Gebete sowohl fur multireligiöses

als auch für interreligiöses Gebet von Juden, Christen und Muslimen
bereitstellen. Weder als Liturgie noch für exklusive liturgische Anlässe gedacht, versammelt

der Band rund 140 thematisch wie religionsspezifisch ausgewählte Gebete, die teilweise

aus dem traditionellen oder auch dem interreligiös erprobten Gebetsschatz der drei

abrahamischen Religionen entnommen sind, teilweise für den besonderen Zweck ver-
fasst wurden. Gebete, die „unmittelbar zum gemeinsamen Beten einladen" und von
denen die meisten sich nach Einschätzung der Herausgeber „besonders für das gemeinsame

oder gleichzeitige Beten von Juden, Christen und Muslimen eignen" (Vorwort S.

7-8; Quellennachweis und Literaturverzeichnis am Ende geben wichtige weitere
Informationen zu den Gebeten). Die Themen umfassen Lobpreis und Dank, Bitte und

Fürbitte, Schöpfung, Frieden und Versöhnung, Tages- und Jahreszeiten; Grundsituationen

wie Krankheit, Trauer, Schuld sind ebenso berücksichtigt wie Freundschaft, Liebe,

Tischgemeinschaft bis hin zu „Kinder und Schule". Die Gebete sind mit dem jeweiligen
Symbol der Herkunftstradition versehen bzw. bei besonderer Eignung für das gemeinsame

Gebet mit den Symbolen aller drei Religionen. Eine Einleitung gibt vor dem

Hintergrund einer sich seit den neunziger Jahren entwickelnden trilateralen Kultur der

Begegnung und dem in diesem Kontext entstehenden „Bedürfnis nach gemeinsamen
spirituellen Feiern" (S. 13) Hinweise zur Legitimität gemeinsamen Betens. Freilich wird
dabei die Frage nach der theologischen Berechtigung solchen Betens nicht nur an einen

geeigneteren Ort verwiesen, sondern in einer Fussnote als „[sjtreng genommen [. .] gar
nicht zulässig" erklärt (S. 17; begründet wird dies mit der an dieser Stelle völlig
abwegigen Verknüpfung mit der „positiven Religionsfreiheit" - als ob die Privatisierung
des Gebets und der Rekurs auf subjektive Bedürfnisse die theologische Frage berührte).
Demgegenüber werden die Faktizität der „empirisch anzutreffenden Formen von
Gebetsfeiern" und die Einladung zu „spiritueller Gastfreundschaft" stark gemacht, in
welcher eben nicht über Gott debattiert, sondern zu Gott gesprochen wird. Die theologische

Frage darf also offenbar nicht gestellt werden - sondern nur beantwortet. Denn die

theologische Basis wird sehr wohl festgestellt, wie anders sollte die substantielle Aussage
verstanden werden: „Der eine Gott verbindet und vereint uns Juden, Christen und
Muslime unbeschadet unserer unterschiedlichen Glaubensauffassungen oder Gebetsstile"

(S. 19)? Hier müssen sich dem kundigen Leser einschlägige religionstheologische

87



Modelle assoziieren; jedenfalls wird deutlich, dass die konkreten, positiven
Glaubenstraditionen in ihrer geschichtlich gewachsenen Gestalt als (doch wohl menschliche)

„Auffassungen" dem - ja, wem: dem Eigentlichen, dem Transzendenten, Unerfassbaren

gegenübergestellt werden. Die (blossen) phainomena werden dem (transzendenten) nou-
menon, die unterschiedlichen Gottesbilder und -erfahrungen der (abstrakten) „Gottheit"
gegenübergestellt, welcher die gemeinsame Verehrung von Juden, Christen und
Muslimen gelten soll. Wird Gott zur neutralen Gottheit, qua Transzendenz zur Variablen X
entleert, so wird der Ausdruck des Glaubens im Gebet konsequent zum „Stil". Die
Einsicht, dass ein Einheitspostulat dieser Art - im Grunde erreicht durch Reduktion auf
den kleinsten gemeinsamen Nenner - schon erkenntnisanthropologisch ein unmögliches,

da illusionäres Unterfangen darstellt, scheint hier noch nicht durchgedrungen zu
sein (es sei nur etwa an G. Gädes „Einspruch gegen John Hicks pluralistische Religi-
onstheologie" erinnert: Viele Religionen — ein Wort Gottes, Gütersloh 1998).

So kann sich das Verfahren nur so Gestalt geben, wie es hier vorliegt: Man
vermeidet — um nur ja nicht beim jeweils anderen Anstoss zu erregen — weitestgehend alle

konkreten Bezüge auf die jeweilige Glaubenstradition (kleinster gemeinsamer
Nenner!?), es werden allgemeine Gottesbezeichnungen gebraucht, der gesamte Abschnitt
über „Schuld und Vergebung", ja, das Buch überhaupt kommt ohne „Christus",
geschweige denn „Jesus Christus" aus (zweimal, S. 47 und 68, erscheint „Vater" als

Gottesanrede, davon einmal in einem Gebet Bonhoeffers). Zielt darauf die Bitte S. 102:

„Reinige uns und unsere religiösen Traditionen von allen Spuren der Enge und
Intoleranz"? Oder S. 57: „um uns frei zu machen" - von den lästigen „Formen" der

konkreten Glaubensweisen? Auf Schritt und Tritt stösst man auf die Unterscheidung
von Form und Inhalt. Was ist aber der Inhalt, wenn er mit einer Ffohlformel gleichsam
ausdrücklich ad absurdum geführt wird wie in dem Gebet S. 109: „Segne unsere
religiösen Traditionen [. .]"?

Ist dies alles, was von jahrelanger Beschäftigung mit der Christologie (M. Bausch-
ke spricht in seiner Dissertation Jesus — Stein des Anstoßes. Die Christologie des Korans
und die deutschsprachige Theologie, Köln, Weimar, Wien 2000 [= Kölner Veröffentlichungen

zur Religionsgeschichte 29] von einer „externen Christologie" des Korans)

übrigbleibt, so scheint die vielgepriesene „spirituelle Gastfreundschaft" (vgl. neben der

Einleitung das Gebet S. 100, das programmatischen Charakter hat) doch weithin einer
Einbahnstrasse zu gleichen. Man wird den Eindruck nicht los, dass der Dialog
insbesondere mit dem Islam zumindest derzeit und in diesem Stadium so lange gut zu
funktionieren scheint, wie fundamentale islamische Rahmenbedingungen akzeptiert
werden. Konkret: Warum ist Platz für die Fatiha, die Eröffnungssure des Korans (S. 31)

- deren Schlussformel („nicht den Weg derer, die deinen Zorn erregt haben, und nicht
den Weg der Irregehenden") sich übrigens nach weitestgehendem Konsens der islamischen

Tradition polemisch auf die Juden respektive die Christen bezieht -, nicht aber

für das Vaterunser und ein entsprechendes jüdisches Gebet? Dialog auf Augenhöhe?
Das muss an dieser Stelle auch in dieser Richtung eingefordert werden. Christliches
Gebet geschieht im Namen Jesu, ist Doxologie des Heilshandelns Gottes, des Vaters, in
Schöpfung, Erlösung und Vollendung (E. Schlink, Ökumenische Dogmatik. Grundzüge,

Göttingen 1993, S. 451ff.725ff). Sicher muss nicht immer trinitarisch formuliert
werden. Wenn aber suggeriert wird, man könne die trinitarische Konstitution des

Gegenübers christlichen Gebets durch Gebrauch einer allgemeinen Gottesbezeichnung
oder Reduktion auf ein allseits akzeptables (etwa — wie hier praktisch durchgehend —

schöpfungstheologisches) Minimum umgehen bzw. wegretuschieren, zeugt dies entwe-

88



der von beeindruckender Unbedarftheit - oder von bedenklicher Unaufrichtigkeit. Dies
wird durch eine historisierende (und wieder auf die Empirie verweisende) Relativierung
des trinitarischen Betens, die viel zu kurz greift, keineswegs aufgefangen (S. 8; ich
verweise nur auf H.-M. Barth, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der
Weltreligionen, Gütersloh 22002, S. 273ff.). Der Weg bis zur vollen Integration der jeweiligen

Identitäten scheint hier noch weit. Bei allem guten Willen zeigt das Buch, dass

gemeinsames Gebet kaum angemessenes Mittel und geeigneter Ausdruck des Dialogs
zwischen den Religionen ist und sein kann, will man nicht eine Illusion von Gemeinsamkeit

inszenieren oder einer solchen doch Vorschub leisten.

Tübingen Friedmann Eißler

Gerhards, Albert/ Stephan Wahle {ed.), Kontinuität und Unterbrechung.
Gottesdienst und Gebet in Judentum und Christentum, Paderborn, München,
Wien, Zürich: Schöningh 2005 Studien zu Judentum und Christentum),
285 S., kartoniert, 39,90; ISBN 3-506-71338-8.

Der Sammelband fasst in den zwei Hauptkapiteln „Jüdisches und christliches Beten" (S.

15 — 139) und „Rezeption und Konflikt" (S. 143 — 263) historische, theologische und

liturgiewissenschaftliche Arbeitsergebnisse zusammen, die im Zusammenhang mit dem
Bonner Sonderforschungsbereich 534 „Judentum - Christentum" und am dortigen
Seminar für Liturgiewissenschaft der Katholisch-Theologischen Fakultät entstanden
sind.

Die Aufsätze sind von durchaus unterschiedlicher Qualität; im Hinblick auf die

Judaistik kann teilweise nicht von echten Forschungsergebnissen, sondern nur davon
die Rede sein, dass Grundlagenwissen im Hinblick auf die Themenstellung des Bandes

aufbereitet wurde, auch wenn dies - etwa in Clemens Leonhards Text über die

„Erinnerungen an den Tempel in der Liturgie der Synagoge" (S. 107—122) oder in
Friedrich Lurz' „Gottesdienst und Gebet in den Aufzeichnungen der Glikl Hameln" (S.

213-268) - recht gut gelungen ist. An anderer Stelle (Andrea Doeker, „Das Gebet als

geprägte Sprache", S. 15-61) stösst man sich an einem merkwürdigen
theologischsoziologischen Mischjargon. Unter der Uberschrift „Jüdisches und christliches Gebet als

[!?] Konstituierung von Identität" heisst es hier zunächst, Gebet sei „kein Monolog",
eine „Antwort bzw. Aktion Gottes" werde von den Betern — ist dies einschränkend

gemeint? - „erwartet" (S. 15). Was soll aber dann heissen: „Gebetssprache ist [. .] auch

,Sprache', die allgemein verstanden und analysiert werden kann?" (S. 15). Und was die
abschliessend formulierte Binsenweisheit, dass Gebetstexte „nicht nur der Kommunikation

mit Gott" dienen, sondern „auch zur Bildung bzw. Bewahrung einer
Gebetsgemeinschaft" beitragen (S. 55) und dass ein festgelegter Glaubenskanon „qua
Zugehörigkeit und Mitbetbarkeit zur Herausbildung einer Identität" (S. 56) führe? Dunkle
Ahnungen, wie es mit dieser Identität bestellt sein mag, tauchen auf, schaut man sich
den unklaren Gebrauch der allgegenwärtigen Hauptmetaphern an, die sich zur Bestimmung

des Verhältnisses von Judentum und Christentum eingebürgert haben: So ist in
der Einleitung der Herausgeber (S. 7) von der „Einbeziehung der jüdischen Wurzeln"
die Rede, sollen gar die „alttestamentlichen und jüdisch-rabbinischen [!] Wurzeln eu-
charistischen Betens herausgearbeitet werden", während andererseits unklar ist, ob Ju-

89



dentum und Christentum „als Antipoden, Mutter und Tochter oder als mehr oder

weniger feindliche Geschwister" anzusehen sind (A. Gerhards, S. 269).

Tübingen Matthias Morgenstern

Peters, Francis E., Islam. A Guide forJews and Christians, Princeton: Princeton

University Press 2003, 285 S.; ISBN 0-691-11553-2.

In zehn Bildern, möchte man fast sagen, führt Peters seiner jüdischen und christlichen
Leserschaft den Islam vor, so flächig betrachtend und ruhig der Ton, als schreite man
gleichsam in einer Ausstellung von einem Exponat zum anderen. Keine Anmerkungen
(bis auf gelegentliche optisch hervorgehobene Kästchen mit Zusatzinformationen), keine

Bibliographie, ein knappes Sachregister, wendet sich das recht grosszügig aufgemachte
Buch nicht an detaildurstige Experten, sondern an ein breites Publikum. Die

Betrachtung beginnt bei den gemeinsamen Stoffen der biblischen Religionen, deren sachliche

wie historische Verwandtschaft vorausgesetzt und an vielen Punkten entfaltet wird,
ohne den Islam damit reduktionistisch oder simplifizierend evolutiv erklären zu wollen.
Das Verhältnis von Koran und späterer Tradition wird thematisiert, gelegentlich werden
Linien bis in die heutige Zeit ausgezogen. Das Augenmerk richtet sich ganz überwiegend

auf die spirituelle wie die politische Entwicklung zentraler islamischer „Lebensadern".

Das vorislamische arabische Umfeld, Muhammads innerer wie äusserer

Werdegang, der Koran in Entstehung, Auslegung und Wirkung, die Umma als Konzept
und geschichtliches Phänomen, Scharia und Moral, Polemik und Dschihad, Ritus und
schliesslich eschatologische Vorstellungen, das sind die Hauptthemen. So angenehm
und leicht verdaulich der besinnliche Duktus ist, es bleibt gleichwohl ein zwiespältiges
Gefühl am Ende. Für Leser mit Vorwissen bleibt die weit gespannte, lockere
Aneinanderreihung ohne Vertiefungen und Quellennachweise unbefriedigend, für die
Erstinformation aber scheint das essayistische Konzept verfehlt, da ohne eine Karte, ohne zeit-
und wirkungsgeschichtlich gewichtende Hinweise etwa bei den vielen Namen etc.
(abgesehen von den nicht wenigen Fehlern bei Zahlen und den ohnehin fragwürdigen
Transkriptionen) kaum ein profiliertes Bild entstehen kann. Für wen ist das Buch? Von
daher liest sich das Fazit merkwürdig, das Buch habe „keine Lösungen vorgeschlagen,
da es keine Probleme identifiziert hat" (S. 276). Eben. Der Leser bleibt mit seinen

jedenfalls weitgehend allein.

Tübingen Friedmann Elf1er

90


	Rezensionen

