Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 61 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

ScuMITZ, BARBARA, Gedeutete Geschichte. Die Funktion der Reden und Gebete
im Buch Judit, Freiburg, Basel, Wien, Barcelona, Rom, New York 2004 (=
Herders Biblische Studien 40), X + 543 S., gebunden, (E) 65,--; Sfr 111,-
ISBN 3-451-28304-2.

Die Enthauptung des Feldherrn Holofernes durch die jungfriuliche Witwe Judit aus
Betulia gehért zu den bekanntesten und in der abendlindischen Kunst am hiufigsten
rezipierten Szenen der friihjiidischen Literatur. Freilich ist die Judit-Figur in der geldu-
figen Perspektive meist zu einer minnermordenden femme fatale und die ihr gewidmete
Erzihlung zu einer Sex-and-Crime-Geschichte geworden. Grundentscheidung der vor-
liegenden Studie ist daher, nicht den herkémmlichen Analysen des Buches zu folgen,
die den narrativen Aufbau seiner Handlung zugrunde legen, sondern statt dessen von
den in ihm enthaltenen sechs programmatischen Reden auszugehen, um das theologische
Profil der Erzihlung zu erheben.

Es handelt sich dabei um die Rede des Kénigs Nabuchodonosor (Jdt 2,5—13), die
dialogische Auseinandersetzung zwischen Holofernes und dem Ammoniter Achior mit
dessen geschichtstheologischem Riickblick und Ausblick (Jdt 5,1-6,9), die Konfron-
tation zwischen Judit und den Altesten von Betulia mitsamt der ausfiihrlichen Rede der
Heldin (Jdt 8,11-36), Judits Gebet (Jdt 9,1—14), das Gesprich zwischen Holofernes
und seiner Gefangenen (Jdt 11,1-23) sowie schliesslich das die Handlung abschlie-
ssend zusammenfassende und deutende Gebet der Heldin (Jdt 16,1-17).

Diese sechs ,,Sprechhandlungen® werden zunichst in ihren narrativen Kontext ge-
stellt und dann einer ausfiihrlichen sprachlichen, traditionsgeschichtlichen und redak-
tionellen Analyse unterzogen. Dabei kommen Beobachtungen im Hinblick auf die
antike Rhetorik (die Rede Achiors: S. 57—117) ebenso zum Tragen wie Querverweise
auf andere Texte der friihjiidischen und griechischen Literatur, etwa (ausgehend von Jdt
9,2-3) die unterschiedlichen Interpretationen der Dina-Geschichte (Gen 34) unter
anderem im Testament der zwolf Patriarchen und im Jubilienbuch. Eine besondere
Rolle fiir die Interpretation des gesamten Buches spielen ferner die Historien des He-
rodot, an die — nach Darstellung der Autorin — Judits Kranz aus Olivenzweigen erin-
nert, der dem Siegespreis der Agonen in Olympia nachgestaltet sei (Jdt 15,12 -13: S.
356) und ,zugleich die Siegesfeiern Alexanders nach dessen Indienfeldzug” aktualisiere
(S. 452). So ergibt sich das Bild einer urspriinglich auf griechisch entstandenen und in
den Kontext seiner hellenistischen Umwelt geh6renden Erzihlung (S. 469).

Die Heldin des Buches versteht Schmitz als ,das Paradigma einer weisheitstheolo-
gischen Lehrerin und Beterin® (S. 474), deren ,weisheitstheologische Reflexion® zu einer
»theologische[n] Handlungsstrukturierung® gefiihrt habe (S. 479) — so die etwas eu-
phemistisch klingende Umschreibung dessen, was — der methodischen Grundentschei-
dung entsprechend — in den Kapiteln 12-15 (der Mord an Holofernes!) unexegesiert

69



bleibt. Doch so verstindlich und sympathisch die Reaktion der Verfasserin auf die
tiblichen Trivialisierungen und Verballhornungen des Stoffes auch sein mag — ihren
Bemiihungen eignet gelegentlich etwas Apologetisches. So heisst es im Hinblick auf den
abschliessenden Siegesmarsch Judits, die ,militdrische Terminologie® in Jdt 15,13 diene
nicht der ,Militarisierung des Zuges nach Jerusalem, sondern der Charakterisierung der
Prozession als Friedenszug“ (S. 357).

Zudem ist nicht immer deutlich, wie die Hervorhebung des theologischen Profils
der Erzihlung sich in der exegetischen Strategie mit der Beschreibung und Kritik der
»Gender-Rollen” in einer ,androzentrischen Gesellschaft® verbindet, in der Holofernes
als ,weiblich und verweichlicht® dargestellt wird, ,wihrend umgekehrt Judit [. . .] sich
in Gefahr begibt und im Lager der Assyrer ihren Plan entschlossen umsetzt® (S. 130).

Offenkundig feministische Interessen kommen jedenfalls bei der Interpretation der
Witwenschaft als eines ,,selbstgewihlten® (S. 477) Lebensstils der Heldin zum Tragen,
die sich um des ,nétigen“ Handlungsspielraums willen (S. 139) und um ,autonom®
bleiben zu konnen, entschlossen habe, eine — nach einem Zitat von Deborah Sawyer —
»own person“ zu bleiben, ,independent of husband and children® (S. 155). Ein anderes
Verstindnis der Witwenschaft im biblisch-jiidischen Kontext etwa bei A. Roitman (vgl.
auch T. ILaN, Jewish Women in Greco-Roman Palestine) sieht Schmitz als ,durch die
Weltanschauung des Autors motiviert” (S. 139). Trotz dieser Irritationen, durch die sich
die Autorin auf andere Arc und Weise vielleicht doch wieder in den vorgenannten
Minner-und-Frauen-Konflikt hineinmanévriert, handelt es sich um ein lehrreiches und
erfreuliches, freilich etwas teures Buch, dem aus diesem Grund — im Hinblick auf
Redundanzen und lange Zitate — an einigen Stellen eine Straffung und Kiirzung gut-
getan hitte.

Tiibingen Matthias Morgenstern

EvLior, RacHEL, The Three Temples. On the Emergence of Jewish Mysticism,
translated by D. Louvish, Oxford, Portland/Oregon: The Littman Library
of Jewish Civilization 2004, 312 S. mit Glossar und Index, gebunden, US-$
49,50; ISBN/ISSN 1-874774-66-8.

Rachel Elior hat mit diesem bereits 2002 auf hebriisch veroffentlichten Werk Zémpel
und Thronwagen, Priester und Engel, Heiligtum und himmlische Heiligtimer (hekhal
vehekhalot) in der friihen jiidischen Mystik die Geschichte der Entstehung der jiidischen
Mystik neu geschrieben. Im Licht der wissenschaftlichen Erschliessung der Schriften
von Qumran untersucht Elior das Verhiltnis zwischen den priesterlichen Traditionen in
der Bibel mit Apokryphen/Pseudepigraphen und der rabbinischen sowie der Hekhalot-
Literatur. Damit gelingt ihr ein ebenso naheliegender wie iiberraschender Ansatz zur
Beantwortung der in der Forschungsgeschichte zur frithen jiidischen Mystik immer
wieder diskutierten Frage nach Verfasser- und Adressatenkreis der poetischen Beschrei-
bungen der himmlischen Paliste. Eliors argumentativer Ausgangs- und Zielpunkr ist
eine Priesterschaft, die eine iiberzeitliche, ewig giiltige Verbindung von himmlischer
und irdischer Liturgie in das Zentrum ihrer religiosen Vorstellungen stellte. Die Be-
deutung dieser Entsprechung von Priesterkult und Gottesdienst der Engel wird in zehn
Kapiteln ausgefiihrt. In immer wieder neuen Variationen zu dem Thema der Einheit

70



von Himmel und Erde, von heiliger Zeit und heiligem Ort, von Reinheit und Ritus
wird auf die Wichtigkeit des Solarkalenders verwiesen, den Elior bereits fiir die erste
Tempelzeit voraussetzt. Das Spannende an ihrer Darstellung ist dabei die Umkehrung
der bisherigen Sicht: Das traditionelle Judentum ging nach Elior von einer determini-
stischen Schpfungsordnung aus, die erst durch die dezentralistische rabbinische
Weltanschauung mit ihrer Betonung menschlicher Autoritit — wozu eben auch die
Beobachtung und immer wieder neue Berechnung der Mondzyklen gehdrt — abgelost
wurde. Die Urspriinge dieser ideologischen Auseinandersetzung liegen am Beginn des
Hasmonierstaates und gehen unter anderem auf den Konflike iiber die legitime Nach-
folge im Hohepriesteramt zuriick. Die verschiedenen Manifestationen der priesterlichen
Tradition finden sich nach der priesterschriftlichen Redaktion der Bibel bei Ben Sira,
der Henoch-Literatur, dem Jubilienbuch und schliesslich in vielen Schriften aus Qum-
ran, vor allem den Sabbatopferliedern. In einem Exkurs betont Elior dabei nachdriick-
lich, endlich die einzige Selbstbezeichnung der Essener als ,Sohne Zadoks, Priester und
Bewahrer des Bundes“ ernst zu nehmen. In diesen ,seceding priestly circles* (S. 31)
wurde die zyklische Wochenliturgie, die mit der Liturgie der Engel harmoniert, nach
dem rituellen Sonnenkalender arrangiert und das kultische Konzept eines zukiinftigen
Tempels in Entsprechung zu dem ewigen himmlischen Tempel vertreten. Elior sieht
darin eine Ankniipfung an die Vision des Exilpropheten Ezechiel, die Weiterfiihrung
einer Merkava-Tradition, die nach der Zerstorung des Zweiten Tempels in die Hekha-
lot-Literatur miindet und sich sogar in der Synagoge als ,.kleinem Heiligtum® mit ihren
vielen Adaptionen der Tempelsymbolik (einschliesslich der Zodiak-Mosaike) und Kon-
tinuitit der Heiligen Sprache in Gebeten und Hymnen konkretisiert. Damit ist klar:
»certain circles of priestly affiliation, active after the destruction of the Second Temple,
who composed the Heikhalot literature in first centuries CE“ bewahrten wie die Qum-
ran-Gemeinschaft ,,cosmic, mystical, and ritual attitudes [. . .] connections with worship
and the cyclic liturgical ceremonies performed together with the angels“ (S. 33). Eine
wesentliche Komponente ist dabei die mathematische Harmonie, die durch die Zahl
sieben (in Kombination mit dem Motiv der vier Jahreszeiten und Himmelsrichtungen
sowie den zwolf Monaten und Tierkreiszeichen) Zeit und Raum gleichermassen struk-
turiert. In geradezu lyrischer Prosa beschreibt Elior diese universale Bedeutungsvielfalt:
~I'he number seven — dictating the span of time needed for the transition from chaos to
Creation, from impurity to purity, and from death to life, associated, linguistically and
conceptually, with oath, week, sabbath, the calender, and the priestly courses — thus
assumed a transcendental, cosmic, cultic significance, bridging the gap between the
heavenly and the earthly through sacred sevenfold formulas® (S. 60). In diesem Zusam-
menhang findet sich der — interessanterweise einzige — Hinweis auf die Gnosis; in einer
Fussnote wird bemerkt, dass die Prominenz der Zahl sieben in den antiken Religionen
sich unter anderem in der gnostischen Kosmologie zeige (S. 78).

Die erste Phase der Rezeption und Transformation priesterlicher Tempeltraditionen
vollzieht sich nach Elior in Ezechiels Vision des himmlischen Thronwagens. Hier wird
in Erinnerung an den zerstorten ersten Tempel plétzlich eine mythologische Welt le-
bendig, in der problemlos die Bundeslade, Merkava und der Garten Eden eine sym-
bolische Einheit bilden, als Sinnbild fiir ,the beginning of Creation, abundance, the
mystery of life and fertility [...] with the cultic representation of the revealed God
seated on the Cherubim. They constituted an iconic cultic representation” im Aller-
heiligsten des Tempels (S. 75). Als Beleg fiir die sexuelle Konnotation der beiden Che-
rubim aus Gold, die sich im ersten Tempel befanden und auf die sich schliesslich auch

7l



die Merkava-Vision beziehen soll, wird ein berithmtes Diktum aus der rabbinischen
Literatur zitiert, wonach dem Volk Israel an den Pilgerfesten die innige Umarmung der
Cherubim gezeigt wurde (Joma 54a). Diese Stelle wird mehrmals in The Three Tempels
angefiihrt, immer geht es dabei um den Nachweis, dass bereits in der Entwicklung der
frithen jiidischen Mystik das mythische Bild des Aieros gamos, also kultische Vorstellun-
gen von Sexualitit und Fruchtbarkeit, mit eingeschlossen waren — dieses Talmud-Zitat
erwihnt {ibrigens auch Gershom Scholem bei seiner Darstellung des Gerechten in der
kabbalistischen Literatur, allerdings um zu zeigen, dass diese Sexualsymbolik im Juden-
tum ihren Ursprung im rabbinischen Schrifttum habe.

Ein weiteres Element bei der Fortfithrung der Tempeltraditionen ist die Kombi-
nation des solaren priesterlichen Kalenders, dessen kosmische Harmonie in Zahlen und
Zyklen fixiert ist, mit der mythischen Henoch-Tradition. Die Himmelsreise des bibli-
schen Henoch ben Jared, des siebten Patriarchen und Begriinders der priesterlichen
Linie, dient der Ubermittlung himmlischer Mysterien durch die Engel und legitimiert
den Sonnenkalender mit seinen Sabbatzyklen, die die liturgischen Ordnungen be-
herrschten. An dieser Stelle beginnt die zweite Phase, die sich in der Literatur der vom
ofalschen® Jerusalemer Tempelkult abgespaltenen Priesterkreise manifestierte. Zwei
Gruppen stehen sich unversshnlich gegeniiber: Wihrend die eine an einem propheti-
schen Selbstverstindnis festhilt, weist die andere rationalistische Tendenzen auf. Aus der
ersten wird die Gemeinschaft von Qumran hervorgehen, ,while the other was the basis
of rabbinic Judaism® (S. 85). In der Terminologie der Qumran-Schriften heissen die
einen ,S6hne des Lichts und die anderen ,, Séhne der Finsternis®“. Der Sonnenkalender
steht im Einklang mit der Natur, ihrer Fruchtbarkeit und Fortpflanzung, der ,unreine”
Lunarkalender der ,Séhne der Finsternis“ dagegen entstammt der Siinde der gefallenen
Engel, dem in Gen 6,1-7 genannten Abstieg der Gottessshne und ihrem verbotenen
sexuellen Kontakt zu den ,Menschentéchtern®. Durch die Weitergabe des fiir die Men-
schen verbotenen Wissens iiber die Beobachtung der Gestirne brachten sie das Bose in
die Welt und korrumpierten die Heiligkeit des Lebens. Rachel Elior diskutiert hier in
iiberzeugender Weise die Bedeutung des Mythos vom Fall der Engel fiir die Polemik der
dem Solarkalender folgenden Priesterschaft und deren Affinitit zur Himmelsreise des
Henoch. Am Ende der zweiten Phase ist die Analyse der Bedeutung der Engelsliturgie
in den Qumran-Schriften sicher ein Héhepunkt in The Three Tempels. Fiir die Verfas-
serin ist es naheliegend, dass die Autoren der Sabbatopferlieder Priester ohne Tempel
waren. Sie standen in der hierarchischen Struktur der Gemeinde an exponierter Stelle,
und die Terminologie — auch in der sogenannten Gemeindeordnung — stellt deutlich
den Bezug zwischen der Priesterschaft und den Engeln im himmlischen Heiligtum her
(S. 199-200).

Die dritte Phase beginnt mit der Zerstérung des Zweiten Tempels. Nun konnte sich
die der urspriinglichen priesterlichen Tradition feindlich gesinnte rabbinische Gruppe
durchsetzen. Zur Begriindung dieser These verweist die Autorin auf bestimmte Ein-
stellungen, die mehr oder weniger deutlich in der rabbinischen Literatur anklingen:
Gegnerschaft zum Hause Zadok, Bestreitung seiner kultischen Autoritit, Unterdriik-
kung seiner Literatur und seines himmlischen Legitimationsanspruchs, Bekimpfung des
Solarkalenders, Opposition zur sadduziischen Halacha, das auffillige Fehlen einer Prie-
ster-Dynastie in der eigenen Traditionskette (mAv 1,1ff.), Ablehnung der Henoch-
Literatur, des Jubilienbuchs und der Qumran-Schriften, keine Anerkennung eines he-
gemonialen Prinzips, sondern Erwihlungsanspruch fiir ganz Israel und schliesslich das
Postulat des Endes der Prophetie und himmlischen Offenbarung. Reminiszenzen an

Vi



eine ganz bewusst gesteuerte Gegnerschaft gegen die Merkava-Tradition zeigten sich
schliesslich auch in den Diskussionen iiber die Kanonisierung des Buches Ezechiel
(Shab 13b) und im Verbot der Auslegung von Ma’ase Merkava (mHag 2,1).

Nach dieser Charakterisierung der ,gegnerischen® Gruppe Wird"im zehnten und
letzten Kapitel nun die Literatur beschrieben, die in weitgehender Ubereinstimmung
mir der alten priesterlichen Tradition stehen soll. Es verwundert nicht, dass Elior bei
dem Streben nach Kontinuitit fiir eine Frithdarierung der Hekhalot-Literatur in die
tannaitische Zeit plidiert. Interessanterweise formuliert sie zuerst einen grossen Unter-
schied zu den bisherigen Metamorphosen der priesterlichen Tradition. Die irdische
Gemeinschaft der Auserwihlten, der in den Qumran-Schriften so viel Platz eingerdumt
wurde, spielt keine Rolle mehr. Zudem ist die Polemik, die sich in Qumran noch am
Tempelkult in Jerusalem entziindete, nach der Zerstérung des Tempels obsolet gewor-
den. Dafiir erhilt nun der ,himmlische® Teil der Priestertraditionen, der sich jenseits
von Raum und Zeit in den sieben Heiligtiimern abspielt, uneingeschrinkte Aufmerk-
samkeit. War der Bezug zur Engelsliturgie von Qumran bereits von Gershom Scholem
gesehen worden, so erffnet sich nun in Eliors Buch eine neue mystische Dimension im
Anschluss an die bisher beschriebenen priesterlichen Traditionen. Ein historischer Kon-
takt wird als nicht nachweisbar abgelehnt, aber die terminologischen Anlehnungen an
das aufgezeigte spirituelle Universum werden an vielen Beispielen veranschaulicht. Die
disparaten Elemente innerhalb der Hekhalot-Literatur werden ausgeklammert, um viel-
mehr auf die drei Gemeinsamkeiten aller Texte, die zu diesem Schrifttum gehéren,
hinzuweisen: Die Kenntnis der himmlischen Welt, die sich in kosmischen Zahlen und
Figuren darstellt, wird von Engel und Menschen (den Merkava-Mystikern) weiterge-
geben; eine hymnische Sprache bewahrt ,,numerical ceremonial traditions im Engels-
gottesdienst der himmlischen Heiligtiimer; der himmlische Tempel wird als Merkava-
Vision in kosmischen Proportionen und als Objekt konkreter mystischer Erfahrung
beschrieben (S. 236). Wesentliche Ankniipfungspunkte an die vorausgehenden prie-
sterlichen Traditionen bestehen in dem Szenario des Tempelkults in seiner symbolischen
(»cosmic numerical patterns®, S. 237) und sinnlichen Dimension (Musik und Gesang)
sowie in der prominenten Rolle von Enoch, dem Initiator des Solarkalenders. Auch die
Intention der Autoren der Hekhalot-Literatur liegt nun auf der Hand: Sie wollten den
zerstorten Tempel ersetzen. Nachdem in der ersten Phase der physische Tempelkult in
Ezechiels Merkava-Vision iiberhéht wurde und in der zweiten Phase in den Qumran-
Schriften aus der Merkava die Welt der Engel wurde, die in einer liturgischen Gemein-
schaft mit den Priestern stehen, geht es nun um eine konkrete mystische Erfahrung, die
nicht nur von den Priestern gemacht werden kann, nimlich um ,freedom of access
between heaven and earth, a mutual mystical and liturgical relationship between angels
and human beings“ (S. 238).

Rachel Elior gelingt auf jeden Fall eine Fokussierung auf die priesterlichen Tradi-
tionen in der Hekhalot-Literatur, zu denen natiirlich auch die Kedusha-Formeln und
die hohepriesterliche Funktion von Ishmael und Henoch-Metatron sowie eine assozia-
tionsreiche Interpretation der Pardes-Erzihlung gehorte (Merkava, Pardes und Garten
Eden als Quelle des Lebens und der Fruchtbarkeit wie die in geschlechtlicher Liebe
verbundenen Cherubim). Auf andere Motive, wie die Gefihrdung beim Aufstieg, den
geradezu revolutioniren Einfluss synkretistischer Magie oder die Wichtigkeit der Tora
bzw. des Tora-Studiums wird in diesem Kontext nicht eingegangen. Damit erscheint die
Hekhalot-Literatur als letzte Metamorphose einer mystischen Tradition, die von den
Hasmonier-Priestern abgelehnt und von den Rabbinen unterdriickt wurde — gleichwohl

73



wird in einem etwas harmonisierenden Schluss auch ,some talmudic authorities“ (S.
265) eine Sensibilitit oder geradezu Sympathie fiir die mystischen priesterlichen Tra-
ditionen zugestanden.

Letztlich hat Rachel Elior durch ihren mit viel Verve geschriebenen Entwurf eines
anderen Bildes vom Friihjudentum viele Forschungsprobleme neu zur Disposition ge-
stellt. Denn ihr Buch handelt nicht nur von der Entstehungsgeschichte der jiidischen
Mystik, sondern von den Grundlagen des Judentums und sprengt damit (auch me-
thodisch) den Diskussionsrahmen einer einzigen Disziplin. Wihrend fir Gershom
Scholem erst die mittelalterliche Mystik ,,im Herzen des Judentums® entstehen konnte,
hatten fiir Rachel Elior die mystischen Traditionen schon seit biblischen Zeiten dort
ihren eigentlichen Platz und griindeten sich auf eine universale Weltanschauung mit
ewig giiltiger Ordnung, deren Autoritit nach eigenem Selbstverstindnis vom Himmel
kam und im Tempel ihren Ausdruck fand. Allein, dieses Judentum ist nicht rabbinisch,
sondern priesterlich.

Halle/S. Gerold Necker

Hewmer, CHRISTINE/ CHRISTOF LANDMESSER (ed.), One Scripture or Many?
Canon from Biblical, Theological, and Philosophical Perspectives, Oxford: Ox-
ford University Press 2004, 249 S.; ISBN 0-19-925863-5.

Der an die von denselben Herausgebern (und Stephen Chapman) in Biblischer Text und
theologische Theoriebildung (Neukirchen 2001) publizierte Diskussion {iber die Gegen-
standskonstitution biblisch-theologischer Rezeption und Forschung sich anschliessende
Band vereinigt sieben sehr unterschiedliche christliche und jiidische Beitrige aus Bi-
belforschung, Exegese, systematischer Theologie und Philosophie, die darin iiberein-
kommen, dass ,,Einheit® als Funktion der Interpretation hermeneutisch verstanden und
ausserhalb, nicht innerhalb des Textes verortet sowie eine — wie auch immer niher zu
bestimmende — einheitskonstituierende Instanz ,hinter dem Text vorausgesetzt wird.
Dadurch wird das subjektiv und objektiv konstruktive Moment mit der ,dahinter®
stehenden Wirklichkeit in Beziehung gesetzt, so dass ein kohirentes Verstindnis der
Einheit und ihrer Relevanz moglich wird.

Christine Helmer iibernimmt die Aufgabe, Kanon im Blick auf das Neue Testament
als kommunikatives Konzept und dessen Einheit im Sinne eines transhistorischen
Wesenskerns durch eine Interpretation von einschligigen Passagen bei Schleiermacher
zu erhellen. Dabei werden philosophische, exegetische und systematisch-theologische
Einsichten zum Verhiltnis von Kraft und Erscheinungen (Leibniz), von urspriinglicher
Erfahrung und Interpretation, von objektiver Einheit und subjektiver Aneignung auf
dem Boden der Schleiermacherschen Wissenschaftssystematik fruchtbar gemacht. Ar-
min Langes Beitrag umfasst eine vollstindige Analyse aller Zitate und Anspielungen auf
die ,,Schrift“ in der Qumran-Literatur und belegt so den Ubergang von der Auffassung
religioser Texte als autoritativer Literatur zum Verstindnis derselben als ,,heilige Schrift*
fiir die hellenistischen Religionsreformen 175 —164 v.Chr. Benjamin D. Sommer re-
lativiert vor dem Hintergrund der Tatsache, dass auch die schriftliche Tora in mensch-
licher Formulierung auf gottliche Selbsterschliessung respondiert, nicht nur die Unter-
scheidung zwischen Schrift und Tradition, sondern gewinnt transkanonische Einheit im

74



Konzept der miindlichen Tora, das in seiner zentrifugalen Struktur Vielstimmigkeit
impliziert, ja, fordert, zudem auch bibelkritische Akzente aufnehmen kann, zugleich
jedoch sowohl die Suche nach (inhaltlicher) Einheit wie auch eine spezielle jiidische
,biblische“ Theologie obsolet macht. James Barr mochte biblische Theologie auf die
biblischen Biicher und deren Umfeld fokussieren, damit die zwar auf dieselbe Wirklich-
keit verweisende, aber unmittelbar nachbiblische (sowohl jiidische wie christliche) For-
mierung von Theologie(n), von Lehren und Regularien in distinkter Weise von der
Erforschung der (gemeinsamen) Basis unterschieden bleibt. Christof Landmesser un-
tersucht die Einheit des Neuen Testaments als eines interpretativen Konstrukts (nimlich
des Christusereignisses), das Welt deutet und im Zuge der Ancignung der Texte als Teil
der eigenen Welt je selbst gedeutet werden muss und so zum Interpretationsgegenstand
wird, der das von Gortt heraufgefiihrte Heil der Menschen zum Thema hat. Die de-
konstruktivistische Perspektive auf einen radikal vom Interpreten abhingigen Text und
damit die konstitutive Offenheit der Schrift wird von Avi Sagi bei Nachmanides auf-
gezeigt und mit Maimonides und Gadamer ins Gesprich gebracht. Die Anerkennung
des vielfiltig polysemen Charakters der Schrift erfasst ihre Einheit im hermeneutischen
Zugriff der halachischen Gemeinschaft, wohingegen die vermeintliche Sicherstellung
der Einheit des Textes als verleiblichtes Wort Gottes (etwa im Protestantismus) gerade
die kritische Problematisierung bis hin zur vélligen Auflssung des urspriinglich Inten-
dierten nach sich zieht. Gleichsam vom entgegengesetzten Ende her geht Nicholas
Wolterstorff mit eindringlicher Prizision die Frage an, wie und wodurch ein Werk, das
durchaus von Zitaten und Anspielungen durchdrungen sein kann, ja, selbst aus solchen
bestehen konnte, als einheitliches ,Werk“ anzusprechen ist und diskutiert von da aus die
Instanz einer intentionalen Autorisierung, die die ,Einheit hinter dem Kanon® (so der
Titel seines Beitrags) gewihrleistet.

Besonders hervorzuheben ist, dass der Sammelband durch Register erschlossen wird.

Tiibingen Friedmann EifSler

HavounN, MAURICE-RUBEN, Geschichte der jiidischen Philosophie, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 296 S., gebunden, € 54,--; ISBN
3-534-10260-6.

Zu berichten ist von einem Dokument, fiir das sich das Lektorat und auch die Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft eher schimen sollten. In dem ersten vom Autor ,direkt
in deutscher Sprache® verfassten Werk (S. 7) wimmelt es auf nahezu jeder Seite von
Schiefheiten und Ubersetzungsfehlern (im folgenden das vermutete franzésische Vorbild
in Klammern). Verstehen mag man, dass die Kabbalisten ,,die Symbolik der Gebote an
den Tag legten (mettre au jour, also offenlegten; S. 22), Leopold Zunz der ,Vater-
Begriinder” (pére-fondateur) der modernen Wissenschaft des Judentums war (S. 23)
oder die siidspanischen Juden nach der Eroberung des Landes durch die Almohaden zur
Jugendzeit des Maimonides aufgefordert wurden, ,den Turban zu nehmen® (zum Islam
zu konvertieren, S. 103). Was aber ist von Sitzen zu halten, die 1912 von Moritz
Goldstein ausgeldste Kunstwartdebatte habe ,eine Schilderhebung® (levée de boucliers —
Demonstration des Widerstands, S. 23) provoziert — oder: Spinoza habe ,den Zivil-
behérden eine Art Blickrecht® (S. 57) eingeriumt? Weitere Beispiele fiir sprachliche

75



Schiefheiten: Isaak Luria ersann ,die Theorie eines mystischen Riickzuges von [!] Gott,
um einen freien Urraum fiir die Welt zur Verfiigung zu stellen; ,die jiidischen Reli-
gionsphilosophen des Mittelalters® seien ,ein Teil dieser geistigen Strémung der Mo-
derne gewesen“ (S. 31).

Sachliche Ungenauigkeiten kommen hinzu: Rosenzweig hat seinen Stern der Erlo-
sung nicht ,parallel zu seiner und Bubers Verdeutschung der Schrift verfasst (S. 270),
und S.R. Hirschs berithmte Formel hiess ,Iora im derech eretz* (S. 22; so auch richtig
S. 218); die Bezeichnung seiner Anhinger als ,Tora-treu® ist eine Riickiibersetzung aus
dem Englischen (,tora-true®); sie selbst nannten sich durchaus ,orthodox®, allenfalls
noch ,gesetzestreu®. ,Um den heimeligen und vertrauten Charakter dieser Worter zu
betonen, spricht er [scilicet Hirsch, dessen Schriften nie etwas Heimeliges an sich hat-
ten] sie [scilicet die hebriischen Worter] auf aschkenasische Weise aus: Tauroh fiir
Torah® (S. 15); der Autor aber schreibt die aschkenasischen Buchtitel (vgl. etwa S. 17
oder 193) in anachronistischer Weise munter auf sefardisch. Welche Revolution erlebte
Emmanuel Lévinas eigentlich in seiner litauischen Heimat (S. 273)? Inwiefern galt es
fiir Maimonides, von Marokko aus ,den Kontinent zu wechseln“, um ,nach A zu
fliechen“ (S. 104). Und schliesslich Plattheiten wie: ,,Saadia war selbstverstindlich des
Arabischen kundig® (S. 10) und: Alle Schriften Leo Baecks waren ,irgendwie zeitbe-
dingt® (S. 272). Die Mendelssohn-Biographie Alexander Altmanns ist fiir den Autor
ebenso ,zur Bibel aller Mendelssohn-Studien geworden® (S. 273) wie Guttmanns Phi-
losophie des Judentums (1933) ,,bis heute die Bibel der Forschung auf dem Gebiet der
jidischen Philosophie geworden ist“ (S. 27).

Was sollten Studierende etwa mit einem auf die Zeit vor dem 19. Jahrhundert
gemiinzten Satz wie diesem anfangen: ,Alle religiésen Juden befassten sich mit der
Bibel ausschliesslich durch Talmud-Lernen und durch Schabbat-Verlesung der Tora in
der Synagoge® (S. 19)? Und was mit folgender Stilbliite: ,Ich meine nicht, dass er
[sczlicer Moses Mendelssohn] der jiidischen Lebensweise etwa das [!] kalte Schulter
gezeigt hitte [...,] ich meine nur, dass er den Druck [?] mehr auf die Offnung des
Judentums zu den grossen geistigen Strémungen seiner Zeit legte® (S. 16 —17). Thomas
Meyer hat dieses Buch in der Jiidische[n] Allgemeine[n] ,eine Art einfiihrenden Gross-
essay“ genannt, ,der bei Philon von Alexandrien beginnt und bis zur Gegenwart reicht,
der die Entwicklung der jiidischen Philosophie jedoch ,nirgends konsequent® heraus-
arbeite und dessen Ergebnis ,enttiuschend” sei. Ich meine, dass ein solcher Text, der im
tibrigen weder ein Register enthilt noch die genannten Titel und Zitate zuverlissig
nachweist, ebenso unnétig wie iiberfliissig ist.

Tiibingen Matthias Morgenstern

SaHuLA, Isaac IBN, Meshal hagadmoni — Fables from the Distant Past. A
Parallel Hebrew — English Text, edited and translated by R. Loewe. 2 Binde,
Oxford, Portland/Oregon: The Littman Library of Jewish Civilization
2004, cxxxi + 1—327 und viii + 329-816 S., gr. 8°; ISBN 1-874774-56-0.

Mit dieser nachgerade bibliophilen, ausserordentlich sorgfiltig gesetzten, nicht nur Text
enthaltenden, sondern im hebriischen Text mit den Vignetten der Rothschild Miscellany
genannten Handschrift MS Jerusalem, Israel Museum 180.51 (Facsimile, ed. I. FisuoF,

76



London 1989) sowie in der englischen Ubersetzung mit den Holzschnitten der zweiten
Druckausgabe (Venedig um 1547) prichtig ausgestatteten zweisprachigen Ausgabe legt
R. Loewe, der ,doyen of medieval Hebrew studies in Britain® (N. de Lange), erstmals
eine vollstindige, kommentierte englische Ubersetzung der Fabeln des aus dem nord-
dstlich von Madrid gelegenen Guadalajara stammenden Isaak ben Schelomo Abi Sahula
(1244 —1284?) vor. Was von Ibn Sahula bekannt und zum Verstehen seines grossen
Werkes zu wissen notig ist, hat R. Loewe in seiner iiberaus griindlichen Introduction
monographischen Umfangs dargelegt (I, S. xv—cxxxi). Danach verfiigte Ibn Sahula, der
bis nach Kairo gereiste Wandergelehrte (I, S. 26-29), iiber traditionelle jiidische und
zeitgendssische arabische Bildung ebenso wie iiber medizinisches Wissen, das ihm als
Arzt zu praktizieren ermoglichte. Auch in der Kabbala war er bewandert, immerhin
zitiert er nicht nur den Midras ha-ne‘elam, den iltesten Teil des Zohar, sondern hat auch
bei dessen Autor, Mose von Leon, gelernt. Wenn Ibn Sahula auch noch einen (kab-
balistischen) Kommentar zum Hohenlied und eine magama verfasst hat (letzteres ist
freilich umstritten), sein magnum apus und Meisterwerk eigener Art ist ohne Zweifel das
1281 entstandene, in gereimter, oft die Sprache der Bibel aufnehmender Prosa ge-
schriebene Fabelbuch, die R. Loewe mit seiner Uberserzung kongenial nachzuahmen
verstanden und in den Anmerkungen zur Ubersetzung vorziiglich erklirt hat. Mit Recht
heisst es iiber ihn im Klappentext: ,Both the translation and the scholarly annotations
reflect Raphael Loewe’s deep understanding of ibn Sahula’s world, including the inter-
relationship of Hebrew, Greek, and Arabic speculative thought and interplay between
those languages.”

Von der beachtlichen Verbreitung und jiidischen Rezeptionsgeschichte des Fabel-
buchs zeugen zum einen die Handschriften und Drucke und zum anderen seine ver-
gleichsweise zahlreichen Ubersetzungen ins Jiddische (I, S. cxi—cxxvii). Eingerahmt von
einer Einleitung mit iiblicher Absichtserklirung, gebiihrendem Gottes- und Eigenlob
(I, S. 1-39) und einem Epilog bzw. Kolophon (11, S. 720-723), lisst der Autor in den
fiinf Teilen seines Werkes (ausfiihrliche Inhaltsiibersiche 1, S. xxiv—1) einen Zyniker
(magseh, ,einer der Schwierigkeiten macht®) und einen Moralisten (mebabber, hinter
dem sich der ,Verfasser* verbirgt) unter den Uberschriften ,Weisheit* (sekbel, hokhma,
‘orma, da‘at und mezimma) (1, S. 42—-151), ,Umkehr* (tesuva) (I, S. 154-327), .ge-
sunder Menschenverstand* (‘esa nekhona, da‘at und tevuna) (11, S. 330—417), ,Demut”
(‘anawa) (11, S. 420—551) und ,Ehrfurcht® (yir’z nora’a) iiber das ganze Spektrum an
philosophischen, ethischen und medizinisch-naturwissenschaftlichen Themen bis hin zu
menschlichen Schwichen und den politischen Intrigen seiner Zeit disputieren (I, S.
lix—Ixx). Jeder satirische Disput beginnt mit einer Rede des Zynikers, der die Gegen-
rede des Moralisten folgt, auf die hin der Zyniker am Ende eingesteht, der Unterlegene
zu sein. Wenn auch Ibn Sahula nicht der einzige mittelalterliche Autor eines Fabelbu-
ches gewesen ist — pars pro toto sei hier nur Berechja ben Natronai ha-Naqdans Misle
su‘alim erwihnt — und die in den Disputen von ihm aufgebotenen Fabeltiere keine
anderen als die auch sonst bekannten Wesen sind, darf er dennoch fiir sich in Anspruch
nehmen, wie R. Loewe mit Recht bemerkt hat, dass seine Fabeln von arabischen und
westlichen Quellen unabhingig sind (I, S. [-lix); jedenfalls konnte R. Loewe fiir ins-
gesamt nur 22 Motive (sic!) Parallelen im dafiir massgebenden Thompsonschen Motif-
Index nachweisen (I, S. liv—1v). Und das ist bemerkenswert.

Zwar wollte Ibn Sahula mit seinen Fabeln nur ,die besonderen wie die allgemeinen
Wahrheiten® (peratim u-kelalim) vermitteln; aber er wollte dies auf andere Weise tun als
zu seiner Zeit iiblich: auf hebriisch nimlich und auf eine Weise, die der jiidischen

77



Tradition zu ihrem Recht verhalf. Geschrieben hat er sein Werk schliesslich aus
Verirgerung dariiber, dass seine Zeitgenossen das Hebriische und die hebriische Lite-
ratur geringschitzen und naturwissenschaftliche und philosophisch-ethische Werke lie-
ber auf arabisch lesen. Wie bei Jehuda ben Schelomo al-Harizi (um 1170 -1230) vor
ihm, war sein Ziel ein ,,Hebrew revivalism® (I, S. xxiii), und dieses Ziel hat er fiir seinen
Teil auch erreicht. Doch sein Fabelbuch ist nicht allein ein Meilenstein auf dem Wege
der Entwicklung der hebriischen Sprache und Literatur. Mit den zahlreichen teils of-
fenen, teils verdeckten Anspielungen in seinen Fabeln (I, S. lxx—Ixxxvi) gewihrt Ibn
Sahula dariiber hinaus tiefe Einblicke in die Lebensverhiltnisse und intellektuellen Aus-
einandersetzungen seiner Zeit; und es ist nicht zuletzt dies, was sein Fabelbuch zugleich
zu einer Einfilhrung in die Sozial-, Kultur- und Geistesgeschichte der sefardischen
Juden im Mittelalter werden ldsst, wie sie geistvoller andernorts kaum zu finden ist.

Tiibingen Stefan Schreiner

VELTRI, GIUSEPPE/ANNETTE WINKELMANN, An der Schwelle zur Moderne.

Juden in der Renaissance, Leiden, Boston: Brill 2003 (= Studies in European
Judaism 7), XX + 292 S.; ISBN 90-04-12979-0.

Das Interesse der Griinderviter der Wissenschaft des Judentums insbesondere am Juden-
tum der Renaissance wohl aufnehmend, umgehen allerdings die Herausgeber letztlich
die Frage, ob der Begriff ,Renaissance’ im Blick auf das Judentum mit derselben Be-
deutung benurtzt werden darf, in der er iiblicherweise auf die europiische Kultur ange-
wandt wird. Dennoch erlauben die gesammelten Aufsitze eine neue Bestimmung des
Judentums zur Zeit der Renaissance.

Wenn sich auch die Themen des Bandes schwerpunktmissig auf die Begegnung des
Judentums mit der revolutioniren Konzeption des Menschen und dessen Erkenntnis-
fihigkeit in der italienischen Kultur konzentrieren (G. Veltri, Von Faszination und
Irreum des Humanismus: Jiidisches Denken in der italienischen Renaissance, S. 1—-21;
B. Roling, Intelleke und Allegorese im Werk des christlichen Kabbalisten Paolo Ricci, S.
155 —187), zeigen doch die Aufsitze von E. Hollender (Eine permanente Renaissance?
Zum status [quaestionis] vom Pijjuc-Kommentar, S. 25-50), B. Klein (Die folgen-
schwere Initiative der Prager Gemeinde zur sog. Frankfurter Rabbinerversammlung von
1603, S. 256—-276), M. Jacobs (David ha-Re’uveni — ein ,zionistisches Experiment® im
Kontext der europiischen Expansion des 16. Jahrhunderts, S. 191—206), S. Schreiner
(Joseph Schelomo Delmedigos Aufenthalt in Polen-Litauen, S. 207-232) und G.
Veltri (,Ohne Recht und Gerechtigkeit“: Kaiser Rudolf II. und sein Bankier Markus
Meyzl, S. 233-255) sehr deutlich, dass es ebenso lohnend wie aufschlussreich ist, die
»jiidische Renaissance” mit all ihren Nuancierungen im ganzen europiischen Raum zu
betrachten.

Dariiber hinaus werden weitere Themen behandelt wie das Verhilnis der neuen
Rezeption und Interpretation der Bibel mit auf den handelnden Menschen orientierter
Konzeption von Geschichte (H. Liss, ,,Schrift ohne Tradition?“. Einige Aspekte zum
Verstindnis der Bibel im jiidischen Italien des 15. und 16. Jahrhunderts, S. 51-77; G.
Miletto, Die Bibel als Handbuch der Kriegskunst nach der Interpretation Abraham ben
David Portaleones, S. 78—89; S. Castelli, Die Bibel und die italienischen Ubersetzun-

78



gen des Josephus in der Renaissance, S. 90 -107; R. Reichmann, ,Was aus der Hebe
erwichst, ist wie die Hebe selbst“ [Mischna, Terumot 9,4]. Zum hermeneutischen
Anliegen Azarja Pigos in seinem halachischen Kommentar Giddule Teruma, S. 108 -
125) oder die Golemtraditionen (K. Herrmann, Golemtraditionen bei Johanan Ale-
manno, S. 129 —154), die eine neue Vision des Menschen als Schopfer seiner Welt und
als Zentrum des Universums aufzeigen. Allerdings leidet der Band, was seinen Inhalt
betrifft, an zwei Konzeptionsfehlern. Zum einen wurden — mit Ausnahme von Silvia
Castelli — nur Autoren und Autorinnen gefragt, die hauptsichlich in Deutschland aus-
gebildet wurden. Das bedeutet, dass die bahnbrechenden Forschungen tiber die ,juidi-
sche Renaissance” in den Vereinigten Staaten sowie in Israel keiner griindlichen Lektiire
unterzogen wurden. Zum anderen fille die véllige Abwesenheit der Wissenschaftsge-
schichte auf (z.B. Beitrige jiidischer Gelehrter dieser Zeit zu Chemie, Physik, Geo-
metrie und Mathematik), als ob die Bibelforschung, die Kabbala und die Geschichte die
einzigen Bereiche sind, welche die Rolle der Juden und des Judentums in der europii-
schen Renaissance verstehbar machen kénnen.

Freiburg i. Br. Francesca Albertini

BLASTENBREL, PETER, Johann Christoph Wagenseil und seine Stellung zum Ju-
dentum, Erlangen: Harald Fischer Verlag 2004, 172 S., kartoniert, € 44,—;
ISBN 3-89131-409-4.

Wer sich mit dem Verhiltnis von Christen und Juden in der Neuzeit beschiftigt, stosst
in den Quellen und der ilteren Forschungsliteratur immer wieder auf den protestan-
tischen Gelehrten Johann Christoph Wagenseil (1633 —1705), der Pidagoge, Rechts-
gelehrter, Historiker, Theologe, Orientalist und Erfinder war und als Universalgelehrter
des Barock bezeichnet werden kann. Zu Beginn schildert Blastenbrei in einer biogra-
phischen Skizze das familidre und akademische Umfeld des jungen Gelehrten, seine
Arbeit als Erzieher an europiischen Adelshéfen und die gemeinsamen Bildungsreisen
mit seinen Zoglingen. Ebenso werden die einzelnen Stationen der akademischen Lauf-
bahn des Gelehrten beriicksichtigt, die von der Professur fiir Geschichte und Staatsrecht
an der Universitit Altdorf iiber den Lehrstuhl fiir Orientalistik bis hin zum Lehrstuhl
fiir Kanonisches Recht reicht.

In seiner Darstellung stiitzt sich Blastenbrei auf den umfangreichen Briefwechsel
sowie die Publikationen Wagenseils. Im Mittelpunkt stehen dabei die Ubersetzung des
Talmud-Traktates Soza (1674), das umstrittene Hauptwerk 7éla ignea Satanae (Die feu-
rigen Pfeile des Satans, 1681), ferner die Belehrung der jiidisch-teutschen Red- und Schreib-
art (1699) und schliesslich das chiliastisch beeinflusste Werk Hoffnung der Erlisung
Israels (1705).

Wie aber steht es nun um Wagenseils Haltung zum Judentum? In seiner Uberset-
zung zum Trakeat Sota wiirdigt der Universalgelehrte nicht nur die rabbinische Literatur
als eigenstindiges literarisches und historisches Zeugnis, sondern weist auf eine Anzahl
positiver Nutzanwendungen des Talmuds hin. Seiner Ansicht nach enthilt die rabbi-
nische Literatur Moral, Weisheit und medizinisches Wissen und kann dariiber hinaus
auch zum tieferen Verstindnis der Tora beitragen. Die Veréffentlichung des Werkes 7é/a
ignea Satanae, das insgesamt sechs Verteidigungsschriften gegen das Christentum be-

79



inhaltet, brachte Wagenseil scharfe Kritik von jiidischer Seite ein. In einer detaillierten
Analyse verfolgt Blastenbrei hier Wagenseils ,Balanceakt zwischen der wissenschaftli-
chen Pionierleistung® und der Riicksichtnahme auf die todliche Gefahr, die fiir Juden
von der Herausgabe kritischer Schriften gegen das Christentum ausgehen konnte.

Blastenbreis Ausfithrungen zufolge legen die spiteren Schriften ein beeindruckendes
Zeugnis von den Bemiihungen des Universalgelehrten ab, seine Leser auf die Leidens-
geschichte der jiidischen Minderheit im christlichen Umfeld hinzuweisen und ihre
Lebensumstinde zu verbessern. Sein Engagement reicht hier von dem entschiedenen
Entgegentreten gegeniiber der Ritualmordlegende bis hin zum steten Aufruf an die
Fiirsten und Obrigkeiten, die Lebensumstinde der Juden zu verbessern. Der geforderte
humane Umgang mit den Juden begriindet sich fiir ihn nicht nur aus menschlichem
Mitleid und christlicher Nichstenliebe, sondern auch aus der naturrechtlichen Vorstel-
lung von der Verwandtschaft aller Menschen. Obwohl Wagenseil sich mit diesen For-
derungen stark von seinen Zeitgenossen unterscheidet, so ist sein Engagement doch in
den Bemiihungen um die Judenmission und die Hoffnung eines endzeitlichen Mas-
seniibertritts zum Christentum verwurzelt. Dadurch verharrt er letzelich im Philose-
mitismus biblisch-chiliastischer Ausrichtung (H.J. Schoeps), den zugunsten einer
Toleranz der Juden ,als Juden® (Scholem) zu iiberwinden ihm nicht gelingt.

Neben den Ausfiihrungen bietet Blastenbreis Publikation mit der Auflistung der
426 tiberlieferten Briefe von und an Wagenseil in chronologischer Reihenfolge eine
Beigabe der besonderen Art. Dazu gehort die bis auf wenige Ausnahmen bislang noch
unpublizierte jiddisch- und hebriischsprachige Korrespondenz mit jiidischen Bekann-
ten. Das Tor zur erneuten Auseinandersetzung mit dem Universalgelehrten wurde dank
dieser Veroffentichung weit aufgestossen.

Berlin Nathanael Riemer

WASSERMANN, HENRY, False Start. Jewish Studies at German Universities dur-
ing the Weimar Republic, Amherst/ New York: Prometheus Books 2003, 253
S.; ISBN 1-57392-961-1.

Es ist keine Darstellung der — gescheiterten — Versuche, jiidische Studien an deutschen
Universititen der Weimarer Republik zu etablieren, die Henry Wassermann (= VI.) hier
vorlegt, sondern, eingerahmt von einem Foreword (S. 11-20) und einigen ,After-
thoughts® (S. 235-241), eine Abfolge von biographischen Abhandlungen, in denen Vf.
den wissenschaftlichen Werdegang von fiinf protestantischen Theologen und/oder
Orientalisten — Paul Fiebig (S. 39-70), Walter Windfuhr (S. 113 -136), Hugo Gress-
mann (S. 157-170), Gerhard Kittel (S. 171—202) und Paul E. Kahle (S. 203-234) —
und drei jiidischen Gelehrten — Israel Isser Kahan (S. 21— 38), Lazar Gulkowitsch (S.
71-100) und Moissej Woskin (S. 101-112) — nachzeichnet, die an verschiedenen
Universititen auf dem Gebiet der jiidischen Studien titig gewesen sind. Erginzt wird
die Reihe von einem Kapitel iiber ,a Jewish Lectorate in Giessen“ (S. 137-156).
Warum Vf. gerade diese Personen ausgewihlt hat, sagt er nicht. So zufillig wie deren
Auswahl, so willkiirlich ist der chronologische Rahmen; denn solche ,Riesen® wie z. B.
Kittel oder Kahle haben sowohl davor wie danach gewirkt. Nicht einmal die Episode
Gulkowitsch passt da hinein.

80



Wer ein Kapitel Wissenschaftsgeschichte erwartet hat, wird enttduscht. Ausgeklam-
mert hat Vf. — absichtlich wohl — alles, was nach wissenschaftlicher Analyse der Lei-
stungen dieser jiidischen Studien aussehen konnte. Ebenso vergeblich sucht man Ein-
blicke in die wissenschaftlichen Werke der portritierten Gelehrten. Was V. interessiert
hat, war allein ,,Fachklatsch®; das Wort kommt einige Male bei ihm vor (in der Wid-
mung an Jakob Katz s. A. heisst es: Fachlatschen [sic!]), und auf der Ebene von Klatsch
und Tratsch bewegt sich denn auch das ganze Buch. Das einzige, an dem Vf£. nicht
gespart hat, sind Verdikte und Werturteile; die bietet er reichlich. Seite um Seite ereifert
er sich iiber den unzulinglichen Wissenschaftsbetrieb der deutschen Universititen eben-
so wie iiber die mangelnde Qualifikation der portritierten Personen und deren fehlende
fachliche Eignung fiir die ihnen iibertragenen Aufgaben. Ja, im Grunde hat er fiir alle
nur Abneigung, ja, Verachtung iibrig. Mit (Vor)-Urteilen iiber die Gesinnung von
solchen Kapazititen wie Kittel oder Kable sollte man jedoch vorsichtig umgehen. Wer
die DDR und die Sowjetunion kennt, weiss Bescheid. Hierzulande, in Leningrad, war
Kable als ,Nazi‘ verrufen, was wohl eher auf Kittel zutreffen konnte . .. In Leningrad
war man iiber die Zustinde in Deutschland (auch wihrend der Weimarer Republik)
iiberhaupt sehr schlecht informiert! Dank Wassermann ist Kahle fiir mich in jeder
Hinsicht gerechtfertigt, absolviert.

Insgesamt habe ich das Buch aufmerksam und mit Gewinn gelesen. Das gelehrte
Umfeld hat Vf. fleissig und sorgfiltig recherchiert. Uppig hat er primire Quellen er-
schlossen. Zumindest die Fussnoten seines Buches sind eine Fundgrube fiir die Fach-
geschichte nicht anders als fiir den ,Fachklatsch®. Gattungsmissig jedoch gehort das
Werk zur Sekundiirliteratur.

St. Petersburg Isidor Levin
(fiir den Druck vorbereitet von S. Schreiner/ Tiibingen)

Voi1GT1s, MANERED, ,,Wir sollen alle kleine Fichtes werden!” Johann Gottlieb
Fichte als Prophet der Kultur-Zionisten, Berlin: Philo Verlag 2003, 230 S.,
kartoniert, € 29,90; ISBN 3-8527-0310-X.

In seiner materialreichen Arbeit sucht Manfred Voigts den — in heutiger Sicht verwor-
renen — Knoten aus Motiven, Analogien und ideenpolitischen Zwecken zu entwirren,
der die geistige Begriindung des deutschen und des zionistischen Nationalismus ver-
band. Kein anderer Philosoph hat der schwierigen Geschichte der Worte ,,Charakter®
(S. 40), ,Begeisterung® (S. 43) oder ,Vaterlandsliebe® (S. 67) im Deutschen durch
geistige Uberdeterminierung eine solche Vorlage gegeben wie Fichte, kaum einer der
ideologischen Nutzbarkeit von Gedanken so den Weg bereitet wie er mit seinen ,Reden
an die deutsche Nation®. Mit der Giite der Vorlage ist auch schon eine erste Erklirung
gegeben, warum sich die Kultur-Zionisten fiir die Begriindung und Beférderung ihrer
Sache ebenso auf Fichte berufen konnten wie deutsche Nationalisten, Antisemiten und
spiter auch die Nationalsozialisten. Ein weiterer Gesichtspunkr ist die Ahnlichkeit der
historischen Situation von Deutschen und Juden: Sowohl fiir die Ideologen der ,verspi-
teten Nation” als auch fiir diejenigen, die fiir das ,Volk ohne Land® ein Land ohne Volk
suchten, bot sich der Anschluss an Fichtes metaphysisch iiberhohten Volksbegriff an.

Schliesslich konnte man Fichte auch problemlos im jiidischen Sinne lesen: Eine aus der

81



Naturhaftigkeit nicht ableitbare Sittlichkeit, eine Sehnsucht nach Erlésung auf dem
Schauplatz der Geschichte, eine Durchdringung von Philosophie und Leben (S. 40)
sowie ein Vorzug des Handelns vor der beschaulichen Kontemplation (S. 126) ent-
sprachen dem Selbstverstindnis der Kulturzionisten, die zugleich der ilteren Generati-
on, dem bestehenden Judentum und seiner Geschichte gegeniiber eine ,radikale Front-
stellung® (S. 181) eingenommen hatten. ,,Die Fichte-Rezeption hatte eine Katalysator-
Funktion fiir die jungen Kultur-Zionisten (S. 213).

Auch diese Erklirungen mégen den Skandal noch nicht véllig beseitigen kénnen,
wie er fiir den historischen Riickblick entsteht, dass die Kulturzionisten iiber den
,philosophischen Antijudaismus® Fichtes (M. Brumlik) bis ins 20. Jahrhundert hinein
haben hinwegsehen kénnen. Rezeptionsprozesse iiberhaupt und ihre Vernetzung mit
den Tendenzen des Zeitgeistes sind unvorhersehbar. Sie verlaufen nicht kontinuierlich,
sondern aufgrund historisch bedingter Plausibilititen und deren Wandel meist diskon-
tinuierlich. Die Differenz zionistischer und am Ende nationalsozialistischer Fichte-
Rezeption erblickt Voigts schliesslich darin, dass jene den ,messianischen Vorbehalt®
aufrecht erhielten, den diese verleugneten. Die vorliegende Untersuchung trigt nicht
nur zur Erhellung der ,deutsch-jiidischen Symbiose® bei, sondern auch zu einem Ver-
stindnis der geistigen Wurzeln des Zionismus.

Tuttlingen Hans Martin Dober

KaUrMANN, URi, Aschkenas. Zur jiidischen Geschichte Deutschlands. Wochen-
schau Quellenhefte. Schwalbach: Wochenschau Verlag 2004 (= Wochen-
schau Geschichte aus erster Hand 790), 50 S., Illustrationen, Karten; ISBN
3-87920-790-9, ISSN 1435-9820.

Das hier in gedringter Form und dennoch iibersichtlich angebotene Quellenmaterial
zur jiidischen Geschichte Deutschlands will ,einen Zugang zu der iiber tausend Jahre
alten jiidischen Kultur in Deutschland eréffnen” (S. 3). Fiir das Gelingen dieses Zieles
schaffen die ansprechend und informativ dargebotenen zwolf Themenbereiche nebst
Einfithrung, Zeittafel und einigen dokumentierenden wie auch weiterfithrenden Lite-
raturangaben gute Voraussetzungen. Der inhaltliche Bogen spannt sich von den Anfin-
gen jiidischen Lebens in Mitteleuropa iiber die Kreuzzugszeit, die Reformation, den
,Kampf um Integration®, die innerjiidischen Auseinandersetzungen im 19. und 20.
Jahrhundert bis hin zur Schoah und zum jiidischen Leben in Deutschland nach 1945.
Dazwischen immer wieder auch soziale, religiose, politische Aspekte, durch Karten- und
Bildmaterial, Statistiken und Ubersichten nicht nur unterstiitzt, sondern durchaus —
dem eigenen Anspruch entsprechend — multiperspektiv erweitert. Jedes Kapitel wird
durch eine knappe historische Einordnung und die Zusammenstellung herausragender
Einzelereignisse, Personen etc. im Zusammenhang eingefiihrt. Es folgen einige Ausziige
aus Quellen, wobei ungefihr die Hilfte der rund 60 Zitate Julius Hoxters Quellenbuch
zur jiidischen Geschichte und Literatur und dem von Monika Richarz herausgegebenen
Jiidische[n] Leben in Deutschland. Selbstzeugnisse zur jiidischen Sozialgeschichte 1780—
1945 entnommen sind. Mit , Arbeitsvorschligen fiir Schiiler schliesst der jeweilige
Themenbereich ab. Damit ist das in erster Linie angesprochene Publikum genannt. Aus
dieser Perspektive kann man iiber einige Akzentsetzungen unterschiedlicher Meinung

82



sein. So wird Raschi nur beiliufig innerhalb eines sehr allgemeinen Abschnitts {iber
»Jiidische Frommigkeit im Mirtelalter* erwihnt (S. 11), dafiir bekommt etwa die ,Ju-
denfeindschaft seit den Kreuzziigen vier ganze Seiten (S. 29-32, dann noch einmal 4
Seiten Antisemitismus im 19. und 20. Jahrhundert). Gerade im hinsichtlich der Anti-
semitismus- / Antijudaismuspidagogik sensiblen Schulunterricht hitte — ohne die Rele-
vanz und Dringlichkeit der diesbeziiglichen Inhalte in Frage zu stellen! — einem Quel-
lenheft speziell iiber Aschkenas eine Weitung des Horizontes in Richtung Kultur, Phi-
losophie, Religion gut getan. Da hilft auch nicht, dass zu Martin Buber (S. 36) ganze
finf Sitze aus seinen Drei Reden iiber das Judentum zitiert werden und vier Mal das
Wort ,chassidisch / Chassidismus® vorkommt, ohne dass es auch nur andeutungsweise
erklirt wird.

Tiibingen Friedmann Eiffler

Scuoers, Jurtus H., Theodor Herzl 1860 —1904. Wenn Thr wollt, ist es kein
Miirchen. FEine Text-Bild-Monographie mit 350 Abbildungen in duotone,
(graphische Gestaltung und Bildauswahl von Christian Brandstitter), Neu-
Isenburg: Melzer Verlag 2004, 222 S., gebunden, € 39,95; ISBN 3-937389-
36-9. .

»Der moderne Zionismus entstand in Osterreich, in Wien. Ein osterreichischer Jour-
nalist hat ihn begriindet. Kein anderer hitte ihn begriinden kénnen.“ Dieses Zitat
Joseph Roths ist dem hier vorzustellenden Prachtband, der piinktdich zum einhundert-
sten Todestag Theodor Herzls erschienen ist, als Motto vorangestellt. In zehn Kapiteln
werden die Kindheit, Jugend und Studienjahre des Helden nachgezeichnet, bevor seine
Titigkeit als Biihnenschriftsteller und Feuilletonist der Wiener Newe[n] Freie[n] Presse
sowie die Entstehungsgeschichte seiner Broschiire Der Judenstaar (1896) und die
Titigkeit im Dienst der zionistischen Bewegung bis zu seinem frithen Tod am 3. Juli
1904 zur Sprache kommen. Zu einer Fundgrube fiir alle an der Friihgeschichte des
Zionismus und am Europa des fin de siécle Interessierten wird der Band durch eine
Fiille photographischer Abbildungen, den Abdruck von Tagebucheintragungen und
Briefen (leider durchgingig ohne Angabe von Belegstellen, im Vorwort wird immerhin
auf die siebenbindige Edition der Briefe und Tagebiicher Herzls verwiesen) sowie durch
anderes Hintergrundmaterial, etwa alte Stadtpline Budapests und Wiens, historische
Landkarten sowie Faksimile-Abdrucke von Programmen und Dokumenten der ersten
Zionistenkongresse. Dieses spannende Arrangement von Bildern und Texten ist die
eigentliche Leistung dieses mit Fug und Recht bibliophil zu nennenden Bandes. In
seinem Textteil stiitzt sich der Herausgeber, in allgemeinverstindlicher Weise, wobei er
auf die Auseinandersetzung mit der neueren Forschung zum frithen Zionismus verzich-
tet, auf seine vor dreissig Jahren erschienene Studie zu Theodor Herzl.

Tiibingen Matthias Morgenstern

83



TOrrer, Frank/ UrBaN WIESING (ed.), Richard Koch — Zeit vor Eurer Zeit.
Autobiographische Aufzeichnungen. Mit einem Vorwort von W. LAQUER,
Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 2004 (= Medizin und Philo-
sophie. Beitrige aus der Forschung 8), 496 S., kartoniert, 8°, € 52,--; ISBN
3-7728-2226-6.

sIch beginne diese Niederschrift fiir meine Kinder am 9. Oktober 1943 an einem
Samstagabend nach dem Nachtessen beim Licht einer Kerze [...]. Ich hoffe und
wiinsche, daf8 diese Niederschrift ithnen erhalten bleibt und nicht wie andere durch
Kriegswirren oder anderes verloren geht” (S. 19). So beginnt R. Koch (1882-1949),
der ,zu den bedeutendsten Medizintheoretikern des 20. Jahrhunderts® gehore (S. 11),
einst Hausarzt Franz Rosenzweigs (vgl. Judaica 55 [1999], S. 174—192) und Mitbe-
griinder des von ihm inidierten Freien Jiidischen Lehrhauses in Frankfurt/M. war,
seine autobiographischen Aufzeichnungen. Niedergeschrieben hat er sie zwischen 1943
und 1948 im kaukasischen Essentuki, wohin er, der als Jude 1936 Deutschland verlas-
sen musste, ins Exil gegangen war und einsam und vergessen gestorben ist. — Trotz ihres
Umfangs von ,mehr als 1200 Maschinenseiten® (S. 12) umfassen die Aufzeichnungen
nur die ersten 30 Lebensjahre des Autors. Dabei erzihlt er nicht nur viel iiber sich und
die Menschen in seiner Umgebung, sondern ebenso auch iiber Stidte wie Berlin, Frank-
furt, London. Manchmal ist auch der Zeitpunke der Niederschrift genannt, und man
erfihrt vom Leben in Essentuki (S. 161-164 und ofter). So am 18. 2. 45: ,Meine
Finger sind steif gefroren, so daf§ ich nur mit Miihe schreiben kann. Immerhin ist heute
in dem kleinen, blechernen Kanonenéfchen [. . .] ein wenig geheizt. . .“ (S. 157). Oder
am 13. 3. 45: ,Vor dreiundzwanzig Tagen wollte ich ein starkes Argument fiir die Kraft
der biirgerlichen Romantik bringen [...] hinschreiben, wie ich trotz unserer elenden
Lebensbedingungen weiter an diesen Erinnerungen schreibe [. . .]. Aber [. . .] gerade als
mein Stolz am grofiten war, klappte ich von all dem Schmutz, all der Kilte, all dem
Hunger und nicht zuletzt all den Liusen zusammen® (S. 159). Und es ist wohl dies, die
Erinnerung an das Leben in den letzten Jahrzehnten des wilhelminischen Deutschlands,
niedergeschrieben aus der Riickschau und unter dem Eindruck der Erfahrung des Na-
tionalsozialismus, und die damit verbundene Schilderung der Lebensverhiltnisse im
Exil in der Sowjetunion vor, wihrend und nach dem Zweiten Weltkrieg, die Kochs
Aufzeichnungen zu einem eindriicklichen historischen Dokument macht. — Angesichts
seines Umfangs haben die Herausgeber fiir diese Ausgabe allein jene Teile des Manu-
skripts ausgewihlt, die zum einen , Kochs Lebenslauf fiir den Leser moglichst gut nach-
vollziehbar® machen und zum anderen ,,seine medizinische Ausbildung und seine Hin-
wendung zur Medizintheorie® dokumentieren. Ausgelassen haben sie dabei unter an-
derem die ,umfangreichen Ausfiihrungen zum Judentum® (S. 13). Ist dies im Blick auf
das Profil der Schriftenreihe, in der das Buch erschienen ist, nur allzu verstindlich, ist es
dennoch zu bedauern. Doch vielleicht lassen sich die hier ausgelassenen Teile ja auch
noch in einer separaten Ausgabe nachreichen.

Tiibingen Stefan Schreiner

84



RowiNskl, ALEKSANDER, Zygielbojms Reise. Eine Spurensuche. Aus dem Pol-
nischen von A. Karaé, Osnabriick: fibre 2004, 363 S. mit zahlreichen
Schwarz-weiss-Abbildungen, gebunden, € 29,80; ISBN 3-929759-80-2.

Szmul Zygielbojm, Mitglied des Nationalrats der Polnischen Exilregierung in London,
beging 1943 Selbstmord, als der Aufstand im Warschauer Ghetto verloren war. Er
wollte den Tod seines Volkes nicht iiberleben und mit seinem Selbstmord ein aufriit-
telndes Fanal gegen die Passivitit und Gleichgiiltigkeit setzen, mit der die alliierten
Regierungen die Ermordung der Juden in Polen und Russland hinnahmen. Sein Op-
fertod hatte keinerlei Auswirkungen. Zygielbojms Leben und Schicksal wurde lange von
der Geschichtsschreibung vernachlissigt. Geboren 1895 in Russisch-Polen, wuchs er in
bedriickender Armut auf und war von frither Jugend an Aktivist beim sozialistischen
Bund. Im Zweiten Weltkrieg wurde Zygielbojm nach einer dramatischen Flucht iiber
Deutschland und Belgien Mitglied des Nationalrats der Exilregierung. Aleksander Ro-
winiski nennt sein Buch zu Recht eine Spurensuche. Er hat mit Hartnickigkeit und
Gliick die letzten noch lebenden Geschwister, Freunde, politischen Gegner und Kampf-
genossen Zygielbojms gefunden, um in langen und ausfiihrlichen Gesprichen, erginzt
durch Archivrecherchen in New York, Israel und Polen, herauszufinden, worin dessen
Kraft und Mut, aber auch letztendlich seine Verzweiflung begriindet waren. Es gelingt
dem Autor, diesen so schwierigen Lebensweg bis in den Abgrund nachzuzeichnen. Die
Biographie Zygielbojms wird durch dessen eigene Schilderung einzelner Etappen, die
zahlreichen Interviews und: die Archivarbeit des Autors zu einer kondensierten Ge-
schichte des polnischen Judentums in der letzten Generation vor seiner Ermordung.
Diese Anschaulichkeir ist aber zugleich die Schwiche des Buches: Die einzelnen, sehr
heterogenen Teile stehen relativ unverbunden nebeneinander, der Autor gibt weitge-
hend die Gespriche wértlich wieder und zitiert Quellen und Belege nur mit knappem
Kommentar. Es ergibt sich bei aller Faszination kein geschlossener Eindruck. Viele
Fussnoten sind fiir den Leser eines solchen Buches schlicht iiberfliissig, die Ubersetzung
ist nicht immer gelungen, die Abbildungen sind von sehr schlechter Qualitit. Dies sind
bedauerliche Mankos eines wichtigen Buches.

Hofheim a. Ts. Victoria Pollmann

MARTEN-FINNIS, SUSANNE, Vilna as a Centre of the Modern Jewish Press,
1840—1928. Aspirations, Challenges, and Progress, Oxford, Bern, Berlin, Bru-
xelles, Frankfurt am Main, New York, Wien: Peter Lang Verlag 2004, 197
S., 8°, kartoniert, € 39,70; ISBN 3-03910-080-7.

Es ist nicht die Geschichte Wilnas, die von S. Marten-Finnis (= Vfn.) hier beschrieben
wird, sondern allein das ,uniquely important centre of the Jewish press® (S. 12), das
Wilna einmal war, seit mit den ,,Blumen des Nordens“ (Pirhe Safon) 1840 dort die erste
jiidische Zeitung erschienen ist, der allein bis 1992 weitere 94 Periodika in hebriischer,
jiddischer, polnischer oder russischer Sprache folgen sollten (siche die Liste S. 151—
179). Bevor Vin. jedoch auf die jiidische Presse selbst und deren Entfaltung zu sprechen
kommt, geht es zuerst einmal um Wilna als Zentrum der ostjiidischen Aufklirung

85



(Haskala), und dies mit Recht; denn die vielsprachige ostjiidische Presse, die hebriische
und die jiddische eingeschlossen, ist ,ein Kind der Haskala“ (S. 19—44). Dariiber
hinaus war Wilna spitestens seit der Griindung des ,,Bundes“ 1897 aber auch Zentrum
der jiidischen sozialistischen Bewegung, ebenfalls ,ein Kind der Haskala“. Wie Vfn.
dabei nicht zuletzt anhand der ausgewihlten Pressezitate (in englischer Uberserzung)
aufzeigen kann, hat einerseits die vielsprachige jiidische Presse zur Verbreitung ,bundi-
stischer®, marxistisch-sozialistischer Ideologie beigetragen, und andererseits war es wie-
derum eben diese Ideologie, die die Entwicklung des jiidischen Pressewesens nicht nur
beeinflusst, sondern befliigelt hat (S. 45—115). Feststellen lisst sich diese Interdepen-
denz fiir die sogenannte formative Periode (bis 1906) ebenso wie fiir die spitere Zeit, in
der der bundistische Journalismus nachgerade Sponsor der ,Jewish cultural ideology
called Yiddishism“ wurde, wie Vin. im dritten Kapitel darlege (S. 117-150). Warum
indessen Wilna dennoch kein Zentrum des Jiddischismus gewesen sein soll (S. 138ft.),
bleibt noch genauer zu diskutieren. Recht jedoch hat Vin. darin, dass sie ihre Unter-
suchung mit dem Jahr 1928 enden lisst, das aus inneren wie dusseren Griinden in der
Tat eine ,Wasserscheide (S. 11 und 140ff.) in der Geschichte der Wilnaer jiidischen
Presse war.

Tiibingen Stefan Schreiner

BAKER, ZACHARY M. (ed.), Judaica in the Slavic Realm, Slavica in the Judaic
Realm. Repositories, Collections, Projects, Publications, New York, London,
Oxford: The Haworth Press, Inc. 2003, 197 S., 8°, kartoniert; ISBN 0-
7890-2279-6.

Dass die Offnung der Bibliotheken und Archive nach 1989/90 in den Lindern Mittel-
und Osteuropas, und vor allem der ehemaligen Sowjetunion, nicht zuletzt der judai-
stischen Forschung neue Perspektiven erdffnet und Méglichkeiten prakeischer Arbeit
gegeben hat, ist lingst Tatsache und wird ein weiteres Mal durch den vorliegenden Band
mit seinen neun Beitrigen bestitigt. — Darin berichtet M. Web von der Suche nach
jidischen Dokumenten in ehemals sowjetischen Bibliotheken und Archiven (S. 5 -16),
B. Richler vom Stand der Mikrofilmierung ihrer hebriischen Handschriftenbestinde (S.
59—-68) und B. Lukin von den Bemiihungen, im Zentralarchiv fiir die Geschichte der
Juden in Jerusalem eine Sammlung aller archival sources on Russian Jewry (zumindest in
kopierter Form) anzulegen (S. 17-36). Eine bemerkenswerte Petersburger Sammlung
von 38 hebriischen Inkunabeln beschreibt Sh.S. Iakerson (S. 37—58). V. Karasik hat
eine checklist aller 311 zwischen 1860 und 2000 in der Ukraine verlegten jiidischen
Periodika zusammengestellt (S. 119-150) und N. Borodulin eine mehrere hundert
Titel umfassende Bibliographie der zwischen 1991 und 2001 in den Lindern der che-
maligen Sowjetrepubliken erschienenen Slzvic Judaica, die das New Yorker YIVO fiir
seine Bibliothek angekauft hat (S. 89 —118). A. Frenkel gibt eine Ubersicht iiber Jewish
book publishing in den GUS- und baltischen Staaten (S. 69—-88) und S.D. Corrsin iiber
bibliographische Projekte im Bereich der polnisch-jiidischen Studien (S. 151-167).
Mit dem Problem der Dokumentation der osteuropiisch-jiidischen genealogical records
schliesslich befasst sich Z.M. Baker, dem zugleich dafiir zu danken ist, dass er diese

86



ebenso willkommene wie beeindruckende Zwischenbilanz einer verinderten For-

schungslandschaft herausgegeben hat.
Tiibingen Stefan Schreiner

BauscHKE, MARTIN/ WALTER HoMOLKA / RABEYA MULLER (ed.), Gemeinsam
vor Gott. Gebete aus Judentum, Christentum und Islam, Giitersloh: Giiters-
loher Verlagshaus 2004, 160 S., gebunden, € 16,95; ISBN 3-579-05543-7.

Wihrend im Okumenischen Rat der Kirchen eine Sonderkommission darum ringt, ob
orthodoxe Christen mit Christen anderer Konfessionen zum Gebet 33gemeinsam vor
Gott* zusammenkommen kénnen oder nicht (Pressemitteilungen des ORK vom 15. 5.
2002 und 28. 5. 2003 und éfter), ist man andernorts schon weiter. Mit dem neuen
,abrahamischen Gebetbuch® Gemeinsam vor Gott betreten die Herausgeber nach ei-
genem Bekunden ,spirituelles Neuland“ (S. 9), indem sie Gebete sowohl fiir multire-
ligiéses als auch fiir interreligiéses Gebet von Juden, Christen und Muslimen bereit-
stellen. Weder als Liturgie noch fiir exklusive liturgische Anlisse gedacht, versammelt
der Band rund 140 thematisch wie religionsspezifisch ausgewihlte Gebete, die teilweise
aus dem traditionellen oder auch dem interreligids erprobten Gebetsschatz der drei
abrahamischen Religionen entnommen sind, teilweise fiir den besonderen Zweck ver-
fasst wurden. Gebete, die ,unmittelbar zum gemeinsamen Beten einladen” und von
denen die meisten sich nach Einschitzung der Herausgeber ,besonders fiir das gemein-
same oder gleichzeitige Beten von Juden, Christen und Muslimen eignen® (Vorwort 5
7-8; Quellennachweis und Literaturverzeichnis am Ende geben wichtige weitere In-
formarionen zu den Gebeten). Die Themen umfassen Lobpreis und Dank, Bitte und
Fiirbitte, Schépfung, Frieden und Versshnung, Tages- und Jahreszeiten; Grundsituatio-
nen wie Krankheit, Trauer, Schuld sind ebenso beriicksichtigt wie Freundschaft, Liebe,
Tischgemeinschaft bis hin zu ,,Kinder und Schule“. Die Gebete sind mit dem jeweiligen
Symbol der Herkunftstradition versehen bzw. bei besonderer Eignung fiir das gemein-
same Gebet mit den Symbolen aller drei Religionen. Eine Einleitung gibt vor dem
Hintergrund einer sich seit den neunziger Jahren entwickelnden trilateralen Kultur der
Begegnung und dem in diesem Kontext entstehenden ,Bediirfnis nach gemeinsamen
spirituellen Feiern (S. 13) Hinweise zur Legitimitit gemeinsamen Betens. Freilich wird
dabei die Frage nach der theologischen Berechtigung solchen Betens nicht nur an einen
geeigneteren Ort verwiesen, sondern in einer Fussnote als ,,[s]treng genommen [. . .] gar
nicht zulissig® erklirt (S. 17; begriindet wird dies mit der an dieser Stelle vollig ab-
wegigen Verkniipfung mit der ,positiven Religionsfreiheit® — als ob die Privatisierung
des Gebets und der Rekurs auf subjektive Bediirfnisse die theologische Frage beriihrte).
Demgegeniiber werden die Faktizitit der ,empirisch anzutreffenden Formen von Ge-
betsfeiern” und die Einladung zu ,spiritueller Gastfreundschaft“ stark gemacht, in wel-
cher eben nicht zber Gott debattiert, sondern zu Gott gesprochen wird. Die theologi-
sche Frage darf also offenbar nicht gestellt werden — sondern nur beantwortet. Denn die
theologische Basis wird sehr wohl festgestellt, wie anders sollte die substantielle Aussage
verstanden werden: ,Der eine Gott verbindet und vereint uns Juden, Christen und
Muslime unbeschadet unserer unterschiedlichen Glaubensauffassungen oder Gebetssti-
le” (S. 19)? Hier miissen sich dem kundigen Leser einschligige religionstheologische

87



Modelle assoziieren; jedenfalls wird deutlich, dass die konkreten, positiven Glaubens-
traditionen in ihrer geschichtlich gewachsenen Gestalt als (doch wohl menschliche)
~Auffassungen” dem — ja, wem: dem Eigentlichen, dem Transzendenten, Unerfassbaren
gegeniibergestellt werden. Die (blossen) phainomena werden dem (transzendenten) nou-
menon, die unterschiedlichen Gottesbilder und -erfahrungen der (abstrakten) ,,Gottheit*
gegeniibergestellt, welcher die gemeinsame Verehrung von Juden, Christen und Mus-
limen gelten soll. Wird Gott zur neutralen Gottheit, qua Transzendenz zur Variablen X
entleert, so wird der Ausdruck des Glaubens im Gebet konsequent zum ,Stil“. Die
Einsicht, dass ein Einheitspostulat dieser Art — im Grunde erreicht durch Reduktion auf
den kleinsten gemeinsamen Nenner — schon erkenntnisanthropologisch ein unmégli-
ches, da illusionires Unterfangen darstellt, scheint hier noch nicht durchgedrungen zu
sein (es sei nur etwa an G. GADEs ,,Einspruch gegen John Hicks pluralistische Religi-
onstheologie® erinnert: Viele Religionen — ein Wort Gottes, Giitersloh 1998).

So kann sich das Verfahren nur so Gestalt geben, wie es hier vorliegt: Man ver-
meidet — um nur ja nicht beim jeweils anderen Anstoss zu erregen — weitestgehend alle
konkreten Beziige auf die jeweilige Glaubenstradition (kleinster gemeinsamer Nen-
nerl?), es werden allgemeine Gottesbezeichnungen gebraucht, der gesamte Abschnitt
tiber ,Schuld und Vergebung®, ja, das Buch iiberhaupt kommt ohne ,Christus®, ge-
schweige denn ,Jesus Christus® aus (zweimal, S. 47 und 68, erscheint ,Vater” als Got-
tesanrede, davon einmal in einem Gebet Bonhoeffers). Zielt darauf die Bitte S. 102:
»Reinige uns und unsere religiésen Traditionen von allen Spuren der Enge und Into-
leranz“? Oder S. 57: ,um uns frei zu machen® — von den listigen ,Formen®“ der
konkreten Glaubensweisen? Auf Schritt und Trite stésst man auf die Unterscheidung
von Form und Inhalc. Was ist aber der Inhalt, wenn er mit einer Hohlformel gleichsam
ausdriicklich ad absurdum gefithrt wird wie in dem Gebet S. 109: ,Segne unsere reli-
giosen Traditionen [...]“?

Ist dies alles, was von jahrelanger Beschiftigung mit der Christologie (M. BAausch-
KE spricht in seiner Dissertation Jesus — Stein des AnstofSes. Die Christologie des Korans
und die deutschsprachige Theologie, K5ln, Weimar, Wien 2000 [= Kélner Versffentli-
chungen zur Religionsgeschichte 29] von einer ,externen Christologie® des Korans)
iibrigbleibt, so scheint die vielgepriesene ,spirituelle Gastfreundschaft® (vgl. neben der
Einleitung das Gebet S. 100, das programmatischen Charakter hat) doch weithin einer
Einbahnstrasse zu gleichen. Man wird den Eindruck nicht los, dass der Dialog insbe-
sondere mit dem Islam zumindest derzeit und in diesem Stadium so lange gut zu
funktionieren' scheint, wie fundamentale islamische Rahmenbedingungen akzeptiert
werden. Konkret: Warum ist Platz fiir die Fatiha, die Eréffnungssure des Korans (S. 31)
— deren Schlussformel (,nicht den Weg derer, die deinen Zorn erregt haben, und nicht
den Weg der Irregehenden®) sich iibrigens nach weitestgechendem Konsens der islami-
schen Tradition polemisch auf die Juden respektive die Christen bezicht —, nicht aber
fiir das Vaterunser und ein entsprechendes jiidisches Gebet? Dialog auf Augenhéhe?
Das muss an dieser Stelle auch in dieser Richtung eingefordert werden. Christliches
Gebet geschieht im Namen Jesu, ist Doxologie des Heilshandelns Gottes, des Vaters, in
Schépfung, Erlosung und Vollendung (E. Scuuink, Okumenische Dogmatik. Grund-
ziige, Gottingen 1993, S. 451£.7251f). Sicher muss nicht immer trinitarisch formuliert
werden. Wenn aber suggeriert wird, man kénne die trinitarische Konstitution des Ge-
geniibers christlichen Gebets durch Gebrauch einer allgemeinen Gottesbezeichnung
oder Reduktion auf ein allseits akzeptables (etwa — wie hier praktisch durchgehend —

schépfungstheologisches) Minimum umgehen bzw. wegretuschieren, zeugt dies entwe-

88



der von beeindruckender Unbedarftheit — oder von bedenklicher Unaufrichtigkeit. Dies
wird durch eine historisierende (und wieder auf die Empirie verweisende) Relativierung
des trinitarischen Betens, die viel zu kurz greift, keineswegs aufgefangen (S. 8; ich
verweise nur auf H.-M. BArTH, Dogmatik. Evangelischer Glaube im Kontext der Welt-
religionen, Giitersloh 22002, S. 273ff.). Der Weg bis zur vollen Integration der jewei-
ligen Identititen scheint hier noch weit. Bei allem guten Willen zeigt das Buch, dass
gemeinsames Gebet kaum angemessenes Mittel und geeigneter Ausdruck des Dialogs
zwischen den Religionen ist und sein kann, will man nicht eine Illusion von Gemein-
samkeit inszenieren oder einer solchen doch Vorschub leisten.

Tiibingen Friedmann EifSler

GERHARDS, ALBERT / STEPHAN WAHLE (ed.), Kontinuitiit und Unterbrechung.
Gottesdienst und Gebet in Judentum und Christentum, Paderborn, Miinchen,
Wien, Ziirich: Schéningh 2005 (= Studien zu Judentum und Christentum),
285 S., kartoniert, € 39,90; ISBN 3-506-71338-8.

Der Sammelband fasst in den zwei Hauptkapiteln ,Jiidisches und christliches Beten® (S.
15—-139) und ,Rezeption und Konflikt® (S. 143—263) historische, theologische und
liturgiewissenschaftliche Arbeitsergebnisse zusammen, die im Zusammenhang mit dem
Bonner Sonderforschungsbereich 534 ,Judentum — Christentum® und am dortigen
Seminar fiir Liturgiewissenschaft der Katholisch-Theologischen Fakultit entstanden
sind.

Die Aufsitze sind von durchaus unterschiedlicher Qualitit; im Hinblick auf die
Judaistik kann teilweise nicht von echten Forschungsergebnissen, sondern nur davon
die Rede sein, dass Grundlagenwissen im Hinblick auf die Themenstellung des Bandes
aufbereitet wurde, auch wenn dies — etwa in Clemens Leonhards Text iiber die
»Erinnerungen an den Tempel in der Liturgie der Synagoge® (S. 107—122) oder in
Friedrich Lurz’ ,Gottesdienst und Gebet in den Aufzeichnungen der Glikl Hameln® (S.
213-268) — recht gur gelungen ist. An anderer Stelle (Andrea Doeker, ,Das Gebet als
geprigte Sprache®, S. 15-61) stosst man sich an einem merkwiirdigen theologisch-
soziologischen Mischjargon. Unter der Uberschrift ,Jiidisches und christliches Gebet als
['?] Konstituierung von Identitit“ heisst es hier zunichst, Gebet sei ,kein Monolog®,
eine ,Antwort bzw. Aktion Gottes“ werde von den Betern — ist dies einschrinkend
gemeint? — ,erwartet” (S. 15). Was soll aber dann heissen: ,,Gebetssprache ist [. . .] auch
,Sprache’, die allgemein verstanden und analysiert werden kann?“ (S. 15). Und was die
abschliessend formulierte Binsenweisheit, dass Gebetstexte ,nicht nur der Kommuni-
kation mit Gott“ dienen, sondern ,auch zur Bildung bzw. Bewahrung einer Gebets-
gemeinschaft® beitragen (S. 55) und dass ein festgelegter Glaubenskanon ,qua Zuge-
horigkeit und Mitbetbarkeit zur Herausbildung einer Identitit (S. 56) fithre? Dunkle
Ahnungen, wie es mit dieser Identitit bestellt sein mag, tauchen auf, schaut man sich
den unklaren Gebrauch der allgegenwiirtigen Hauptmetaphern an, die sich zur Bestim-
mung des Verhiltnisses von Judentum und Christentum eingebiirgert haben: So ist in
der Einleitung der Herausgeber (S. 7) von der »Einbezichung der jiidischen Wurzeln®
die Rede, sollen gar die ,alttestamentlichen und jiidisch-rabbinischen [!] Wurzeln eu-
charistischen Betens herausgearbeitet werden®, wihrend andererseits unklar ist, ob Ju-

89



dentum und Christentum ,als Antipoden, Mutter und Tochter oder als mehr oder
weniger feindliche Geschwister anzusehen sind (A. Gerhards, S. 269).

Tiibingen Matthias Morgenstern

PeTERS, FRANCIS E., Islam. A Guide for Jews and Christians, Princeton: Prince-
ton University Press 2003, 285 S.; ISBN 0-691-11553-2.

In zehn Bildern, méchte man fast sagen, fiihre Peters seiner jiidischen und christlichen
Leserschaft den Islam vor, so flichig betrachtend und ruhig der Ton, als schreite man
gleichsam in einer Ausstellung von einem Exponat zum anderen. Keine Anmerkungen
(bis auf gelegentliche optisch hervorgehobene Kistchen mit Zusatzinformationen), kei-
ne Bibliographie, ein knappes Sachregister, wendet sich das recht grossziigig aufgemach-
te Buch nicht an detaildurstige Experten, sondern an ein breites Publikum. Die Be-
trachtung beginnt bei den gemeinsamen Stoffen der biblischen Religionen, deren sach-
liche wie historische Verwandtschaft vorausgesetzt und an vielen Punkten entfaltet wird,
ohne den Islam damit reduktionistisch oder simplifizierend evolutiv erkliren zu wollen.
Das Verhiltnis von Koran und spiterer Tradition wird thematisiert, gelegentlich werden
Linien bis in die heutige Zeit ausgezogen. Das Augenmerk richtet sich ganz iiberwie-
gend auf die spirituelle wie die politische Entwicklung zentraler islamischer ,Lebens-
adern®. Das vorislamische arabische Umfeld, Muhammads innerer wie dusserer Wer-
degang, der Koran in Entstehung, Auslegung und Wirkung, die Umma als Konzept
und geschichtliches Phinomen, Scharia und Moral, Polemik und Dschihad, Ritus und
schliesslich eschatologische Vorstellungen, das sind die Hauptthemen. So angenehm
und leicht verdaulich der besinnliche Duktus ist, es bleibt gleichwohl ein zwiespiltiges
Gefiihl am Ende. Fiir Leser mit Vorwissen bleibt die weit gespannte, lockere Aneinan-
derreihung ohne Vertiefungen und Quellennachweise unbefriedigend, fiir die Erstin-
formation aber scheint das essayistische Konzept verfehlt, da ohne eine Karte, ohne zeit-
und wirkungsgeschichtlich gewichtende Hinweise etwa bei den vielen Namen etc. (ab-
geschen von den nicht wenigen Fehlern bei Zahlen und den ohnehin fragwiirdigen
Transkriptionen) kaum ein profiliertes Bild entstehen kann. Fiir wen ist das Buch? Von
daher liest sich das Fazit merkwiirdig, das Buch habe ,keine Lésungen vorgeschlagen,
da es keine Probleme identifiziert hat“ (S. 276). Eben. Der Leser bleibt mit seinen
jedenfalls weitgehend allein.

Tiibingen Friedmann EifSler

90



	Rezensionen

