
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Die Bedeutung des Unterschieds zwischen den Wundern Moses und
denen der anderen Propheten nach dem "Führer der Verirrten"

Autor: Schwartz, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung des Unterschieds
zwischen den Wundern Moses

und denen der anderen Propheten
nach dem „Führer der Verirrten"

von Michael Schwartz*

Zu Beginn des 35. Kapitels des zweiten Teils des „Führers der Verirrten"
verweist Maimonides auf das, was er im Kommentar zur Mischna und im
Misneh Tora über die Unterschiede zwischen der Prophétie des Mose und
den Prophetien der anderen Propheten gesagt hatte.1 Im weiteren sagt er,
dass das Wort „Prophétie" einen völlig anderen Sinn habe, wenn es sich auf
Mose beziehe, als wenn es auf die übrigen Propheten angewendet wird.
Danach hält er fest:

„So steht es meines Erachtens auch mit seinen Wundern und denen der anderen;

denn seine Wunder sind nicht von der gleichen Art wie diejenigen der übrigen
Propheten. Was den Unterschied zwischen seinen Wundern und denen sämtlicher

Propheten betrifft, so haben ja nur einzelne Leute alle die Wunder berichtet, die die

Propheten gewirkt haben oder die an ihnen getan worden sind, wie die Zeichen

Prof. Dr. Michael Schwartz (Professor emeritus für Arabisch und islamische Theologie

an der Universität Tel Aviv), Arlosoroff St. 10/17, IL- 92181 Jerusalem. -
Hebräisch ursprünglich erschienen in: Dadt 38 (1997), S. 5-7. Aus dem Hebräischen

übersetzt von Simon Lauer, Ciarens.
1 Misna 'im perus Rabbenu Mose hen Maimon - maqor we-tirgum, ed. Y. D. Qafih, 6

Bände, Jerusalem 25729/1968, dort Band IV: Sanhédrin, Einleitung zu Pereq heleq,
S. 212-214; Haqdamot ha-Rambam la-Misna, ed. Y. Shailat, Macaleh Adumim,
Jerusalem 5752/1992, S. 142-144.371-372: 1. Nur mit Mose hat Gott ohne
Mittler gesprochen; 2. nur Mose hat in wachem Zustand prophezeit; 3. mit seiner

Prophétie war kein Schwäche- oder Angstzustand verbunden; 4. nur Mose hat

prophezeit, wann immer er wollte. Vgl. Semoneh peraqim VII, in: Misna 'im perus
Rabbenu Mose ben Maimon, ed. Y. D. Qafih, Band IV: Neziqin, S. 393 — 396;
Haqdamot ha-Rambam la-Misna, ed. Y. Shailat, S. 246-248.389-391; Misneh
Tora, hil. yesode ha-tora VII,6 (Misneh Tora hu' ha-yad ha-hazaqa, ed. M.D. Rabi-
nowitz/S.T. Rubinstein et ai, 17 Bände, Jerusalem 6 und 75741 —1745/1981 —

1985, dort Band II, S. 37-38).

55



Elijas und Elisas. Man sieht ja, dass der König von Israel sie untersucht und von
Gechazi verlangt hat, dass er sie ihm erzähle; wie die Schrift sagt: ,Erzähle mir doch
die grossen Dinge, die Elisa gewirkt hat.' Als er aber dem König erzählte, dass er
einen Toten erweckt hat, sagte Gechazi: ,Mein Herr und König! Dies ist die Frau,
und dies ist ihr Sohn, den Elisa erweckt hat' (2. Könige 8,4-5). So verhält es sich
auch mit den Zeichen eines jeden Propheten ausser denen unseres Meisters Mose.
Deshalb hat es die Schrift auch als Mitteilung klar gemacht, dass nie ein Prophet
erstehen wird, der öffentlich, vor den Augen seiner Anhänger und seiner Gegner,
Zeichen tut, wie sie Mose gewirkt hat; es heisst nämlich: ,Es erstand kein Prophet
mehr in Israel wie Mose [. das gilt] für alle Zeichen und Wunder [, die Mose

gewirkt hat,] vor den Augen von ganz Israel' (Dtn 34,11-12). Diese Zeichen und
Wunder geschahen in Gegenwart aller Israeliten, seiner Anhänger: ,vor den Augen

ganz Israels'. Lass dich nicht beirren durch das, was über den Stillstand der Sonne
im Blick auf Josua gesagt worden ist: ,Da sprach er vor den Augen der Israeliten
[. .]' (Jos 10,12); hier steht nämlich nicht ,ganz Israel', wie bei Mose. Ebenso
verhält es sich mit der Geschichte Elijas auf dem Karmel, wo nur wenige zugegen
waren".2

Jakob Levinger s.A. hat diese Aussage des Maimonides so erklären wollen:

„Die Wunder der anderen Propheten beruhten nur auf der Einbildungskraft,

wie die Erweckung der Kinder bei Elija und Elisa und der Stillstand
der Sonne bei Josua [...]. Die Wunder Moses hingegen waren tatsächlich

Abweichungen von der Weltordnung."3
Es mag sein, dass Maimonides dies auf der esoterischen Ebene gemeint

hat, obwohl sich dieser Schluss nicht aufdrängt. Auf der exoterischen Ebene

jedenfalls trifft Maimonides hier eine Unterscheidung, die aus dem islamischen

Denken stammt und sich im jüdischen Denken des Mittelalters
eingebürgert hat. In der muslimischen Lehre von der Kritik der Überlieferungen,

die dazu diente, die im Namen Muhammads überlieferten Traditionen
{hadït, die „mündliche Tora" des Islam) zu ordnen und zu „filtrieren" und
zwischen zuverlässigen, zweifelhaften und falschen Traditionen zu
unterscheiden, ist das Prinzip festgehalten worden, dass eine Uberlieferung, die

ein Ereignis, das vor einer so grossen Menge stattgefunden hat und von
Generation zu Generation von einer so grossen Zahl von Tradenten überliefert

worden ist, dass es unvorstellbar ist, dass sie sich zu dessen Erdichtung
hätten zusammenfinden können, eine sichere Kenntnis vermittelt. Eine solche

Tradition wurde als habar mutawätir („verlässliche / kontinuierliche

2 Moreh nevukbim le-Rabbenu Mose ben Maimon, Hebrew translation from the Ara¬

bic, annotations, appendices and indices M. Schwartz, 2 Bände, Tel Aviv 2002,
dort Band I, S. 382-383; Moreb nevukbim - maqor we-tirgum, ed. Y. D. Qafih, 3

Bände, Jerusalem 5732/1972, dort Band II, S. 399 — 400 (arab.).
3 J. Levinger, Ha-Rambam ke-filosof u-khe-poseq (Der Rambam als Philosoph und

Dezisor), Jerusalem 5750/1990, S. 37, Anm. 3.

56



Überlieferung") bezeichnet.4 Demgegenüber kann die Verlässlichkeit /

Kontinuierlichkeit einer Überlieferung, die von einem Ereignis berichtet, das nur
einzelne erlebt oder nur einzelne von Generation zu Generation überliefert

haben - habar al-ahad („Überlieferung eines einzelnen") -, bezweifelt
werden.5

Der muslimische Theologe Abd al-Gabbär ibn Ahmad al-Asadäbädl

(gestorben 1025)6 erklärt, ein Richter sei verpflichtet, die Glaubwürdigkeit
der vor ihm erscheinenden Zeugen zu prüfen, und ein Gelehrter müsse die

Verlässlichkeit der in der Tradentenkette einer gewöhnlichen Überlieferung
Erwähnten klären; wem aber eine „verlässliche / kontinuierliche Überlieferung"

vorgelegt wird, ist von solchen Pflichten frei, weil eine derartige
Überlieferung Gewissheit schafft.7

Aus dem Werk des al-Bäqillänl (gestorben 1013),8 eines Zeitgenossen
und Gegners von cAbd al-Gabbär, erfahren wir, dass sich die Muslime auf
den Grundsatz des tawätur, den Grundsatz einer „verlässlichen / kontinuierlichen

Überlieferung" und Übereinstimmung aller Tradenten, stützten, um
sicher zu gehen, dass ihr Koran mit dem von Muhammad empfangenen
identisch ist.9

Darüber hinaus erzählt al-Bäqillänl, dass sich die Juden in der Polemik

gegen die Muslime auf das Prinzip des tawätur zu berufen pflegten. Nach
den Juden wäre freilich eine Tradition nur dann „verlässlich / kontinuierlich"

4 As-Sarlf al-Gurgänl definiert im Kitäb at-ta'rïfât „verlässliche/kontinuierliche Über¬

lieferung" folgendermassen: „mutawätir ist eine Überlieferung, die von Leuten
überliefert wird, die wegen ihrer grossen Zahl oder Ehrlichkeit sich unmöglich
verschworen haben können zu lügen; z. B. zu sagen, dass der Prophet, Friede über
ihn, behauptet hat, Prophet zu sein und ein Wunder getan zu haben" (Kitäb at-
ta'rïfât, ed. G. Flügel, Leipzig 1845 [Nachdruck Beirut 1969], S. 210); M.
Schwartz, in: Qiryat Sefer 49 (5734), S. 200-201.

5 J. Robson, Hadït, in: C. E. Bosworth et al. {ed.), The Encyclopaedia ofIslam. New
Edition. Band III, Leiden 1971, S. 25; G.H.A. Juynboll, Khabar al-wähid, in:
C. E. Bosworth et al. (ed.), The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Band IV,
Leiden 1978, S. 896.

6 S. M. Stern, Abd al-Gabbär, in: C.E. Bosworth et al. {etdl), The Encyclopaedia of
Islam. New Edition. Band I, Leiden 1960, S. 59 — 60.

2 Abd al-Gabbär ibn Ahmad al-Hamadänl al-Asadäbädl, al-Mugnïfï abwäb at-tauhïd
wal-'adl, ed. M. al-Hudairï/M.M. QÄsim, Band XV, Kairo 1965, S. 361-404.

8 R.J. McCarthy, al-Bäqillänl, in: C.E. Bosworth et al. {ed.), The Encyclopaedia of
Islarn. New Edition. Band I, Leiden 1960, S. 958 — 959.

1 Muhammad ihn at-Tayyib al-Bäqillänl, at-Tamhïd, ed. R.J. McCarthy, Beirut
1957, S. 133-134; eine detaillierte Diskussion des tawätur-Prinzips dort S. 382-
386. Siehe auch R. Brunschvig, L'argumentation d'un théologien musulman du
Xe siècle contre le judaïsme, in: Homenaje a Millâs-Vallicrosa, 2 Bände, Barcelona

1954-1956, dort Band I, S. 225-241.

57



(.mutawätir), wenn ihre Tradenten zu unterschiedlichen Familien gehören,
niederen Standes sind und bezahlen, was der Staat von denen verlangt, die
seinen Schutz verlangen. Schliesslich darf ihnen die Religion nicht gewaltsam
aufgezwungen worden sein.10 Es ist klar, dass wir ein durchsichtiges Manöver
vor uns haben.

Somit gehört dieser Grundsatz zu all dem anderen, was die arabisch
schreibenden jüdischen Denker von ihrer muslimischen Umgebung
übernommen haben. Wir finden ihn bei Sacadja Gaon (Emunot we-de'ot 111,6

Ende), Jehuda ha-Lewi (Kuzari 1,25 und 48;11 IV,II12), Abraham ihn
Da'ud (Emuna ha-rama),lA Rabbi Maimon, Vater des Maimonides (Iggeret
ha-nehamaXA) und Maimonides (Iggeret TemanI5).

Man kann also sagen, Maimonides' Botschaft im „Führer der Verirrten"
(11,35) lautet, dass unser Wissen von Moses Wundern sicheres Wissen ist,
weil diese Wunder vor einer grossen Gemeinde geschehen sind, die dieses

Wissen nicht wohl erfinden konnte, und weil ihre Kunde von Generation zu
Generation durch viele Menschen überliefert worden ist. Anders steht es mit
unserem Wissen von den Wundern der übrigen Propheten, die vor einzelnen

Leuten geschehen sind, oder deren Kunde nur von einzelnen überliefert
worden ist.

Möglicherweise hat die Betonung der Öffentlichkeit von Moses Wundern

noch einen weiteren Aspekt: Die Tora ist vor vielen Leuten gegeben

worden, während die islamische Tradition berichtet, Muhammad habe den

Koran in der Einsamkeit erhalten.

10 al-Baqillam, at-Tamhïd, S. 167.173.385.
11 Vgl. Jehuda ha-Lewi, Sefer ha-Kuzari, übersetzt von Jehuda Even Schemuel, Tel

Aviv 5733/1973, S. 28-29 und Anm. 19.
12 Vgl. E. Schlossberg, R. Saadia Gaon's Attitude towards Islam [hebr.], in: Da'at

25 (5750), S. 21 — 51, dort S. 49 mit Anm. 171.
13 Ed. S. Weil, Frankfurt/M. 1852, S. 80; vgl. D. Kaufmann, Geschichte der Attri¬

butenlehre, Gotha 1877 (Nachdruck Budapest 1880 und Amsterdam 1967), S.

246 — 247 mit Anm. 247.
14 Übersetzung von B. Klar, Einleitung und Anmerkungen von Y. L. Fishman, Jeru¬

salem 5705/1945, S. 8: „Die Überlieferung, die alle von allen empfangen haben, ist
wahr". Vgl. E. Schlossberg, R. Saadia Gaon's Attitude, Anm. 172.

D Moses Maimonides' Epistle to Yemen. The Arabic Original and the three Hebrew
Versions, ed. A. S. Halkin, English translation B. Cohen, New York 1952, S. 38

(arab.) und S. VIII (engl.); dt. Übersetzung: Moses Maimonides, Der Brief in den

Jemen. Texte zum Messias, übersetzt von Sylvia Powels-Niami, Berlin 2002
Jüdische Geistesgeschichte 1), S. 51-52. Vgl. E. Schlossberg, The Attitude of
Maimonides towards Islam [hebr.], in: Pe'amim 42 (1990), S. 38-60, dort S. 54-55
mit Anm. 66.

58


	Die Bedeutung des Unterschieds zwischen den Wundern Moses und denen der anderen Propheten nach dem "Führer der Verirrten"

