Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Die Bedeutung des Unterschieds zwischen den Wundern Moses und
denen der anderen Propheten nach dem "Fuhrer der Verirrten"

Autor: Schwartz, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung des Unterschieds
zwischen den Wundern Moses
und denen der anderen Propheten
nach dem , Fiihrer der Verirrten

von Michael Schwartz™

Zu Beginn des 35. Kapitels des zweiten Teils des ,Fiihrers der Verirrten®
verweist Maimonides auf das, was er im Kommentar zur Mischna und im
Misneh Tora iiber die Unterschiede zwischen der Prophetie des Mose und
den Prophetien der anderen Propheten gesagt hatte.! Im weiteren sagt er,
dass das Wort ,,Prophetie” einen véllig anderen Sinn habe, wenn es sich auf
Mose beziehe, als wenn es auf die iibrigen Propheten angewendet wird.

Danach hilt er fest:

»50 steht es meines Erachtens auch mit seinen Wundern und denen der anderen;
denn seine Wunder sind nicht von der gleichen Art wie dicjenigen der iibrigen
Propheten. Was den Unterschied zwischen seinen Wundern und denen simtlicher
Propheten betrifft, so haben ja nur einzelne Leute alle die Wunder berichtet, die die
Propheten gewirkt haben oder die an ihnen getan worden sind, wie die Zeichen

*  Prof. Dr. Michael Schwartz (Professor emeritus fiir Arabisch und islamische Theo-
logie an der Universitit Tel Aviv), Arlosoroff St. 10/17, IL-92181 Jerusalem. —
Hebriisch urspriinglich erschienen in: Da‘ar 38 (1997), S. 5-7. Aus dem Hebrii-
schen iibersetzt von Simon Lauer, Clarens.

V' Misna ‘im perus Rabbenu Mose ben Maimon — maqor we-tirgum, ed. Y. D. QaFiH, 6
Binde, Jerusalem *5729/1968, dort Band IV: Sanhedrin, Einleitung zu Pereq heleq,
S. 212-214; Hagdamot ha-Rambam la-Misna, ed. Y. SHaiLaT, Ma‘aleh Adumim,
Jerusalem 5752/1992, S. 142 -144.371-372: 1. Nur mit Mose hat Gott ohne
Mittler gesprochen; 2. nur Mose hat in wachem Zustand prophezeit; 3. mit seiner
Prophetie war kein Schwiche- oder Angstzustand verbunden; 4. nur Mose hat
prophezeit, wann immer er wollte. Vgl. Semoneh peragim V11, in: Misna im perus
Rabbenu Mose ben Maimon, ed. Y.D. Qari, Band IV: Nezigin, S. 393-396;
Hagdamot ha-Rambam la-Misna, ed. Y. SHALAT, S. 246—248.389-391; Misneh
Tora, hil. yesode ha-tora V11,6 (Misneh Tora hw’ ha-yad ha-hazaqa, ed. M.D. Ras1-
Now1Tz/S.T. RUBINSTEIN ¢f al., 17 Binde, Jerusalem ¢ " 75741—1745/1981—
1985, dort Band II, S. 37—-38).

55



Elijas und Elisas. Man sieht ja, dass der Kénig von Israel sie untersucht und von
Gechazi verlangt hat, dass er sie ihm erzihle; wie die Schrift sagt: ,Erzihle mir doch
die grossen Dinge, die Elisa gewirke hat.® Als er aber dem Konig erzihlte, dass er
einen Toten erweckt hat, sagte Gechazi: ,Mein Herr und Kénig! Dies ist die Frau,
und dies ist ihr Sohn, den Elisa erweckt hat' (2. Kénige 8,4—5). So verhilt es sich
auch mit den Zeichen eines jeden Propheten ausser denen unseres Meisters Mose.
Deshalb hat es die Schrift auch als Mitteilung klar gemacht, dass nie ein Prophet
erstehen wird, der 6ffentlich, vor den Augen seiner Anhinger und seiner Gegner,
Zeichen tut, wie sie Mose gewirke hat; es heisst nimlich: ,Es erstand kein Prophet
mehr in Israel wie Mose [. . ., das gilt] fiir alle Zeichen und Wunder [, die Mose
gewirkt hat,] vor den Augen von ganz Israel’ (Dtn 34,11-12). Diese Zeichen und
Wunder geschahen in Gegenwart aller Israeliten, seiner Anhiinger: wor den Augen
ganz Israels’. Lass dich nicht beirren durch das, was iiber den Stillstand der Sonne
im Blick auf Josua gesagt worden ist: ,Da sprach er vor den Augen der Israeliten
[...]° (Jos 10,12); hier steht nimlich nicht ,ganz Israel’, wie bei Mose. Ebenso

verhilt es sich mit der Geschichte Elijas auf dem Karmel, wo nur wenige zugegen

«w 2
waren .

Jakob Levinger s. A. hat diese Aussage des Maimonides so erkliren wol-
len: ,,Die Wunder der anderen Propheten beruhten nur auf der Einbildungs-
kraft, wie die Erweckung der Kinder bei Elija und Elisa und der Stillstand
der Sonne bei Josua [...]. Die Wunder Moses hingegen waren tatsichlich
Abweichungen von der Weltordnung.

Es mag sein, dass Maimonides dies auf der esoterischen Ebene gemeint
hat, obwohl sich dieser Schluss nicht aufdringt. Auf der exoterischen Ebene
jedenfalls trifft Maimonides hier eine Unterscheidung, die aus dem islami-
schen Denken stammt und sich im jiidischen Denken des Mittelalters ein-
gebiirgert hat. In der muslimischen Lehre von der Kritik der Uberlieferun-
gen, die dazu diente, die im Namen Muhammads iiberlieferten Traditionen
(hadit, die ,miindliche Tora“ des Islam) zu ordnen und zu ,filtrieren” und
zwischen zuverldssigen, zweifelhaften und falschen Traditionen zu unter-
scheiden, ist das Prinzip festgehalten worden, dass eine Uberlieferung, die
ein Ereignis, das vor einer so grossen Menge stattgefunden hat und von
Generation zu Generation von einer so grossen Zahl von Tradenten tiberlie-
fert worden ist, dass es unvorstellbar ist, dass sie sich zu dessen Erdichtung
hitten zusammenfinden kénnen, eine sichere Kenntnis vermittelt. Eine sol-
che Tradition wurde als Jabar mutawatir (.yverlissliche/kontinuierliche

2 Moreh nevukhim le-Rabbenu Mose ben Maimon, Hebrew translation from the Ara-
bic, annotations, appendices and indices M. Scuwartz, 2 Binde, Tel Aviv 2002,
dort Band I, S. 382—-383; Moreh nevukhim — maqor we-tirgum, ed. Y.D. QaFIH, 3
Binde, Jerusalem 5732/1972, dort Band II, S. 399—400 (arab.).

3 J. LeviNGER, Ha-Rambam ke-filosof u-khe-poseq (Der Rambam als Philosoph und
Dezisor), Jerusalem 5750/1990, S. 37, Anm. 3.

56



Uberlieferung®) bezeichnet.* Demgegeniiber kann die Verlisslichkeit/ Konti-
nuierlichkeit einer Uberlieferung, die von einem Ereignis berichtet, das nur
einzelne erlebt oder nur einzelne von Generation zu Generation iiberliefert
haben — pabar al-ahad (,Uberlieferung eines einzelnen®) —, bezweifelt wer-
den.’

Der muslimische Theologe ‘Abd al-Gabbar ibn Ahmad al-Asadabadi
(gestorben 1025) ¢ erklirt, ein Richter sei verpflichtet, die Glaubwiirdigkeit
der vor ihm erscheinenden Zeugen zu priifen, und ein Gelehrter miisse die
Verlisslichkeit der in der Tradentenkette einer gewdhnlichen Uberlieferung
Erwihnten kliren; wem aber eine ,verlissliche/kontinuierliche Uberliefe-
rung® vorgelegt wird, ist von solchen Pflichten frei, weil eine derartige Uber-
lieferung Gewissheit schafft.

Aus dem Werk des al-Baqillini (gestorben 1013),° eines Zeitgenossen
und Gegners von ‘Abd al-Gabbir, erfahren wir, dass sich die Muslime auf
den Grundsatz des tawitur, den Grundsatz einer ,verlisslichen /kontinuier-
lichen Gberlieferung“ und Ubereinstimmung aller Tradenten, stiitzten, um
sicher zu gehen, dass ihr Koran mit dem von Muhammad empfangenen
identisch ist.”

Dariiber hinaus erzihlt al-Baqillani, dass sich die Juden in der Polemik
gegen die Muslime auf das Prinzip des fawdtur zu berufen pflegten. Nach
den Juden wire freilich eine Tradition nur dann ,verlisslich / kontinuierlich®

4 A§-Sarif aJ—Gurgini definiert im Kitab at-ta‘rifat yverlissliche / kontinuierliche Uber-
lieferung“ folgendermassen: ,mutawatir ist eine Uberlieferung, die von Leuten
iiberliefert wird, die wegen ihrer grossen Zahl oder Ehrlichkeit sich unméglich
verschworen haben kénnen zu liigen; z. B. zu sagen, dass der Prophet, Friede iiber
ihn, behauptet hat, Prophet zu sein und ein Wunder getan zu haben® (Kitdb at-
ta‘rifat, ed. G. FLUGEL, Leipzig 1845 [Nachdruck Beirut 1969], S. 210); M.
ScuwARrTz, in: Qiryar Sefer 49 (5734), S. 200—-201.

> ]. RossoN, Hadit, in: C.E. BoswORTH et al. (ed.), The Encyclopaedia of Islam. New
Edition. Band III, Leiden 1971, S. 25; G.H.A. JuynsoLL, Khabar al-wahid, in:
C.E. BosworTH et al. (ed.), The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Band IV,
Leiden 1978, S. 896.

6 S.M. STErN, ‘Abd al-Gabbir, in: C.E. BosworTH et al. (ed.), The Encyclopaedia of
Islam. New Edition. Band I, Leiden 1960, S. 59-60.

7 ‘Abd al-Gabbar ibn Ahmad al-Hamadani al-Asadibadi, a/-Mugni fi abwab at-taubid
wal-‘adl, ed. M. aL-Hupairi/ M. M. QasiM, Band XV, Kairo 1965, S. 361-404.

8 R.J. McCarrny, al-Bagillani, in: C. E. BosworTH et al. (ed.), The Encyclopaedia of
Islam. New Edition. Band I, Leiden 1960, S. 958 -959.

9 Muhammad ihn at-Tayyib al-Baqillani, az-Tambhid, ed. R.]. McCarthy, Beirut
1957, S. 133 —134; eine detaillierte Diskussion des tawatur-Prinzips dort S. 382—
386. Siehe auch R. Brunscuvig, L'argumentation d’un theologien musulman du
X¢ siecle contre le judaisme, in: Homenaje a Millds-Vallicrosa, 2 Binde, Barcelona
1954 —1956, dort Band I, S. 225-241.

i



(mutawdtir), wenn ihre Tradenten zu unterschiedlichen Familien gehoren,
niederen Standes sind und bezahlen, was der Staat von denen verlangt, die
seinen Schutz verlangen. Schliesslich darf ihnen die Religion nicht gewaltsam
aufgezwungen worden sein.'® Es ist klar, dass wir ein durchsichtiges Manéver
vor uns haben.

Somit gehort dieser Grundsatz zu all dem anderen, was die arabisch
schreibenden jiidischen Denker von ihrer muslimischen Umgebung iiber-
nommen haben. Wir finden ihn bei Sa‘adja Gaon (Emunot we-de‘or 111,6
Ende), Jehuda ha-Lewi (Kwuzari 1,25 und 48;'' 1V,11'%), Abraham ibn
Da’ud (Emuna ha-rama),” Rabbi Maimon, Vater des Maimonides (Iggeret
ha-nehama') und Maimonides (Iggerer Teman').

Man kann also sagen, Maimonides’ Botschaft im , Fiihrer der Verirrten®
(I1,35) lautet, dass unser Wissen von Moses Wundern sicheres Wissen ist,
weil diese Wunder vor einer grossen Gemeinde geschehen sind, die dieses
Wissen nicht wohl erfinden konnte, und weil ihre Kunde von Generation zu
Generation durch viele Menschen iiberliefert worden ist. Anders steht es mit
unserem Wissen von den Wundern der iibrigen Propheten, die vor einzelnen
Leuten geschehen sind, oder deren Kunde nur von einzelnen dberliefert
worden ist.

Moglicherweise hat die Betonung der Offentlichkeit von Moses Wun-
dern noch einen weiteren Aspekt: Die Tora ist vor vielen Leuten gegeben
worden, wihrend die islamische Tradition berichtet, Muhammad habe den
Koran in der Einsamkeit erhalten.

10 al-Bagillani, az-Tambid, S. 167.173.385.

11 Vgl. Jehuda ha-Lewi, Sefer ha-Kuzari, iibersetzt von Jehuda Even Schemuel, Tel
Aviv 5733/1973, S. 28—29 und Anm. 19.

12 Vgl. E. ScHLOssBERG, R. Saadia Gaon’s Attitude towards Islam [hebr.], in: Da‘ar
25 (5750), S. 21-51, dort S. 49 mit Anm. 171.

13 E4. S. Wen, Frankfurc/ M. 1852, S. 80; vgl. D. KAURMANN, Geschichte der Attri-

butenlehre, Gotha 1877 (Nachdruck Budapest 1880 und Amsterdam 1967), S.

246—-247 mit Anm. 247.

Ubersetzung von B. Klar, Einleitung und Anmerkungen von Y.L. Fishman, Jeru-

salem 5705/1945, S. 8: ,,Die Uberlieferung, die alle von allen empfangen haben, ist

wahr®. Vgl. E. ScHLOssBERG, R. Saadia Gaon’s Attitude, Anm. 172.

15 Moses Maimonides’ Epistle to Yemen. The Arabic Original and the three Hebrew
Versions, ed. A.S. Haikin, English translation B. Cohen, New York 1952, S. 38
(arab.) und S. VIII (engl.); dt. Ubersetzung: Moses Maimonides, Der Brief in den
Jemen. Texte zum Messias, ibersetzt von Sylvia Powels-Niami, Berlin 2002 (= Ji-
dische Geistesgeschichte 1), S. 51-52. Vgl. E. ScHLossBERG, The Attitude of Mai-
monides towards Islam [hebr.], in: Pe‘amim 42 (1990), S. 38—060, dort S. 54—-55
mit Anm. 66.

14

58



	Die Bedeutung des Unterschieds zwischen den Wundern Moses und denen der anderen Propheten nach dem "Führer der Verirrten"

