Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Der Aufgang des Canopus, die Septuaginta und die Begegnung
zwischen Simon dem Gerechten und Antiochus dem Grossen

Autor: Belenkiy, Ari

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960611

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Aufgang des Canopus, die Septuaginta
und die Begegnung zwischen
Simon dem Gerechten und
Antiochus dem Grossen

von Ar: Belen/ez'y*

Einleitung

Die Geschichte der Begegnung eines jiidischen Hohenpriesters' mit Alexan-
der dem Grossen ist schon mehrfach diskutiert worden mit dem nahezu
einstimmigen Ergebnis, dass solch ein Treffen kaum stattgefunden haben
kann. Eine ausfiihrliche Diskussion findet sich in Shaye Cohens ,, Alexander
the Great and Jaddus the High priest according to Josephus®?
Arnaldo Momiglianos Aufsatz ,Flavius Josephus and Alexander’s Visit to
Jerusalem“.” Cohen entwickelt eine Linie, die urspriinglich bei Adolph

sowie In

Ari Belenkiy, Mathematics Department, Bar-Ilan University, Israel; Economic De-
partment, College of Judea and Samaria at Ariel. — Ubersetzung aus dem Engli-
schen von Friedmann Eifller, Tiibingen.
Ich méchte Albert Baumgarten fiir Hinweise auf moderne Literatur zum Thema
danken und Larry Zalcman sowie Nachum Weil (alle Bar-Ilan Universitit) fiir
Ermutigung. Ich danke A.R. (Tom) Peters (Amsterdam) und Robert H. van Gent
(Universitit Utrecht) fiir erste Hinweise zu Canopus; Joan Griffith (Annapolis/
Maryland) fiir Iternet-Hinweise zu Alexander dem Grossen; Wayne Zanker (Ade-
laide/Australien) fiir die Diskussion iiber den seleuko-makedonischen Kalender;
Mike Sanders (Irvine/Kalifornien) fiir die Diskussion iiber die Lokalisierung der
Zitadelle und Ed Wright (Arizona University) fiir die Diskussion iiber die Topo-
graphie Jerusalems.
I Gewsdhnlich wird hier Jaddua/Jaddus angenommen [vgl. P. ScHAFER, Geschichte
der Juden in der Antike, Stuttgart, Neukirchen-Vluyn 1983, S. 18.21-22].
2 S.].D. Conen, Alexander the Great and Jaddus the High Priest According to
Josephus, in: AJS Review 7—8 (1982/83), S. 41-68.
3 A. MowmicLiaNo, Flavius Josephus and Alexander’s visit to Jerusalem, in: A. Mo-
MIGLIANO, Essays on Ancient and Modern Judaism, ed. S. BErT1, Chicago 1994, S.
79-87.

42



Biichler ansetzt,* um die Unabhiingigkeit dreier verschiedener Erzihlstringe
in Josephus’ Darstellung der Expeditionen Alexanders im Nahen Osten zu
stiitzen. Wenngleich mancher Leser zu dem Schluss kommen mag, dass der
jiidische Erzihlstrang — eng verflochten mit zwei samaritanischen — spdterer
Einfiigung zu verdanken sei, findet man keinerlei eindeutige Aussage (sapi-
ente sat?) von seiten Cohens hinsichtlich der Historizitit der Begegnung
zwischen Schimon ha-Zadik und Alexander. Momiglianos Argument fiir die
(in seinen Worten ,,dogmatische®) Bestreitung der Begegnung war, dass kei-
ner der griechischen Historiker sie je iiberliefert. Wer darauf aus ist, rein
jiidischen Beweis ausfindig zu machen, sieht sich dhnlichen Schwierigkeiten
gegeniiber: Es gibt zu viele zweifelhafte Details sowohl in Josephus als auch
im Talmud, als dass die Geschichte fiir bare Miinze genommen werden
kénnte.

Josephus Flavius (Antiguitates X1,8,5) sagt, Alexander sei ,hoch erfreut®
gewesen, als ihm das Buch Daniel gezeigt wurde, da er annahm, die Pro-
phetie iiber den griechischen Kénig, der Persien zerstoren sollte, beziehe sich
auf ihn. Der Talmud (bYoma 69a) nennt den Hohenpriester ,,Schimon ha-
Zadik“ (Simon der Gerechte), welcher allerdings ein Enkel Jaddus’/Jadduas
war und, jedenfalls nach Josephus, erst zwei Generationen spiter, nach Alex-
anders Tod, in Amt und Wiirden kam. Sowohl Josephus als auch der Talmud
erkliren, der Kénig habe den Hohenpriester bei der Begegnung ,.erkannt® als
einen Mann, den er angeblich Jahre zuvor in seiner Heimat ,in einem
Traum“ gesehen hatte. Dariiber hinaus bemerkt der Talmud (yAZ 3,1) in
einer merkwiirdigen Notiz, die offenbar nicht ernst genommen werden
kann, dass die ,jiidischen Weisen Alexander hochhoben und ihm zeigten,
dass die Erde rund sei”.

Eine angemessene Interpretation kann jedoch gelingen, wenn wir voraus-
setzen, dass die Begegnung sich tatsichlich zwischen Schimon ha-Zadik und
Antiochus dem Grossen im Jahr 199 v. Chr. ereignete. Nicht nur, dass die
beiden Begegnungen ,,allzu dhnlich® sind, wie schon Cohen beobachtete; es
ist auch nicht nur die Tatsache, dass erst die Identifikation von Schimon
ha-Zadik mit Simon II. die gleichmissige Verteilung der acht pharisdischen
Generationen von Schimon ha-Zadik bis Hillel und Schammai (erwihnt in
Pirqe Avot, Kap. 1) tiber eine plausible Zeitspanne von zweihundert Jahren
méglich macht.” Es geht um bedeutend mehr: All die Eigentiimlichkeiten,

4 A. BUCHLER, La relation de Josephe concernant Alexandre le Grand, in: Revue des
Etudes Juives 36 (1898), S. 1-26.

5> Und nicht iiber dreihundert Jahre, wie es ausgehend von Simon I. anzunehmen
wire, was die Ausdehnung der ersten vier Generationen iiber zweihundert Jahre
impliziert.

43



die bei Josephus und im Talmud erwihnt werden, erhalten eine einfache
Erklirung unter der einzigen Grundannahme, dass ein Grossteil der Bibel zur
Zeit der Begegnung schon ins Griechische tibersetzt war. Septuaginta heisst
das Stichwort! Deshalb kann die Begegnung nicht vor ca. 270 v. Chr. statt-
gefunden haben.

Nachdem diese Zeilen geschrieben waren, stiess der Verfasser auf Solo-
mon Zeitlins Abhandlung von 1933 The History of the Second Jewish Com-
monwealth, in der dieser auf einen eigenen friiheren, 1924 in der Sammlung
,Ner Maaravi® auf hebriisch versffentlichten Artikel verweist.® Darin nun
kommt Zeitlin zu einer dhnlichen Aussage wie der hier vertretenen und klirt
dariiber hinaus noch einige in historischer Hinsicht wohlbekannte Schwie-
rigkeiten. Motivierte die Entdeckung von Zeitlins Ausfithrungen eine Neu-
fassung des vorliegenden Beitrags, so doch mit folgenden bescheideneren
Zielen: die verbleibenden talmudischen ,, Alexander“-Geschichten zu dekom-
ponieren und einen moglichen Zeitpunke fiir die Substitution des Namens
Antiochus (durch Alexander) zu konjizieren.

I. Der historische Hintergrund der Begegnung

Um das Verstindnis zu erleichtern, geben wir eine kurze Chronologie der
relevanten Ereignisse von Alexander III. (gestorben 323 v.Chr.) bis Anti-
ochus III. (gestorben 187 v.Chr.), um im Anschluss Zeitlins Argumente
beziiglich des historischen Hintergrunds der Begegnung zu rekapitulieren.

a. Vermutliche Chronologie der Hohenpriester’

Jaddus (335—-320 v. Chr.)

Onias I. (320-300 v. Chr.)

Simon I. (ca. 300-280 v. Chr.)

Sein Bruder Eleazar (ca. 280—260 v. Chr.), der die erste Septuaginta-Ubersetzung
organisierte (ca. 275-250 v.Chr.)®

6 190D ORI NOM AMN? AOXA ,°37Wn M AN DO IR PWnaw
PN ,37DIN’A, S. 137142,

7 Basierend auf Kap. 11-12 der Jiidischen Altertiimer des Josephus Flavius. Vgl. eine
analoge Aufstellung in: M. Wise/M. G. ABecG/E. Coox, The Dead Sea Scrolls: A
New Translation, San Francisco 1996, S. 36—37. Unterschiede zwischen dieser und
unserer Version sind auf die Ungenauigkeit des Originals (Josephus) zuriickzufiihren.

8  Josephus (Antiquitates X11,2) beschrieb nur einen eigentlichen Ubersetzungsvorgang
aus dem siebten Jahr Ptolemaios’ II. (ca. 275 v. Chr.). Das Vorhandensein spiterer
Quellen in der Septuaginta (wie des Buches Ben Sira) legt jedoch die Méglichkeit

mehrerer spiterer Ubersetzungsbemiihungen nahe.

44



Sein dritter Bruder, Manasse (ca. 260—250 v. Chr.) .
Onias I1. (ca. 250—=210 v.Chr.) versus Josef ben Tobias, Steuereintreiber fiir Pto-

lemaios III. (ca. 222220 v.Chr.)
Simon II. (ca. 210—195 v.Chr.) versus Josefs Sohn Hyrkan (gestorben um 180

v. Chr.) _
Antiochus III. der Grosse besiegt Scopas, den General Prolemaios’ V.; er zieht in

Jerusalem ein (199 v.Chr.)
Onias III. (ca. 1952 —-180? v. Chr.), Empfinger des Briefes Aréus’, des Konigs von

Sparta

b. Die Begegnung: Zeitlins Version

Die urspriingliche Geschichte sprach von einer Begegnung zwischen dem
Hohenpriester Simon II. und Antiochus III. dem Grossen. Zwei politische
Parteien lagen damals um 200 v. Chr. in Jerusalem im Streit, die prosyrische
und die proigyptische, was zur Auslieferung Jerusalems an Antiochus den
Grossen fiihrte.

Zeitlin war wahrscheinlich der erste Gelehrte, der Schimon ha-Zadik mit
Simon II. identifizierte und eben nicht mit Simon 1., dem Kandidaten des
Josephus und vieler anderer nach ihm.” Ein weiterer wichtiger Beitrag Zeit-
lins war der Vorschlag, in der Charakterisierung Simons in den Pirqe Avot
anstelle von "™ (einem der ,Uberlebenden®) besser "W (einer der
,Hiupter®) der Knesset ha-Gedola zu lesen. Mit der Annahme, dass Onias 1.
(und nicht IV.) der eigentliche Erbauer des Tempels in Heliopolis war, ge-
lang Zeitlin eine befriedigende Erklirung, warum Pirqe Avot ihn nicht zu
den pharisdischen Griindervitern rechnet.

c. Das Problem

Es verwundert, dass spitere Historiker (Cohen und Momigliano einge-
schlossen) Zeitlin nicht zitieren. Uberdies wagt Zeitlin selbst nie eine defi-
nitive Aussage, ob die Begegnung zwischen Alexander dem Grossen und
einem jiidischen Hohenpriester stattgefunden haben kann. Dies bedeutet,
dass die Frage noch nicht abschliessend beantwortet ist, weshalb wir hier den
Versuch machen, zu einer endgiiltigen Klirung zu kommen.

Einige weitere Eigentiimlichkeiten sprechen dafiir, dass sogar weniger
bedeutende Einzelheiten der Begegnung sich nur auf das Paar Antiochus IIL
— Simon II. beziehen konnen. So ,erkannte® beispielsweise Antiochus den

9 Unter ihnen Isaac Newton und Heinrich Graetz.

45



Hohenpriester, weil er schon mit der Septuaginta, der griechischen Uberset-
zung der Bibel, vertraut war. Das angebliche ,,Hochheben® des Kénigs er-
folgte auf seine Eroberung der Zitadelle, einer michtigen, von Ptolemaios I.
in der Nihe des Tempelberges erbauten Festungsanlage.” Der Beweis dafiir,
dass ,die Erde rund® sei, wurde dem Konig dadurch erbracht, dass man ihm
vom Dach der Zitadelle den hellen Stidstern Canopus zeigte (der von Antio-
cheia aus nicht gesehen werden kann). Der Ort der Begegnung, Sapha, wird
mit Har ha-Tsofim identifiziert, einem Ort nérdlich von Jerusalem. Der im
Talmud erwihnte Antipater kénnte Antiochus’ Neffe sein. Bei seiner Be-
arbeitung des Textes fiigte Josephus verschiedene Worter ein, so etwa
~Makedon® und ,,Parmenio®, die der urspriinglichen Geschichte fremd wa-
ren. Wir konjizieren, dass die Substitution der Namen nicht lange nach dem
Besuch Oktavians am Grab Alexanders im Jahr 30 v.Chr. vorgenommen
wurde, irgendwann wihrend der Amtszeit Herodes’ des Grossen. Ferner
konjizieren wir, dass die 72 Ubersetzer der Septuaginta je 6 Priester von 12
mischmarot waren, womit wir eine zeitliche Einschrinkung auf das Datum

der Niederschrift von 1 Chron haben.

II. Talmudische , Alexander“-Geschichten

a. Erkennen des Hohenpriesters

Aréus’ Brief an Onias III. (1 Makk 12,19-23) zeugt davon, dass der Ruhm
der Septuaginta gegen Ende des dritten Jahrhunderts v. Chr. in der ganzen
griechischen Welt verbreitet war. Die Frage nach ihrer Ubersetzung (in Stu-
fen oder auf einmal) und ihrer Uberlieferung bleibt immer noch offen. Man
kann zumindest vermuten, dass Antiochus III. Lev 8 gekannt hat,!* wo die
hohenpriesterlichen Gewinder doch in einer Weise beschrieben werden, die
dem Kénig erlaubt haben kann, den Hohenpriester Simon II. anldsslich ihrer
Begegnung in Sapha zu ,erkennen®.

10 Dies geschah sicherlich nach 301 v.Chr., nachdem Antigonos Monophthalmos
besiegt worden war und Ptolemaios I. Jerusalem durch Betrug und Verrat erobert
hatte (Antiquitates X11,1,4). Grundsitzlich ist nicht auszuschliessen, dass die Zita-
delle schon rund 50 Jahre zuvor durch Nehemia gebaut worden war (da alle antiken
Tempel Festungsanlagen besassen), jedoch gehe ich davon aus, dass dies aufgrund
der wohlbekannten Opposition Sanballats (sieche Neh 4,1; 6,1) nicht geschehen ist.

1T Oder in Ex 28 oder 39.

46



b. Rundheit der Erde

Ein schliissiger Beweis, dass Antiochus und nicht Alexander der Held der
talmudischen Geschichte der Begegnung ist, lisst sich der talmudischen
Ausserung (yAZ 3,1) entnchmen, dass man ,den Kénig [Alexander] auf
seinem Pferd hochhob und ihm zeigte, dass die Erde rund ist“. Alexander,
einen Schiiler des Aristoteles, von der sphirischen Natur der Erde iiberzeu-
gen zu wollen, wire dagegen kaum ndétig gewesen. Allerdings wissen wir
nichts iiber die philosophische Bildung Antiochus’ III. Das ,Hochheben®
Antiochus’ kénnte eine einleuchtende Erklirung finden — es kénnte sich auf
seine Eroberung der Zitadelle bezichen, einer michtigen, von den ersten
Ptolemiern errichteten Festungsanlage nahe dem Tempelberg.'> Antiochus
der Grosse schreibt in seinem Brief an Ptolemaios V. (Antiguitates X11,3,3),
dass ,,Juden ihm behilflich waren, Agypter von der Zitadelle zu vertreiben®.
Mit Sicherheit wird er die Zitadelle nach der Eroberung besucht haben, so
wie es viele Sieger in der Vergangenheit taten.

Die Alten — Agypter und Griechen — brachten verschiedene Argumente
vor, um zu beweisen, dass die Erde rund ist. Das Hauptargument der Astro-
nomen, auf das Aristoteles in seinem Werk Uber den Himmel eingeht, war
die runde Form des Erdschattens auf dem Mond wihrend einer Mondfin-
sternis; ein anderes, dass von unterschiedlichen Breitengraden aus unter-
schiedliche (Sternen-)Himmel zu beobachten sind."”” Der einzige helle Stern,
der wohl in Jerusalem (31,77° N), keinesfalls aber in Antiocheia (36,2° N),
der Hauptstadt Antiochus’ in Nordsyrien, gesehen werden kann, ist Cano-
pus, o Argo, der zweithellste Stern am Himmel. Im Jahr 199 v. Chr. war er
von Jerusalem aus von Mitte September bis Mitte Mirz zu sehen. Da die
héchste Position des Canopus tiber dem stidlichen Horizont allerdings nur
auf der Hohe von 5,7° iiber Jerusalem liegt,'"* muss man sich an einen
hochgelegenen Ort begeben, um ihn sehen zu kénnen.

12 Wahrscheinlich Baris (die spitere Antonia) auf dem nordwestlichen Tempelberg.
Die Existenz der Zitadelle wird durch 2 Makk 4,12; 5,6 bestitigt. Laut Josephus
baute Antiochus IV. spiter eine andere Zitadelle, Akra, von Siiden an den Tempel
angrenzend. Unserer Uberzeugung nach stellt Baris eine Erweiterung des von Ne-
hemia erbauten ,Iurms der Hundert“ dar. Michael Sanders (miindlich mir gegen-
tiber, Juni 2004) geht freilich davon aus, dass die Zitadelle im Siiden lag, da
Antiochus laut Josephus zunichst von Norden her nach Jerusalem eindrang und
dann erst die Zitadelle eroberte.

13 Siehe Aristoteles, De Caelo, Buch 2, Kap. 14. Juden lernten diese Argumente si-
cherlich im Zusammenhang mit der Septuaginta-Ubersetzung von den Agyptern.

14 Siche Sky View Cafe 4.0 htep://www.skyviewcafe.com/. Ich danke einigen Kollegen
der ,History of Astronomy List (HASTRO-L) Discussion Group®, die mich auf

dieses Programm aufmerksam machten.

47



c. Der Zeitpunkt der Begegnung

Leider sagen die griechischen Historiker nichts tiber die genaue Jahreszeit, in
der die Armeen Alexanders und Antiochus’ in der Umgebung von Jerusalem
aufmarschierten. Wir kénnen jedoch zwei indirekte Argumente nennen.

Nachdem er den #gyptischen General Scopas in der Schlacht bei den
Jordan-Quellen geschlagen hatte, ,iiberrannte Antiochus Bethanien, Sama-
ria, Gadara, Avila und kam nach Jerusalem“."” Hier ist eine Zisur in Jose-
phus’ Erzihlung, und wir erfahren die Einzelheiten aus dem oben erwihnten
Brief des Antiochus an Ptolemaios nach dem Krieg. Antiochus schrieb von
dem wunderbaren Empfang, den ihm die Juden bereiteten, und dass er,
aufgrund der jiidischen Unterstiitzung fiir ihn, ,die Juden fiir die nichsten
drei Jahre bis zum Monat Hyperberetus von Steuern befreit® habe. |

Der Steuererlass verweist, niichtern betrachtet und in Praxis iibersetzt,
auf den Beginn eines Sabbatjahres, wie es sich 199 v. Chr. findet.'® Da die
Steuerbefreiung im Monat Hyperberetus endete, begann der Koénig die
Zihlung der drei Jahre wahrscheinlich ab dem nichsten (ersten) Monat des
seleuko-makedonischen Kalenders, Dios, da er in jenem Monat in Jerusalem
war.” 199 v. Chr. begann der Monat Dios am 17. Oktober.'® An diesem Tag
konnte man Canopus von zwei Uhr bis fiinf Uhr nachts (Dimmerung) tiber
Jerusalem beobachten, mit der maximalen Hohe von 5,5° iiber dem siidli-
chen Horizont um vier Uhr morgens."”

Alexander hingegen musste tatsichlich in Agypten einmarschieren. Dabei
war die jihrliche Nil-Uberflutung im Juni/Juli unbedingt zu meiden, wie
ohnehin fiir eine militirische Unternehmung gegen Agypten der ganze Som-
mer ungiinstig war. Der Herbst war eine bessere Option. Alexander verlor
jedoch, wie wir wissen (Antiquitates X1,8,4), siecben Monate mit der Bela-
gerung von Tyrus und noch einmal zwei Monate mit der Belagerung von
Gaza. Das konnte seinen Zeitplan um neun Monate verschoben haben, eben

15 Nach einem nicht erhaltenen Fragment der Geschichten des Polybios, das Josephus,
Antiquitates X11,3,3 bewahrt hat.

16 Die ,drei Jahre® des koniglichen Erlasses schlossen wahrscheinlich die beiden an das
Sabbatjahr sich anschliessenden Jahre mit ein.

17" Der Kénig in Josephus’ Erzihlung erwihnt sogar Dios, freilich etwas verworren, als
ob Josephus bei der Neufassung der urspriinglichen Geschichte Dios mit Dium
verwechselt hitte, einer Stadt in Makedonien.

18 Siche z.B. F. PARISE (ed.), The Book of Calendars, New York 1982.

19 Die Erzihlung von der Begegnung im Talmud-Traktat foma zeigt, dass sie um Jom
Kippur stattfand, welcher im Jahr 199 v.Chr. am 26. September bzw. — falls
Tischri mit Dios zusammenfiel — am 26. Oktober war.

48



in den Friihling/ Sommer. Wir haben keinen Hinweis, ob Alexander auf
dem Riickweg von Agypten durch Jerusalem kam oder nicht.”

d. Sapha

Der Ort der Begegnung bringt ein weiteres Argument zugunsten von Antio-
chus. Josephus iibersetzte Sapha als ,Aussicht“ — der Name sei gegeben
worden, weil man von diesem Punkt aus leicht Jerusalem und den Tempel
sehen konnte. Der Name erinnert sowohl phonetisch als auch etymologisch
stark an Har ha-Tofim (Mount Scopus), was genau dasselbe bedeutet:
»Beobachter”. Der Ort liegt nérdlich von Jerusalem — in der Richtung, aus
der Antiochus nach der Eroberung Samarias kommen musste. Alexander
kam laut Josephus von Gaza, mithin von Siidwesten, wo es keine passenden
Orte gibt, von denen aus man Jerusalem und den Tempelberg sehen konnte.”!

e. Das Buch Daniel

Das heutige Buch Daniel 11,1119 gibt einen direkten Hinweis auf Antio-
chus III., enthilt jedoch weder Aussagen des Lobes noch positive Vorankiin-
digungen. Warum sollte Antiochus ,erfreut” gewesen sein, als er das Buch
las? Sollte es die Freude iiber das Werk eines reifen Historikers sein, eines
zweiten Herodot? Kaum, denn wihrend seines Feldzuges hatte er viel fihi-
gere Historiker, wie z. B. Zeno, um nur einen zu nennen.*

Wir nehmen an, dass das Antiochus gezeigte ,Buch Daniel“ entweder ein
nicht erhalten gebliebenes Buch war, dhnlich der sogenannten Vision Daniels
in Qumran-Fragmenten, oder eines der Biicher der Septuaginta. Dabei
konnte es sich entweder um das Buch Genesis oder das Buch Exodus ge-
handelt haben, die einem frischgebackenen Sieger iiber die Agypter mannig-
fache Gelegenheit geben, sich ,erfreut” zu zeigen. Der Tod des Pharaos und

20 Die bei Josephus erwihnte Gesandtschaft Alexanders zu Jaddus/Jaddua (Antiqui-
tates XII,1,1) kénnte durchaus wahr sein.

21 Im heutigen Jerusalem kann man sich noch zwei weitere Plitze vorstellen, von
denen aus der Tempelberg zu sehen ist: Talpiot im Siiden und der Blick entlang der
Jaffastrasse im Westen. Diese Namen sind gleichwohl weit entfernt von ,,Sapha®,
und es gibt keine verlissliche Quelle, wie die urspriinglichen Namen lauteten.

22 Polybios (Geschichten XV1,14) erachtete Zeno, zusammen mit einem anderen zeit-
gendssischen Historiker, Antisthenes von Rhodos, fiir ,bemerkenswert“, wenn-
gleich er beide wegen einiger unerheblicher Fehler in ihrer Beschreibung des koile-
syrischen Krieges kritisierte.

49



seiner Streitwagen kénnte solch ein iiberaus erfreuliches Stiick sein, Abra-
hams Abenteuer in Agypten ein anderes.”

Der Steuererlass jedes siebte Jahr (Antiquitates X1,8,5) konnte eine Re-
aktion des Konigs auf Exodus 23 sein, wihrend die Beschreibung des Zelt-
heiligtums in Exodus 26 ihn dazu gebracht haben kénnte, der Bitte der
Juden nachzukommen, den Zustand des Gebiudes wie auch den Status
seiner Diener zu verbessern (Antiguitates X11,3,3). Das erste Jahr des Steu-
ererlasses gibt einen Rahmen, wann Antiochus’ Brief verfasst wurde. Dies
kann nur zu Beginn des Sabbatjahres 199/198 v. Chr. gewesen sein, weshalb

die Begegnung ein oder zwei Jahre davor anzusetzen wire.**

f. Echo einer volkstiimlichen rabbinischen Geschichte

Josephus (Antiquitates X111,5,8) nennt als Haupt der jlidischen Gesandt-
schaft zu den Rémern durch den Hasmonier Jonathan ca. 145 v. Chr. Nu-
menius, Sohn des Antiochus. Dieser Name ist ein zeitlich stimmiges Echo
einer rabbinischen Geschichte, nach der die Juden dem Eroberer (der als
Alexander bezeichnet wird) versprochen haben sollen, dass alle Jungen, die
in jenem Jahr geboren wiirden, nach seinem Namen genannt wiirden. Der
Vater jenes Numenius, Antiochus, kénnte nun in der Tat 199/198 v. Chr.
geboren worden sein. Zum Vergleich: Den Namen , Alexander” finden wir
in der jiidischen Geschichte erstmals ca. 140 —130 v. Chr.”

g. Die Ersetzung des Namens des Koénigs

Das historische Gedichtnis spielte Antiochus dem Grossen iibel mit. Nach-
dem sein Sohn, Antiochus Epiphanes, das jiidische Volk so tief verletzt hatte,
konnte dieser Name nicht linger fiir etwas Positives stehen und wurde daher
ersetzt durch den akzeptableren, ja, sogar symbolischen Namen Alexander,
dessen beriihmter Triger im ersten Jahrhundert v. Chr. immer mehr in Mode
kam. Obgleich fiir pharisiische Historiographie die Tilgung des Namens

23 Die Vision Daniels, die in der vierten Héhle in Qumran gefunden wurde (4Q243,
4Q244, 4Q245; siche dazu etwa M. Wise/M. G. Aseca/E. Cook, The Dead Sea
Scrolls, S. 267), verzeichnet viele Zitate aus Exodus und Genesis.

24§, Zerrun, History, S. 16 nimmt dafiir das Jahr 202 v. Chr. an.

25 Kénig Alexander Jannai wurde 125 v. Chr. geboren, Kénigin Salome Alexandra 138
v. Chr. (Antiquitates X111,16,6). ,Alexander® konnte in Judda populir geworden
sein, nachdem Alexander Balas das seleukidische Kénigtum 155 v.Chr. an sich
gerissen und einen Bund mit den Juden geschlossen hatte.

50



Antiochus schon bald nach den ersten, durch Judas Makkabius schon 166
v.Chr. initiierten Schritten politischer Offnung Richtung Rom vorstellbar
scheint, kann die praktische Umsetzung viel spiter erfolgt sein. Die Popu-
laritic Alexanders, die alsbald in einem Kult Gestalt annahm, stieg mit der
gewaltigen militirischen Expansion der Romer im ersten vorchristlichen
Jahrhundert und erreichte ihren Hohepunke im Jahr 30 v. Chr., als der junge
Imperator Oktavian unmittelbar nach der Eroberung Agyptens dem einbal-
samierten Leichnam Alexanders gottihnliche Ehren verlieh.”® Eine formelle
Ersetzung des Namens , Antiochus® durch , Alexander® konte irgendwann
nach 30 v. Chr. vorgenommen werden, freilich bevor Josephus (geboren 37
n. Chr.) in die pharisdische Weisheit eingefiihrt wurde.

h. Josephus der Historiker

Nachdem wir die Verfilschung festgestellt haben, ist nun nach einem mog-
lichen Ubeltiter zu fragen. Da der Talmud Geschichten enthilt, die sich
nicht bei Josephus finden, muss der Ursprung der Verderbnis schon vor ihm
liegen. Shaye Cohen warf die Frage auf, ob Josephus nicht nur Ubersetzer aus
dem Hebriischen, sondern auch Redaktor der pharisiischen Version war und
wie gross sein Anteil an dieser Redaktion ist. Man kann einige Argumente
fiir ein mildes Eingreifen beibringen — Auslassung von Ereignissen, die er fiir
zu phantastisch hielt, sowie kleinere Korrekturen am Text, wo nétig.

Josephus Flavius, dem Titus immerhin gestattete, die heiligen Biicher aus
dem brennenden Tempel zu holen, war mit seiner Reputation als zuverlds-
siger Historiker befasst, als er in den neunziger Jahren des ersten Jahrhun-
derts n. Chr. in Rom die Jiidischen Altertiimer schrieb — Rom war ein gna-
denloser Kritiker. Alexander war fraglos ein Held, nahezu mythologisch
tiberhsht, und Josephus war der Meinung, es kdnnte von Vorteil sein fiir die
Zukunft der jidischen Sache, Juden mit seinem Namen in Verbindung zu
bringen. Selbst wenn er einige Zweifel an der Historizitit der Begegnung
gehabt haben sollte, konnte er doch das Rad der Zeit nicht zuriickdrehen —
Antiochus der Grosse hatte sein Leben als Feind Roms beendet, nichts
Ruhmreiches wiirde also fiir die Juden dabei herausspringen, wenn man fiir
ihn nun eine glinzende Rezeption reklamieren wollte.”

26 Siehe Sueton, ,,Augustus“. Noch 130 v. Chr. nennt der Autor von 1 Makk Alexan-
der einen ,Sohn Philipps, des Kénigs von Makedonien®. Polybios nennt ihn in den
Geschichten (ca. 140 —120 v. Chr.) auch durchgehend nur ,,Alexander®.

27 Uberdies hatten auch zeitgendssische Historiker damit begonnen, die Gestalt Antio-
chus’ III. neu zu bewerten. In seinen Geschichten, XV,37 bemerkte schon Polybios

51



Josephus musste sich nach einem historisch plausiblen Gegeniiber fiir
Alexander umsehen — Simon II. der Gerechte war chronologisch zu weit
entfernt. So nahm Josephus die Begegnung als erstes in die pharisdische
Erzihlung hinein unmittelbar nach Jaddus’/Jadduas Traum (Antiquitates
X1,8,4) innerhalb der Geschichte tiber Alexanders Beziehungen zu den Sa-
maritanern. Sodann stellte er den Beinamen ,der Gerechte® zu dem Hohen-
priester Simon 1.

Die urspriingliche pharisiische Tradition, die im Talmud (bYom 69a) —
obschon etwas verworren — bewahrt ist, erwihnt einen gewissen Antipater,
Berater des Konigs, der der Begegnung beiwohnt.”® Wahrscheinlich handelt
es sich hier um Antipater, einen Neffen Antiochus’ III., der dem Kénig in
zwei Kriegen gegen Agypten beistand und der in den historischen Chroniken
mehrfach an prominenter Stelle portritiert wird.”

Josephus konnte — mit dem Namen Antipaters in der pharlsalschen
Erzihlung iiber eine Begegnung mit Alexander konfrontiert — durch das
Studium alter griechischer und rémischer Geschichtswerke in Rom erkannt
haben, dass Antipater — historisch ein guter Freund Alexanders, der in Ma-
kedonien zuriickgelassen worden war, um die hiuslichen Angelegenheiten zu
iiberwachen — unméglich bei der Begegnung hatte zugegen sein kénnen. Da
Josephus keine Information von Wert auslassen wollte, ersetzte er beim
Schreiben Antipater durch Parmenio, Alexanders General und engen Bera-
ter, der Alexander bei seinem Agypten-Feldzug begleitete.

Josephus kénnte auch fiir die Erfindung weiterer Details verantwortlich
sein, so zum Beispiel fiir die Prizisierung, welche Teile des Buches Daniel

»Alexander” wohl gefallen haben kénnten.

»Slebzig®

Um nur eine beiliufige Bemerkung zur Zahl und Identitit der Ubersetzer zu
machen: Da ist das unlésbare Problem, ob es 70 oder 72 waren. Der Brief
des Hohenpriesters Eleazar an Ptolemaios (Antigquitates X11,2,6) setzt die

in der Analyse des von Antiochus initiierten Krieges gegen Agypten von 200298
v. Chr., dass Antiochus ,,gegen Ende seines Lebens nicht mehr das Format friiherer
Zeiten® hatte.

28 Verwirrend ist die Tatsache, dass ,, Antipater” hier erscheint, als ob es sich um den
Namen der Stadt Antipatris handle, was allerdings véllig ausgeschlossen ist, weil
diese zur Zeit der Begegnung nicht existierte, vielmehr erst durch Herodes den
Grossen (sicher nach 30 v.Chr.) erbaut und von ihm nach seinem Vater genannt
wurde (Antiguitates XV1,5,2).

29 Siehe Polybios, Geschichten, V,87 und XVI,18.

52



Zahl 72 voraus, denn diese ergibt sich, wenn man sechs Manner ,eines jeden
Stammes“ nimmt. Josephus mag das urspriingliche Manuskript (absicht-
lich?) missverstanden haben (zehn Stimme waren lange Zeit nicht vorhan-
den, wihrend nur Juda, Levi und Benjamin Judia bewohnten).

Josephus selbst nennt durchgehend 70. Aus irgendeinem Grund erwihn-
te er die Namen der Ubersetzer nicht, obgleich er anscheinend die komplette
Liste besass (Antiguitates X11,2,7). Wir wagen, zwei Moglichkeiten zu er-
wigen:

1. Die Zahl der Ubersetzer konnte variieren, wenn man von mehreren
Ubersetzungen nach der ersten, von Josephus beschriebenen um das Jahr
270 v. Chr. ausgeht. Wir wissen von mehreren in der Septuaginta ent-
haltenen Biichern, die lang nach der Mitte des 3. Jahrhunderts geschrie-
ben wurden.

2. Es konnte sein, dass jeder dieser 72 Minner Priester war — je sechs von
den 12 mischmarot, den Dienstgruppen von priesterlichen Reprisentan-
ten des Volkes. Dieses Argument, das der akzeptierten Tradition von 24
mischmarot, wie sie in 1 Chron 24 Erwihnung finden, zuwiderliuft, legt
eine ernstzunehmende (zeitliche) Eingrenzung fiir die Komposition von

1 Chron nahe, die damit nach der Mitte des 3. Jahrhunderts v.Chr.

anzusetzen ist.

Ist dem zuzustimmen, so bedeutet dies zugleich, dass der Kern einer
zukiinftigen politischen Partei, die spiter der Hohepriester Simon II. um
sich scharen sollte, nicht nur Laien, vielmehr ebenso die einfache Priester-
schaft umfasste.”

Schluss

Alle phantastisch anmutenden talmudischen Erzihlungen um die Begegnung
von Juden mit einem siegreichen Kénig gewinnen eine einleuchtende ratio-
nale Erklirung, wenn die Begegnung am Ende des 3. Jahrhunderts v. Chr.
angesiedelt wird, nachdem die Septuaginta in der griechischen Welt bekannt
geworden war. Unter dieser Voraussetzung ist das einzige passende Paar hi-
storischer Gestalten, die sich unter den von Josephus und dem Talmud be-

schriebenen Umstinden getroffen haben kénnten, Simon der Gerechte und
Antiochus der Grosse.

30 Finige der spiteren Fiihrer dieser Partei waren ebenfalls Priester: Schimon ben
Schetach, ein Bruder der Kénigin Salome Alexandra (Frau des Kénigs und Ho-
henpriesters Aristobul und spiter, nach dessen Tod, Frau seines Bruders, Alexander
Jannai), sowie — wahrscheinlich — Schammai.

53



Die Erzihlung von der Begegnung ist eindeutig pharisiischen Ursprungs.
Zuerst wurde die bittere Pille des Verrats in mit dem siissen Guss eines
kurzen Ruhms iiberzogen und Antiochus der Grosse mit Vorziigen
tiberhiuft. Doch diese ruhmreichen Obertone wurden sehr bald iiberschattet
von desastrosen politischen Folgen — religiéser Zwang und Verunreinigung
des Heiligtums. Die Pharisier mussten dringendst umdekorieren. Also er-
setzten pharisiische Geschichtsschreiber Antiochus’ Namen durch den Alex-
anders und entfernten die Erzihlung von ihrem angestammrten Platz in der
Geschichte.”

Josephus, der in Rom und fiir Rémer schrieb, musste die Rémer von der
Wahrheit der Begegnung zwischen den Juden und Alexander iiberzeugen
und fiigte daher Parmenio und Makedon in die Erzihlung ein. Nachdem
seine monumentalen [iidischen Altertiimer geschrieben und von der romi-
schen Elite einmal anerkannt worden waren, erschienen die spiter nieder-
geschriebenen talmudischen Versionen unzuverlissig und ein bisschen kin-
disch. Obwohl die Diskrepanz zwischen den beiden Traditionen die Histo-
riker hitte alarmieren miissen, geschah dies nicht, und dies aus den Griin-
den, die wir in der Einleitung dargelegt haben.

Zusammenfassung

Der Ursprung und die Umstinde der Erzihlung einer Begegnung zwischen einem
judischen Hohenpriester (Simon der Gerechte in der talmudischen Version, Jaddua/
Jaddus bei Josephus) und Alexander dem Grossen sind bisher noch nicht vollstindig
geklirt worden. Solomon Zeitlin hat schon 1924 die Ansicht vertreten, die Geschichte
erzihle die Auslieferung Jerusalems an Antiochus den Grossen im Jahr 199 v.Chr.
durch den Hohenpriester Simon II. Offengeblieben ist gleichwohl die Frage, ob Alex-
ander in Jerusalem eingezogen sein kénnte. Verschiedene vage talmudische Geschich-
ten, die mit der Begegnung in Verbidung stehen, enthalten méglicherweise den Schliis-
sel fiir unsere These, dass der Name Alexanders als spitere Substitution fiir den ur-
spriinglichen Namen — nimlich Antiochus — anzusehen ist. Die Septuaginta sowohl als
Buch als auch mit ihrem historischen Umfeld spielt ebenso wie der Grund fiir unver-
mutete jiidische Expertise in Astronomie eine zentrale Rolle in der Erklirung des Sach-
verhalts, dass der Kénig den Hohenpriester ,erkennt®. Die Sichtung des Sterns Canaopus
trigt zudem zur genaueren Bestimmung des Zeitpunkts der Ankunft Antiochus’ in
Jerusalem bei. Schliesslich schlagen wir eine mogliche Datierung fiir die Substituierung
von ,Antiochus“ durch den Namen , Alexander® vor.

31 Thr angestammter Platz ist vor dem Brief des Antiochus an Ptolemaios, der in
Antiquirates X11,3,3 wiedergegeben ist, und zwar an der Stelle, wo Josephus ein
Polybios-Zitat einfiigt, als ob er eine Liicke im urspriinglichen Text ausfiillen wollte.

54



	Der Aufgang des Canopus, die Septuaginta und die Begegnung zwischen Simon dem Gerechten und Antiochus dem Grossen

