
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Der Aufgang des Canopus, die Septuaginta und die Begegnung
zwischen Simon dem Gerechten und Antiochus dem Grossen

Autor: Belenkiy, Ari

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Aufgang des Canopus, die Septuaginta
und die Begegnung zwischen
Simon dem Gerechten und

Antiochus dem Grossen

von Ari Belenkiy *

Einleitung

Die Geschichte der Begegnung eines jüdischen Hohenpriesters1 mit Alexander

dem Grossen ist schon mehrfach diskutiert worden mit dem nahezu

einstimmigen Ergebnis, dass solch ein Treffen kaum stattgefunden haben

kann. Eine ausführliche Diskussion findet sich in Shaye Cohens „Alexander
the Great and Jaddus the High priest according to Josephus"2 sowie in
Arnaldo Momiglianos Aufsatz „Flavius Josephus and Alexander's Visit to
Jerusalem".3 Cohen entwickelt eine Linie, die ursprünglich bei Adolph

* Ari Belenkiy, Mathematics Department, Bar-Ilan University, Israel; Economic De¬

partment, College of Judea and Samaria at Ariel. - Übersetzung aus dem Englischen

von Friedmann Eißler, Tübingen.
Ich möchte Albert Baumgarten für Hinweise auf moderne Literatur zum Thema
danken und Larry Zalcman sowie Nachum Weil (alle Bar-Ilan Universität) für
Ermutigung. Ich danke A. R. (Tom) Peters (Amsterdam) und Robert H. van Gent
(Universität Utrecht) für erste Hinweise zu Canopus; Joan Griffith (Annapolis/
Maryland) für Iternet-Hinweise zu Alexander dem Grossen; Wayne Zanker
(Adelaide/Australien) für die Diskussion über den seleuko-makedonischen Kalender;
Mike Sanders (Irvine/Kalifornien) fur die Diskussion über die Lokalisierung der
Zitadelle und Ed Wright (Arizona University) für die Diskussion über die
Topographie Jerusalems.

1 Gewöhnlich wird hier Jaddua/Jaddus angenommen [vgl. P. Schäfer, Geschichte

der Juden in der Antike, Stuttgart, Neukirchen-Vluyn 1983, S. 18.21-22].
2 S.J.D. Cohen, Alexander the Great and Jaddus the High Priest According to

Josephus, in: AJS Review 7-8 (1982/83), S. 41-68.
3 A. Momigliano, Flavius Josephus and Alexander's visit to Jerusalem, in: A. Mo-

migliano, Essays on Ancient and Modern Judaism, ed. S. Berti, Chicago 1994, S.

79-87.

42



Büchler ansetzt,4 um die Unabhängigkeit dreier verschiedener Erzählstränge

in Josephus' Darstellung der Expeditionen Alexanders im Nahen Osten zu

stützen. Wenngleich mancher Leser zu dem Schluss kommen mag, dass der

jüdische Erzählstrang — eng verflochten mit zwei samaritanischen - späterer

Einfügung zu verdanken sei, findet man keinerlei eindeutige Aussage (sapi-

ente sat?) von Seiten Cohens hinsichtlich der Historizität der Begegnung
zwischen Schimon ha-Zadik und Alexander. Momiglianos Argument fur die

(in seinen Worten „dogmatische") Bestreitung der Begegnung war, dass keiner

der griechischen Historiker sie je überliefert. Wer darauf aus ist, rein

jüdischen Beweis ausfindig zu machen, sieht sich ähnlichen Schwierigkeiten
gegenüber: Es gibt zu viele zweifelhafte Details sowohl in Josephus als auch

im Talmud, als dass die Geschichte für bare Münze genommen werden

könnte.
Josephus Flavius (Antiquitates XI,8,5) sagt, Alexander sei „hoch erfreut"

gewesen, als ihm das Buch Daniel gezeigt wurde, da er annahm, die

Prophétie über den griechischen König, der Persien zerstören sollte, beziehe sich

auf ihn. Der Talmud (bYoma 69a) nennt den Hohenpriester „Schimon ha-

Zadik" (Simon der Gerechte), welcher allerdings ein Enkel Jaddus'/Jadduas

war und, jedenfalls nach Josephus, erst zwei Generationen später, nach
Alexanders Tod, in Amt und Würden kam. Sowohl Josephus als auch der Talmud
erklären, der König habe den Hohenpriester bei der Begegnung „erkannt" als

einen Mann, den er angeblich Jahre zuvor in seiner Heimat „in einem
Traum" gesehen hatte. Darüber hinaus bemerkt der Talmud (yAZ 3,1) in
einer merkwürdigen Notiz, die offenbar nicht ernst genommen werden
kann, dass die „jüdischen Weisen Alexander hochhoben und ihm zeigten,
dass die Erde rund sei".

Eine angemessene Interpretation kann jedoch gelingen, wenn wir voraussetzen,

dass die Begegnung sich tatsächlich zwischen Schimon ha-Zadik und
Antiochus dem Grossen im Jahr 199 v.Chr. ereignete. Nicht nur, dass die
beiden Begegnungen „allzu ähnlich" sind, wie schon Cohen beobachtete; es

ist auch nicht nur die Tatsache, dass erst die Identifikation von Schimon
ha-Zadik mit Simon II. die gleichmässige Verteilung der acht pharisäischen
Generationen von Schimon ha-Zadik bis Hillel und Schammai (erwähnt in
Pirqe Avot, Kap. 1) über eine plausible Zeitspanne von zweihundert Jahren

möglich macht.5 Es geht um bedeutend mehr: All die Eigentümlichkeiten,

4 A. Büchler, La relation de Josephe concernant Alexandre le Grand, in: Revue des

Etudes Juives 36 (1898), S. 1-26.
5 Und nicht über dreihundert Jahre, wie es ausgehend von Simon I. anzunehmen

wäre, was die Ausdehnung der ersten vier Generationen über zweihundert Jahre

impliziert.

43



die bei Josephus und im Talmud erwähnt werden, erhalten eine einfache

Erklärung unter der einzigen Grundannahme, dass ein Grossteil der Bibel zur
Zeit der Begegnung schon ins Griechische übersetzt war. Septuaginta heisst

das Stichwort! Deshalb kann die Begegnung nicht vor ca. 270 v.Chr.
stattgefunden haben.

Nachdem diese Zeilen geschrieben waren, stiess der Verfasser auf Solomon

Zeitlins Abhandlung von 1933 The History of the Second Jewish
Commonwealth, in der dieser auf einen eigenen früheren, 1924 in der Sammlung
„Ner Maaravi" auf hebräisch veröffentlichten Artikel verweist.6 Darin nun
kommt Zeitlin zu einer ähnlichen Aussage wie der hier vertretenen und klärt
darüber hinaus noch einige in historischer Hinsicht wohlbekannte
Schwierigkeiten. Motivierte die Entdeckung von Zeitlins Ausführungen eine

Neufassung des vorliegenden Beitrags, so doch mit folgenden bescheideneren

Zielen: die verbleibenden talmudischen „Alexander"-Geschichten zu
dekomponieren und einen möglichen Zeitpunkt für die Substitution des Namens
Antiochus (durch Alexander) zu konjizieren.

I. Der historische Hintergrund der Begegnung

Um das Verständnis zu erleichtern, geben wir eine kurze Chronologie der
relevanten Ereignisse von Alexander III. (gestorben 323 v.Chr.) bis
Antiochus III. (gestorben 187 v.Chr.), um im Anschluss Zeitlins Argumente
bezüglich des historischen Hintergrunds der Begegnung zu rekapitulieren.

a. Vermutliche Chronologie der Hohenpriester7

Jaddus (335-320 v.Chr.)
Onias I. (320-300 v.Chr.)
Simon I. (ca. 300-280 v.Chr.)
Sein Bruder Eleazar (ca. 280-260 v.Chr.), der die erste Septuaginta-Übersetzung

organisierte (ca. 275-250 v.Chr.)8

ß ibco naam minb ioxa /anaa -n ,nbnin noiai p'ixn iiaas?
p-ir_n ,Y'D-)r)'n, s. 137-142.

7 Basierend auf Kap. 11-12 der Jüdischen Altertümer des Josephus Flavius. Vgl. eine

analoge Aufstellung in: M. Wise/M.G. Abegg/E. Cook, The Dead Sea Scrolls: A
New Translation, San Francisco 1996, S. 36-37. Unterschiede zwischen dieser und
unserer Version sind auf die Ungenauigkeit des Originals (Josephus) zurückzufuhren.

8 Josephus (Antiquitates'A.11,2) beschrieb nur einen eigentlichen Ubersetzungsvorgang
aus dem siebten Jahr Ptolemaios' II. (ca. 275 v.Chr.). Das Vorhandensein späterer
Quellen in der Septuaginta (wie des Buches Ben Sira) legt jedoch die Möglichkeit
mehrerer späterer Übersetzungsbemühungen nahe.

44



Sein dritter Bruder, Manasse (ca. 260-250 v.Chr.)
Onias II. (ca. 250-210 v.Chr.) versus Josef ben Tobias, Steuereintreiber ftir Pto-

lemaios III. (ca. 222-220 v.Chr.)
Simon II. (ca. 210-195 v.Chr.) versus Josefs Sohn Hyrkan (gestorben um 180

v. Chr.)
Antiochus III. der Grosse besiegt Scopas, den General Ptolemaios' V.; er zieht in

Jerusalem ein (199 v.Chr.)
Onias III. (ca. 195? —180? v.Chr.), Empfänger des Briefes Arëus', des Königs von

Sparta

b. Die Begegnung: Zeitlins Version

Die ursprüngliche Geschichte sprach von einer Begegnung zwischen dem

Hohenpriester Simon II. und Antiochus III. dem Grossen. Zwei politische
Parteien lagen damals um 200 v. Chr. in Jerusalem im Streit, die prosyrische
und die proägyptische, was zur Auslieferung Jerusalems an Antiochus den

Grossen führte.
Zeitlin war wahrscheinlich der erste Gelehrte, der Schimon ha-Zadik mit

Simon II. identifizierte und eben nicht mit Simon I., dem Kandidaten des

Josephus und vieler anderer nach ihm.9 Ein weiterer wichtiger Beitrag Zeit-
lins war der Vorschlag, in der Charakterisierung Simons in den Pirqe Avot
anstelle von (einem der „Überlebenden") besser ""En (einer der

„Häupter") der Knesset ha-Gedola zu lesen. Mit der Annahme, dass Onias III.
(und nicht IV.) der eigentliche Erbauer des Tempels in Heliopolis war,
gelang Zeitlin eine befriedigende Erklärung, warum Pirqe Avot ihn nicht zu
den pharisäischen Gründervätern rechnet.

c. Das Problem

Es verwundert, dass spätere Historiker (Cohen und Momigliano
eingeschlossen) Zeitlin nicht zitieren. Überdies wagt Zeitlin selbst nie eine
definitive Aussage, ob die Begegnung zwischen Alexander dem Grossen und
einem jüdischen Hohenpriester stattgefunden haben kann. Dies bedeutet,
dass die Frage noch nicht abschliessend beantwortet ist, weshalb wir hier den
Versuch machen, zu einer endgültigen Klärung zu kommen.

Einige weitere Eigentümlichkeiten sprechen dafür, dass sogar weniger
bedeutende Einzelheiten der Begegnung sich nur auf das Paar Antiochus III.
- Simon II. beziehen können. So „erkannte" beispielsweise Antiochus den

9 Unter ihnen Isaac Newton und Heinrich Graetz.

45



Hohenpriester, weil er schon mit der Septuaginta, der griechischen Übersetzung

der Bibel, vertraut war. Das angebliche „Hochheben" des Königs
erfolgte auf seine Eroberung der Zitadelle, einer mächtigen, von Ptolemaios I.
in der Nähe des Tempelberges erbauten Festungsanlage.10 Der Beweis dafür,
dass „die Erde rund" sei, wurde dem König dadurch erbracht, dass man ihm
vom Dach der Zitadelle den hellen Südstern Canopus zeigte (der von Antio-
cheia aus nicht gesehen werden kann). Der Ort der Begegnung, Sapha, wird
mit Har ba-Tsofim identifiziert, einem Ort nördlich von Jerusalem. Der im
Talmud erwähnte Antipater könnte Antiochus' Neffe sein. Bei seiner

Bearbeitung des Textes fügte Josephus verschiedene Wörter ein, so etwa
„Makedon" und „Parmenio", die der ursprünglichen Geschichte fremd
waren. Wir konjizieren, dass die Substitution der Namen nicht lange nach dem
Besuch Oktavians am Grab Alexanders im Jahr 30 v. Chr. vorgenommen
wurde, irgendwann während der Amtszeit Herodes' des Grossen. Ferner

konjizieren wir, dass die 72 Übersetzer der Septuaginta je 6 Priester von 12

mischmarot waren, womit wir eine zeitliche Einschränkung auf das Datum
der Niederschrift von 1 Chron haben.

II. Talmudische „Alexander"-Geschichten

a. Erkennen des Hohenpriesters

Arëus' Brief an Onias III. (1 Makk 12,19-23) zeugt davon, dass der Ruhm
der Septuaginta gegen Ende des dritten Jahrhunderts v.Chr. in der ganzen
griechischen Welt verbreitet war. Die Frage nach ihrer Übersetzung (in Stufen

oder auf einmal) und ihrer Überlieferung bleibt immer noch offen. Man
kann zumindest vermuten, dass Antiochus III. Lev 8 gekannt hat,11 wo die

hohenpriesterlichen Gewänder doch in einer Weise beschrieben werden, die

dem König erlaubt haben kann, den Hohenpriester Simon II. anlässlich ihrer

Begegnung in Sapha zu „erkennen".

10 Dies geschah sicherlich nach 301 v.Chr., nachdem Antigonos Monophthalmos
besiegt worden war und Ptolemaios I. Jerusalem durch Betrug und Verrat erobert
hatte (Antiquitates XII, 1,4). Grundsätzlich ist nicht auszuschliessen, dass die Zitadelle

schon rund 50 Jahre zuvor durch Nehemia gebaut worden war (da alle antiken

Tempel Festungsanlagen besassen), jedoch gehe ich davon aus, dass dies aufgrund
der wohlbekannten Opposition Sanballats (siehe Neh 4,1; 6,1) nicht geschehen ist.

11 Oder in Ex 28 oder 39.

46



b. Rundheit der Erde

Ein schlüssiger Beweis, dass Antiochus und nicht Alexander der Held der

talmudischen Geschichte der Begegnung ist, lässt sich der talmudischen

Äusserung (yAZ 3,1) entnehmen, dass man „den König [Alexander] auf

seinem Pferd hochhob und ihm zeigte, dass die Erde rund ist". Alexander,

einen Schüler des Aristoteles, von der sphärischen Natur der Erde überzeugen

zu wollen, wäre dagegen kaum nötig gewesen. Allerdings wissen wir
nichts über die philosophische Bildung Antiochus' III. Das „Hochheben"
Antiochus' könnte eine einleuchtende Erklärung finden — es könnte sich auf
seine Eroberung der Zitadelle beziehen, einer mächtigen, von den ersten

Ptolemäern errichteten Festungsanlage nahe dem Tempelberg.12 Antiochus

der Grosse schreibt in seinem Brief an Ptolemaios V. (Antiquitates XII,3,3),
dass „Juden ihm behilflich waren, Ägypter von der Zitadelle zu vertreiben".

Mit Sicherheit wird er die Zitadelle nach der Eroberung besucht haben, so

wie es viele Sieger in der Vergangenheit taten.
Die Alten - Ägypter und Griechen - brachten verschiedene Argumente

vor, um zu beweisen, dass die Erde rund ist. Das Hauptargument der

Astronomen, auf das Aristoteles in seinem Werk Über den Himmel eingeht, war
die runde Form des Erdschattens auf dem Mond während einer Mondfinsternis;

ein anderes, dass von unterschiedlichen Breitengraden aus
unterschiedliche (Sternen-) Himmel zu beobachten sind.13 Der einzige helle Stern,
der wohl in Jerusalem (31,77° N), keinesfalls aber in Antiocheia (36,2° N),
der Hauptstadt Antiochus' in Nordsyrien, gesehen werden kann, ist Campus,

a Argo, der zweithellste Stern am Himmel. Im Jahr 199 v.Chr. war er

von Jerusalem aus von Mitte September bis Mitte März zu sehen. Da die
höchste Position des Canopus über dem südlichen Horizont allerdings nur
auf der Höhe von 5,7° über Jerusalem liegt,14 muss man sich an einen

hochgelegenen Ort begeben, um ihn sehen zu können.

12 Wahrscheinlich Baris (die spätere Antonia) auf dem nordwestlichen Tempelberg.
Die Existenz der Zitadelle wird durch 2 Makk 4,12; 5,6 bestätigt. Laut Josephus
baute Antiochus IV. später eine andere Zitadelle, Akra, von Süden an den Tempel
angrenzend. Unserer Uberzeugung nach stellt Baris eine Erweiterung des von Ne-
hemia erbauten „Turms der Hundert" dar. Michael Sanders (mündlich mir gegenüber,

Juni 2004) geht freilich davon aus, dass die Zitadelle im Süden lag, da

Antiochus laut Josephus zunächst von Norden her nach Jerusalem eindrang und
dann erst die Zitadelle eroberte.

U Siehe Aristoteles, De Caelo, Buch 2, Kap. 14. Juden lernten diese Argumente si¬

cherlich im Zusammenhang mit der Septuaginta-Ubersetzung von den Ägyptern.
14 Siehe Sky View Cafe 4.0 http://www.skyviewcafe.com/. Ich danke einigen Kollegen

der „History of Astronomy List (HASTRO-L) Discussion Group", die mich auf
dieses Programm aufmerksam machten.

47



c. Der Zeitpunkt der Begegnung

Leider sagen die griechischen Historiker nichts über die genaue Jahreszeit, in
der die Armeen Alexanders und Antiochus' in der Umgebung von Jerusalem
aufmarschierten. Wir können jedoch zwei indirekte Argumente nennen.

Nachdem er den ägyptischen General Scopas in der Schlacht bei den

Jordan-Quellen geschlagen hatte, „überrannte Antiochus Bethanien, Samaria,

Gadara, Avila und kam nach Jerusalem".15 Hier ist eine Zäsur in Jose-

phus' Erzählung, und wir erfahren die Einzelheiten aus dem oben erwähnten
Brief des Antiochus an Ptolemaios nach dem Krieg. Antiochus schrieb von
dem wunderbaren Empfang, den ihm die Juden bereiteten, und dass er,

aufgrund der jüdischen Unterstützung für ihn, „die Juden für die nächsten

drei Jahre bis zum Monat Hyperberetus von Steuern befreit" habe.

Der Steuererlass verweist, nüchtern betrachtet und in Praxis übersetzt,

auf den Beginn eines Sabbatjahres, wie es sich 199 v.Chr. findet.16 Da die

Steuerbefreiung im Monat Hyperberetus endete, begann der König die

Zählung der drei Jahre wahrscheinlich ab dem nächsten (ersten) Monat des

seleuko-makedonischen Kalenders, Dios, da er in jenem Monat in Jerusalem
war.17 199 v. Chr. begann der Monat Dios am 17- Oktober.18 An diesem Tag

konnte man Canopus von zwei Uhr bis fünf Uhr nachts (Dämmerung) über

Jerusalem beobachten, mit der maximalen Höhe von 5,5° über dem südlichen

Horizont um vier Uhr morgens.19

Alexander hingegen musste tatsächlich in Ägypten einmarschieren. Dabei

war die jährliche Nil-Überflutung im Juni/Juli unbedingt zu meiden, wie
ohnehin für eine militärische Unternehmung gegen Ägypten der ganze Sommer

ungünstig war. Der Herbst war eine bessere Option. Alexander verlor

jedoch, wie wir wissen (Antiquitates XI,8,4), sieben Monate mit der

Belagerung von Tyrus und noch einmal zwei Monate mit der Belagerung von
Gaza. Das könnte seinen Zeitplan um neun Monate verschoben haben, eben

15 Nach einem nicht erhaltenen Fragment der Geschichten des Polybios, das Josephus,

Antiquitates XII,3,3 bewahrt hat.
16 Die „drei Jahre" des königlichen Erlasses schlössen wahrscheinlich die beiden an das

Sabbatjahr sich anschliessenden Jahre mit ein.
17 Der König in Josephus' Erzählung erwähnt sogar Dios, freilich etwas verworren, als

ob Josephus bei der Neufassung der ursprünglichen Geschichte Dios mit Dium
verwechselt hätte, einer Stadt in Makedonien.

18 Siehe z.B. F. Parise (ed.), The Book of Calendars, New York 1982.
D Die Erzählung von der Begegnung im Talmud-Traktat Joma zeigt, dass sie um Jom

Kippur stattfand, welcher im Jahr 199 v.Chr. am 26. September bzw. - falls

Tischri mit Dios zusammenfiel - am 26. Oktober war.

48



in den Frühling/Sommer. Wir haben keinen Hinweis, ob Alexander auf

dem Rückweg von Ägypten durch Jerusalem kam oder nicht."0

d. Sapha

Der Ort der Begegnung bringt ein weiteres Argument zugunsten von Antio-
chus. Josephus übersetzte Sapha als „Aussicht" — der Name sei gegeben

worden, weil man von diesem Punkt aus leicht Jerusalem und den Tempel
sehen konnte. Der Name erinnert sowohl phonetisch als auch etymologisch
stark an Har ha-Tsofim (Mount Scopus), was genau dasselbe bedeutet:

„Beobachter". Der Ort liegt nördlich von Jerusalem - in der Richtung, aus

der Antiochus nach der Eroberung Samarias kommen musste. Alexander

kam laut Josephus von Gaza, mithin von Südwesten, wo es keine passenden

Orte gibt, von denen aus man Jerusalem und den Tempelberg sehen konnte.21

e. Das Buch Daniel

Das heutige Buch Daniel 11,11 — 19 gibt einen direkten Hinweis auf Antiochus

III., enthält jedoch weder Aussagen des Lobes noch positive Vorankündigungen.

Warum sollte Antiochus „erfreut" gewesen sein, als er das Buch
las? Sollte es die Freude über das Werk eines reifen Historikers sein, eines

zweiten Herodot? Kaum, denn während seines Feldzuges hatte er viel fähigere

Historiker, wie z. B. Zeno, um nur einen zu nennen.22

Wir nehmen an, dass das Antiochus gezeigte „Buch Daniel" entweder ein
nicht erhalten gebliebenes Buch war, ähnlich der sogenannten Vision Daniels

in Qumran-Fragmenten, oder eines der Bücher der Septuaginta. Dabei
könnte es sich entweder um das Buch Genesis oder das Buch Exodus
gehandelt haben, die einem frischgebackenen Sieger über die Ägypter mannigfache

Gelegenheit geben, sich „erfreut" zu zeigen. Der Tod des Pharaos und

20 Die bei Josephus erwähnte Gesandtschaft Alexanders zu Jaddus/Jaddua {Antiqui-
tates XII, 1,1) könnte durchaus wahr sein.

21 Im heutigen Jerusalem kann man sich noch zwei weitere Plätze vorstellen, von
denen aus der Tempelberg zu sehen ist: Talpiot im Süden und der Blick entlang der
Jaffastrasse im Westen. Diese Namen sind gleichwohl weit entfernt von „Sapha",
und es gibt keine verlässliche Quelle, wie die ursprünglichen Namen lauteten.

22 Polybios (Geschichten XVI,14) erachtete Zeno, zusammen mit einem anderen zeit¬

genössischen Historiker, Antisthenes von Rhodos, für „bemerkenswert", wenngleich

er beide wegen einiger unerheblicher Fehler in ihrer Beschreibung des koile-
syrischen Krieges kritisierte.

49



seiner Streitwagen könnte solch ein überaus erfreuliches Stück sein, Abrahams

Abenteuer in Ägypten ein anderes.23

Der Steuererlass jedes siebte Jahr (.Antiquitates XI,8,5) könnte eine
Reaktion des Königs auf Exodus 23 sein, während die Beschreibung des

Zeltheiligtums in Exodus 26 ihn dazu gebracht haben könnte, der Bitte der

Juden nachzukommen, den Zustand des Gebäudes wie auch den Status

seiner Diener zu verbessern (Antiquitates XII,3,3). Das erste Jahr des

Steuererlasses gibt einen Rahmen, wann Antiochus' Brief verfasst wurde. Dies
kann nur zu Beginn des Sabbatjahres 199/198 v.Chr. gewesen sein, weshalb
die Begegnung ein oder zwei Jahre davor anzusetzen wäre.24

f. Echo einer volkstümlichen rabbinischen Geschichte

Josephus (Antiquitates XIII,3,8) nennt als Haupt der jüdischen Gesandtschaft

zu den Römern durch den Hasmonäer Jonathan ca. 145 v.Chr. Nu-
menius, Sohn des Antiochus. Dieser Name ist ein zeitlich stimmiges Echo

einer rabbinischen Geschichte, nach der die Juden dem Eroberer (der als

Alexander bezeichnet wird) versprochen haben sollen, dass alle Jungen, die

in jenem Jahr geboren würden, nach seinem Namen genannt würden. Der
Vater jenes Numenius, Antiochus, könnte nun in der Tat 199/198 v.Chr.
geboren worden sein. Zum Vergleich: Den Namen „Alexander" finden wir
in der jüdischen Geschichte erstmals ca. 140 — 130 v.Chr.25

g. Die Ersetzung des Namens des Königs

Das historische Gedächtnis spielte Antiochus dem Grossen übel mit. Nachdem

sein Sohn, Antiochus Epiphanes, das jüdische Volk so tief verletzt hatte,
konnte dieser Name nicht länger für etwas Positives stehen und wurde daher

ersetzt durch den akzeptableren, ja, sogar symbolischen Namen Alexander,
dessen berühmter Träger im ersten Jahrhundert v. Chr. immer mehr in Mode
kam. Obgleich fur pharisäische Historiographie die Tilgung des Namens

23 Die Vision Daniels, die in der vierten Höhle in Qumran gefunden wurde (4Q243,
4Q244, 4Q245; siehe dazu etwa M. Wise/M.G. Abegg/E. Cook, The Dead Sea

Scrolls, S. 267), verzeichnet viele Zitate aus Exodus und Genesis.
24 S. Zeitlin, History, S. 16 nimmt dafür das Jahr 202 v.Chr. an.
25 König Alexander Jannai wurde 125 v. Chr. geboren, Königin Salome Alexandra 138

v.Chr. (.Antiquitates XIII, 16,6). „Alexander" konnte in Judäa populär geworden
sein, nachdem Alexander Balas das seleukidische Königtum 155 v.Chr. an sich

gerissen und einen Bund mit den Juden geschlossen hatte.

50



Antiochus schon bald nach den ersten, durch Judas Makkabäus schon 166

v. Chr. initiierten Schritten politischer Öffnung Richtung Rom vorstellbar

scheint, kann die praktische Umsetzung viel später erfolgt sein. Die Popularität

Alexanders, die alsbald in einem Kult Gestalt annahm, stieg mit der

gewaltigen militärischen Expansion der Römer im ersten vorchristlichen

Jahrhundert und erreichte ihren Höhepunkt im Jahr 30 v. Chr., als der junge

Imperator Oktavian unmittelbar nach der Eroberung Ägyptens dem

einbalsamierten Leichnam Alexanders gottähnliche Ehren verlieh.26 Eine formelle

Ersetzung des Namens „Antiochus" durch „Alexander" konte irgendwann
nach 30 v. Chr. vorgenommen werden, freilich bevor Josephus (geboren 37

n. Chr.) in die pharisäische Weisheit eingeführt wurde.

h. Josephus der Historiker

Nachdem wir die Verfälschung festgestellt haben, ist nun nach einem
möglichen Übeltäter zu fragen. Da der Talmud Geschichten enthält, die sich

nicht bei Josephus finden, muss der Ursprung der Verderbnis schon vor ihm

liegen. Shaye Cohen warf die Frage auf, ob Josephus nicht nur Übersetzer aus

dem Hebräischen, sondern auch Redaktor der pharisäischen Version war und
wie gross sein Anteil an dieser Redaktion ist. Man kann einige Argumente
für ein mildes Eingreifen beibringen — Auslassung von Ereignissen, die er für

zu phantastisch hielt, sowie kleinere Korrekturen am Text, wo nötig.
Josephus Flavius, dem Titus immerhin gestattete, die heiligen Bücher aus

dem brennenden Tempel zu holen, war mit seiner Reputation als zuverlässiger

Historiker befasst, als er in den neunziger Jahren des ersten Jahrhunderts

n. Chr. in Rom die Jüdischen Altertümer schrieb — Rom war ein
gnadenloser Kritiker. Alexander war fraglos ein Held, nahezu mythologisch
überhöht, und Josephus war der Meinung, es könnte von Vorteil sein für die

Zukunft der jüdischen Sache, Juden mit seinem Namen in Verbindung zu
bringen. Selbst wenn er einige Zweifel an der Historizität der Begegnung
gehabt haben sollte, konnte er doch das Rad der Zeit nicht zurückdrehen -
Antiochus der Grosse hatte sein Leben als Feind Roms beendet, nichts
Ruhmreiches würde also für die Juden dabei herausspringen, wenn man für
ihn nun eine glänzende Rezeption reklamieren wollte.27

26 Siehe Sueton, „Augustus". Noch 130 v.Chr. nennt der Autor von 1 Makk Alexan¬
der einen „Sohn Philipps, des Königs von Makedonien". Polybios nennt ihn in den
Geschichten (ca. 140-120 v.Chr.) auch durchgehend nur „Alexander".

27 Überdies hatten auch zeitgenössische Historiker damit begonnen, die Gestalt Antio¬
chus' III. neu zu bewerten. In seinen Geschichten, XV,37 bemerkte schon Polybios

51



Josephus musste sich nach einem historisch plausiblen Gegenüber für
Alexander umsehen — Simon II. der Gerechte war chronologisch zu weit
entfernt. So nahm Josephus die Begegnung als erstes in die pharisäische

Erzählung hinein unmittelbar nach Jaddus'/Jadduas Traum (.Antiquitates
XI,8,4) innerhalb der Geschichte über Alexanders Beziehungen zu den Sa-

maritanern. Sodann stellte er den Beinamen „der Gerechte" zu dem Hohenpriester

Simon I.
Die ursprüngliche pharisäische Tradition, die im Talmud (bYom 69a) —

obschon etwas verworren - bewahrt ist, erwähnt einen gewissen Antipater,
Berater des Königs, der der Begegnung beiwohnt.28 Wahrscheinlich handelt

es sich hier um Antipater, einen Neffen Antiochus' III., der dem König in
zwei Kriegen gegen Ägypten beistand und der in den historischen Chroniken
mehrfach an prominenter Stelle porträtiert wird.29

Josephus konnte — mit dem Namen Antipaters in der pharisäischen

Erzählung über eine Begegnung mit Alexander konfrontiert — durch das

Studium alter griechischer und römischer Geschichtswerke in Rom erkannt
haben, dass Antipater — historisch ein guter Freund Alexanders, der in
Makedonien zurückgelassen worden war, um die häuslichen Angelegenheiten zu
überwachen — unmöglich bei der Begegnung hatte zugegen sein können. Da
Josephus keine Information von Wert auslassen wollte, ersetzte er beim
Schreiben Antipater durch Parmenio, Alexanders General und engen Berater,

der Alexander bei seinem Ägypten-Feldzug begleitete.

Josephus könnte auch für die Erfindung weiterer Details verantwortlich
sein, so zum Beispiel für die Präzisierung, welche Teile des Buches Daniel
„Alexander" wohl gefallen haben könnten.

i. „Siebzig"

Um nur eine beiläufige Bemerkung zur Zahl und Identität der Ubersetzer zu
machen: Da ist das unlösbare Problem, ob es 70 oder 72 waren. Der Brief
des Hohenpriesters Eleazar an Ptolemaios (Antiquitates XII,2,6) setzt die

in der Analyse des von Antiochus initiierten Krieges gegen Ägypten von 200-298
v. Chr., dass Antiochus „gegen Ende seines Lebens nicht mehr das Format früherer
Zeiten" hatte.

28 Verwirrend ist die Tatsache, dass „Antipater" hier erscheint, als ob es sich um den

Namen der Stadt Antipatris handle, was allerdings völlig ausgeschlossen ist, weil
diese zur Zeit der Begegnung nicht existierte, vielmehr erst durch Herodes den

Grossen (sicher nach 30 v. Chr.) erbaut und von ihm nach seinem Vater genannt
wurde (Antiquitates XVI,5,2).

29 Siehe Polybios, Geschichten, V,87 und XVI, 18.

52



Zahl 72 voraus, denn diese ergibt sich, wenn man sechs Männer „eines jeden

Stammes" nimmt. Josephus mag das ursprüngliche Manuskript (absichtlich?)

missverstanden haben (zehn Stämme waren lange Zeit nicht vorhanden,

während nur Juda, Levi und Benjamin Judäa bewohnten).

Josephus selbst nennt durchgehend 70. Aus irgendeinem Grund erwähnte

er die Namen der Übersetzer nicht, obgleich er anscheinend die komplette
Liste besass (.Antiquitates XII,2,7). Wir wagen, zwei Möglichkeiten zu

erwägen:

1. Die Zahl der Übersetzer konnte variieren, wenn man von mehreren

Übersetzungen nach der ersten, von Josephus beschriebenen um das Jahr

270 v. Chr. ausgeht. Wir wissen von mehreren in der Septuaginta
enthaltenen Büchern, die lang nach der Mitte des 3. Jahrhunderts geschrieben

wurden.
2. Es könnte sein, dass jeder dieser 72 Männer Priester war - je sechs von

den 12 mischmarot, den Dienstgruppen von priesterlichen Repräsentanten

des Volkes. Dieses Argument, das der akzeptierten Tradition von 24

mischmarot, wie sie in 1 Chron 24 Erwähnung finden, zuwiderläuft, legt
eine ernstzunehmende (zeitliche) Eingrenzung für die Komposition von
1 Chron nahe, die damit nach der Mitte des 3. Jahrhunderts v.Chr.
anzusetzen ist.

Ist dem zuzustimmen, so bedeutet dies zugleich, dass der Kern einer

zukünftigen politischen Partei, die später der Hohepriester Simon II. um
sich scharen sollte, nicht nur Laien, vielmehr ebenso die einfache Priesterschaft

umfasste.30

Schluss

Alle phantastisch anmutenden talmudischen Erzählungen um die Begegnung
von Juden mit einem siegreichen König gewinnen eine einleuchtende rationale

Erklärung, wenn die Begegnung am Ende des 3. Jahrhunderts v. Chr.
angesiedelt wird, nachdem die Septuaginta in der griechischen Welt bekannt

geworden war. Unter dieser Voraussetzung ist das einzige passende Paar
historischer Gestalten, die sich unter den von Josephus und dem Talmud
beschriebenen Umständen getroffen haben könnten, Simon der Gerechte und
Antiochus der Grosse.

30 Einige der späteren Führer dieser Partei waren ebenfalls Priester: Schimon ben
Schetach, ein Bruder der Königin Salome Alexandra (Frau des Königs und
Hohenpriesters Aristobul und später, nach dessen Tod, Frau seines Bruders, Alexander
Jannai), sowie - wahrscheinlich — Schammai.

53



Die Erzählung von der Begegnung ist eindeutig pharisäischen Ursprungs.
Zuerst wurde die bittere Pille des Verrats in mit dem süssen Guss eines

kurzen Ruhms überzogen und Antiochus der Grosse mit Vorzügen
überhäuft. Doch diese ruhmreichen Obertöne wurden sehr bald überschattet

von desaströsen politischen Folgen - religiöser Zwang und Verunreinigung
des Heiligtums. Die Pharisäer mussten dringendst umdekorieren. Also
ersetzten pharisäische Geschichtsschreiber Antiochus' Namen durch den
Alexanders und entfernten die Erzählung von ihrem angestammten Platz in der
Geschichte.31

Josephus, der in Rom und für Römer schrieb, musste die Römer von der

Wahrheit der Begegnung zwischen den Juden und Alexander überzeugen
und fügte daher Parmenio und Makedon in die Erzählung ein. Nachdem
seine monumentalen Jüdischen Altertümer geschrieben und von der römischen

Elite einmal anerkannt worden waren, erschienen die später
niedergeschriebenen talmudischen Versionen unzuverlässig und ein bisschen
kindisch. Obwohl die Diskrepanz zwischen den beiden Traditionen die Historiker

hätte alarmieren müssen, geschah dies nicht, und dies aus den Gründen,

die wir in der Einleitung dargelegt haben.

Zusammenfassung

Der Ursprung und die Umstände der Erzählung einer Begegnung zwischen einem
jüdischen Hohenpriester (Simon der Gerechte in der talmudischen Version, Jaddua /
Jaddus bei Josephus) und Alexander dem Grossen sind bisher noch nicht vollständig
geklärt worden. Solomon Zeitlin hat schon 1924 die Ansicht vertreten, die Geschichte
erzähle die Auslieferung Jerusalems an Antiochus den Grossen im Jahr 199 v.Chr.
durch den Hohenpriester Simon II. Offengeblieben ist gleichwohl die Frage, ob
Alexander in Jerusalem eingezogen sein könnte. Verschiedene vage talmudische Geschichten,

die mit der Begegnung in Verbidung stehen, enthalten möglicherweise den Schlüssel

für unsere These, dass der Name Alexanders als spätere Substitution für den

ursprünglichen Namen - nämlich Antiochus - anzusehen ist. Die Septuaginta sowohl als

Buch als auch mit ihrem historischen Umfeld spielt ebenso wie der Grund für
unvermutete jüdische Expertise in Astronomie eine zentrale Rolle in der Erklärung des

Sachverhalts, dass der König den Hohenpriester „erkennt". Die Sichtung des Sterns Canopus

trägt zudem zur genaueren Bestimmung des Zeitpunkts der Ankunft Antiochus' in
Jerusalem bei. Schliesslich schlagen wir eine mögliche Datierung für die Substituierung
von „Antiochus" durch den Namen „Alexander" vor.

31 Ihr angestammter Platz ist vor dem Brief des Antiochus an Ptolemaios, der in
Antiquitates XII,3,3 wiedergegeben ist, und zwar an der Stelle, wo Josephus ein

Polybios-Zitat einfügt, als ob er eine Lücke im ursprünglichen Text ausfüllen wollte.

54


	Der Aufgang des Canopus, die Septuaginta und die Begegnung zwischen Simon dem Gerechten und Antiochus dem Grossen

