Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Elija : eine Exkursion durch die judische Religionsgeschichte
Autor: Galley, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Elija
Eine Exkursion durch die jiidische Religionsgeschichte

von Susanne Galley*

Kaum eine Gestalt der jiidischen Literatur hat so viel Aufmerksamkeit auf
sich gezogen wie der Kimpfer und Heiler, der Prophet und Nothelfer Elija.'
Seine ungewdhnliche Existenz zwischen Himmel und Erde wird auf ver-
schiedene Weise begriindet: Manche betrachten die Auffahrt des Propheten
im Feuerswagen als Folge seines siindlosen Lebens, einige vertreten die Auf-
fassung, Elija sei ein Engel und als solcher fiir Botenginge zwischen Himmel
und Erde pridestiniert. In der Kabbala hingegen nutzt man das Konzept der
Seelenwanderung, um das rettende Eingreifen Elijas von Generation zu Ge-
neration zu erkliren. Doch damit nicht genug: Es ist nimlich nicht nur der
biblische Prophet selbst, der sein Volk durch das jahrhundertelange Exil
begleitet. Elija prigt vielmehr antiken Heilern, mittelalterlichen Mystikern
und chassidischen Rebbes den Stempel seines Wesens auf. Der Prophet ist
also in vielerlei Hinsicht eine Art cantus firmus der jiidischen Religionsge-
schichte. Es steht daher zu vermuten, dass sich in der Weise, wie Elija in
verschiedenen Epochen, in unterschiedlichen Denktraditionen gezeichnet
wird, deren Proprium besonders gut erfassen lisst.

Dabei bietet die Hebriische Bibel nur wenige Erzihlungen iiber thn, die
noch dazu keine einheitliche Silhouette dieser Figur entstehen lassen.” Im
Gegenteil: Es scheint, als zeichnete jeder ihrer Texte iiber den Propheten ein

PD Dr. Susanne Galley, Kollegium Jiidische Studien, Neues Palais/Haus 11, Post-
fach 60 15 53, D-14415 Potsdam.

I Eine Zusammenstellung der rabbinischen und mittelalterlichen Traditionen zur
Gestalt Elijas bietet L. GiNnzBURG, The Legend of the Jews. Band 1V, Baltimore,
London 1988, S. 195-235. Aufgrund der gewaltigen Menge der Erzihlungen wer-
den wir im folgenden exemplarisch arbeiten.

2 Die Sekundirliteratur zum biblischen Elija ist kaum noch zu iiberblicken. Eine sehr
sorgfiltige und umfassende Auswahl entsprechender Titel bietet W. THikL, Kinige,
Neukirchen-Vluyn 2000 (= Biblischer Kommentar. Altes Testament 9/2,1), S. 1-10
sowie zu den einzelnen Kapiteln.

20



anderes Bild. Es gilt daher, die verschiedenen Profile in der Bibel aufzu-
spiiren und ihren Wegen und Wandlungen durch die jiidische Geschichte zu
folgen. Die biblische Uberlieferung umfasst im wesentlichen fiinf Erzihlun-
gen in 1 und 2 Kon sowie Mal 3,237 und lisst sich zu vier Profilen syste-
matisieren: Sie zeichnet Elija als Helfer in der Not, als Streiter Gottes, als
Neuer Mose sowie als Eljja redivivus. Im folgenden sollen die genannten
Paradigmata kurz skizziert und anschliessend auf ihre Wirkungsgeschichte
hin untersucht werden. Die leitende Frage dabei ist, inwiefern sich an der
Figur Elijas die Besonderheiten bestimmter Epochen ablesen lassen und wel-
che Funktion ihr jeweils zukommt.

A. Eljja, der Helfer in der Not: die Rezeptionsgeschichte
von 1 Kon 17,8-24

Das erste Profil, welches die Bibel dem Elija zueignet, zeichnet den Pro-
pheten in den Farben eines Helfers in der Not. Man findet es, eingebettet in
die Erzihlung vom Gotteskampf auf dem Karmel, in 1 Kén 17. Elija hat
Israel und seinem Kénig Ahab eine Diirrekatastrophe angekiindigt. Um de-
ren Folgen zu entgehen, begibt er sich auf Anordnung Gottes in das Gebiet
von Sidon. Dort bietet ihm eine arme Witwe Zuflucht. Elija verschafft der
Frau einen nicht versiegenden Mehl- und Olvorrat (17,8 —=16), der ihn, die
Witwe und deren Sohn in der Not ernihren soll. Die Tat des Propheten
gehort typologisch zu den Speisungen, wie sie die jiidische Haggada hiufiger
bietet.* Eine zweite Rectungstat Elijas (17,17—-24) erscheint demgegeniiber
schon ungewshnlicher: Der Sohn der Witwe erkrankt auf den Tod und wird
von Eljja ins Leben zuriickbefordert. Ausser der parallelen Erzihlung inner-
halb der Elischa-Tradition (2 Kon 4,8—37) gibt es keine weiteren Erwek-
kungen innerhalb der Hebriischen Bibel, die ja iiberhaupt sehr zuriickhal-
tend von individuellen Heilungen berichtet. Einige Ziige dieser Rettungstat
verdienen denn auch besondere Aufmerksamkeit: Als Grund fiir das Ein-
greifen des Propheten wird ausdriicklich die besondere Verantwortung Elijas
fiir die Witwe und ihre kleine Familie festgestellt (1 Kén 17,18.20—21). Der
Charismatiker, der das leibliche Uberleben der Witwe und ihres Kindes

3 Dazu: 2 Kén 3,11 (Hinweis auf Elija als Vorlidufer Elischas); 2 Kon 9,36 und
10,10.17 (Verweise auf Worte Elijas gegen Ahab und Isebel) sowie 2 Chron 21,12
(Verweis auf ein Wort Elijas gegen Joram). 1 Chron 8,27 sowie Esr 10,21.26
bezichen sich auf andere Personen gleichen Namens.

Vgl. beispielsweise Mk 6,30—44 parr; Mk 8,1-10 parr, die aber noch stirker von
der Elischa-Tradition (2 Kon 4,42—44) abhingig sind.

4

41



zugesagt hat (17,13 —14), soll nun auch das Leben des Kindes wiederher-
stellen. Die Erweckung des Kindes vollzicht sich im ,Obergemach®, also
unter Ausschluss der Offentlichkeit. Das Gebet Elijas wird von einer beson-
deren Handlung begleitet: Der Prophet streckt sich dreimal auf dem Knaben
aus — und wird erhért. Beide Rettungen miinden letztlich in eine Bestiti-
gung Elijas als Gottesmann, als eines zuverlissigen Dieners seines Herrn. Der
Erweischarakter beider Episoden unterscheidet sie im iibrigen von der par-
allelen Elischa-Tradition (2 Kén 4,1—37); sie werden also theologisiert.

Wenn nun das Fortleben des Notretters Elija in der jiidischen Geistes-
geschichte skizziert wird, gilt es zunichst, die Rezeptionsgeschichte der Figur
des Propheten selbst von der typologischen Prigung anderer Notretter durch
das Vorbild Elijas zu unterscheiden. Wir werden uns dabei auf einige wenige
Stationen beschrinken miissen: die rabbinische Literatur, den mittelalterli-
chen Midrasch, die Legenden der Chassidé Aschkenas und die frithen chas-
sidischen Erzihlungen.

Hinsichtlich der rabbinischen Interpretation Elijas als Helfer in der Not
fille auf, dass seine Rettungshandlungen nach 1 Kén 17 relativ selten the-
matisiert werden. Man diskutiert vor allem, worauf sich die Machttaten des
Propheten griindeten. Im Bavli Sanhedrin 113a erfihrt dies eine besonders
kompakte und prignante Form: Elija, der etwas voreilig eine grosse Trok-
kenheit angekiindigt hatte, erhilt von Gott den Schliissel des Regens.
Wihrend aber den Ewigen die Not der Menschen reut, zeigt sich Elija
hartgesotten. Deshalb lisst Gott den Sohn der Witwe erkranken, um den
Schliissel des Regens gegen den der Totenbelebung eintauschen zu kénnen.
Die erstaunte Nachfrage Elijas bescheidet Gott folgendermassen:

,»Es steht geschrieben: Und es geschah nach diesen Dingen, da erkrankte der Sohn

der Frau, der Hausherrin. Er [Elija] erbat Erbarmen, damit Er ihm den Schliissel

der Belebung der Toten geben wiirde. Man sagte ihm: Keinem Gesandten sind je
drei Schliissel ausgehiindigt worden: jener des Lebens, des Regens und der Toten-

belebung. Man wiirde sagen, zwei in der Hand des Schiilers und einer in der Hand
des Meisters! Bringe diesen und nimm jenen!” (bSan 113a).

Die Fihigkeit eines Charismatikers, Rettungen und Heilungen zu vollbrin-
gen, wird von den Meistern des Talmud somit gleichermassen bestﬁtigt wie
begrenzt. Im Bilde der Schliissel komme dies adiquat zum Ausdruck: Der
Charismatiker wirkt zwar im Einvernehmen mit Gott; es wird aber nur
jeweils ein Schliissel (eine charismatische Gabe) fiir eine konkrete Situation
verliehen. Die Charismen werden somit konsequent auf ihren gottlichen
Ursprung zuriickgefithrt und zugleich zeitlich und von ihrem Umfang her
begrenzt. Eine lebenslange Fihigkeit zu allen Formen von Rettung und Hei-
lung erscheint ausgeschlossen. Insgesamt jedoch konzentriert sich das Inter-

22



esse der Rabbinen an 1 Kén 17 auf die Erweckung des toten Kindes. Sie gilt
als Prizedenzfall fiir die allgemeine Erweckung der Toten, die sich am Ende
der Tage ereignen wird.’

Die weitaus meisten Rettungen und Heilungen Elijas verorten die Rab-
binen jedoch in die Zeit nach dessen Entriickung. In zahlreichen Hilfsaktio-
nen wendet sich Elija den Armen zu (bBer 58a), rettet Gelehrte vor Verfol-
gung und Not (bNed 50a; bAZ 17b.18b), heilt Kranke (pKil 9,32b; bShab
109b) und wendet himmlische Urteile ab. In diesen Fillen wird das Profil
des Helfers in der Not von 2 Kén 2, der Auffahrt Elijas in den Himmel, her
gedeutet. Das fiir die Bibel wie fiir die rabbinischen Theologen gleicher-
massen schwierige Problem aussergewdhnlicher Charismen in menschlicher
Verfiigbarkeit kann auf diese Weise umgangen werden. Der je und je wie-
derkehrende Elija entwickelt sich zu einem Instrument des Erbarmens, der
den Frommen Gottes Beistand zukommen lisst. Seinen Hohepunkt findet
die Ausprigung Elijas als eines himmlischen Nothelfers im mittelalterlichen
Midrasch Esther Rabba (11. Jahrhundert). Hier organisiert der Prophet als
Anwalt Israels die Rettung des ganzen Volkes vor den Rinken Hamans.

Auf die Spuren des biblischen Propheten stésst man jedoch auch in den
Darstellungen anderer Retter der jiidischen Antike. Dies betrifft — neben
einigen Erzihlungen des Neuen Testaments — vor allem die Geschichten iiber
Choni ha-Me‘aggel und Chanina ben Dosa. Beide, sowohl der Regenmacher
Choni als auch der Heiler Chanina, sind den rabbinischen Theologen eine

> Vgl. WajR 27,4; PRE 33.

® Der Frevler Haman brachte eine schr ernste Anklage gegen Israel vor den Ewigen,
der darauthin dem Satan die Erlaubnis zur Zerstorung Israels erteilt. Im Himmel
bricht daraufhin grosses Wehklagen aus. ,In derselben Stunde rannte Elija, sein
Andenken sei zum Guten, in Panik zu den Erzvitern und zu Mose ben Amram.
Und er sagte ihnen: Wie lange, ihr Erzviiter, wollt ihr im Schlafe verharren? Wolle
ihr die Nor eurer Sshne nicht beachten, in der sie sich befinden? [. . .] Sagren sie
thm: Warum? Sagte er ihnen: Weil Israel ein Gastmahl des Xerxes genossen hat,
und dafiir wurde iiber sie ein Urteil gefasst, dass Israel aus der Welt getilgt und sein
Angedenken vernichtet werden soll. Sagten ihm Abraham, Isaak und Jakob: Wenn
sie das Gesetz [dat] des Heiligen, gelobt sei Er, iibertraten und ihr Urteil besiegelt
ist — was konnen wir tun? Da wandte sich Elija an Mose und sprach: Oh du
getreuer Hirte, wie viele Male stelltest du dich in die Bresche fiir Israel und nich-
tetest ihr Urteil, damit sie nicht vernichtet wiirden! [. . .] Sagte ihm Mose: Gibt es
denn keinen geeigneten Menschen in dieser Generation? Sagte er ihm: Den gibt es
und sein Name ist Mordechai. Sagte er ihm: Geh, und lass es ihn wissen, damit er
sich von dort im Gebet aufstellt und ich von hier, und wir wollen Erbarmen
erbitten ihretwegen vor dem Heiligen, gelobt sei Er* (EsterR VII, 13).

23



schwer verdauliche Kost.” Diese strebten nimlich danach, das Studium der
Tora zu propagieren und als Ideal im Volk zu verankern. Wenn dann ein
Charismatiker auch ohne gelehrte Bindung an die Tora Machttaten wirken
konnte, war das eher kontraproduktiv. Daher suchte man die Notretter an
das Profil eines rabbinischen Gelehrten anzugleichen, sie also fiir die rabbi-
nischen Ideale zu vereinnahmen.” So wird Chanina, eine charismatische Ge-
stalt des 1. Jahrhunderts, zwar vor allem als Heiler, aber eben auch als Lehrer
beschrieben (mAvot 3,9).

Dennoch zeigen die rabbinischen Rettungslegenden sehr enge Bindungen
zur biblischen Elija-Tradition. In bBQ 50a etwa rettet Chanina die Tochter
eines Zisternengribers, die in eine ebensolche gefallen war, durch die kriti-
sche Anfrage an Gott: ,Sollte das Werk eines Frommen zum Fallstrick fiir
dessen Samen werden?” Es gehort nicht eben viel dazu, unmittelbar an 1
Kon 17,20 zu denken, da Elija den toten Sohn der Witwe rettet. Andere
Rettungs- und Heilungsgeschichten lassen die Beziige zur Elija-Tradition
noch deutlicher hervortreten: Den Sohn des Rabban Gamaliel rettet Cha-
nina durch ein Gebet im ,,Obergemach” (vgl. 1 Kén 17,19 mit bBer 34b). In
seinem eigenen Haus vermehrt sich wunderbar das Brot; wird Essig zu Ol
(vgl. bTaan 25a mit 1 Kon 17,13f.). Das Unbehagen der Rabbinen Cha-
ninas wegen tritt am deutlichsten in der Erzihlung zutage, da dieser den

Sohn Jochanan ben Sakkais rettet (bBer 34b):

,Einst geschah es, dass Rabbi Chanina ben Dosa Tora lernte mit Rabbi Jochanan
ben Sakkai. Da erkrankte der Sohn des Jochanan. Sagte er ihm: Chanina, mein
Sohn, bete fiir ihn, damit er lebt. [Chanina] steckte seinen Kopt zwischen die Knie
(1 Kon 18,42) und betete fiir thn, und er lebte. Sagte Rabbi Jochanan ben Sakkai:
Ben Sakkai hiitte den ganzen ‘Tag seinen Kopf zwischen die Knie stecken konnen,
und man hitte keine Notiz von ihm genommen! Sagte seine Frau zu ihm: Ist denn
Chanina grosser als du?! Sagte er: Nein, vielmehr ist er einem Diener vor dem
Konig zu vergleichen; ich aber dhnele einem Minister vor dem Konig.”

7 Vgl. dazu W.S. Green, Palestinian Holy Men. Charismatic Leadership and Rab-
binic Tradition, in: W. Haase (ed.), Aufstieg und Niedergang der romischen Welt.
Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung. Band XIX,2, Berlin,
New York 1979, S. 619-647 (vor allem fiir Choni); S. Freyng, The Charismatic,
in: G.W.E. NicketsBURrG/].]. CoLLINS (ed.), ldeal Figures in Ancient Judaism,
Ann Arbor 1980 (= Septuagint and Cognate Studies 12), S. 223ff. (vor allem zu
Chanina) sowie jiingst M. BECker, Wunder und Wundertiter im [riihrabbinischen
Judentum, Tibingen 2002 (= Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen
Testament 11,144).

8  Heiler: mBer 5,5; Wundertiter: mSot 9,15; Lehrer: mAvor 3,9 —10. Siebzehn
Erzihlungen im Bavli; demgegeniiber nur drei im Jeruschalmi.

24



Chaninas Fihigkeit zum Heilen wird zwar konsequent auf das Geber zuriick-
gefithrt, es wird jedoch frustriert vermerkt, dass — trotz gemeinsamen Tora-
Studiums — Chanina offensichtlich effizienter betet als ben Sakkai. Dass die
Frau ben Sakkais darauthin ketzerische Fragen stellt, kann denn auch nie-
manden verwundern.

Die wichtigste Funktion des Nothelfers Elija, wie sie der rabbinischen
Haggada zu entnehmen ist, besteht in der Legitimation der Frommen. Thnen
erweist Elija im Auftrage Gottes seinen Beistand: Er rettet die Gelehrten aus
Armut, vor Krankheit oder vor Verfolgung durch die Rémer. Wem Elija
hilft, dessen Lebenswandel hat vor Gott Anerkennung gefunden — und um-
gekehrt: Wer ein frommer Mann ist, der darf auf die Hilfe Elijas hoffen.
Damit kehrt sich die Ausrichtung des Nothelfer-Protils gegeniiber der Bibel
um: Nicht der Gottesmann wird durch die Fihigkeit zur Rettung bestitigt,
sondern der Gerettete, der sich als fromm oder Tora-gelehrt erwiesen hat.
Die zeitgenissischen Charismatiker, wie Chanina oder Choni, werden hin-
gegen von den Rabbinen eher misstrauisch bedugt. Thre staunenswerten
Fihigkeiten werden zwar zur Kenntnis genommen, bilden jedoch eine reli-
giose Konkurrenz zur Tora-Gelehrsambkeit.

Die nichste Etappe der rezeptionsgeschichtlichen Reise fiihrt in das 11.
Jahrhundert. Als unmittelbare religiose Reaktion auf die Ermordung Tausen-
der Juden im Rheinland entwickelte sich die Bussbewegung der Chassidé
Aschkenas, deren Begriinder, R. Schmu’el und R. Jehuda he-Chassid, zu
hagiographischen Helden heranwuchsen. In vielen der Legenden iiber die
beiden ist Elija als Kiampfer fiir die bedringten Juden sowie als Ubermittler
himmlischer Urteile prisent. Doch auch im rettenden Handeln Schmu’els
und Jehudas sind Elija-Motive anzutreffen, und zwar in einer tiir das jiidi-
sche Mittelalter hochst charakeeristischen Form. Ein Beispiel.” Schmu’el
kehrt wihrend einer Busswanderung in das Haus einer Witwe ein. Als er
eine Hungersnot voraussagt, kauft die Witwe fiir all ihr Geld Getreide —
doch die Hungersnot bleibt aus. Beschimt ob seiner Fehlprognose verlingert
Schmu'el he-Chassid seine Busswanderung um weitere zwei Jahre. In dieser
Episode verschmilzt das Vorbild Elijas mit dem Modell des rabbinischen
Gelehrtenschiilers zu einer Art Propheten-Lehrling. Durch Tora-Studium
und Busse wird kein Gelehrter, sondern ein Charismatiker geforme.

Noch klarer indessen zeigt sich das Vorbild Elijas in den Legenden tiber
den Ba‘al Schem Tov (1699 -1760), den Begriinder des osteuropiischen
Chassidismus. Dabei bilden Erzihlungen, in denen Elija selbst helfend ein-

9 Vgl. Males;é;élich (Basel 1602), Nr. 173.

25



greift, allerdings die krasse Ausnahme." Es dominieren vielmehr Legenden,
in denen der Ba‘al Schem Tov nach dem Muster Elijas titig wird, und zwar

n

der gesamten Bandbreite charismatischer Fihigkeiten. Wie Elija, so

schligt auch der Besch”t als Anwalt Israels vor Gott himmlische Anklagen
nieder.'" Und wie sein grosses Vorbild, so vermag auch der Ba‘al Schem Tov,
tote Kinder wiederzubeleben. Die elijanischen Ziige dieser Rettungslegenden
sind schier mit Hinden zu greifen:

»R. Pesach, der Sohn von R. Jakob aus Kamenke, erzihlte mir, der Bescht habe
einmal unterwegs, als er eine Stadt betrat, eine Heroldsstimme vernommen, die
ihm gebot, im Haus des Soundso abzusteigen. Als er zu dem besagten Hause kam,
wollte man ihn nicht empfangen, weil das Kind des Herbergswirtes krank darnieder
lag. Der Bescht schickte seinen Schreiber in das Haus, die Frau des Hauses aber
verwiinschte den Bescht und rief: Wie kann er hier um Herberge bitten? Seht Thr
denn nicht das kranke Kind, ich bin in grofler Sorge!* Der Hausherr war indessen
nicht so schroff und ging zum Bescht hinaus, ihm zu erkliren, warum es ganz
unméglich sei. Nun schwor der Bescht dem Mann, dass das Kind leben werde,
wenn er bei ihm iibernachten diirfe. So nahm er ihn ins Haus. Der Bescht ging
sogleich zur Mikwe, und er sah, es stand um das Kind nicht gut. Sogleich befahl er,
keiner solle im Zimmer bleiben, und alle gingen in einen andern Raum. Selbst den
Schreiber hieff er hinauszugehen, bis er ihn rufe, ihm Wein fiir den Kiddusch zu
bringen — es war nimlich der Abend zum Schabbat. So blieb der Bescht mit dem
Kind allein, er betete bei ihm die Nachmittagsgebete und verweilte dort bis tief in
die Nacht hinein. Dem Schreiber ward schon bange, dass, Gott bewahre, der Bescht
vor lauter Miihen mit dem Beten fiir das kranke Kind in Gefahr geraten kénnte,
denn solches ist iiberaus gefihrlich. Drum schlich er hin, éffnete behutsam die Tiir
und horte, wie der Bescht die Seele des kranken Kindes beschwor: ,Geh hinein in
seinen Leib! Du muft hineingehn, denn ich schwére nicht vergeblich!® Der Schrei-
ber wufdte nicht, ob das Kind schon gestorben oder noch am Leben war und nur
noch ein klein wenig Lebenskraft besaf. Er entfernte sich und kehrte nach einer
knappen Stunde wieder. Er ging hinein, da fand er den Bescht auf dem Boden
liegen, die Arme und Beine ausgestreckt. Plotzlich stand er auf und sprach: ,Ich
sagte dir ja, du wirst hineingehn, in den Leib des Kindes!" Dann rief er laut:
,Hirsch, bring Wein fiir den Kiddusch!* Er afl nun mit dem Schreiber, schlief aber
nicht, die ganze Nacht. Am nichsten Morgen, nachdem er den Schreiber in die
Heilkuren und Verhaltensregeln eingewiesen hatte, ging der Bescht ins Lehrhaus,
um zu beten. Da verstand die Mutter, dass ihr Kind wieder zu Kriften gekommen
war, und sie begann bitterlich zu weinen. Der Schreiber héorte es und fragte sie: Was
weinst du? Wie sollte ich nicht weinen‘, schluchzte sie, ;wo ich einen solch from-
men Mann verwiinschte!* ,Sei ruhig’, sagte er, weine nicht! Mein Rabbi ist ein

10

11

26

Vgl. beispielsweise K.E. GROZINGER (ed.), Die Geschichten vom Ba‘al Schem Tov.
Schivche ha-Bescht. Band 1, Wiesbaden 1997 (= Jiidische Kultur 2), S. 40—41 (die
jiddische Parallelerzihlung befindet sich in Band II, S. 20-21).

Vgl. K.E. GROZINGER (ed.), Geschichten vom Ba‘al Schem Tov. Band 1, S. 50-52.
Die jiddische Parallelerzihlung befindet sich wiederum im zweiten Band des
Werkes, S. 37-39.



guter Mensch, er wird dir schon verzeihen! Als der Bescht vom Beten wiederkehrte und
gewahrte, dass sie weinte, fragte er den Schreiber, und der erzihlte ihm, was sich
zugetragen hatte. Da schickte er den Schreiber zu der Frau: ,Sag ihr, sie soll nicht
weinen, sie soll stattdessen ein schénes drittes Schabbatmahl bereiten. Ich verspreche
ihr, das Kind wird mit uns zu Tische sitzen!‘ Der Grund dafiir, dass der Bescht mit
ausgestreckten Armen und Beinen auf der Erde lag, war der, dass er es auf sich genom-
men hatte, die Feuerpeitsche zu empfangen wegen seines Schwures, der die Seele des
Kindes gezwungen harte, in den Kérper zuriickzukehren. Er erwirkte damals fiir das
Kind, dass es mehr als sechzig Jahre leben, Kinder bekommen und all seiner Lebtage
sein Auskommen haben wiirde. Schon daraus kénnen wir erkennen, dass die Tage des

Kindes damals gezihlt waren und der Bescht nun eigens darum beten mufite, wie lange

es leben und dass es seinen Lebensunterhalt und Kinder haben sollte“.!?

Auch in diesem Fall besteht eine besondere Bindung zwischen dem Heiler
und dem toten Kind, die der Besch”t jedoch bewusst herstellt. Auch der
Ba‘al Schem Tov nimmt das auf den Tod erkrankte Kind mit sich in einen
besonderen Raum und streckt sich gleichfalls der Linge nach aus — allerdings
nicht auf dem Kind, sondern auf dem Fussboden. Wie die Elija-Erzihlung,
so hat auch die Besch”t-Legende Erweischarakter: Die Zweifel der Mutter
werden iiberwunden, der Ba‘al Schem Tov wird als Charismatiker bestitigt.
Charakteristisch und gegeniiber den biblischen Motiven neu sind allerdings
die sorgfiltig gestalteten und der Erweckung beigefiigten frommen bzw.
magischen Handlungen des Besch”t: der Schwur, der Gang zur Mikwe, die
Sorge um den Kiddusch, die Medikationen sowie das liturgische Gebet.
Die chassidischen Erzihler teilen iibrigens die Vorbehalte biblischer und
vor allem rabbinischer Theologie gegen die Erweckung von Toten. In der
Erzihlung vermerkt der Tradent, er wiisste nicht, ob das Kind wirklich schon
gestorben war, und der Besch”t begriindet seine Fussbodenaktion damit,
dass er die Feuerpeitsche auf sich nehmen musste, weil er die Seele des
Kindes in seinen Kérper zuriick gezwungen habe. Schon im Talmud findet
sich die Auffassung, dass derjenige, der unerlaubt in himmlische Urteile
eingreift, Schlige mit einer Feuerpeitsche zu erdulden habe (bBM 85b). In
einer weiteren Erzihlung'’ realisiert sich dieser Vorbehalt wiederum — wie in
1 Kén 17 — durch die besondere Verantwortung des Besch”t fiir das erkrank-
te Kind. Der verzweifelte Vater eines sterbenden Knaben wird nicht miide,
den Besch”t daran zu erinnern, dass er selbst dieses Kind verheissen habe.
Die elijanischen Ziige werden vor allem dadurch eingetragen, dass sich die

12° Ubersetzung von K. E. GROZINGER (ed.), Geschichten vom Ba‘al Schem Tov. Band I,
S. 113-114.

13- Vgl. K. E. GROZINGER (ed.), Geschichten vom Ba‘al Schem Tov. Band 1, S. 219—-220;
die jiddische Parallele ist in Band II, S. 136 zu finden.

B



Rettung des Kindes wihrend der Beschneidung ereignet, welche die Eltern
auf Anweisung des Besch”t fiir ihren toten Sohn ausrichten miissen. Wie wir
noch sehen werden, gilt nimlich die Beschneidung als besondere Domine
der Fiirsorge Elijas. Der je und je rettend eingreifende Elija wird in den
chassidischen Legenden also weitgehend durch den Zaddik ersetzt. Es ist dies
eine Neuakzentuierung innerhalb der jiidischen Hagiographie, welche die

folgende Begriindung erfihrt:

»Es steht nimlich in der Kraft eines Zaddik, neue Kanile zu 6ffnen, was nicht der
Fall ist bei Elija, denn er gleicht einem Engel, wie es ja heifft: ,Durch den Mund
Elijas wurde es beschlossen.” Daher, und dies ist, was gesagt ist im Namen des
Besch”t iiber den Spruch: ,Die ganze Welt wird ernihrt wegen Chanina [ben
Dosa], meines Sohnes: das bedeutet, weil er es tat. Als nimlich Rabbi Chanina ben

Dosa ein Geheimnis offenbarte, da wurde ein Pfad und ein Kanal gemacht fiir die
« 14

ganze Welc®.

Da es Aufgabe eines Engels ist, himmlische Urteile zu fillen und zu
iibermitteln, kommt Elija als Anwalt vor dem gottlichen Gericht nicht in
Frage. Anders der Zaddik: Als Reprisentant der neunten Sefira ( /essod)
innerhalb des kabbalistischen Systems' biindelt er die gottlichen Krifte, die
aus den oberen Sphiren hinab- und aus den unteren Sphiren hinaufsteigen.
Damit bahnt er den Gebeten einen Weg zu Gott hinauf oder dem gottlichen
Segen einen Kanal auf die Erde hinab. Wie Chanina, so tritt auch der
chassidische Zaddik in die Rolle Elijas als Helfer in der Not ein und fiillt sie
zur Ginze aus. Im Unterschied zur rabbinischen Tradition wird der Zaddik
jedoch nicht misstrauisch bedugt, sondern als Regelfall vorausgesetzt und
begriindet. Dies bereitete den chassidischen Theologen darum weniger Kopf-
zerbrechen, weil die Legitimation rabbinischer Gelehrsamkeit nicht mehr zur
Debatte stand. Das intensive Studium des Talmud war als gesellschaftliches
Ideal seit Hunderten von Jahren unbestritten; erst die frithen chassidischen
Meister begaben sich in eine scharfe Konkurrenz zu den traditionellen Ge-
lehrten.'® Schon deshalb bot der Charismatiker den idealen Ansatzpunkt fiir
die eigene Identitit, die man mit den Mitteln der Kabbala begriindete.

14 K.E. GROZINGER (ed.), Geschichten vom Ba‘al Schem Tov. Band 1, S. 204.

15 Die Identifikation der Sefira Jessod mit dem Zaddik erklirt sich aus der Zuordnung
von Jessod zur biblischen Figur Joseph, der als irdischer Prototyp des Gerechten gilt
(vgl. bMeg 13b und Sohar II, fol. 23a).

16 Man betrachte nur die radikalen Attacken des Jakob Josef von Polonne, welche vor
allem in seinem Buch Zoledot Ja‘agov Josef (zum Beispiel Toledor 10b-c, 15a, 40c,
85b und 6fter) enthalten sind. Vgl. dazu S. H. DRESNER, The Zaddik. The Doctrine
of the Zaddik According to the Writings of Rabbi Yaakov Yosef of Polnoy, New York
1974, S. 75ft.

28



B. Elija, der Streiter fiir Gott und Gerichtsprophet
(1 Kén 17,1-7; 18,1—46; 21; 2 Kon 1)

Das zweite der vier Profile ist zugleich das fiir die biblische Uberlieferung
bedeutendste. Elija als der Kimpfer fiir die Alleinverehrung Gorttes, als Bote
des gottlichen Gerichts begegnet in drei der fiinf Erzihlungen aus den
Konigsbiichern. Kraftvoll und unerschrocken tritt der Prophet dem Ba‘als-
Synkretismus der Konige Ahab und Ahasja entgegen. Er verkiindet eine
Diirrekatastrophe, welche die alleinige Macht des Gottes Isracls erweisen
wird. In einer dramatischen Szene auf dem Berge Karmel stellt sich Elija den
Propheten des Ba‘al und der Aschera entgegen. Wihrend die Priester Ba‘als
vergeblich auf die Entziindung ihres Stieres warten, hat Elija mit seinem
Gebet Erfolg: Der Ewige sendet Feuer herab, und das Brandopfer wird
vollzogen. Nicht minder dramatisch gestaltet sich die Beendigung der Diirre:
Siebenmal erfleht Elija den ersehnten Regen, bevor am Horizont eine hand-
tellerkleine Wolke sichtbar wird. Der in 1 Kén 1718 gefithrte Nachweis
der Einzigkeit Gottes ist also ein doppelter: Der Ewige erweist sich als Herr
tiber Himmel und Erde, der den Elementen Feuer und Wasser gebietet. Und
er ist allen anderen Géttern prinzipiell iiberlegen.

Sowohl hinsichtlich ihrer Gestaltung als Kampf zwischen Géttern als
auch beziiglich der Rolle des Propheten dabei darf 1 Kén 1718 als einzig-
artig gelten: Elija demonstriert die Macht Gottes tiber die Naturelemente
und setzt die Alleinverehrung Gottes kimpferisch durch. Weit mehr als ein
Mann des mahnenden Wortes prisentiert sich der Prophet als ein Mann der
kraftvollen Tat, als Kimpfer fiir Gott.

Die beiden anderen Erzihlungen, diejenige von Nabots Weinberg (1 Kon
21) sowie die Ankiindigung des Todes Ahasjas (2 Kon 1), zeigen demge-
geniiber ein konventionelles Profil. Die Missetaten israelitischer Kénige wer-
den mit der Ankiindigung einer géttlichen Strafe bedacht, die sich alsbald
vollzieht. Elija fungiert als ein klassischer Gerichtsprophet, der den sozialen
und religiosen Ungehorsam anprangert und dessen Konsequenz aufzeigt.
Alle drei biblischen Erzihlungen miinden in der Bestitigung der Einzigkeit
Gottes.

Einige der am Notretter-Profil beobachteten Entwicklungen lassen sich
auch hinsichtlich des Streiters fiir Gott bestitigen. Dies betrifft zum Beispiel
die sehr ausgewihlte Kommentierung von 1 Koén 18 und die differenzierte
Betrachtung charismatischer Fihigkeiten. Der Gotteskampf auf dem Karmel
erhilt in der rabbinischen Haggada eine geradezu kosmische Dimension.
Zunichst nimlich verweigert der fiir Ba‘al bestimmte Opferstier seinen
Dienst. Erst als ihm Elija erkldrt, welch bedeutende Rolle er fiir den Erweis

29



der Gottheit Gottes spielen wird, findet sich das Tier dazu bereit, auf einen
Ba‘als-Altar gelegt zu werden (BemR 23,9). Als die Propheten Ba‘als
schliesslich ihren Gott anrufen, bringt der Ewige den gesamten Kosmos zum
Schweigen, damit nichts, aber auch gar nichts als eine Antwort Ba‘als auf
seine Propheten missverstanden werden kann:

»Siehe, Elija, als er zum Karmel kam, rief er alle nichtjiidischen Priester zusammen
und sagte ihnen: Ruft laut, er ist doch ein Gott! (1 Kén 18,27) Was tat der Heilige,
gelobt sei Er? Er lief} die ganze Welt verstummen und brachte die Hohen und die
Niederen zum Schweigen, da war die Welt Tohu wa-Bohu, als ob kein Geschépf auf
Erden sei. Wie gesagt ist: (ibidem) Keine Stimme und keine Antwort und kein
Aufmerken. Wenn er nimlich gesprochen hitte, hitten sie gesagt: Der Ba‘al ant-
wortete uns!“ (SchemR 29,9).

Die drastisch verinderte historische Situation Israels zur Zeit der Rab-
binen hatte eine tiefgreifende Wandlung des Gotteskimpferprofils zur Folge.
Aus dem widerspenstigen, von seinen Kénigen zum Synkretismus verfithrten
Staatsvolk war eine unterdriickte Minderheit innerhalb des Imperium Ro-
manum geworden. Der Kampf um die Alleinverehrung des Ewigen war nun
kein Konflikt im Inneren Israels mehr, sondern — wenn iiberhaupt — eine
Auseinandersetzung zwischen Israel und den Weltvolkern. Ins Zentrum die-
ses Kampfes riickte die Beschneidung, die von den Seleukiden (Antiochos
IV. Epiphanes) bzw. den Rémern (Hadrian) wiederholt verboten worden
war. Elija, der Streiter fiir Gott, wird zu ihrem Anwalt. Diese Tradition wird
zum einen mit dem Einsatz des Propheten fiir die Beriz (1 Kon 19,10), zum
anderen mit der besonderen Gebetshaltung Elijas begriindet (WajR 31,4;
ShirR 7,6.1).

Fin besonders intensives Echo findet Elija, der Gotteskimpfer, in den
Legenden aus dem Umfeld der Chassidé Aschkenas, wie sie in Mayse-Bi-
khern seit dem Ende des 16. Jahrhunderts iiberliefert sind. In ihrem Zen-
trum nimlich steht die offensive Verteidigung der jiidischen Gemeinschaft
gegen ihre christlichen Verfolger. So erleben wir einen Zauberkampf des R.
Schmu’el he-Chassid mit drei Priestern.'” Der Sieg in dieser Auseinander-
setzung erweist — wie beim Kampf auf dem Karmel — die Uberlegenheit des
Gottes Israels. Schmu’els Sohn Jehuda bestraft den Bischof von Salzburg, der
ihn toten will, indem er dessen Kopf in ein Fenster klemmt. Erst nachdem
der Bischof verspricht, den Juden Gutes zu tun, dekontrahiert Jehuda den

17" Vgl. Ma‘assé-Buch (Basel 1602), Nr. 172. Diese Legende wird auch in einer he-
briischen Handschrift (MS Jerusalem 8° geboten, die N. BrLL im Jahrbuch fiir
Jidische Geschichte und Literatur 9 (1889) herausgegeben hat (vgl. ibidem, Nir.
12). Die dramatische Konstellation der Erzihlung erinnert an den Kampf zwischen
Elija und den Ba‘als-Priestern.

30



Fensterrahmen wieder.'® In etlichen Legenden warnt Jehuda vor dem Uber-
tritt von Juden zum Christentum bzw. weiss einen solchen zu verhindern."”
Das hagiographische Interesse an Schmu’el und Jehuda, soviel lisst sich aus
dem hier nur grob Skizzierten entnehmen, konzentriert sich auf eine jiidi-
sche Gegenposition zur ecclesia militans des ausgehenden Mittelalters. Die
Helden der Legende nutzen ihre durch Busse und Tora-Studium erworbenen
Fihigkeiten zur Verteidigung der Juden. Hiufig kommt dabei der Schem,
der mystische vierbuchstabige Gottesname zum Einsatz.

Das Motiv des Gottesstreiters in den Erzihlungen der osteuropiischen
Chassidim entspricht weitgehend der Ausprigung, wie wir sie bei den Le-
genden der Mayse-Bikher beobachten konnten. Der Zaddik als Exponent
seiner Gemeinschaft verteidigt diese machtvoll gegen Ubergriffe von aussen.
Dies kann die Form einer Disputation annehmen, aber auch die einer Ret-
tung mit ausgeprigten Elija-Motiven. Als zum Beispiel eines Tages eine
Trockenheit droht, versuchten die Christen mit einer Prozession, die Juden
mit ausgedehntem Beten fiir Regen zu sorgen. Der Spott eines Nichtjuden
iiber das Gebet des Ba‘al Schem Tov wird alsbald Liigen gestraft: Das Gebet

des Besch”t bringt Regen, die umhergetragenen Ikonen nicht.”

18 Vgl. Ma‘assé-Buch, Nr. 187 und Ms Jerusalem, Nr. 15.

19 Geschah in Rabbi Juda Chossid Zeiten, da war ein Kind geborn in seiner Stadt zu
Regensburg. Un® wie men das Kind in der Schul wollt tragn um zu judischn
[beschneiden], aso stund kol ha-kahal [die ganze Gemeinde] oif, als nu der seder is,
wenn men Barukh ha-Ba [Willkommen] schreit. Denn, spricht men, Elija ha-Navi,
Ehre seinem Andenken, der kummt alle mal mit den Kind. Fun dest wegen setzt
men ach zwei Schtil neben anander. Da stund der Chossid nit oif kegen dem Kind.
Un‘ ider man schrie Barukh ha-Ba un‘ er schwig still. Denn er sah nit Elijahu
ha-Navi mit kumen, wie nu der Seder pflegt zu sein. Da far wundert sich ein ider
Mann driber. Da fragtn ihm die Leit, west halben er also schimpflich mit dem Kind
getan hat. Da sagt der Chossid: Derweil das ich nit hab gesehn Elijahu ha-Navi mit
dem Kind kumen. Un* auch hat er sich nit oif sein Schtul gesetzt, der ihm zubereit
is gewesn. Da kent er nun wol gedenken, das niks guts ois dem Kind wert werden.
Un® er sagt wider ein Teil Leitn: Seht ihr, dortn in jenem Fenster, da sitzt Elijahu
ha-Navi in ein Gestalt als ein alter Mann mit einen langen Bart, der schni weiss is
un‘ er tet Tfila [betet]. Da batn ihm die Leit, er solt ihnen doch sagen, wie das
kumt, das sich Elijahu ha-Navi nit hat gesetzt oif den Schtul, wie nun sein Seder is
gewesn. Da entfert er ihnen wieder: Ich will es euch sagn, das Kind wert hintn nach
ein bese Scho‘e (eine bose Stunde) bekumen, das er sich wert weln schmadn [tau-
fen]. Des halben will Elijahu ha-Navi nit bei ihm sein® (Transkription nach dem
Mayse-Bikh, Basel 1602, Nr. 193, fol. 80b). Vgl. ausserdem Ma‘assé-Buch, Nr. 190
(auch MS Jerusalem, Nr. 18).

20 Vgl. K.E. GROZINGER (ed.), Geschichten vom Ba‘al Schem Tov. Band I, S. 33—34;
die jiddische Fassung wird in Band II, S. 2829 geboten.

a1



Aus den nachbiblischen Erzihlungen wird eines iiberdeutlich: Die bi-
blische Frontstellung, hier der Prophet Elija einsam auf seiten Gottes — dort
Fremdgotter und Volk, hat sich verschoben. Die Gotteskimpfer werden nun
von der jiidischen Gemeinschaft unterstiitzt.

C. Elija — ein Neuer Mose?
(1 Kén 19; 2 Kon 2)

Das dritte biblische Elija-Profil — zugleich das komplexeste — widmet sich
erneut der Mission des Propheten. In atemberaubendem Kontrast zur Kar-
mel-Erzihlung zeigt sich Elija in 1 Kén 19 als sterbensmiider Fliichtling,
Der Kampf um die Alleinverehrung Gottes scheint gescheitert. Der Prophet
macht sich widerstrebend auf den Weg zum Horeb — und wird schliesslich
zuriick in sein Amt gezwungen. Die Episode am Gottesberg thematisiert
jedoch vor allem das Verhiltnis des Mose (als Exponent der Tora) zu seinen
prophetischen Nachfolgern. Und der Kontrast zwischen ihnen kénnte nicht
eindrucksvoller beschrieben werden: Mose erbittet von sich aus eine Theo-
phanie (Ex 33,18) und wird zu diesem Zweck in einer Héhle verborgen.
Auch Elija begibt sich in eine Héhle — aber nur, um dort zu schlafen!
Wiihrend Mose 40 Tage und Nichte ohne Speise vor dem Ewigen steht,
bendtigr Elija dieselbe Zeitspanne und himmlische Speisung, um iiberhaupt
bis zum Horeb laufen zu kénnen. Wihrend Mose als einziger die Stimme
Gottes ertrigt, kann Elija die Begleiterscheinungen der Theophanie, Sturm,
Erdbeben und Feuer, nur ohne Gott aushalten:
»Und nach dem Feuer: eine Stimme zerstoflenen Schweigens. Und es geschah, als
Elija horte, da verhiillte er sein Antlitz mit seinem Mantel und ging hinaus, und er
stand eingangs der Héhle, und, siche, eine Stimme war zu ihm, und er sagte: Was
willst du hier, Elija?“ (1 Kén 19,12 -13).
Wie jeder andere Durchschnitts-Israelit am Berge Sinai (Ex 20,18ft.; Dtn
5,23-27) ist Elija nicht in der Lage, die Stimme Gottes in ihrer ganzen
Macht zu ertragen, weswegen sie erst kleingemacht, ,zerstossen” werden
muss. Nur Gottes-Klang-Kriimel, so vermerkt der Text nicht ohne Ironie,
kann dieser Nachfolger im Amt des Mose iiberstehen. Elija, so verdeudlicht
es 1 Kon 19 auf bildlich-drastische Weise, ist keinesfalls ein ,,Prophet wie
Mose®, auch wenn er als Ahnherr einer prophetischen Sukzession noch der
primus inter pares ist.”!

21 Da Redaktionsgeschichte und Deutung dieser Perikope extrem umstritten sind, sei
an dieser Stelle ein kleiner Exkurs gestattet: Meines Erachtens handelt es sich bei
1 Kén 19 um eine literarisch einheitliche theologische Programmerzihlung, welche

32



Dies thematisiert auch die dusserst ungewshnliche Erzihlung 2 Kén 2,
die von der Aufnahme FElijas in den Himmel zu berichten weiss. In einer
symboltrichtigen Reise von Gilgal iiber Bet-El und Jericho an den Jordan
treffen Elija und Elischa auf dort ansissige Prophetenschiiler. Diese bleiben
angstvoll zuriick, Elischa aber besteht darauf, seinen Meister zu begleiten.
Auch hier dominieren mosaische Motive, die jedoch weniger den Kontrast
als vielmehr eine gewisse Kontinuitit zwischen Mose und Elija beschreiben.
An die Mose-(Josua)-Tradition erinnern die Verleihung prophetischen Gei-
stes (vgl. Num 11), die Teilung des Jordans sowie das ungewchnliche Ende
Elijas. Beide Erzihlungen thematisieren also das Verhiltnis eines herausra-
genden Propheten zu Mose. Sie beschreiben die Elija-Gestalt als Exponenten
der Nevi’im, als primus inter pares, der jedoch den Rang des Mose nicht
erreicht. Damit wird unterschwellig das theologische Verhiltnis zwischen
Tora und Prophetie thematisiert und (im Sinne von Dtn 18) dahingehend
beantwortet, dass Mose (der Tora) der unbedingte Vorrang vor seinen pro-
phetischen Nachfolgern gebiihrt.

In den tannaitischen Midraschim (vor allem der Mekhilta und den Sifré)
setzt sich die Uberzeugung von der prinzipiellen Uberlegenheit des Mose
nahtlos fort. In der beriihmten Legende von der Auffindung vom Sarg Josefs
wird Mose als Lehrer Elijas bezeichnet.”” Dies Lehrer-Schiiler-Verhiltnis
wird explizit als Ausdruck der Uberlegenheit des Mose verstanden. In eine
dhnliche Richtung weisen einige spatere Midraschim (vgl. ShirR 1,6.1 und
ofter), welche die vernichtende Kritik Elijas an Israel (1 Kén 19,10) als eine
Schwiche des Propheten deuten. Natiirlich hatten auch Mose oder Jesaja
Negatives iiber ihr Volk zu sagen gehabt, doch waren sie nicht so hart mit
Israel ins Gericht gegangen! Auch an dieser Stelle wird die gegeniiber der
Bibel verinderte historische Konstellation deutlich, die aus stolzen Aufriih-
rern ein von fremden Michten unterdriicktes Volk werden liess, das auf den
Glauben an den Ewigen seine Hoffnung griindete.

sich einerseits eines Kontrastschemas (vgl. insbesondere die terminologischen
Beziige zwischen 19,1-8 und 19,19-21), andererseits durchgingig eingesetzter
Wiederholungen (zwei Etappen der Flucht Elijas, zwei Boten, zwei Speisungen,
zwei Dialoge zwischen Gott und Elija) bedient. Das Ziel dieser Erzihlung besteht
im Aufweis der prinzipiellen Uberlegenheit der Mose-Offenbarung und der Wii-
stenzeit iiber alle nachfolgenden Epochen mit ihren Propheten.

22 Sofort schwamm der Sarg Josefs, und Mose nahm ihn. Wundere dich jedoch nicht
iiber diese Angelegenheit, siche, es heifft: Und es geschah, als einer den Balken
fillte, da fiel das Eisen ins Wasser. Da schrie er und sagte: Weh, Ewiger, [die Axt] ist
doch geliehen. Und es sagte ein Mann Gottes: Wohin fiel usw. (2 Kén 6,5). Und,
siche, eine Angelegenheit eines Qal wa-Chomer: Wenn Elischa, Schiiler des Elija,
das Eisen schwimmen lief}, um wieviel mehr [gilt dies] fiir Mose, den Lehrer des

Elija!“ (Mekh Beschalach [; par tSot 4,7).

33



Das Gros der rabbinischen und frithmittelalterlichen Texte, die sich dem

Vergleich zwischen Mose und Elija widmen, nimmt jedoch eine andere
Richtung. Es geht ihnen nimlich im Grunde darum, eine Gleichheit zwi-
schen Mose und Elija herzustellen. Seine kompakteste Form findet dies in
der Pesiqta Rabbati, einer Sammlung von Homilien zu den Festen und
herausgehobenen Schabbatot.” In zahlreichen Beispielen werden Mose und
Elija einander gleichgestellt — nur eine winzige Ausnahme bewahrt so etwas
wie einen Hauch der Uberlegenheit des Mose:

»Und es nahm Elija usw. [1 Kon 18,31]. So eroffnete R. Tanchuma im Namen R.
Abbas: ,Und durch einen Propheten lief der Ewige Israel aus Agypten fithren (Hos
12,14). Dies ist Mose. ,Und durch einen Propheten wurde gehiitet (ibidem). Dies
ist Elija. Du findest, [dass] zwei Propheten aus dem Stamm Levi fiir Israel einste-
hen: Mose als erster und Elija als letzter. Und sie beide (er)losten Israel durch die
Sendung. Mose l6ste Israel in der Sendung: ,Und nun, geh, und ich will dich zum
Pharao senden‘ usw. (Ex 3,10), und Elija l6st sie in der kommenden Zeit in der
Sendung: ,Siehe, ich sende euch den Propheten® usw. (Mal 3,23). Mose, der sie
anfangs aus Agypten loste: Sie kehrten nicht mehr zuriick und wurden nicht mehr
in Agypten versklavt. Elija aber, wenn er sie vom vierten [Kénigtum?], von Edom
lsen wird; sie werden nicht mehr zuriickkehren und versklavt werden, vielmehr ist
es eine dauernde Rettung. Und du findest, dass Mose und Elija einander gleich sind in
jeder Beziehung: Mose ist Prophet, Elija ist Prophet; Mose wurde Gottesmann
genannt (Dtn 33,1), und Elija wurde Gottesmann genannt (1 Kén 17,18); Mose
stieg in die Hohe auf, und Elija stieg in die Héhe auf, wie gesagt ist: ,Und es
geschah, als Elija hinaufgenommen wurde® (2 Kon 2,2). Mose totete aber den
Agypter, und Elija tétete den Chi’el: ,Und wer sich an Ba‘al schuldig machte, der
starb’ (Hos 13,1). Mose wurde durch eine Frau, die Tochter des Jitro, ernihrt:
,Ruft ihn und er soll Brot essen‘ (Ex 2,20), und Elija wurde durch die Zarfatitin
ernihrt: ,Bring mir doch einen Bissen Brot* (1 Kén 17,11). Mose floh vor dem
Pharao, und Elija floh vor Isebel. Mose floh und kam zum Brunnen, und Elija floh
und kam zum Brunnen: ,Und er stand auf und er ging usw., und er kam nach Be‘er
Scheva® (1 Kén 19,3). Mose: ,Und es bedeckte ihn die Wolke sechs Tage* (Ex
24,16) und Elija: stieg im Sturm hinauf: ,Und es geschah, als er hinaufgenommen
wurde‘ usw. (2 Kén 2,1). Von Mose ist gesagt: ;Wenn diese sterben, wie ein Mensch
stirbt’ (Num 16,19) und von Elija: ,So wahr der Ewige, der Gott Israels, vor dem
ich stehe, lebt* (1 Kon 17,1). [.. .**] In einer Angelegenheit aber finden wir, dass

23

24

34

Die Datierung der Pesiqra Rabbati ist unsicher; es ist von einem langen Prozess
ihrer Entstehung auszugehen. Ihre iltesten Homilien kénnten bis in das 3./4.
Jahrhundert zuriickreichen. Vgl. dazu G. STEMBERGER, Einleitung in Talmud und
Midrasch, Miinchen 1992, S. 294ff.

Weitere Vergleichspunkte sind das Voriiberziehen Gottes, das Horen der Stimme,
das Versammeln Israels am Sinai/Karmel, der Kampf gegen Gotzendienst, der Eifer
fir Gott, das Verbergen in der Hohle, das Kommen zum Gottesberg, der Aufent-
halt in der Wiiste, die Erscheinung eines Boten, die vierzig Tage und Nichte, das
Anbhalten des Sonnenlaufs, die Fiirbitte fiir Israel, der Riickgriff auf das Verdienst
der Viter, der Empfang der Liebe Israels sowie der Bau eines Heiligtums.



Mose gréfer ist als Elija: Von Mose heifit es: ,Du aber, stell dich hier mit mir’ (Dtn
5,28); aber von Elija: Was willst du hier, Elija?* (1 Kén 19,9)“ (PesR 4).

Weshalb werden Mose und Elija einander nihergeriickt? Welche Funktion
hat dieser Vergleich? In den weitaus meisten rabbinischen Erzihlungen be-
gegnet der Prophet in der Funktion eines Lehrers. Er lehrt das rechte Beten
(bBer 3a), wie man mit Besatzern umgehen muss (BerR 94; bBM 84a), er
iiberpriift die ethische Standfestigkeit der Gelehrten (bNed 50a) — vor allem
aber fungiert er als Garant der Miindlichen Tora. Als Beispiel hierfiir sei
bMeg 15b genannt: Einst fragten sich die Rabbinen, warum die Koénigin
Esther auch den Haman zu ihrem Gastmahl lud. Man erzielt keine Einigkeit.
Schliesslich erkundigt man sich angelegentlich bei Elija:

»Rabba b. Abuha traf Elija und fragte ihn, welche Absichten von all diesen Esther

wirklich hatte. Sagte er ihm: Alle von den Tanna’im und den Amora’im genann-
«
ten.

Als Orte der Belehrung durch Elija kommen irdische Lehrhiuser (bBM
85b, der Bet Midrasch Rabbis), individuelle Begegnungen mit dem Pro-
pheten (BerR 35,1), aber auch die himmlische Jeschiva Elijas (bBM 85b) in
Frage. Das Ausbleiben cines sonst regelmissigen Besuchs durch Elija wird als
Stérung der Harmonie zwischen Himmel und Erde empfunden, deren Ur-
sache es aufzukliren gilt. Eine besondere Form der Funktion Elijas als Ga-
rant und Lehrer der Miindlichen Tora findet sich bereits in den deuteroka-
nonischen Schriften: 1 Makk 4,46 wird festgelegt, dass die Frage, was mit
den Steinen des entweihten Altars aus dem Jerusalemer Tempel geschehen
soll, einem dermaleinst auftretenden Propheten vorzulegen ist. Die spezifisch
rabbinische Form dieser Uberzeugung bietet die Mischna. Edujot 8,7 stellt
fest, dass Elija bei seiner endzeitlichen Ankunft bestimmte halachische Streit-
fille l6sen werde:

,»Sagte R. Jehoschua“: Mir wurde von Rabban Jochanan ben Sakkai iiberliefert, der

es von seinem Lehrer und vom Lehrer seines Lehrers gehort hatte, Halacha von

Mose am Sinai sei es, dass Elijahu nicht kommen werde, fiir rein oder unrein zu

erkliren, zu entfernen oder aufzunehmen, sondern zu entfernen, die mit Gewalt

aufgenommen worden sind und aufzunehmen, die mit Gewalt entfernt worden
sind. [...] R. Jochanan sagt, aufzunehmen, nicht aber zu entfernen. R. Schim‘on
sagt: um Streitigkeiten auszugleichen. Die Weisen aber sagen, nicht, um zu entfer-
nen und nicht, um aufzunehmen, sondern um Frieden zu stiften in der Welt, wie

gesagt ist: (Mal 3,23—24) Siehe, ich sende euch Elija, den Propheten usw., um das
Herz der Viter den S6hnen zuzuwenden und das Herz der S6hne zu ihren Vitern.“

Zwei Aspekte des rabbinischen Rabbi-Elija-Profils waren fiir die nach-
folgenden Generationen besonders wichtig. Dabei handelt es sich zum einen
um die Begleitung von Gelehrten durch Elija, die zum Topos der Giluj Elija

(Erscheinung Elijas) weiterentwickelt wurde; zum anderen die Funktion Eli-

35



jas, eine bestimmte Lehre zu bestitigen. Dies spielt besonders in der mysti-
schen Tradition eine bedeutende Rolle. Als Ansatzpunkt bot sich beispiels-
weise dem Sohar die Legende vom Aufenthalt Schim‘on bar Jochais in einer
Hohle (bShab 33b). In der soharischen Version der Legende (Sohar Cha-
dasch Ki Tavé 59c—60a) gehen ausdriicklich elijanische Ziige auf Schim‘on
bar Jochai iiber. Er verbirgt sich vor den Rémern in einer Hohle, wird
wunderbar ernihre und schliesslich zu seinem Volk zuriickgeschickt. Anders
als in der rabbinischen Fassung lernt Elija tiglich mit Schim‘on. Die Erzih-
lung weiss ferner zu berichten, dass der biblische Prophet dem Gelehrten bei
der Losung von exegetischen Problemen behilflich ist. Diese Schilderung ist
programmatisch. Mit ihrer Hilfe wird der Sohar, der sich ja als ein Midrasch
Schim‘on bar Jochais ausgibt, himmlisch legitimiert. Bis in die chassidischen
Legenden hinein wird — und dies wire der zweite wesentliche Aspekt des
Rabbi-Elija-Profils — die Giluj Elijabu, das gemeinsame Lernen mit Elija,
zum Ausweis eines wahren Mystikers bzw. eines besonders frommen Men-
schen. Das biblische Elija-ist-kein-Mose-Profil hat sich somit wiederum um-
gekehrt. Es geht gerade nicht darum, Elija als eine Mose untergeordnete
Institution zu begriinden. Elija garantiert vielmehr die Kontinuitit gottlicher
Offenbarung gleichen Ranges.

Allein die Legenden um den Ba‘al Schem Tov vermogen diesen Topos
noch zu iiberbieten. Schon Besch”t-Schiiler Jakob Josef von Polna‘a ver-

merkt wiederholt, dass sein verehrter Meister ein Schiiler Achias von Schilo
gewesen sel.

»Achija ha-Schiloni, der von Mosche Rabbejnu — Friede sei auf ihm — empfing, war
unter denen, die aus Agypten ausgezogen sind und danach vom Gerichtshofe
Konnig Davids — Friede sei auf ihm. Und er war der Rav des Propheten Elija und
der Rav meines Lehrers® (Zoledot Ja‘aqov Josef, Balaq 166a).

Durch die gemeinsame Bezugnahme auf Achia von Schilo als ihres Lehrers
werden Elija und der Besch”t auf dieselbe Stufe einer successio prophetica
gestellt. Der Ba‘al Schem Tov bekleidet nicht nur die Funktionen Elijas als
Regenmacher und Gerichtsprophet, er ist wie Elija. Es findet also keine
blosse /mitation des biblischen Propheten statt, sondern eine Art mystische
Wiedergeburt. Somit kann mit dem Besch”t — wie mit Elija — eine neue
charismatische Sukzession begriindet werden:

»Es versicherte mir unser Lehrer, den ich in Krzan6w hatte, [dass] jedes Ding, das
aus dem Munde des Ewigen ausgeht, Bestand hat. Und er hatte diese Kraft vom
heiligen Rav R. Elimelech von Lezajsk. Und jener hatte diese Kraft vom groflen
Rav, dem Maggid von Miedzyrzecz; und jener hatte diese Kraft vom Besch”t, sein
Andenken ruhe auf uns. Und jener bewirkte, dass seine Schiiler ebenfalls Taten
wirken konnten wie er. Und ebenso die Schiiler seiner Schiiler — bis zum Kommen

des Maschiach. Thre Generationenfolge ebenso wie sie“ (Schloscha Edré Zén, S.
20).

36



D. Elija redivivus in 2 Kén 2; Mal 3,1.22-23

Die ungewdhnliche Auffahrt Elijas in den Himmel sowie die Ankiindigung
eines Boten in Mal 3,1 bilden die Grundlage fiir die Schlussnotiz Mal 3,23,
welche die Wiederkunft Elijas vor dem endzeitlichen Tag des Ewigen ver-
heisst. Sie bindet, nach allgemeiner Uberzeugung der Exegeten, das Ende der
Prophetenbiicher auf den Abschluss der Tora (Dtn 34) zuriick. Die Tora,
personifiziert im einzigartigen Mose, ist die Grundlage all dessen, was die
Propheten kiindeten. Der in den Himmel hinaufgenommene Elija wird Is-
rael an die Gebote der Tora erinnern; Viter und Séhne unter ihrem Banner
einen.

Diese letzten Verse des Maleachi-Buches sind zwar durchaus eschatolo-
gisch orientiert, messianologisch aber eher unergiebig. So nimmt es nicht
wunder, dass sich eine dhnliche Zuriickhaltung gegeniiber messianischen
Deutungen Elijas auch in den nachbiblischen Schriften finden lisst. In der
rabbinischen Literatur kann sich diese Zuriickhaltung auch auf den Aufstieg
Elijas in den Himmel erstrecken:

,Es lehrt R. Jossi. Er pflegt zu sagen: Niemals stieg die Schechina hinab; auch sind
Mose und Elija nicht in die Héhe hinaufgestiegen, wie gesagt ist: [Ps 115,16] Der
Himmel ist Himmel des Ewigen, und das Land gab Er den Menschensshnen. [. . .]
Auch stiegen Mose und Elija nicht in die Héhe hinauf?! Es ist doch geschrieben:
Und Mose stieg hinauf zu Gott [Ex 19,3]! [Bis] unterhalb von zehn Handbreit. Es
steht doch geschrieben: Und es fuhr Elija im Sturm in den Himmel hinauf [2 Kon
2,11]! Unterhalb von zehn® (bSukka 5a).

Dieser Vorbehalt der tannaitischen Baraita wird allerdings in spiterer Zeit
nicht aufrechterhalten (vgl. BemR 12,11). Es findet sich wiederholt die An-
sicht, dass Elija den Tod nicht erfuhr (BerR 21,5; PRK 9,76a), weil er nicht
gesiindigt habe (WajR 27,4 und 6fter).

Neben den schon genannten Profilen als je und je wiederkehrender Ret-
ter und Lehrer ergibt sich aus der Himmelfahrt Elijas auch dessen Funktion
als Bote und himmlischer Chronist. WajR (34,8) vermerkt beispielsweise,
dass es nach dem Ende der Prophetie Elija gemeinsam mit dem Konig
Messias zufalle, die guten Taten eines Menschen im Himmel zu vermelden.
Eine weitere endzeitliche Aufgabe Elijas wurde bereits in Zusammenhang
mit dessen Aufgabe als Lehrer erwihnt: Er wird verbleibende halachische
Probleme auflésen (mEd 8,7; tEd 8,7; bMen 45a). In sehr enger Beziechung
dazu steht die Auffassung, Elija wiirde am Ende der Zeiten einige heilige
Gegenstinde, wie das Manna, das Salbél und den Stab Aarons wieder zutage
fordern (Mekh Wajjissé 6). Die Erweckung des Knaben von Zarefta pri-
destinierte Elija zum Boten der allgemeinen Auferweckung der Toten, einem

gewichtigen Anzeichen der Endzeit (mSota 9,15b; Pes 68a und éfter).

a7



Auffillig zuriickhaltend werden hingegen die soteriologischen Funktio-
nen Elijas thematisiert. Den frithesten schriftlichen Beleg dafiir liefert még-
licherweise Sirach 48,1011 (um 180 v. Chr.):

JVon dir sagt die Schrift, du stehst bereit fiir die Endzeit, um den Zorn zu be-
schwichtigen,

bevor er entbrennt, um den Séhnen das Herz der Viter zuzuwenden

und Jakobs Stimme wieder aufzurichten.

Wohl dem, der dich sieht und stirbt; denn auch er wird leben.”

In den Evangelien scheint die Aufgabe Elijas als messianischer Bote zwar
vorausgesetzt (Mt 3,1ff; 11,10ff;; 17,10ff. par); es ist jedoch schwer zu
beurteilen, wie verbreitet diese Vorstellung im damaligen Judentum gewesen
ist. In der frithen rabbinischen Literatur begegnet nimlich dieser Topos
nicht. Den Talmudim (pEr 3,30b; bEr 43b; bPes 13a) zufolge geht die
Ankunft Elijas dem Messias zwar zeitlich voraus. Er soll aber nicht wihrend
der Riisttage kommen, um die Vorbereitungen fiir Schabbat und Fest nicht
zu storen. Diese Restriktion kann nur dahingehend gedeutet werden, dass
Elija zwar eine anerkannte endzeitliche Gestalt ist, ihm aber keine unver-
zichtbare soteriologische Aufgabe zugemessen wird. Elija fungiert — wie sonst
auch — als Bote, nur dass er nun eben den Messias ankiindigt. Das Gros der
rabbinischen Texte bis zum Abschluss des Bavli tendiert in diese Richtung.
Erst in einem weiteren Stratum der Uberlieferung fungiert Elija als endzeit-
licher ,,Léser® (go’el):

»Sagte R. Berekhja im Namen R. Levis: Wie der erste Loser, so der letzte Loser.

Wer ist der Erste Loser? Dies ist Mose. Er zeigte sich ihnen und wurde wieder vor

ihnen verborgen. Wievielle Tage] wurde er vor ihnen verborgen? R. Tanchuma

sagte: Drei Monate. [. . .] Auch der letzte Loser zeigte sich ihnen und wurde wieder
verborgen. Wieviel[e Tage] wird er vor ihnen verborgen sein? Sagte R. Tanchuma

im Namen R. Chamas, Sohn des R. Hoschi‘a: 45 Tage. [...] Wohin aber wird er

sie hinaufbringen? Es gibt [Leute], die sagen: in die Wiiste Juda. Und es gibt

[Leute], die sagen: in die Wiiste Sichon und Og. Jeder aber, der ihm vertraut, der
folgt ihm, und er isst Ginsterwurzeln und Salzblitter [Hiob 30,4]“ (BemR 11,4).

Hinsichtlich dieser Darstellung fillc sofort auf, dass zwar der Name des
ersten, nicht aber der Name des letzten Erlosers genannt wird, obwohl man —
aufgrund der Einzelmotive Wiiste und Ginster — ohne weiteres an Elija
denken koénnte. Der Midrasch bewahrt hier ein wichtiges Detail des
yklassischen“ rabbinischen Endzeitszenarios, wie man es in bSan 97a-b auf-
finden kann. In ihm hat Elija keinerlei Funktion, wohl aber wird ein Zug
der Gerechten in die Wiiste erwihnt, um sich vor der Bosheit des Zeitalters
in Sicherheit zu bringen. Erst die PesR identifiziert anlisslich ihres grossan-
gelegten Vergleiches des Mose mit Elija letzteren explizit mit dem endzeit-
lichen Loser.

38



Die endzeitlichen Aufgaben Elijas schufen im jiidischen Brauchtum eine
feste Verbindung zwischen dem Propheten und Pessach (ExR 18,12), da
nach allgemeiner Uberzeugung die Ankunft des Messias wihrend des Seder
als besonders wahrscheinlich galt. Der Becher des Elija, die fiir ihn gesffnete
Tiir und seine Erwihnung in der Liturgie geben hiervon Zeugnis.

Am Abschluss der Reise auf Elijas Spuren soll ein Blick auf die chassi-
dischen Erzihlungen stehen. Wir konnten bereits feststellen, dass die Bezie-
hung Elijas zum Ba‘al Schem Tov eine einzigartige Intensitit erreicht. Elija
offenbart sich dem Begriinder des Chassidismus nicht nur, er verschmilzt mit
ihm in einer Art mystischer Wiedergeburt. Diese Interpretation fusst auf
dem Gilgul, der kabbalistischen Seelenwanderung. Die Lehre von Gilgul
erfuhr durch Jitzchak Luria eine erhebliche Aufwertung und grosse Verbrei-
tung innerhalb des jiidischen Volkes. Man ging aufgrund des Gilgul davon
aus, dass sich die Seelen der Grossen Israels (Elijas, Schim‘on bar Jochais
und anderer) in jeder Generation neu manifestieren. Dies nun geschah, nach
Auffassung der chassidischen Erzihler, auch und vor allem durch den
Besch”t, dem nicht nur die charismatische Kraft Elijas, sondern auch dessen
soteriologische Funktion zufiel.

Dass dieses mystische Wieder-Erstehen des Besch”t aber kein vollkom-
menes ist und somit unter einem eschatologischen Vorbehalt steht, verdeut-
licht eine Legende, die das (viel zu gewdhnliche) Sterben des Ba‘al Schem
Tov zu deuten versucht.

»Der Rav der Gemeinde erfuhr die folgende Geschichte von Josef v. Kamenke: Der

Besch”t hatte gehofft, wie Elija zum Himmel aufzufahren. Nach dem Tode seiner

Frau war er sehr betriibt und alle glaubten, er trauere um seine Gattin. Da ein

solches Verhalten jedoch fiir ihn eher ungewdhnlich war, fragten ihn seine Schiiler

nach dem Grund fiir seine Trauer. Da gab er zu, um die Geistsubstanz zu trauern,

die nun in der Erde ruhen miifite. Ein halber Leib, der er nun wiire, kénne nicht im

Sturm auffahren®.

Die Legende, soviel ist offensichtlich, lisst keinen Zweifel daran, dass sich
der Besch”t in der Rolle eines Efjja redivivus gesehen hat. Der Tod seiner
Frau sorgte allerdings fiir ungeahnte Komplikationen. Nach dem Tod des
Ehepartners, so deutet der Sohar (III,109b.296a) die Erschaffung des Men-
schen ,,als minnlich und weiblich® (Gen 1,27), war der verbliebene Partner
nur noch peleg gufa, ein Teil des Kérpers. Eine Auffahrt in den Himmel kam
fiir den Besch”t als einem ,halben Menschen® deshalb nicht mehr in Be-
tracht.

25 K.E. GROZINGER (ed.), Geschichten vom Ba‘al Schem Tov. Band 1, S. 147, ohne
jiddische Parallele.

39



Die soteriologische Funktion des Besch”t spiegelt sich auch in zahlrei-
chen anderen Legenden und gipfelt in der Vorstellung, der Ba‘al Schem Tov
wiirde erneut auf die Erde kommen, wenn der Messias binnen einer gewissen
Zeit nicht erschienen sei.

»~Auch habe ich gehort, [dass der Bescht einmal sagte]: ;Wenn der gerechte Erloser
nicht in den nichsten sechzig Jahren kommt, muff ich wieder in diese Welt kom-
men!" Der Rav unserer Gemeinde sagte, er habe dies von seinem Grof3vater gehérr,
der eine Woche vor jenem Schavu‘otfest, an dem der Bescht verstarb, bei ihm auf
Schabbat weilte, und damals habe der Bescht dies Wort gesagt. [Der Grofivater]
war allerdings im Zweifel, und der Rav unserer Gemeinde sagte, er habe sogar einen
doppelten Zweifel. Er wisse namlich nicht, ob der Bescht ,in fiinfzehn Jahren® oder
,in fiinfzig Jahren® gesagt habe oder gar ,in sechzehn® oder ,sechzig’. Andere sagten
mir aber ausdriicklich ,sechzig Jahre’. Auch habe ich R. Ahron aus Mesibos gefragt,
und der erzihlte mir, der Bescht habe gesagt, dass er gewifl auf dem Weg der
Seelenwanderung wieder in dieser Welt weilen werde, ,aber ich werde nicht so sein,
wie ich jetzt bin!" Den Sinn dieser Worte verstanden die Zuhérer indessen nicht,
und [R. Ahron] meinte: Wer ist es, der die Bedeutung dieses Wortes zu erfragen
wagt? 2

Die Interpretation des Ba‘al Schem Tov als eines Elija redivivus deutet darauf
hin, dass sowohl der Besch”t als auch die chassidische Bewegung als solche
eine lebendige messianische Erwartung hegte. Und dies tat sie von allem

Anfang an, indem sie den Ba‘al Schem Tov zu einem Herold des Messias
machte.”

Zusammenfassung

Am Ende unseres Weges ist es sicher wenig iiberraschend zu vermelden, dass
sich jede Zeit ihren eigenen .Elija schafft. Interessanter erscheint demge-
geniiber die Kraft der Legende, das Proprium bestimmter Epochen auf den
Punkt zu bringen.

26 K.E. GROZINGER (ed.), Geschichten vom Ba‘al Schem Tov. Band I, S. 147; ohne
jiddische Parallele. Eine Paralleltradition enthilt der Qunzras Me’irat Enajim, vgl.
B. MiNz (ed.), Shivhe ha-Besh”t im Hossafot, Jerusalem 1969, S. 261.

27 Die Frage nach den messianischen Implikationen mindestens der frithen chassidi-
schen Bewegung ist in der Forschung sehr umstritten. Das Spektrum der Meinun-
gen reicht von volliger Ablehnung (M. Buber, S. Dubnow) iiber die Annahme,
messianische Konzepte seien seitens des Chassidismus ,,neutralisiert (G. Scholem),
bis dahin, den Messianismus fiir einen bedeutenden Bestandteil der frithen chas-
sidischen Lehre zu halten (]. Tishby, M. Altshuler, Ben-Zion Dinur sowie jiingst
mit Differenzierungen M. IpEL, Messianic Mystics, New Haven, London 1998, S.
212fF).

40



Der biblische Elija prisentiert sich vor allem als kraftvoller Kampfer fiir
die Alleinverchrung Gottes; enfant perdu gegeniiber frevelnden Kénigen und
einem theologisch verwahrlosten Israel. Die rabbinischen Gelehrten hingegen
akzentuierten den Lehrer Elija, der durch seine Kenntnis der himmlischen
Halacha zum Garanten der Kontinuitit zwischen Schriftlicher und Miind-
licher Tora avancieren konnte. Der Gottesstreiter Elija hat in nachbiblischer
Zeit das Volk im wesentlichen auf seiner Seite. Er entwickelt sich zum An-
walt Israels vor dem gottlichen Thron; er hilft dem unterdriickten Volk
gegen die Fremdherrscher. Auch die Kabbala bedarf des Lehrers Elija, um
ihre neuartige Interpretation biblischer Uberlieferung theologisch abzusi-
chern. Sie stattet ihre Protagonisten (wie vereinzelt auch die rabbinische
Tradition) mit elijanischen Ziigen aus. Die Legenden der Chassidé Aschkenas,
geprigr von der intensiven Auseinandersetzung mit dem Christentum, be-
tonen wiederum das Profil des Gotteskimpfers. Sei es durch die Anwesenheit
des Elija redivivus, seien es elijanische Verhaltensweisen ihrer Protagonisten:
Es ist der Uberlebenswille der jiidischen Minderheit im Rheinland, der sich
in den Geschichten manifestiert. Zudem verschafft Schmu’el he-Chassid mit
dem Topos des ,iibenden Propheten® der Hagiographie einen neuen Akzent.
Charismatische Fihigkeiten sind erlernbar und nicht nur Begleiterscheinung
eines ethisch untadeligen Wandels. Den Chassidé Aschkenas gelingt im Dau-
erkonflikt zwischen heiligen Rettern und den heiligen Gelehrten somit zum
ersten Mal eine wirkliche Synthese, die nicht, wie bei den Rabbinen, in eine
Abwertung charismatischer Eigenschaften zugunsten des Tora-Studiums
miindet.

Eine klare Zisur markieren die Erzihlungen der osteuropiischen Chassi-
dim. Mit dem Besch”t ersteht ein Heiliger, der Elija nicht nur imitiert oder
zum charismatischen Gegeniiber wihlt, sondern einer, der auf mystische
Weise Elija 7st. Folgerichtig dndert sich das Spektrum der an diesem Para-
digma akzentuierten Eigenschaften und Funktionen. Weniger als Lehrer und
Kimpfer, sondern als soteriologische Figur und Garant einer charismatischen
Sukzession riickt Elija in das Blickfeld chassidischer Hagiographie. Mit dem
Ba‘al Schem Tov und seinen Nachfolgern scheint der kairos der Vollendung
der Geschichte gekommen. Der Kreis der Uberlieferung hat sich geschlossen.

41



	Elija : eine Exkursion durch die jüdische Religionsgeschichte

