
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 61 (2005)

Artikel: Elija : eine Exkursion durch die jüdische Religionsgeschichte

Autor: Galley, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elija

Eine Exkursion durch die jüdische Religionsgeschichte

von Susanne Galley*

Kaum eine Gestalt der jüdischen Literatur hat so viel Aufmerksamkeit auf
sich gezogen wie der Kämpfer und Heiler, der Prophet und Nothelfer Elija.1

Seine ungewöhnliche Existenz zwischen Himmel und Erde wird auf
verschiedene Weise begründet: Manche betrachten die Auffahrt des Propheten
im Feuerswagen als Folge seines sündlosen Lebens, einige vertreten die

Auffassung, Elija sei ein Engel und als solcher für Botengänge zwischen Himmel
und Erde prädestiniert. In der Kabbala hingegen nutzt man das Konzept der

Seelenwanderung, um das rettende Eingreifen Elijas von Generation zu
Generation zu erklären. Doch damit nicht genug: Es ist nämlich nicht nur der

biblische Prophet selbst, der sein Volk durch das jahrhundertelange Exil

begleitet. Elija prägt vielmehr antiken Heilern, mittelalterlichen Mystikern
und chassidischen Rebbes den Stempel seines Wesens auf. Der Prophet ist
also in vielerlei Hinsicht eine Art cantus firmas der jüdischen Religionsgeschichte.

Es steht daher zu vermuten, dass sich in der Weise, wie Elija in
verschiedenen Epochen, in unterschiedlichen Denktraditionen gezeichnet
wird, deren Proprium besonders gut erfassen lässt.

Dabei bietet die Hebräische Bibel nur wenige Erzählungen über ihn, die

noch dazu keine einheitliche Silhouette dieser Figur entstehen lassen." Im
Gegenteil: Es scheint, als zeichnete jeder ihrer Texte über den Propheten ein

PD Dr. Susanne Galley, Kollegium Jüdische Studien, Neues Palais/Haus 1 1, Postfach

60 15 53, D-14415 Potsdam.
1 Eine Zusammenstellung der rabbinischen und mittelalterlichen Traditionen zur

Gestalt Elijas bietet L. Ginzburg, The Legend of the Jews. Band IV, Baltimore,
London 1988, S. 195-235. Aufgrund der gewaltigen Menge der Erzählungen werden

wir im folgenden exemplarisch arbeiten.
2 Die Sekundärliteratur zum biblischen Elija ist kaum noch zu überblicken. Eine sehr

sorgfältige und umfassende Auswahl entsprechender Titel bietet W. Thiel, Könige,
Neukirchen-Vluyn 2000 Biblischer Kommentar. Altes Testament 9/2,1), S. 1-10
sowie zu den einzelnen Kapiteln.

20



anderes Bild. Es gilt daher, die verschiedenen Profile in der Bibel
aufzuspüren und ihren Wegen und Wandlungen durch die jüdische Geschichte zu

folgen. Die biblische Uberlieferung umfasst im wesentlichen fünf Erzählungen

in 1 und 2 Kön sowie Mal 3,233 und lässt sich zu vier Profilen
systematisieren: Sie zeichnet Elija als Helfer in der Not, als Streiter Gottes, als

Neuer Mose sowie als Elija redivivus. Im folgenden sollen die genannten
Paradigmata kurz skizziert und anschliessend auf ihre Wirkungsgeschichte
hin untersucht werden. Die leitende Frage dabei ist, inwiefern sich an der

Figur Elijas die Besonderheiten bestimmter Epochen ablesen lassen und welche

Funktion ihr jeweils zukommt.

A. Elija, der Helfer in der Not: die Rezeptionsgeschichte
von 1 Kön 17,8-24

Das erste Profil, welches die Bibel dem Elija zueignet, zeichnet den

Propheten in den Farben eines Helfers in der Not. Man findet es, eingebettet in
die Erzählung vom Gotteskampf auf dem Karmel, in 1 Kön 17. Elija hat
Israel und seinem König Ahab eine Dürrekatastrophe angekündigt. Um
deren Folgen zu entgehen, begibt er sich auf Anordnung Gottes in das Gebiet

von Sidon. Dort bietet ihm eine arme Witwe Zuflucht. Elija verschafft der
Frau einen nicht versiegenden Mehl- und Olvorrat (17,8 — 16), der ihn, die

Witwe und deren Sohn in der Not ernähren soll. Die Tat des Propheten
gehört typologisch zu den Speisungen, wie sie die jüdische Haggada häufiger
bietet.4 Eine zweite Rettungstat Elijas (17,17-24) erscheint demgegenüber
schon ungewöhnlicher: Der Sohn der Witwe erkrankt auf den Tod und wird
von Elija ins Leben zurückbefördert. Ausser der parallelen Erzählung innerhalb

der Elischa-Tradition (2 Kön 4,8-37) gibt es keine weiteren Erwek-
kungen innerhalb der Hebräischen Bibel, die ja überhaupt sehr zurückhaltend

von individuellen Heilungen berichtet. Einige Züge dieser Rettungstat
verdienen denn auch besondere Aufmerksamkeit: Als Grund für das

Eingreifen des Propheten wird ausdrücklich die besondere Verantwortung Elijas
für die Witwe und ihre kleine Familie festgestellt (1 Kön 17,18.20-21). Der
Charismatiker, der das leibliche Überleben der Witwe und ihres Kindes

3 Dazu: 2 Kön 3,11 (Hinweis auf Elija als Vorläufer Elischas); 2 Kön 9,36 und
10,10.17 (Verweise auf Worte Elijas gegen Ahab und Isebel) sowie 2 Chron 21,12
(Verweis auf ein Wort Elijas gegen Joram). 1 Chron 8,27 sowie Esr 10,21.26
beziehen sich auf andere Personen gleichen Namens.
Vgl. beispielsweise Mk 6,30-44 parr; Mk 8,1-10 parr, die aber noch stärker von
der Elischa-Tradition (2 Kön 4,42-44) abhängig sind.

21



zugesagt hat (17,13-14), soll nun auch das Leben des Kindes wiederherstellen.

Die Erweckung des Kindes vollzieht sich im „Obergemach", also

unter Ausschluss der Öffentlichkeit. Das Gebet Elijas wird von einer besonderen

Handlung begleitet: Der Prophet streckt sich dreimal auf dem Knaben

aus - und wird erhört. Beide Rettungen münden letztlich in eine Bestätigung

Elijas als Gottesmann, als eines zuverlässigen Dieners seines Herrn. Der
Erweischarakter beider Episoden unterscheidet sie im übrigen von der
parallelen Elischa-Tradition (2 Kön 4,1-37); sie werden also theologisiert.

Wenn nun das Fortleben des Notretters Elija in der jüdischen
Geistesgeschichte skizziert wird, gilt es zunächst, die Rezeptionsgeschichte der Figur
des Propheten selbst von der typologischen Prägung anderer Notretter durch
das Vorbild Elijas zu unterscheiden. Wir werden uns dabei auf einige wenige
Stationen beschränken müssen: die rabbinische Literatur, den mittelalterlichen

Midrasch, die Legenden der Chassidé Aschkenas und die frühen chas-

sidischen Erzählungen.
Hinsichtlich der rabbinischen Interpretation Elijas als Helfer in der Not

fällt auf, dass seine Rettungshandlungen nach 1 Kön 17 relativ selten

thematisiert werden. Man diskutiert vor allem, worauf sich die Machttaten des

Propheten gründeten. Im Bavli Sanhédrin 113a erfährt dies eine besonders

kompakte und prägnante Form: Elija, der etwas voreilig eine grosse Trok-
kenheit angekündigt hatte, erhält von Gott den Schlüssel des Regens.

Während aber den Ewigen die Not der Menschen reut, zeigt sich Elija
hartgesotten. Deshalb lässt Gott den Sohn der Witwe erkranken, um den
Schlüssel des Regens gegen den der Totenbelebung eintauschen zu können.
Die erstaunte Nachfrage Elijas bescheidet Gott folgendermassen:

„Es steht geschrieben: Und es geschah nach diesen Dingen, da erkrankte der Sohn
der Frau, der Hausherrin. Er [Elija] erbat Erbarmen, damit Er ihm den Schlüssel
der Belebung der Toten geben würde. Man sagte ihm: Keinem Gesandten sind je

drei Schlüssel ausgehändigt worden: jener des Lebens, des Regens und der
Totenbelebung. Man würde sagen, zwei in der Hand des Schülers und einer in der Hand
des Meisters! Bringe diesen und nimm jenen!" (bSan 113a).

Die Fähigkeit eines Charismatikers, Rettungen und Heilungen zu vollbringen,

wird von den Meistern des Talmud somit gleichermassen bestätigt wie

begrenzt. Im Bilde der Schlüssel kommt dies adäquat zum Ausdruck: Der
Charismatiker wirkt zwar im Einvernehmen mit Gott; es wird aber nur
jeweils ein Schlüssel (eine charismatische Gabe) für eine konkrete Situation
verliehen. Die Charismen werden somit konsequent aul ihren göttlichen
Ursprung zurückgeführt und zugleich zeitlich und von ihrem Umfang her

begrenzt. Eine lebenslange Fähigkeit zu allen Formen von Rettung und
Heilung erscheint ausgeschlossen. Insgesamt jedoch konzentriert sich das Inter-

22



esse der Rabbinen an 1 Kön 17 auf die Erweckung des toten Kindes. Sie gilt
als Präzedenzfall für die allgemeine Erweckung der Toten, die sich am Ende
der Tage ereignen wirdk

Die weitaus meisten Rettungen und Heilungen Elijas verorten die
Rabbinen jedoch in die Zeit nach dessen Entrückung. In zahlreichen Hilfsaktionen

wendet sich Elija den Armen zu (bBer 58a), rettet Gelehrte vor Verfolgung

und Not (bNed 50a; bAZ 17b.18b), heilt Kranke (pKil 9,32b; bShab

109b) und wendet himmlische Urteile ab. In diesen Fällen wird das Profil
des Helfers in der Not von 2 Kön 2, der Auffahrt Elijas in den Himmel, her

gedeutet. Das für die Bibel wie für die rabbinischen Theologen gleicher-
massen schwierige Problem aussergewöhnlicher Charismen in menschlicher

Verfügbarkeit kann auf diese Weise umgangen werden. Der je und je

wiederkehrende Elija entwickelt sich zu einem Instrument des Erbarmens, der
den Frommen Gottes Beistand zukommen lässt. Seinen Höhepunkt findet
die Ausprägung Elijas als eines himmlischen Nothelfers im mittelalterlichen
Midrasch Esther Rabba (11. Jahrhundert). Hier organisiert der Prophet als

Anwalt Israels die Rettung des ganzen Volkes vor den Ränken Hamans.6

Auf die Spuren des biblischen Propheten stösst man jedoch auch in den

Darstellungen anderer Retter der jüdischen Antike. Dies betrifft — neben

einigen Erzählungen des Neuen Testaments - vor allem die Geschichten über
Choni ha-Me'aggel und Chanina ben Dosa. Beide, sowohl der Regenmacher
Choni als auch der Heiler Chanina, sind den rabbinischen Theologen eine

5 Vgl. WajR 27,4; PRE 33.
6 Der Frevler Haman brachte eine sehr ernste Anklage gegen Israel vor den Ewigen,

der daraufhin dem Satan die Erlaubnis zur Zerstörung Israels erteilt. Im Himmel
bricht daraufhin grosses Wehklagen aus. „In derselben Stunde rannte Elija, sein

Andenken sei zum Guten, in Panik zu den Erzvätern und zu Mose ben Amram.
Und er sagte ihnen: Wie lange, ihr Erzväter, wollt ihr im Schlafe verharren? Wollt
ihr die Not eurer Söhne nicht beachten, in der sie sich befinden? [. .] Sagten sie

ihm: Warum? Sagte er ihnen: Weil Israel ein Gastmahl des Xerxes genossen hat,
und dafür wurde über sie ein Urteil gefasst, dass Israel aus der Welt getilgt und sein

Angedenken vernichtet werden soll. Sagten ihm Abraham, Isaak und Jakob: Wenn
sie das Gesetz [dat] des Heiligen, gelobt sei Er, übertraten und ihr Urteil besiegelt
ist — was können wir tun? Da wandte sich Elija an Mose und sprach: Oh du

getreuer Hirte, wie viele Male stelltest du dich in die Bresche für Israel und nich-
tetest ihr Urteil, damit sie nicht vernichtet würden! [. .] Sagte ihm Mose: Gibt es

denn keinen geeigneten Menschen in dieser Generation? Sagte er ihm: Den gibt es

und sein Name ist Mordechai. Sagte er ihm: Geh, und lass es ihn wissen, damit er
sich von dort im Gebet aufstellt und ich von hier, und wir wollen Erbarmen
erbitten ihretwegen vor dem Heiligen, gelobt sei Er" (EsterR VII,13).

23



schwer verdauliche Kost. Diese strebten nämlich danach, das Studium der

Tora zu propagieren und als Ideal im Volk zu verankern. Wenn dann ein

Charismatiker auch ohne gelehrte Bindung an die Tora Machttaten wirken
konnte, war das eher kontraproduktiv. Daher suchte man die Notretter an
das Profil eines rabbinischen Gelehrten anzugleichen, sie also für die rabbi-
nischen Ideale zu vereinnahmen.8 So wird Chanina, eine charismatische
Gestalt des 1. Jahrhunderts, zwar vor allem als Heiler, aber eben auch als Lehrer
beschrieben (mAvot 3,9).

Dennoch zeigen die rabbinischen Rettungslegenden sehr enge Bindungen
zur biblischen Elija-Tradition. In bBQ 50a etwa rettet Chanina die Tochter
eines Zisternengräbers, die in eine ebensolche gefallen war, durch die kritische

Anfrage an Gott: „Sollte das Werk eines Frommen zum Fallstrick lür
dessen Samen werden?" Es gehört nicht eben viel dazu, unmittelbar an 1

Kön 17,20 zu denken, da Elija den toten Sohn der Witwe rettet. Andere

Rettungs- und Heilungsgeschichten lassen die Bezüge zur Elija-Tradition
noch deutlicher hervortreten: Den Sohn des Rabban Gamaliel rettet Chanina

durch ein Gebet im „Obergemach" (vgl. 1 Kön 17,19 mit bBer 34b). In
seinem eigenen Haus vermehrt sich wunderbar das Brot; wird Essig zu Öl
(vgl. bTaan 25a mit 1 Kön 17,13ff.). Das Unbehagen der Rabbinen
Chaninas wegen tritt am deutlichsten in der Erzählung zutage, da dieser den

Sohn Jochanan ben Sakkais rettet (bBer 34b):

„Einst geschah es, dass Rabbi Chanina ben Dosa Tora lernte mit Rabbi Jochanan
ben Sakkai. Da erkrankte der Sohn des Jochanan. Sagte er ihm: Chanina, mein
Sohn, bete für ihn, damit er lebt. [Chanina] steckte seinen Kopf zwischen die Knie
(1 Kön 18,42) und betete für ihn, und er lebte. Sagte Rabbi Jochanan ben Sakkai:
Ben Sakkai hätte den ganzen Tag seinen Kopf zwischen die Knie stecken können,
und man hätte keine Notiz von ihm genommen! Sagte seine Frau zu ihm: Ist denn
Chanina grösser als du?! Sagte er: Nein, vielmehr ist er einem Diener vor dem

König zu vergleichen; ich aber ähnele einem Minister vor dem König."

7 Vgl. dazu W. S. Green, Palestinian Holy Men. Charismatic Leadership and Rab¬

binic Tradition, in: W. Haase (ed.), Aufstieg und Niedergang der römischen Welt.

Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung. Band XIX,2, Berlin,
New York 1979, S. 619-647 (vor allem für Choni); S. Freyne, The Charismatic,
in: G.W.E. Nickelsburg/J.J. Collins (ed.), Ideal Figures in Ancient Judaism,
Ann Arbor 1980 Septuagint and Cognate Studies 12), S. 223ff. (vor allem zu
Chanina) sowie jüngst M. Becker, Wunder und Wundertäter im friihrabbinischen
Judentum, Tübingen 2002 Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen
Testament 11,144).

8 Heiler: mBer 5,5; Wundertäter: mSot 9,15; Lehrer: mAvot 3,9-10. Siebzehn

Erzählungen im Bavli; demgegenüber nur drei im Jeruschalmi.

24



Chaninas Fähigkeit zum Heilen wird zwar konsequent aul das Gebet
zurückgeführt, es wird jedoch frustriert vermerkt, dass - trotz gemeinsamen Tora-
Studiums — Chanina offensichtlich effizienter betet als ben Sakkai. Dass die
Frau ben Sakkais daraufhin ketzerische Fragen stellt, kann denn auch
niemanden verwundern.

Die wichtigste Funktion des Nothelfers Elija, wie sie der rabbinischen

Haggada zu entnehmen ist, besteht in der Legitimation der Frommen. Ihnen
erweist Elija im Auftrage Gottes seinen Beistand: Er rettet die Gelehrten aus

Armut, vor Krankheit oder vor Verfolgung durch die Römer. Wem Elija
hilft, dessen Lebenswandel hat vor Gott Anerkennung gefunden — und
umgekehrt: Wer ein frommer Mann ist, der darf auf die Hilfe Elijas hoffen.
Damit kehrt sich die Ausrichtung des Nothelfer-Profils gegenüber der Bibel

um: Nicht der Gottesmann wird durch die Fähigkeit zur Rettung bestätigt,
sondern der Gerettete, der sich als fromm oder Tora-gelehrt erwiesen hat.

Die zeitgenössischen Charismatiker, wie Chanina oder Choni, werden

hingegen von den Rabbinen eher misstrauisch beäugt. Ihre staunenswerten

Fähigkeiten werden zwar zur Kenntnis genommen, bilden jedoch eine
religiöse Konkurrenz zur Tora-Gelehrsamkeit.

Die nächste Etappe der rezeptionsgeschichtlichen Reise führt in das 11.

Jahrhundert. Als unmittelbare religiöse Reaktion auf die Ermordung Tausender

Juden im Rheinland entwickelte sich die Bussbewegung der Chassidé

Aschkenas, deren Begründer, R. Schmuel und R. Jehuda he-Chassid, zu

hagiographischen Helden heranwuchsen. In vielen der Legenden über die
beiden ist Elija als Kämpfer für die bedrängten Juden sowie als Ubermittler
himmlischer Urteile präsent. Doch auch im rettenden Handeln Schmu'els
und Jehudas sind Elija-Motive anzutreffen, und zwar in einer für das jüdische

Mittelalter höchst charakteristischen Form. Ein Beispiel.9 Schmu el

kehrt während einer Busswanderung in das Haus einer Witwe ein. Als er
eine Hungersnot voraussagt, kauft die Witwe für all ihr Geld Getreide -
doch die Hungersnot bleibt aus. Beschämt ob seiner Fehlprognose verlängert
Schmu el he-Chassid seine Busswanderung um weitere zwei Jahre. In dieser

Episode verschmilzt das Vorbild Elijas mit dem Modell des rabbinischen
Gelehrtenschülers zu einer Art Propheten-Lehrling. Durch Tora-Studium
und Busse wird kein Gelehrter, sondern ein Charismatiker geformt.

Noch klarer indessen zeigt sich das Vorbild Elijas in den Legenden über
den Ba al Schern Tov (1699 — 1760), den Begründer des osteuropäischen
Chassidismus. Dabei bilden Erzählungen, in denen Elija selbst helfend ein-

9
Vgl. Ma'assé-Buch (Basel 1602), Nr. 173.

25



greift, allerdings die krasse Ausnahme.10 Es dominieren vielmehr Legenden,
in denen der Bacal Schern Tov nach dem Muster Elijas tätig wird, und zwar
in der gesamten Bandbreite charismatischer Fähigkeiten. Wie Elija, so

schlägt auch der Besch"t als Anwalt Israels vor Gott himmlische Anklagen
nieder.11 Und wie sein grosses Vorbild, so vermag auch der Bacal Schern Tov,

tote Kinder wiederzubeleben. Die elijanischen Züge dieser Rettungslegenden
sind schier mit Händen zu greifen:

„R. Pesach, der Sohn von R. Jakob aus Kamenke, erzählte mir, der Beseht habe

einmal unterwegs, als er eine Stadt betrat, eine Heroldsstimme vernommen, die
ihm gebot, im Haus des Soundso abzusteigen. Als er zu dem besagten Hause kam,
wollte man ihn nicht empfangen, weil das Kind des Herbergswirtes krank darnieder

lag. Der Beseht schickte seinen Schreiber in das Haus, die Frau des Hauses aber

verwünschte den Beseht und rief: ,Wie kann er hier um Herberge bitten? Seht Ihr
denn nicht das kranke Kind, ich bin in großer Sorge!' Der Hausherr war indessen

nicht so schroff und ging zum Beseht hinaus, ihm zu erklären, warum es ganz
unmöglich sei. Nun schwor der Beseht dem Mann, dass das Kind leben werde,
wenn er bei ihm übernachten dürfe. So nahm er ihn ins Haus. Der Beseht ging
sogleich zur Mikwe, und er sah, es stand um das Kind nicht gut. Sogleich befahl er,
keiner solle im Zimmer bleiben, und alle gingen in einen andern Raum. Selbst den
Schreiber hieß er hinauszugehen, bis er ihn rufe, ihm Wein für den Kiddusch zu
bringen - es war nämlich der Abend zum Schabbat. So blieb der Beseht mit dem
Kind allein, er betete bei ihm die Nachmittagsgebete und verweilte dort bis tief in
die Nacht hinein. Dem Schreiber ward schon bange, dass, Gott bewahre, der Beseht

vor lauter Mühen mit dem Beten für das kranke Kind in Gefahr geraten könnte,
denn solches ist überaus gefährlich. Drum schlich er hin, öffnete behutsam die Tür
und hörte, wie der Beseht die Seele des kranken Kindes beschwor: ,Geh hinein in
seinen Leib! Du mußt hineingehn, denn ich schwöre nicht vergeblich!' Der Schreiber

wußte nicht, ob das Kind schon gestorben oder noch am Leben war und nur
noch ein klein wenig Lebenskraft besaß. Er entfernte sich und kehrte nach einer

knappen Stunde wieder. Er ging hinein, da fand er den Beseht auf dem Boden

liegen, die Arme und Beine ausgestreckt. Plötzlich stand er auf und sprach: ,Ich

sagte dir ja, du wirst hineingehn, in den Leib des Kindes!' Dann rief er laut:
.Hirsch, bring Wein für den Kiddusch!' Er aß nun mit dem Schreiber, schlief aber

nicht, die ganze Nacht. Am nächsten Morgen, nachdem er den Schreiber in die
Heilkuren und Verhaltensregeln eingewiesen hatte, ging der Beseht ins Lehrhaus,

um zu beten. Da verstand die Mutter, dass ihr Kind wieder zu Kräften gekommen

war, und sie begann bitterlich zu weinen. Der Schreiber hörte es und fragte sie: ,Was

weinst du?' ,Wie sollte ich nicht weinen', schluchzte sie, ,wo ich einen solch frommen

Mann verwünschte!' ,Sei ruhig', sagte er, ,weine nicht! Mein Rabbi ist ein

10 Vgl. beispielsweise K. E. Grözinger (edi), Die Geschichten vom Ba'al Schern Tov.

Schivche ha-Bescht. Band I, Wiesbaden 1997 Jüdische Kultur 2), S. 40-41 (die

jiddische Parallelerzählung befindet sich in Band II, S. 20-21).
11 Vgl. K. E. Grözinger (ed.), Geschichten vom Ba'al Schern Tov. Band I, S. 50-52.

Die jiddische Parallelerzählung befindet sich wiederum im zweiten Band des

Werkes, S. 37-39.

26



guter Mensch, er wird dir schon verzeihen ' Als der Beseht vom Beten wiederkehrte und

gewahrte, dass sie weinte, fragte er den Schreiber, und der erzählte ihm, was sich

zugetragen hatte. Da schickte er den Schreiber zu der Frau: ,Sag ihr, sie soll nicht
weinen, sie soll stattdessen ein schönes drittes Schabbatmahl bereiten. Ich verspreche

ihr, das Kind wird mit uns zu Tische sitzen!' Der Grund dafür, dass der Beseht mit
ausgestreckten Armen und Beinen auf der Erde lag, war der, dass er es auf sich genommen

hatte, die Feuerpeitsche zu empfangen wegen seines Schwures, der die Seele des

Kindes gezwungen hatte, in den Körper zurückzukehren. Er erwirkte damals für das

Kind, dass es mehr als sechzig Jahre leben, Kinder bekommen und all seiner Lebtage
sein Auskommen haben würde. Schon daraus können wir erkennen, dass die Tage des

Kindes damals gezählt waren und der Beseht nun eigens darum beten mußte, wie lange
es leben und dass es seinen Lebensunterhalt und Kinder haben sollte".12

Auch in diesem Fall besteht eine besondere Bindung zwischen dem Heiler
und dem toten Kind, die der Besch"t jedoch bewusst herstellt. Auch der

Bacal Schern Tov nimmt das auf den Tod erkrankte Kind mit sich in einen

besonderen Raum und streckt sich gleichfalls der Länge nach aus — allerdings
nicht auf dem Kind, sondern auf dem Fussboden. Wie die Elija-Erzählung,
so hat auch die Besch"t-Legende Erweischarakter: Die Zweifel der Mutter
werden überwunden, der Ba'al Schern Tov wird als Charismatiker bestätigt.
Charakteristisch und gegenüber den biblischen Motiven neu sind allerdings
die sorgfältig gestalteten und der Erweckung beigefügten frommen bzw.

magischen Handlungen des Besch"t: der Schwur, der Gang zur Mikwe, die

Sorge um den Kiddusch, die Medikationen sowie das liturgische Gebet.

Die chassidischen Erzähler teilen übrigens die Vorbehalte biblischer und

vor allem rabbinischer Theologie gegen die Erweckung von Toten. In der

Erzählung vermerkt der Tradent, er wüsste nicht, ob das Kind wirklich schon

gestorben war, und der Besch"t begründet seine Fussbodenaktion damit,
dass er die Feuerpeitsche auf sich nehmen musste, weil er die Seele des

Kindes in seinen Körper zurück gezwungen habe. Schon im Talmud findet
sich die Auffassung, dass derjenige, der unerlaubt in himmlische Urteile
eingreift, Schläge mit einer Feuerpeitsche zu erdulden habe (bBM 85b). In
einer weiteren Erzählung13 realisiert sich dieser Vorbehalt wiederum - wie in
1 Kön 17 — durch die besondere Verantwortung des Besch"t für das erkrankte

Kind. Der verzweifelte Vater eines sterbenden Knaben wird nicht müde,
den Besch"t daran zu erinnern, dass er selbst dieses Kind verheissen habe.

Die elijanischen Züge werden vor allem dadurch eingetragen, dass sich die

12 Übersetzung von K. E. Grözinger {ed.), Geschichten vom Ba'al Schern Tov. Band I,
S. 113-114.

D Vgl. K. E. Grözinger {ed.), Geschichten vom Ba'al Schern Tov. Band I, S. 219-220;
die jiddische Parallele ist in Band II, S. 136 zu finden.

27



Rettung des Kindes während der Beschneidung ereignet, welche die Eltern
auf Anweisung des Besch"t für ihren toten Sohn ausrichten müssen. Wie wir
noch sehen werden, gilt nämlich die Beschneidung als besondere Domäne
der Fürsorge Elijas. Der je und je rettend eingreifende Elija wird in den
chassidischen Legenden also weitgehend durch den Zaddik ersetzt. Es ist dies

eine Neuakzentuierung innerhalb der jüdischen Elagiographie, welche die

folgende Begründung erfährt:

„Es steht nämlich in der Kraft eines Zaddik, neue Kanäle zu öffnen, was nicht der
Fall ist bei Elija, denn er gleicht einem Engel, wie es ja heißt: ,Durch den Mund
Elijas wurde es beschlossen.' Daher, und dies ist, was gesagt ist im Namen des

Besch"t über den Spruch: ,Die ganze Welt wird ernährt wegen Chanina [ben
Dosa], meines Sohnes': das bedeutet, weil er es tat. Als nämlich Rabbi Chanina ben
Dosa ein Geheimnis offenbarte, da wurde ein Pfad und ein Kanal gemacht für die

ganze Welt".14

Da es Aufgabe eines Engels ist, himmlische Urteile zu fällen und zu
übermitteln, kommt Elija als Anwalt vor dem göttlichen Gericht nicht in
Frage. Anders der Zaddik: Als Repräsentant der neunten Sefira Jessod)

innerhalb des kabbalistischen Systems15 bündelt er die göttlichen Kräfte, die

aus den oberen Sphären hinab- und aus den unteren Sphären hinaufsteigen.
Damit bahnt er den Gebeten einen Weg zu Gott hinauf oder dem göttlichen
Segen einen Kanal auf die Erde hinab. Wie Chanina, so tritt auch der

chassidische Zaddik in die Rolle Elijas als Helfer in der Not ein und füllt sie

zur Gänze aus. Im Unterschied zur rabbinischen Tradition wird der Zaddik
jedoch nicht misstrauisch beäugt, sondern als Regelfall vorausgesetzt und

begründet. Dies bereitete den chassidischen Theologen darum weniger
Kopfzerbrechen, weil die Legitimation rabbinischer Gelehrsamkeit nicht mehr zur
Debatte stand. Das intensive Studium des Talmud war als gesellschaftliches
Ideal seit Hunderten von Jahren unbestritten; erst die frühen chassidischen

Meister begaben sich in eine scharfe Konkurrenz zu den traditionellen
Gelehrten.16 Schon deshalb bot der Charismatiker den idealen Ansatzpunkt für
die eigene Identität, die man mit den Mitteln der Kabbala begründete.

N K. E. Grözinger {ed.), Geschichten vom Ba'al Schern Tov. Band I, S. 204.
15 Die Identifikation der Sefira Jessod mit dem Zaddik erklärt sich aus der Zuordnung

von Jessod zur biblischen Figur Joseph, der als irdischer Prototyp des Gerechten gilt
(vgl. bMeg 13b und Sohar II, fol. 23a).

16 Man betrachte nur die radikalen Attacken des Jakob Josef von Polonne, welche vor
allem in seinem Buch Toledot Ja'aqov Josef (zum Beispiel Toledot lOb-c, 15a, 40c,
85b und öfter) enthalten sind. Vgl. dazu S. H. Dresner, The Zaddik. The Doctrine

of the Zaddik According to the Writings ofRabbi Yaakov YosefofPolnoy, New York
1974, S. 75ff.

28



B. Elija, der Streiter fur Gott und Gerichtsprophet
(1 Kön 17,1-7; 18,1-46; 21; 2 Kön 1)

Das zweite der vier Profile ist zugleich das für die biblische Überlieferung
bedeutendste. Elija als der Kämpfer für die Alleinverehrung Gottes, als Bote

des göttlichen Gerichts begegnet in drei der fünf Erzählungen aus den

Königsbüchern. Kraftvoll und unerschrocken tritt der Prophet dem Ba'als-

Synkretismus der Könige Ahab und Ahasja entgegen. Er verkündet eine

Dürrekatastrophe, welche die alleinige Macht des Gottes Israels erweisen

wird. In einer dramatischen Szene auf dem Berge Karmel stellt sich Elija den

Propheten des Bacal und der Aschera entgegen. Während die Priester Ba'als

vergeblich auf die Entzündung ihres Stieres warten, hat Elija mit seinem

Gebet Erfolg: Der Ewige sendet Feuer herab, und das Brandopfer wird

vollzogen. Nicht minder dramatisch gestaltet sich die Beendigung der Dürre:
Siebenmal erfleht Elija den ersehnten Regen, bevor am Horizont eine

handtellerkleine Wolke sichtbar wird. Der in 1 Kön 17-18 geführte Nachweis

der Einzigkeit Gottes ist also ein doppelter: Der Ewige erweist sich als Herr
über Himmel und Erde, der den Elementen Feuer und Wasser gebietet. Und

er ist allen anderen Göttern prinzipiell überlegen.
Sowohl hinsichtlich ihrer Gestaltung als Kampf zwischen Göttern als

auch bezüglich der Rolle des Propheten dabei darf 1 Kön 17-18 als einzigartig

gelten: Elija demonstriert die Macht Gottes über die Naturelemente
und setzt die Alleinverehrung Gottes kämpferisch durch. Weit mehr als ein

Mann des mahnenden Wortes präsentiert sich der Prophet als ein Mann der

kraftvollen Tat, als Kämpfer für Gott.
Die beiden anderen Erzählungen, diejenige von Nabots Weinberg (1 Kön

21) sowie die Ankündigung des Todes Ahasjas (2 Kön 1), zeigen
demgegenüber ein konventionelles Profil. Die Missetaten israelitischer Könige werden

mit der Ankündigung einer göttlichen Strafe bedacht, die sich alsbald

vollzieht. Elija fungiert als ein klassischer Gerichtsprophet, der den sozialen

und religiösen Ungehorsam anprangert und dessen Konsequenz aufzeigt.
Alle drei biblischen Erzählungen münden in der Bestätigung der Einzigkeit
Gottes.

Einige der am Notretter-Profil beobachteten Entwicklungen lassen sich

auch hinsichtlich des Streiters für Gott bestätigen. Dies betrifft zum Beispiel
die sehr ausgewählte Kommentierung von 1 Kön 18 und die differenzierte

Betrachtung charismatischer Fähigkeiten. Der Gotteskampf auf dem Karmel
erhält in der rabbinischen Haggada eine geradezu kosmische Dimension.
Zunächst nämlich verweigert der für Bacal bestimmte Opferstier seinen

Dienst. Erst als ihm Elija erklärt, welch bedeutende Rolle er für den Erweis

29



der Gottheit Gottes spielen wird, findet sich das Tier dazu bereit, auf einen
Bacals-Altar gelegt zu werden (BemR 23,9). Als die Propheten Ba'als
schliesslich ihren Gott anrufen, bringt der Ewige den gesamten Kosmos zum
Schweigen, damit nichts, aber auch gar nichts als eine Antwort Ba'als auf
seine Propheten missverstanden werden kann:

„Siehe, Elija, als er zum Karmel kam, rief er alle nichtjüdischen Priester zusammen
und sagte ihnen: Ruft laut, er ist doch ein Gott! (1 Kön 18,27) Was tat der Heilige,
gelobt sei Er? Er ließ die ganze Welt verstummen und brachte die Hohen und die
Niederen zum Schweigen, da war die Welt Tohu wa-Bohu, als ob kein Geschöpf auf
Erden sei. Wie gesagt ist: (ibidem) Keine Stimme und keine Antwort und kein
Aufmerken. Wenn er nämlich gesprochen hätte, hätten sie gesagt: Der Ba'al
antwortete uns!" (SchemR 29,9).

Die drastisch veränderte historische Situation Israels zur Zeit der Rab-
binen hatte eine tiefgreifende Wandlung des Gotteskämpferprofils zur Folge.
Aus dem widerspenstigen, von seinen Königen zum Synkretismus verführten
Staatsvolk war eine unterdrückte Minderheit innerhalb des Imperium Ro-

manum geworden. Der Kampf um die Alleinverehrung des Ewigen war nun
kein Konflikt im Inneren Israels mehr, sondern — wenn überhaupt — eine

Auseinandersetzung zwischen Israel und den Weltvölkern. Ins Zentrum dieses

Kampfes rückte die Beschneidung, die von den Seleukiden (Antiochos
IV. Epiphanes) bzw. den Römern (Hadrian) wiederholt verboten worden

war. Elija, der Streiter für Gott, wird zu ihrem Anwalt. Diese Tradition wird
zum einen mit dem Einsatz des Propheten für die Berit (1 Kön 19,10), zum
anderen mit der besonderen Gebetshaltung Elijas begründet (WajR 31,4;
ShirR 7,6.1).

Ein besonders intensives Echo findet Elija, der Gotteskämpfer, in den

Legenden aus dem Umfeld der Chassidé Aschkenas, wie sie in Mayse-Bi-
khern seit dem Ende des 16. Jahrhunderts überliefert sind. In ihrem

Zentrum nämlich steht die offensive Verteidigung der jüdischen Gemeinschaft

gegen ihre christlichen Verfolger. So erleben wir einen Zauberkampf des R.

Schmu Jel he-Chassid mit drei Priestern.17 Der Sieg in dieser Auseinandersetzung

erweist — wie beim Kampf auf dem Karmel - die Überlegenheit des

Gottes Israels. Schmu'els Sohn Jehuda bestraft den Bischof von Salzburg, der

ihn töten will, indem er dessen Kopf in ein Fenster klemmt. Erst nachdem

der Bischof verspricht, den Juden Gutes zu tun, dekontrahiert Jehuda den

17 Vgl. Ma'assé-Buch (Basel 1602), Nr. 172. Diese Legende wird auch in einer he¬

bräischen Handschrift (MS Jerusalem 8° geboten, die N. Brüll im Jahrbuch für
Jüdische Geschichte und Literatur 9 (1889) herausgegeben hat (vgl. ibidem, Nr.
12). Die dramatische Konstellation der Erzählung erinnert an den Kampf zwischen

Elija und den Ba'als-Priestern.

30



Fensterrahmen wieder.18 In etlichen Legenden warnt Jehuda vor dem Übertritt

von Juden zum Christentum bzw. weiss einen solchen zu verhindern.19

Das hagiographische Interesse an Schmu'el und Jehuda, soviel lässt sich aus

dem hier nur grob Skizzierten entnehmen, konzentriert sich auf eine jüdische

Gegenposition zur ecclesia militans des ausgehenden Mittelalters. Die

Helden der Legende nutzen ihre durch Busse und Tora-Studium erworbenen

Fähigkeiten zur Verteidigung der Juden. Häufig kommt dabei der Schern,

der mystische vierbuchstabige Gottesname zum Einsatz.

Das Motiv des Gottesstreiters in den Erzählungen der osteuropäischen
Chassidim entspricht weitgehend der Ausprägung, wie wir sie bei den

Legenden der Mayse-Bikher beobachten konnten. Der Zaddik als Exponent
seiner Gemeinschaft verteidigt diese machtvoll gegen Übergriffe von aussen.

Dies kann die Form einer Disputation annehmen, aber auch die einer

Rettung mit ausgeprägten Elija-Motiven. Als zum Beispiel eines Tages eine

Trockenheit droht, versuchten die Christen mit einer Prozession, die Juden

mit ausgedehntem Beten für Regen zu sorgen. Der Spott eines Nichtjuden
über das Gebet des Ba'al Schern Tov wird alsbald Lügen gestraft: Das Gebet

des Besch"t bringt Regen, die umhergetragenen Ikonen nicht.20

18 Vgl. Macassé-Buch, Nr. 187 und Ms Jerusalem, Nr. 15.
19 „Geschah in Rabbi Juda Chossid Zeiten, da war ein Kind geborn in seiner Stadt zu

Regensburg. Un' wie men das Kind in der Schul wollt tragn um zu judischn
[beschneiden], aso stund kol ha-kahal [die ganze Gemeinde] oif, als nu der seder is,

wenn men Barukh ha-Ba [Willkommen] schreit. Denn, spricht men, Elija ha-Navi,
Ehre seinem Andenken, der kummt alle mal mit den Kind. Fun dest wegen setzt
men ach zwei Schtil neben anander. Da stund der Chossid nit oif kegen dem Kind.
Un' ider man schrie Barukh ha-Ba un' er schwig still. Denn er sah nit Elijahu
ha-Navi mit kumen, wie nu der Seder pflegt zu sein. Da far wundert sich ein ider
Mann driber. Da fragtn ihm die Leit, west halben er also schimpflich mit dem Kind
getan hat. Da sagt der Chossid: Derweil das ich nit hab gesehn Elijahu ha-Navi mit
dem Kind kumen. Un' auch hat er sich nit oif sein Schtul gesetzt, der ihm zubereit
is gewesn. Da kent er nun wol gedenken, das niks guts ois dem Kind wert werden.
Un' er sagt wider ein Teil Leitn: Seht ihr, dortn in jenem Fenster, da sitzt Elijahu
ha-Navi in ein Gestalt als ein alter Mann mit einen langen Bart, der schni weiss is

un' er tet Tfila [betet]. Da batn ihm die Leit, er solt ihnen doch sagen, wie das

kumt, das sich Elijahu ha-Navi nit hat gesetzt oif den Schtul, wie nun sein Seder is

gewesn. Da entfert er ihnen wieder: Ich will es euch sagn, das Kind wert hintn nach
ein bese Scho'e (eine böse Stunde) bekumen, das er sich wert wein schmadn [taufen].

Des halben will Elijahu ha-Navi nit bei ihm sein" (Transkription nach dem

Mayse-Bikh, Basel 1602, Nr. 193, fol. 80b). Vgl. ausserdem Ma'assé-Buch, Nr. 190
(auch MS Jerusalem, Nr. 18).

20 Vgl. K. E. Grözinger [ed.), Geschichten vom Ba'al Schern Tov. Band I, S. 33-34;
die jiddische Fassung wird in Band II, S. 28-29 geboten.

31



Aus den nachbiblischen Erzählungen wird eines überdeutlich: Die
biblische Frontstellung, hier der Prophet Elija einsam auf Seiten Gottes - dort
Fremdgötter und Volk, hat sich verschoben. Die Gotteskämpfer werden nun
von der jüdischen Gemeinschaft unterstützt.

C. Elija - ein Neuer Mose?

(1 Kön 19; 2 Kön 2)

Das dritte biblische Elija-Profil — zugleich das komplexeste - widmet sich

erneut der Mission des Propheten. In atemberaubendem Kontrast zur Kar-
mel-Erzählung zeigt sich Elija in 1 Kön 19 als sterbensmüder Flüchtling.
Der Kampf um die Alleinverehrung Gottes scheint gescheitert. Der Prophet
macht sich widerstrebend auf den Weg zum Horeb — und wird schliesslich
zurück in sein Amt gezwungen. Die Episode am Gottesberg thematisiert

jedoch vor allem das Verhältnis des Mose (als Exponent der Tora) zu seinen

prophetischen Nachfolgern. Und der Kontrast zwischen ihnen könnte nicht
eindrucksvoller beschrieben werden: Mose erbittet von sich aus eine Theo-
phanie (Ex 33,18) und wird zu diesem Zweck in einer Höhle verborgen.
Auch Elija begibt sich in eine Höhle - aber nur, um dort zu schlafen!

Während Mose 40 Tage und Nächte ohne Speise vor dem Ewigen steht,

benötigt Elija dieselbe Zeitspanne und himmlische Speisung, um überhaupt
bis zum Horeb laufen zu können. Während Mose als einziger die Stimme
Gottes erträgt, kann Elija die Begleiterscheinungen der Theophanie, Sturm,
Erdbeben und Feuer, nur ohne Gott aushalten:

„Und nach dem Feuer: eine Stimme zerstoßenen Schweigens. Und es geschah, als

Elija hörte, da verhüllte er sein Antlitz mit seinem Mantel und ging hinaus, und er
stand eingangs der Höhle, und, siehe, eine Stimme war zu ihm, und er sagte: Was

willst du hier, Elija?" (1 Kön 19,12-13).

Wie jeder andere Durchschnitts-Israelit am Berge Sinai (Ex 20,18ff.; Dtn
5,23—27) ist Elija nicht in der Lage, die Stimme Gottes in ihrer ganzen
Macht zu ertragen, weswegen sie erst kleingemacht, „zerstossen" werden

muss. Nur Gottes-Klang-Krümel, so vermerkt der Text nicht ohne Ironie,
kann dieser Nachfolger im Amt des Mose überstehen. Elija, so verdeutlicht
es 1 Kön 19 auf bildlich-drastische Weise, ist keinesfalls ein „Prophet wie
Mose", auch wenn er als Ahnherr einer prophetischen Sukzession noch der

primus inter pares ist.21

21 Da Redaktionsgeschichte und Deutung dieser Perikope extrem umstritten sind, sei

an dieser Stelle ein kleiner Exkurs gestattet: Meines Erachtens handelt es sich bei
1 Kön 19 um eine literarisch einheitliche theologische Programmerzählung, welche

32



Dies thematisiert auch die äusserst ungewöhnliche Erzählung 2 Kön 2,

die von der Aufnahme Elijas in den Himmel zu berichten weiss. In einer

symbolträchtigen Reise von Gilgal über Bet-El und Jericho an den Jordan
treffen Elija und Elischa auf dort ansässige Prophetenschüler. Diese bleiben

angstvoll zurück, Elischa aber besteht darauf, seinen Meister zu begleiten.
Auch hier dominieren mosaische Motive, die jedoch weniger den Kontrast
als vielmehr eine gewisse Kontinuität zwischen Mose und Elija beschreiben.

An die Mose-(Josua)-Tradition erinnern die Verleihung prophetischen Geistes

(vgl. Num 11), die Teilung des Jordans sowie das ungewöhnliche Ende

Elijas. Beide Erzählungen thematisieren also das Verhältnis eines herausragenden

Propheten zu Mose. Sie beschreiben die Elija-Gestalt als Exponenten
der NevPim, als primus inter pares, der jedoch den Rang des Mose nicht
erreicht. Damit wird unterschwellig das theologische Verhältnis zwischen

Tora und Prophétie thematisiert und (im Sinne von Dtn 18) dahingehend
beantwortet, dass Mose (der Tora) der unbedingte Vorrang vor seinen

prophetischen Nachfolgern gebührt.
In den tannaitischen Midraschim (vor allem der Mekhilta und den Sifré)

setzt sich die Uberzeugung von der prinzipiellen Überlegenheit des Mose
nahtlos fort. In der berühmten Legende von der Auffindung vom Sarg Josefs

wird Mose als Lehrer Elijas bezeichnet.22 Dies Lehrer-Schüler-Verhältnis
wird explizit als Ausdruck der Überlegenheit des Mose verstanden. In eine
ähnliche Richtung weisen einige spätere Midraschim (vgl. ShirR 1,6.1 und
öfter), welche die vernichtende Kritik Elijas an Israel (1 Kön 19,10) als eine
Schwäche des Propheten deuten. Natürlich hatten auch Mose oder Jesaja

Negatives über ihr Volk zu sagen gehabt, doch waren sie nicht so hart mit
Israel ins Gericht gegangen! Auch an dieser Stelle wird die gegenüber der
Bibel veränderte historische Konstellation deutlich, die aus stolzen Aufrührern

ein von fremden Mächten unterdrücktes Volk werden liess, das auf den
Glauben an den Ewigen seine Hoffnung gründete.

sich einerseits eines Kontrastschemas (vgl. insbesondere die terminologischen
Bezüge zwischen 19,1-8 und 19,19-21), andererseits durchgängig eingesetzter
Wiederholungen (zwei Etappen der Flucht Elijas, zwei Boten, zwei Speisungen,
zwei Dialoge zwischen Gott und Elija) bedient. Das Ziel dieser Erzählung besteht
im Aufweis der prinzipiellen Überlegenheit der Mose-Offenbarung und der
Wüstenzeit über alle nachfolgenden Epochen mit ihren Propheten.

22 „Sofort schwamm der Sarg Josefs, und Mose nahm ihn. Wundere dich jedoch nicht
über diese Angelegenheit, siehe, es heißt: Und es geschah, als einer den Balken
fällte, da fiel das Eisen ins Wasser. Da schrie er und sagte: Weh, Ewiger, [die Axt] ist
doch geliehen. Und es sagte ein Mann Gottes: Wohin fiel usw. (2 Kön 6,5). Und,
siehe, eine Angelegenheit eines Qal wa-Chomer: Wenn Elischa, Schüler des Elija,
das Eisen schwimmen ließ, um wieviel mehr [gilt dies] für Mose, den Lehrer des

Elija!" (Mekh Beschalach I; par tSot 4,7).

33



Das Gros der rabbinischen und frühmittelalterlichen Texte, die sich dem

Vergleich zwischen Mose und Elija widmen, nimmt jedoch eine andere

Richtung. Es geht ihnen nämlich im Grunde darum, eine Gleichheit
zwischen Mose und Elija herzustellen. Seine kompakteste Form findet dies in
der Pesiqta Rabbati, einer Sammlung von Homilien zu den Festen und
herausgehobenen Schabbatot.23 In zahlreichen Beispielen werden Mose und
Elija einander gleichgestellt - nur eine winzige Ausnahme bewahrt so etwas
wie einen Hauch der Überlegenheit des Mose:

„Und es nahm Elija usw. [1 Kön 18,31]. So eröffnete R. Tanchuma im Namen R.

Abbas: ,Und durch einen Propheten ließ der Ewige Israel aus Ägypten fuhren' (Hos
12,14). Dies ist Mose. ,Und durch einen Propheten wurde gehütet' {ibidem). Dies
ist Elija. Du findest, [dass] zwei Propheten aus dem Stamm Levi fur Israel einstehen:

Mose als erster und Elija als letzter. Und sie beide (er)lösten Israel durch die

Sendung. Mose löste Israel in der Sendung: ,Und nun, geh, und ich will dich zum
Pharao senden' usw. (Ex 3,10), und Elija löst sie in der kommenden Zeit in der

Sendung: ,Siehe, ich sende euch den Propheten' usw. (Mal 3,23). Mose, der sie

anfangs aus Ägypten löste: Sie kehrten nicht mehr zurück und wurden nicht mehr
in Ägypten versklavt. Elija aber, wenn er sie vom vierten [Königtum?], von Edom
lösen wird; sie werden nicht mehr zurückkehren und versklavt werden, vielmehr ist
es eine dauernde Rettung. Und du findest, dass Mose und Elija einander gleich sind in
jeder Beziehung: Mose ist Prophet, Elija ist Prophet; Mose wurde Gottesmann

genannt (Dtn 33,1), und Elija wurde Gottesmann genannt (1 Kön 17,18); Mose
stieg in die Höhe auf, und Elija stieg in die Höhe auf, wie gesagt ist: ,Und es

geschah, als Elija hinaufgenommen wurde' (2 Kön 2,2). Mose tötete aber den

Ägypter, und Elija tötete den Chi'el: ,Und wer sich an Ba'al schuldig machte, der
starb' (Hos 13,1). Mose wurde durch eine Frau, die Tochter des Jitro, ernährt:
,Ruft ihn und er soll Brot essen' (Ex 2,20), und Elija wurde durch die Zarfatitin
ernährt: ,Bring mir doch einen Bissen Brot' (1 Kön 17,11). Mose floh vor dem

Pharao, und Elija floh vor Isebel. Mose floh und kam zum Brunnen, und Elija floh
und kam zum Brunnen: ,Und er stand auf und er ging usw., und er kam nach Be'er
Scheva' (1 Kön 19,3). Mose: ,Und es bedeckte ihn die Wolke sechs Tage' (Ex
24,16) und Elija: stieg im Sturm hinauf: ,Und es geschah, als er hinaufgenommen
wurde' usw. (2 Kön 2,1). Von Mose ist gesagt: ,Wenn diese sterben, wie ein Mensch
stirbt' (Num 16,19) und von Elija: ,So wahr der Ewige, der Gott Israels, vor dem
ich stehe, lebt' (1 Kön 17,1). [. .24] In «'»er Angelegenheit aber finden wir, dass

23 Die Datierung der Pesiqta Rabbati ist unsicher; es ist von einem langen Prozess

ihrer Entstehung auszugehen. Ihre ältesten Homilien könnten bis in das 3-/4.
Jahrhundert zurückreichen. Vgl. dazu G. Stemberger, Einleitung in Talmud und
Midrasch, München 81992, S. 294ff.

24 Weitere Vergleichspunkte sind das Vorüberziehen Gottes, das Hören der Stimme,
das Versammeln Israels am Sinai / Karmel, der Kampf gegen Götzendienst, der Eifer
für Gott, das Verbergen in der Höhle, das Kommen zum Gottesberg, der Aufenthalt

in der Wüste, die Erscheinung eines Boten, die vierzig Tage und Nächte, das

Anhalten des Sonnenlaufs, die Fürbitte für Israel, der Rückgriff auf das Verdienst
der Väter, der Empfang der Liebe Israels sowie der Bau eines Heiligtums.

34



Mose größer ist als Elija: Von Mose heißt es: ,Du aber, stell dich hier mit mir (Dtn
5,28); aber von Elija: ,Was willst du hier, Elija?' (1 Kön 19,9)" (PesR 4).

Weshalb werden Mose und Elija einander nähergerückt? Welche Funktion
hat dieser Vergleich? In den weitaus meisten rabbinischen Erzählungen

begegnet der Prophet in der Funktion eines Lehrers. Er lehrt das rechte Beten

(bBer 3a), wie man mit Besatzern umgehen muss (BerR 94; bBM 84a), er

überprüft die ethische Standfestigkeit der Gelehrten (bNed 30a) — vor allem

aber fungiert er als Garant der Mündlichen Tora. Als Beispiel hierfür sei

bMeg 15b genannt: Einst fragten sich die Rabbinen, warum die Königin
Esther auch den Haman zu ihrem Gastmahl lud. Man erzielt keine Einigkeit.
Schliesslich erkundigt man sich angelegentlich bei Elija:

„Rabba b. Abuha traf Elija und fragte ihn, welche Absichten von all diesen Esther

wirklich hatte. Sagte er ihm: Alle von den Tanna'im und den Amora'im genannten."

Als Orte der Belehrung durch Elija kommen irdische Lehrhäuser (bBM
85b, der Bet Midrasch Rabbis), individuelle Begegnungen mit dem

Propheten (BerR 35,1), aber auch die himmlische Jeschiva Elijas (bBM 85b) in

Frage. Das Ausbleiben eines sonst regelmässigen Besuchs durch Elija wird als

Störung der Fiarmonie zwischen Himmel und Erde empfunden, deren
Ursache es aufzuklären gilt. Eine besondere Form der Funktion Elijas als

Garant und Lehrer der Mündlichen Tora findet sich bereits in den deuteroka-
nonischen Schriften: 1 Makk 4,46 wird festgelegt, dass die Frage, was mit
den Steinen des entweihten Altars aus dem Jerusalemer Tempel geschehen
soll, einem dermaleinst auftretenden Propheten vorzulegen ist. Die spezifisch
rabbinische Form dieser Überzeugung bietet die Mischna. Edujot 8,7 stellt
fest, dass Elija bei seiner endzeitlichen Ankunft bestimmte halachische Streitfälle

lösen werde:

„Sagte R. Jehoschua': Mir wurde von Rabban Jochanan ben Sakkai überliefert, der
es von seinem Lehrer und vom Lehrer seines Lehrers gehört hatte, Halacha von
Mose am Sinai sei es, dass Elijahu nicht kommen werde, für rein oder unrein zu
erklären, zu entfernen oder aufzunehmen, sondern zu entfernen, die mit Gewalt
aufgenommen worden sind und aufzunehmen, die mit Gewalt entfernt worden
sind. [. .] R. Jochanan sagt, aufzunehmen, nicht aber zu entfernen. R. Schim'on

sagt: um Streitigkeiten auszugleichen. Die Weisen aber sagen, nicht, um zu entfernen

und nicht, um aufzunehmen, sondern um Frieden zu stiften in der Welt, wie

gesagt ist: (Mal 3,23-24) Siehe, ich sende euch Elija, den Propheten usw., um das

Herz der Väter den Söhnen zuzuwenden und das Herz der Söhne zu ihren Vätern."

Zwei Aspekte des rabbinischen Rabbi-Elija-Profils waren für die
nachfolgenden Generationen besonders wichtig. Dabei handelt es sich zum einen

um die Begleitung von Gelehrten durch Elija, die zum Topos der Giluj Elija
(Erscheinung Elijas) weiterentwickelt wurde; zum anderen die Funktion Eli-

35



jas, eine bestimmte Lehre zu bestätigen. Dies spielt besonders in der mystischen

Tradition eine bedeutende Rolle. Ais Ansatzpunkt bot sich beispielsweise

dem Sohar die Legende vom Aufenthalt Schimcon bar Jochais in einer
Höhle (bShab 33b). In der soharischen Version der Legende (Sohar Cha-
dasch Ki Tavô 59c—60a) gehen ausdrücklich elijanische Züge auf Schim'on
bar Jochai über. Er verbirgt sich vor den Römern in einer Höhle, wird
wunderbar ernährt und schliesslich zu seinem Volk zurückgeschickt. Anders
als in der rabbinischen Fassung lernt Elija täglich mit Schim'on. Die Erzählung

weiss ferner zu berichten, dass der biblische Prophet dem Gelehrten bei
der Lösung von exegetischen Problemen behilflich ist. Diese Schilderung ist

programmatisch. Mit ihrer Hilfe wird der Sohar, der sich ja als ein Midrasch
Schim'on bar Jochais ausgibt, himmlisch legitimiert. Bis in die chassidischen

Legenden hinein wird - und dies wäre der zweite wesentliche Aspekt des

Rabbi-Elija-Profils — die Giluj Elijahu, das gemeinsame Lernen mit Elija,
zum Ausweis eines wahren Mystikers bzw. eines besonders frommen
Menschen. Das biblische Elija-ist-kein-Mose-Profil hat sich somit wiederum
umgekehrt. Es geht gerade nicht darum, Elija als eine Mose untergeordnete
Institution zu begründen. Elija garantiert vielmehr die Kontinuität göttlicher
Offenbarung gleichen Ranges.

Allein die Legenden um den Bacal Schern Tov vermögen diesen Topos
noch zu überbieten. Schon Besch"t-Schüler Jakob Josef von Polnaca
vermerkt wiederholt, dass sein verehrter Meister ein Schüler Achias von Schilo

gewesen sei.

„Achija ha-Schiloni, der von Mosche Rabbejnu — Friede sei auf ihm - empfing, war
unter denen, die aus Ägypten ausgezogen sind und danach vom Gerichtshofe

Könnig Davids - Friede sei auf ihm. Und er war der Rav des Propheten Elija und
der Rav meines Lehrers" (Toledot Ja'aqov Josef, Balaq 166a).

Durch die gemeinsame Bezugnahme auf Achia von Schilo als ihres Lehrers
werden Elija und der Besch"t auf dieselbe Stufe einer successio prophetica
gestellt. Der Ba'al Schern Tov bekleidet nicht nur die Funktionen Elijas als

Regenmacher und Gerichtsprophet, er ist wie Elija. Es findet also keine
blosse Imitation des biblischen Propheten statt, sondern eine Art mystische
Wiedergeburt. Somit kann mit dem Besch"t - wie mit Elija — eine neue
charismatische Sukzession begründet werden:

„Es versicherte mir unser Lehrer, den ich in Krzanöw hatte, [dass] jedes Ding, das

aus dem Munde des Ewigen ausgeht, Bestand hat. Und er hatte diese Kraft vom
heiligen Rav R. Elimelech von Lezajsk. Und jener hatte diese Kraft vom großen
Rav, dem Maggid von Miedzyrzecz; und jener hatte diese Kraft vom Besch"t, sein
Andenken ruhe auf uns. Und jener bewirkte, dass seine Schüler ebenfalls Taten
wirken konnten wie er. Und ebenso die Schüler seiner Schüler - bis zum Kommen
des Maschiach. Ihre Generationenfolge ebenso wie sie" (Schloscha Edré Z6n, S.

20).

36



D. Elija redivivus in 2 Kön 2; Mal 3,1.22-23

Die ungewöhnliche Auffahrt Elijas in den Himmel sowie die Ankündigung
eines Boten in Mal 3,1 bilden die Grundlage für die Schlussnotiz Mal 3,23,

welche die Wiederkunft Elijas vor dem endzeitlichen Tag des Ewigen ver-
heisst. Sie bindet, nach allgemeiner Überzeugung der Exegeten, das Ende der

Prophetenbücher auf den Abschluss der Tora (Dtn 34) zurück. Die Tora,

personifiziert im einzigartigen Mose, ist die Grundlage all dessen, was die

Propheten kündeten. Der in den Himmel hinaufgenommene Elija wird
Israel an die Gebote der Tora erinnern; Väter und Söhne unter ihrem Banner

einen.

Diese letzten Verse des Maleachi-Buches sind zwar durchaus eschatolo-

gisch orientiert, messianologisch aber eher unergiebig. So nimmt es nicht
wunder, dass sich eine ähnliche Zurückhaltung gegenüber messianischen

Deutungen Elijas auch in den nachbiblischen Schriften finden lässt. In der

rabbinischen Literatur kann sich diese Zurückhaltung auch auf den Aufstieg
Elijas in den Himmel erstrecken:

„Es lehrt R. Jossi. Er pflegt zu sagen: Niemals stieg die Schechina hinab; auch sind
Mose und Elija nicht in die Höhe hinaufgestiegen, wie gesagt ist: [Ps 115,16] Der
Himmel ist Himmel des Ewigen, und das Land gab Er den Menschensöhnen. [. .]

Auch stiegen Mose und Elija nicht in die Höhe hinauf?! Es ist doch geschrieben:
Und Mose stieg hinauf zu Gott [Ex 19,3]! [Bis] unterhalb von zehn Handbreit. Es

steht doch geschrieben: Und es fuhr Elija im Sturm in den Himmel hinauf [2 Kön
2,11]! Unterhalb von zehn" (bSukka 5a).

Dieser Vorbehalt der tannaitischen Baraita wird allerdings in späterer Zeit
nicht aufrechterhalten (vgl. BemR 12,11). Es findet sich wiederholt die
Ansicht, dass Elija den Tod nicht erfuhr (BerR 21,5; PRK 9,76a), weil er nicht
gesündigt habe (WajR 27,4 und öfter).

Neben den schon genannten Profilen als je und je wiederkehrender Retter

und Lehrer ergibt sich aus der Himmelfahrt Elijas auch dessen Funktion
als Bote und himmlischer Chronist. WajR (34,8) vermerkt beispielsweise,
dass es nach dem Ende der Prophétie Elija gemeinsam mit dem König
Messias zufalle, die guten Taten eines Menschen im Himmel zu vermelden.
Eine weitere endzeitliche Aufgabe Elijas wurde bereits in Zusammenhang
mit dessen Aufgabe als Lehrer erwähnt: Er wird verbleibende halachische
Probleme auflösen (mEd 8,7; tEd 8,7; bMen 45a). In sehr enger Beziehung
dazu steht die Auffassung, Elija würde am Ende der Zeiten einige heilige
Gegenstände, wie das Manna, das Salböl und den Stab Aarons wieder zutage
fördern (Mekh Wajjissâ 6). Die Erweckung des Knaben von Zarefta
prädestinierte Elija zum Boten der allgemeinen Auferweckung der Toten, einem

gewichtigen Anzeichen der Endzeit (mSota 9,15b; Pes 68a und öfter).

37



Auffällig zurückhaltend werden hingegen die soteriologischen Funktionen

Elijas thematisiert. Den frühesten schriftlichen Beleg dafür liefert
möglicherweise Sirach 48,10-11 (um 180 v.Chr.):

„Von dir sagt die Schrift, du stehst bereit für die Endzeit, um den Zorn zu
beschwichtigen,

bevor er entbrennt, um den Söhnen das Herz der Väter zuzuwenden
undJakobs Stämme wieder außurichten.
Wohl dem, der dich sieht und stirbt; denn auch er wird leben."

In den Evangelien scheint die Aufgabe Elijas als messianischer Bote zwar

vorausgesetzt (Mt 3,Iff.; 11,1 OfF.; 17,10ff. par); es ist jedoch schwer zu
beurteilen, wie verbreitet diese Vorstellung im damaligen Judentum gewesen
ist. In der frühen rabbinischen Literatur begegnet nämlich dieser Topos
nicht. Den Talmudim (pEr 3,30b; bEr 43b; bPes 13a) zufolge geht die

Ankunft Elijas dem Messias zwar zeitlich voraus. Er soll aber nicht während
der Rüsttage kommen, um die Vorbereitungen für Schabbat und Fest nicht
zu stören. Diese Restriktion kann nur dahingehend gedeutet werden, dass

Elija zwar eine anerkannte endzeitliche Gestalt ist, ihm aber keine
unverzichtbare soteriologische Aufgabe zugemessen wird. Elija fungiert - wie sonst
auch — als Bote, nur dass er nun eben den Messias ankündigt. Das Gros der

rabbinischen Texte bis zum Abschluss des Bavli tendiert in diese Richtung.
Erst in einem weiteren Stratum der Überlieferung fungiert Elija als endzeitlicher

„Löser" (go'el):

„Sagte R. Berekhja im Namen R. Levis: Wie der erste Löser, so der letzte Löser.

Wer ist der Erste Löser? Dies ist Mose. Er zeigte sich ihnen und wurde wieder vor
ihnen verborgen. Wieviel[e Tage] wurde er vor ihnen verborgen? R. Tanchuma

sagte: Drei Monate. [. .] Auch der letzte Löser zeigte sich ihnen und wurde wieder

verborgen. Wievielte Tage] wird er vor ihnen verborgen sein? Sagte R. Tanchuma
im Namen R. Chamas, Sohn des R. Hoschi'a: 45 Tage. [. .] Wohin aber wird er
sie hinaufbringen? Es gibt [Leute], die sagen: in die Wüste Juda. Und es gibt
[Leute], die sagen: in die Wüste Sichon und Og. Jeder aber, der ihm vertraut, der

folgt ihm, und er isst Ginsterwurzeln und Salzblätter [Hiob 30,4]" (BemR 11,4).

Hinsichtlich dieser Darstellung fällt sofort auf, dass zwar der Name des

ersten, nicht aber der Name des letzten Erlösers genannt wird, obwohl man —

aufgrund der Einzelmotive Wüste und Ginster - ohne weiteres an Elija
denken könnte. Der Midrasch bewahrt hier ein wichtiges Detail des

„klassischen" rabbinischen Endzeitszenarios, wie man es in bSan 97a-b
auffinden kann. In ihm hat Elija keinerlei Funktion, wohl aber wird ein Zug
der Gerechten in die Wüste erwähnt, um sich vor der Bosheit des Zeitalters

in Sicherheit zu bringen. Erst die PesR identifiziert anlässlich ihres

grossangelegten Vergleiches des Mose mit Elija letzteren explizit mit dem endzeitlichen

Löser.

38



Die endzeitlichen Aufgaben Elijas schufen im jüdischen Brauchtum eine

feste Verbindung zwischen dem Propheten und Pessach (ExR 18,12), da

nach allgemeiner Überzeugung die Ankunft des Messias während des Seder

als besonders wahrscheinlich galt. Der Becher des Elija, die für ihn geöffnete

Tür und seine Erwähnung in der Liturgie geben hiervon Zeugnis.
Am Abschluss der Reise auf Elijas Spuren soll ein Blick auf die chassi-

dischen Erzählungen stehen. Wir konnten bereits feststellen, dass die Beziehung

Elijas zum Bacal Schern Tov eine einzigartige Intensität erreicht. Elija

offenbart sich dem Begründer des Chassidismus nicht nur, er verschmilzt mit
ihm in einer Art mystischer Wiedergeburt. Diese Interpretation fusst auf
dem Gilgul, der kabbalistischen Seelenwanderung. Die Lehre von Gilgul
erfuhr durch Jitzchak Luria eine erhebliche Aufwertung und grosse Verbreitung

innerhalb des jüdischen Volkes. Man ging aufgrund des Gilgul davon

aus, dass sich die Seelen der Grossen Israels (Elijas, SchinTon bar Jochais

und anderer) in jeder Generation neu manifestieren. Dies nun geschah, nach

Auffassung der chassidischen Erzähler, auch und vor allem durch den

Besch"t, dem nicht nur die charismatische Kraft Elijas, sondern auch dessen

soteriologische Funktion zufiel.
Dass dieses mystische Wieder-Erstehen des Besch"t aber kein vollkommenes

ist und somit unter einem eschatologischen Vorbehalt steht, verdeutlicht

eine Legende, die das (viel zu gewöhnliche) Sterben des Bacal Schern

Tov zu deuten versucht.

„Der Rav der Gemeinde erfuhr die folgende Geschichte von Josef v. Kamenke: Der
Besch"t hatte gehofft, wie Elija zum Himmel aufzufahren. Nach dem Tode seiner
Frau war er sehr betrübt und alle glaubten, er trauere um seine Gattin. Da ein
solches Verhalten jedoch für ihn eher ungewöhnlich war, fragten ihn seine Schüler
nach dem Grund für seine Trauer. Da gab er zu, um die Geistsubstanz zu trauern,
die nun in der Erde ruhen müßte. Ein halber Leib, der er nun wäre, könne nicht im
Sturm auffahren". 25

Die Legende, soviel ist offensichtlich, lässt keinen Zweifel daran, dass sich
der Besch"t in der Rolle eines Elija redivivus gesehen hat. Der Tod seiner

Frau sorgte allerdings für ungeahnte Komplikationen. Nach dem Tod des

Ehepartners, so deutet der Sohar (III, 109b.296a) die Erschaffung des

Menschen „als männlich und weiblich" (Gen 1,27), war der verbliebene Partner

nur noch peleggufa, ein Teil des Körpers. Eine Auffahrt in den Himmel kam
für den Besch"t als einem „halben Menschen" deshalb nicht mehr in
Betracht.

25 K. E. Grözinger {ed.), Geschichten vom Ba^al Schern Tov. Band I, S. 147, ohne

jiddische Parallele.

39



Die soteriologische Funktion des Besch"t spiegelt sich auch in zahlreichen

anderen Legenden und gipfelt in der Vorstellung, der Ba'al Schern Tov
würde erneut auf die Erde kommen, wenn der Messias binnen einer gewissen
Zeit nicht erschienen sei.

„Auch habe ich gehört, [dass der Beseht einmal sagte]: ,Wenn der gerechte Erlöser
nicht in den nächsten sechzig Jahren kommt, muß ich wieder in diese Welt
kommen!' Der Rav unserer Gemeinde sagte, er habe dies von seinem Großvater gehört,
der eine Woche vor jenem Schavu'otfest, an dem der Beseht verstarb, bei ihm auf
Schabbat weilte, und damals habe der Beseht dies Wort gesagt. [Der Großvater]
war allerdings im Zweifel, und der Rav unserer Gemeinde sagte, er habe sogar einen

doppelten Zweifel. Er wisse nämlich nicht, ob der Beseht ,in fünfzehn Jahren' oder

,in fünfzig Jahren' gesagt habe oder gar ,in sechzehn' oder ,sechzig'. Andere sagten
mir aber ausdrücklich ,sechzig Jahre'. Auch habe ich R. Ahron aus Mesibos gefragt,
und der erzählte mir, der Beseht habe gesagt, dass er gewiß auf dem Weg der

Seelenwanderung wieder in dieser Welt weilen werde, ,aber ich werde nicht so sein,

wie ich jetzt bin!' Den Sinn dieser Worte verstanden die Zuhörer indessen nicht,
und [R. Ahron] meinte: ,Wer ist es, der die Bedeutung dieses Wortes zu erfragen
wagt?'"26

Die Interpretation des Ba'al Schern Tov als eines Elija redivivus deutet darauf

hin, dass sowohl der Besehet als auch die chassidische Bewegung als solche

eine lebendige messianische Erwartung hegte. Und dies tat sie von allem

Anfang an, indem sie den Bacal Schern Tov zu einem Herold des Messias

machte.27

Zusammenfassung

Am Ende unseres Weges ist es sicher wenig überraschend zu vermelden, dass

sich jede Zeit ihren eigenen Elija schafft. Interessanter erscheint

demgegenüber die Kraft der Legende, das Proprium bestimmter Epochen auf den

Punkt zu bringen.

26 K. E. Grözinger {ed.), Geschichten vom Bacal Schern Tov. Band I, S. 147; ohne

jiddische Parallele. Eine Paralleltradition enthält der Quntras Me'irat Enajim, vgl.
B. Minz {ed.), Shivhe ha-Besh"t im Hossafot, Jerusalem 1969, S. 261.

27 Die Frage nach den messianischen Implikationen mindestens der frühen chassidi-
schen Bewegung ist in der Forschung sehr umstritten. Das Spektrum der Meinungen

reicht von völliger Ablehnung (M. Buber, S. Dubnow) über die Annahme,
messianische Konzepte seien seitens des Chassidismus „neutralisiert" (G. Scholem),
bis dahin, den Messianismus für einen bedeutenden Bestandteil der frühen chas-

sidischen Lehre zu halten (J. Tishby, M. Altshuler, Ben-Zion Dinur sowie jüngst
mit Differenzierungen M. Idel, Messianic Mystics, New Haven, London 1998, S.

212ff.).

40



Der biblische Elija präsentiert sich vor allem als kraftvoller Kämpfer für

die Alleinverehrung Gottes; enfantperdu gegenüber frevelnden Königen und

einem theologisch verwahrlosten Israel. Die rabbinischen Gelehrten hingegen

akzentuierten den Lehrer Elija, der durch seine Kenntnis der himmlischen

Halacha zum Garanten der Kontinuität zwischen Schriftlicher und Mündlicher

Tora avancieren konnte. Der Gottesstreiter Elija hat in nachbiblischer

Zeit das Volk im wesentlichen auf seiner Seite. Er entwickelt sich zum
Anwalt Israels vor dem göttlichen Thron; er hilft dem unterdrückten Volk

gegen die Fremdherrscher. Auch die Kabbala bedarf des Lehrers Elija, um
ihre neuartige Interpretation biblischer Überlieferung theologisch abzusichern.

Sie stattet ihre Protagonisten (wie vereinzelt auch die rabbinische

Tradition) mit elijanischen Zügen aus. Die Legenden der Chassidé Aschkenas,

geprägt von der intensiven Auseinandersetzung mit dem Christentum,
betonen wiederum das Profil des Gotteskämpfers. Sei es durch die Anwesenheit
des Elija redivivus, seien es elijanische Verhaltensweisen ihrer Protagonisten:
Es ist der Überlebenswille der jüdischen Minderheit im Rheinland, der sich

in den Geschichten manifestiert. Zudem verschafft Schmu'el he-Chassid mit
dem Topos des ,übenden Propheten' der Hagiographie einen neuen Akzent.
Charismatische Fähigkeiten sind erlernbar und nicht nur Begleiterscheinung
eines ethisch untadeligen Wandels. Den Chassidé Aschkenas gelingt im Dau-
erkonflikt zwischen heiligen Rettern und den heiligen Gelehrten somit zum
ersten Mal eine wirkliche Synthese, die nicht, wie bei den Rabbinen, in eine

Abwertung charismatischer Eigenschaften zugunsten des Tora-Studiums
mündet.

Eine klare Zäsur markieren die Erzählungen der osteuropäischen Chassi-

dim. Mit dem Besch"t ersteht ein Heiliger, der Elija nicht nur imitiert oder

zum charismatischen Gegenüber wählt, sondern einer, der auf mystische
Weise Elija ist. Folgerichtig ändert sich das Spektrum der an diesem

Paradigma akzentuierten Eigenschaften und Funktionen. Weniger als Lehrer und

Kämpfer, sondern als soteriologische Figur und Garant einer charismatischen
Sukzession rückt Elija in das Blickfeld chassidischer Hagiographie. Mit dem
Ba'al Schern Tov und seinen Nachfolgern scheint der kairos der Vollendung
der Geschichte gekommen. Der Kreis der Überlieferung hat sich geschlossen.

41


	Elija : eine Exkursion durch die jüdische Religionsgeschichte

