
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Schubert, Kurt, Christentum und Judentum im Wandel der Zeiten, Wien,
Köln, Weimar: Böhlau-Verlag 2003, 229 S., gebunden, 35,—; ISBN 3-
203-77084-6.

Mehr als ein halbes Jahrhundert hat sich Kurt Schubert Vf.), der Begründer der
universitären deutschsprachigen Judaistik nach dem Zweiten Weltkrieg, mit der

2000jährigen Geschichte christlich-jüdischer „Vergegnung" (Martin Buber) beschäftigt
und immer wieder zu einzelnen Themen und/oder Ereignissen dieser Geschichte in
Büchern und Aufsätzen Stellung genommen. Gestützt auf derart profunde Kenntnis der
christlichen ebenso wie der jüdischen Quellen gleichermassen lässt er die Beziehungen
zwischen Juden und Christen, zwischen Judentum und Christentum „im Wandel der
Zeiten" Revue passieren. Beginnend mit dem „vorchristlichen jüdisch-heidnischen und
heidnisch-jüdischen Antagonismus" (S. 13-29) wird in den folgenden Kapiteln der

Bogen über die frühchristliche und rabbinische Zeit (S. 31-54: von der antijüdischen
Polemik im Neuen Testament und bei den Kirchenvätern bis hin zur jüdischen
Apologetik in Talmud und Midrasch), das Mittelalter (S. 55-120: vom Kampf gegen den

Talmud, über Ritualmord-, Hostienschändungs- und Brunnenvergiftungsbeschuldigung
bis zu den Zwangsdisputationen) und die Neuzeit (S. 121-172: Themen sind hier die

christlich-jüdische Auseinandersetzung im Zeitalter der Reformation und Gegenreformation,

in der Zeit des Barock und der Aufklärung bis zum Aufkommen des rassisch

begründeten Antisemitismus einerseits und jüdischen Antwort in Gestalt des Zionismus
andererseits) bis in den Bereich gespannt, den man Zeitgeschichte (S. 173—202: „vom
Rassenhass zum Völkermord") zu nennen pflegt. Dabei ist Vf. durchgängig bestrebt,

jede Einseitigkeit der Blickrichtung zu vermeiden und stets beide Seiten nicht nur in
den Blick zu nehmen, sondern auch zu Wort kommen zu lassen: Der christlichen
Polemik gegen Juden und Judentum und ihren „Argumenten", in welcher Form auch

immer sie im Laufe der Jahrhunderte vorgebracht worden sind, stehen jüdische
Apologetik und antichristliche Polemik, die jüdische Antwort also, gegenüber. Vorgelegt hat
Vf. hier also kein weiteres Buch über christlichen Antijudaismus und Antisemitismus;
vielmehr wird durchgängig auf Wechselseitigkeit der „Vergegnung" verwiesen. Und es

ist gerade dies, was das Buch zu einer aufschlussreichen Lektüre macht. Wenn auch die

äusseren „Kräfteverhältnisse" in den Beziehungen zwischen Christen und Juden seit
dem vierten Jahrhundert sehr einseitig waren, zeigt doch die jüdische Antwort, dass

man der christlichen Seite zwar macht-, aber nicht hilflos gegenüberstand und auf
christliche Polemik zu reagieren gewusst hat, wie Vf. nicht zuletzt - dabei aus seinem
reichem Fundus schöpfend - mittels treffend ausgewählter Zitate immer wieder
eindrucksvoll belegen kann.

Dass angesichts der Fülle des Stoffes vieles eben angedeutet und manches nur
verkürzt dargestellt werden konnte, versteht sich nachgerade von selbst. Doch gerade in
der Kürze bewährt Vf. sein ausgewogenes Urteil, das zudem jedes Argument und Ge-

333



genargument von seinem historischen Kontext her betrachtet. Besonders hervorzuheben
ist das Interesse des Verfassers an den theologischen Argumenten der Auseinandersetzung.

Auch wenn die Quellen, auf die er sich bezieht, über den Rahmen theologischer
Literatur im engeren Sinne hinausreichen und juristische Texte ebenso wie Buchmalerei
umfassen, so sind es doch immer wieder gerade die religiösen und theologischen Fragen,
die im Mittelpunkt der Darstellung stehen. Dass es Vf. bei allem dennoch nicht um
eine rein historische Bestandsaufnahme geht, zeigt das letzte Kapitel (S. 303-322), in
dem der Blick auf die Gegenwart gelenkt wird. Hier macht Vf. deutlich, dass Beschäftigung

mit der Vergangenheit mit der Gegenwart zu tun hat und sein Blick in die
Geschichte daher zugleich einen Beitrag zum gegenwärtigen jüdisch-christlichen
Gespräch leisten möchte: Denn der Weg von der „Vergegnung" zur Begegnung führt nun
einmal über die Vertiefung der Vergangenheit.

Tübingen Stefan Schreiner

Rosenkranz, Simone, Die jüdisch-christliche Auseinandersetzung unter
islamischer Herrschaft, 7. — 10. Jahrhundert, Bern et al.: Peter Lang 2004

Judaica et Christiana 21), 472 S„ paperback, 66,90; ISBN 3-906770-65-
6.

Die hier zu besprechende Luzerner Dissertation soll „die Aufmerksamkeit [der Leserinnen

und Leser] auf [einen] noch wenig beachteten Aspekt des jüdisch-christlichen
Verhältnisses lenken", womit die Autorin die im Buchtitel indizierte Auseinandersetzung

zwischen Juden und Christen unter frühislamischer Herrschaft meint. Diese
Absicht wird in zwei Schritten eingelöst: 1. provisorischer Uberblick über die jüdische
Adversus-Christianos- und die christliche Adversus-JudaeosAÀttnmt Teil 1); 2. qualitative

Auswertung dieses Materials mittels historisch-kritischer Analyse exemplarischer
Texte Teile 2-5).

Die „vorläufige Bestandesaufnahme" relevanter Quellen im ersten Teil (S. 29-174)
hat stark additiven Charakter. Sie beschränkt sich auf „zugängliche", will heissen

„gedruckte" Quellen. Handschriften bleiben prinzipiell unberücksichtigt (S. 15).
Angaben zu nicht edierten Texten werden deshalb wiederholt als „unmöglich" bezeichnet
(z. B. S. 55.58.65). Eine erschöpfende Übersicht themenrelevanter Quellen wäre gewiss
ebenso unmöglich, wie die Begrenzung des Quellenmaterials auf eine zu bewältigende
Textmenge sinnvoll ist. Eine etwas flexiblere Handhabung dieses Prinzips wäre der

Zielsetzung dieser Arbeit jedoch angemessener gewesen, zumal gedruckte Texte nicht per
se „zugänglicher" sind als Handschriften. Unberücksichtigt bleiben in der Übersicht
insbesondere auch spätere Schriften, die teilweise ausführlich aus früheren polemischen
Werken zitieren; vgl. etwa al-MuJtaman Abu Ishäq Ibrahim Ibn al-cAssäls Magmü' 'usül
ad-dln wa-masmü' mahsül al-yaqïn, ed. A. Wadi', Cairo, Jerusalem 1998 SOCM
6a-7b). Wertvoll sind die den beiden Übersichten nachgestellten Zusammenfassungen
(S. 100-104 bzw. 170-173), die zentrale Schlussfolgerungen der Arbeit (S. 433-437)
vorwegnehmen.

Wie Rosenkranz im zweiten Teil der Arbeit am Beispiel polemischer Motive in der

jüdischen und christlichen apokalyptischen Literatur der frühislamischen Zeit aufzeigt,
verändern die neuen Machtverhältnisse sowohl die Selbstperzeption als auch die gegen-

356



seitige Wahrnehmung der jüdischen und christlichen Religionsgemeinschaften. „Die
jüdische Interpretation des Islam als Werkzeug der messianischen Erlösung hatte eine

Intensivierung der traditionellen antichristlichen Polemik zur Folge; [. d]ie christlich-
antijüdische Polemik wurde hingegen durch das Aufkommen der neuen Gefahr, die

man im Islam sah, abgelenkt und abgeschwächt" (S. 247).
Die Darstellung dieser Veränderungen wird in den Teilen 3-5 weiter vertieft. Das

Hauptaugenmerk der Autorin gilt dabei der seit einigen Jahren in einer vorzüglichen
Edition vorliegenden Qissat mugädalat al-usquf(£).}. Lasker/S. Stroumsa [ed.], The

Polemic ofNestor the Priest. Introduction, Translations and Commentary. 2 Bände,
Jerusalem 1996). Diese antichristliche Schrift ist in mehreren Versionen erhalten, deren
älteste wohl ins frühe 9. Jahrhundert zu datieren ist. Dank einer aufmerksamen Analyse
isolierter Argumente und Motive in der Qissa gelangt Rosenkranz zu quellen-, überlie-

ferungs- und redaktionsgeschichtlichen Einsichten, welche die Darstellung der Herausgeber

in wichtigen Punkten ergänzen und korrigieren (S. 249-308; es darf hier
angemerkt werden, dass die vorliegende Dissertation nicht zuletzt eine ideale Vorarbeit für
eine kommentierte deutsche Ubersetzung der gesamten Qissa ist, die der Autorin hiermit

empfohlen sei). Die Qissa wird als „eklektische, [. .] nach assoziativen Gesichtspunkten

zusammengestellte, kompilatorische Ansammlung von Argumenten gegen das

Christentum" charakterisiert (S. 286). Neben jüdischen und islamischen Einflüssen
macht die Autorin vorislamisch-christliche, insbesondere griechisch-melkitische Parallelen

sichtbar, die durch den Redaktor (die Redaktoren) der Qissa arabisiert und
popularisiert wurden. Im Gegensatz zur arabischen Version zeichnet sich die im frühen 12.

Jahrhundert in Südfrankreich entstandene hebräische Version der Qissa (Sefer Nestor

ha-Komer) durch ihre deutlich erkennbare Einbettung in ein „nach aussen hin stärker

abgeschlossene[s]" jüdisches Milieu aus.

Das vierte Kapitel stellt sich der „Frage nach dem Einfluss des arabisch-islamischen
Umfeldes auf die jüdische Haltung dem Christentum gegenüber". Anhand ausgewählter
Beispiele wird die „Wanderung" und Transformation antichristlicher Motive und

Argumente zwischen paganen, judenchristlichen, frühislamischen und jüdischen Kreisen
veranschaulicht. Zweifellos liesse sich das hier gebotene Bild durch Heranziehen zusätzlicher,

vor allem islamischer Quellen weiter nuancieren (vgl. etwa G.S. Reynolds, A
Muslim Theologian in the Secterian Milieu: Ahd al-Jabbär (415/1025) and the "Critique
of Christian Origins", Ph.D. Thesis, Yale University 2003 — eine überarbeitete Version
dieser Arbeit wird bei Brill erscheinen).

Im abschliessenden fünften Kapitel wird die historisch komplexe und mitunter
kontrovers geführte Diskussion über den Einfluss heterodoxer, insbesondere
judenchristlicher Strömungen auf das polemische Schrifttum des islamischen Orients aufgerollt.

Nicht nur das Christentum und der Islam, sondern auch das Judentum der
frühislamischen Zeit werden dabei als heterogene, für Fremdeinflüsse „durchlässige"
Religionsgemeinschaften ausgewiesen. Die Existenz zahlreicher Randgruppen hat nicht
nur die Polemik gegen die „offiziellen" Repräsentanten der jeweiligen Religion geschürt,
sie nährte auch die Polemik zwischen den etablierten Religionsgemeinschaften. Dieses

heterogene Umfeld macht die polemischen Texte zu vielfältig kodierten Dokumenten,
deren Entschlüsselung sorgfältige historische Spurensuche voraussetzt, was Rosenkranz
anhand ausgewählter Beispiele mustergültig nachweist.

357



Einige Negativpunkte sollen hier dennoch erwähnt werden:

- Ein erheblicher formaler Mangel dieser Arbeit ist das Fehlen jeglicher Indizes. Das
Fehlen separater Register für Namen, Fachtermini, Buchtitel, Handschriften, Ab-
kürzungs- und Signaturenverzeichnisse oder auch einer tentativen Klassifikation der

wichtigsten polemischen Argumente und Motive mindert den Wert dieser Arbeit.
Anmerkungen wie „Die Handschrift LB stammt aus der Firkoviç-Sammlung" (S.

253 Anm. 9) sind nutzlos, da es a) mehr als eine Firkovic-Sammlung gibt und b)

LB keine Signaturangabe ist (die Signaturen der QzitM-Handschriften finden sich
bei D.J. Lasker/S. Stroumsa, The Polemic ofNestor the Priest, I, S. 41-48).

- Anstatt griechische, syrische und hebräische Quellen eigens ins Deutsche zu über¬

tragen, übernimmt die Autorin bestehende englische und französische Übersetzungen,

die nicht immer über alle Zweifel erhaben sind.

- Etliche Fehler sind im Bereich der Transliteration und der grammatischen Analyse
des Arabischen zu konstatieren. Einige Beispiele aus Teil 3.3-6:

— S. 275 Anm. 71: bi-sawä"" bi-qaddihi („gleichgestaltig");
— S. 279-280: bi-anna statt bi-an, 'inna statt arma, aHadhrâ' statt al-'udrâ-,
— wa-idhan ist konsekutiv („folglich"), nicht temporal („dann") zu übersetzen;
— S. 284 ta'annu, S. 285 cazama stattcuthma, S. 291 al-multaham, S. 296 al-husnâ-,

— der Buchstabe zä' wird wiederholt durch t statt z wiedergegeben (etwa S. 267.277).

- Die Verweise in den Fussnoten sind bisweilen unzuverlässig. So findet sich das auf
S. 285 ungenau wiedergegebene Zitat aus dem Tafiïr al-amäna des Abu Bisr Ibn
al-Muqaffa' in Leroy/GrÉbaut, S. 576-577 (nicht auf S. 521, wie in Anm. 102

angegeben). Subjekt des yuridüna sind die Nestorianer, nicht Ibn al-Muqaffa1 („man").

- Auch inhaltliche Fehler sind zu verzeichnen. So ist etwa Ashma'at (lies Ashma'ath)
al-yahûd nicht „eine jüdische Sekte namens Ashma'at" (S. 65), sondern eine gängige
arabische Bezeichnung für rabbinische Juden (vgl. B. Chiesa, The Emergence of
Hebrew Biblical Pointing: The indirect Sources, Frankfurt a. M. 1979, S. 11-12 und
57-59 [Anm. 38-39]).
Wie die Autorin einleitend bemerkt (S. 14), haben ihre Untersuchungen den

provisorischen, „skizzenhaft-kursorischen" Charakter eines ,work in progress'. Ungeachtet
der Bescheidenheit ihres Anspruchs und trotz einiger Lücken in der Primär- und
Sekundärliteratur bietet diese Arbeit ihren hoffentlich zahlreichen Leserinnen und Lesern

einen guten Einblick in den derzeitigen Forschungsstand zu den jüdisch-christlichen
Auseinandersetzungen unter frühislamischer Herrschaft.

London / Freiburg i. Ue. Gregor Schwarb

Mellinkoff, Ruth, Antisemitic Hate Signs in Hebrew Illuminated Manuscripts

from Medieval Germany, Jerusalem: Center for Jewish Art HUJ 1999,

158 S. mit 92 Abb., 4°; ISBN 965-395-009-4.

Dass in einer Reihe illuminierter hebräischer Handschriften, die zwischen Mitte 13.

und Mitte 14. Jh. in Deutschland entstanden sind, immer wieder Menschen entstellt,
ohne Gesicht oder mit Tier- oder Vogelköpfen gemalt worden sind, hat man bislang

358



mit der an- bzw. antiikonischen Grundhaltung der aschkenasischen Juden (Vfn. nennt
sie allenthalben German Jews!) erklärt, der zufolge der (die) Künstler auf diese Weise das

Bilderverbot zu umgehen versucht habe(n). - Ganz anders lautet die Erklärung, die
Vfn. in ihrem erst jetzt zur Besprechung vorliegenden, geradezu bibliophil aufgemachten

Buch anbietet. Gestützt auf eine vergleichende Untersuchung der Illustrationen in
21 Handschriften, dabei ausgehend zum einen von der bekannten Tatsache, dass Künstler

in vielen Fällen Christen gewesen sind (S. 15-18), die im Auftrage und unter
Anleitung von Juden gearbeitet haben - viele Bildprogramme illuminierter hebräischer
Handschriften lassen sich nur von einer intimen Kenntnis der rabbinischen Literatur
her erklären, über die christliche Künstler kaum verfügt haben -, und zum anderen von
der Beobachtung, dass in der zeitgenössischen christlichen Bildkunst negative Figuren
und/oder Juden physiognomisch ähnlich entstellt abgebildet worden sind wie in den

Handschriften, kommt Vfn. aufgrund ihrer Untersuchung zu dem Schluss, dass es sich
bei den entstellten Darstellungen nicht um ein Umgehen des Bilderverbots oder
dergleichen handelt, sondern dass die christlichen Illustratoren die „antisemitic signs" in
ihre Bilder eingefügt haben „to please themselves by expressing their hatred" (S. 55.58).
Dabei reicht das Spektrum der im einzelnen untersuchten „antisemitic signs" von phy-
siognomischen Entstellungen (S. 23-29) über Judenhüte (S. 31-34) und negativ
besetzte Tiersymbole (S. 35-42) bis zu Dämonisierungen (S. 53-54). - So einleuchtend
diese Erklärung, von der anachronistischen Verwendung des Adjektivs „antisemitic"
abgesehen, auf den ersten Blick auch ist, so fragt sich allerdings, warum die jüdischen
Auftraggeber oder Kopisten der Handschriften das hingenommen haben. Sollen sie

wirklich so blind, naiv und dumm gewesen sein, dass sie die diskriminierenden
Kennzeichnungen, die sie im Alltag erfuhren, ja, als Teil ihrer Kleidung tragen mussten, in
den Bildern nicht wiedererkannt haben sollen, wie Vfn. unterstellt, wenn sie sagt, dass

sie „have looked and overlooked elements of antisemitic Christian iconography that
they did not recognize and did not comprehend"? Sollen diejenigen, die so genau im
Kopieren von Handschriften waren, „may have looked without seeing at everything in
the illustrations" (S. 58)? Wenn es so einfach wäre

Tübingen Stefan Schreiner

[Callsen, Brigitta/Fritz Peter Knapp/Manuela Niesner/Martin
Przybilski]: Das jüdische Leben Jesu Toldot Jeschu. Die älteste lateinische

Übersetzung in den Falsitates Judaeorum von Thomas Ebendorfer, kritisch
herausgegeben, eingeleitet, übersetzt und mit Anmerkungen versehen von B.

Callsen, F.P. Knapp, M. Niesner und M. Przybilski, Wien, München:
R. Oldenbourg Verlag 2003 Veröffentlichungen des Instituts für
Österreichische Geschichtsforschung 39), 107 S., gr. 8°; ISBN 3-7029-0475-1.

Keine andere jüdische apologetisch-polemische antichristliche Schrift ist in vergleichbarer

inhaltlicher und sprachlicher Vielfalt überliefert wie die erstmals bei Agobard von
Lyon 826/7 zitierten Toldot Jeschu, die in der jüdisch-christlichen Auseinandersetzung
bis heute eine Rolle spielen. Mit der vorliegenden Ausgabe wird nun erstmals die „nach

bisherigem Kenntnisstand [. ] älteste im Aschkenas entstandene lateinische Uberset-

359



zung und eine der ältesten Überlieferungen einer voll ausgebildeten Fassung des

jüdischen Jesuslebens überhaupt" (S. 20) in einer zweisprachigen Studienausgabe vorgelegt
(S. 35-95). - Die in zwei Handschriften, die freilich beide nicht als Original anzusehen
sind (S. 9), überlieferte Übersetzung stammt von dem Wiener Historiker und Theologen

Thomas Ebendorfer (1388 — 1464) und ist Teil seines Falsitates Judaeorum über-
schriebenen, im Zusammenhang mit der sogenannten Wiener Gesera 1420/21
entstandenen Werkes (S. 25-33), das daneben noch ein hebräisches, nach Y. H. Yerushal-

mi zur damaligen aschkenasischen Yom-Kippur-Liturgie gehörendes Schmähgebet
gegen Jesus (S. 21-22) mit lateinischer Übersetzung und Kommentar sowie einen
Tractatus imperfectus contra Judaeos enthält. Angefertigt hatte Ebendorfer die Übersetzung

nach eigener Aussage mit Hilfe eines jüdischen Konvertiten (S. 18-19). - Gleichsam

zur Ergänzung des Ebendorferschen Textes wird im Anhang die aus Raymundus
Martinis Pugio Fidei (1278) von Porchetus de Salvaticis in seinem Victoria Porcheti
adversus impios Hebreos (1303) zitierte Kurzfassung der Toldot Jeschu abgedruckt, die
wiederum M. Luther in seinem „Vom Schern Hamphoras und vom Geschlecht Christi"
(1543) ins Deutsche übersetzt hat (S. 98-107).

Tübingen Stefan Schreiner

Peters, Francis E., The Monotheists: Jews, Christians and Muslims in Conflict

and Competition. 2 Bände, Princeton, Oxford: Princeton University
Press 2003, XXIII + 328 S. und XXV + 406 S.; ISBN 0-691-11460-9 und
0-691-1146-1-7.

In durchgehend vergleichender Betrachtung liefert Peters Vf.) eine Gesamtdarstellung

der drei monotheistischen Religionen, ihrer jeweiligen Identität und Individualität
wie der zwischen ihnen bestehenden Wechselbeziehungen. Band I: The Peoples of God
behandelt nacheinander Grundlagen und Selbstverständnis jeder der drei Religionen -
Stichworte sind „Bund" (S. 1-46), „Evangelium" (S. 47-82) und Botschaft des

arabischen Propheten (S. 83-119) - und wendet sich sodann der Bildung (S. 120-201)
und Entwicklung der daraus erwachsenen Vorstellungen von Religionsgemeinschaft,
Gesellschaft und Staat zu (S. 202-239.240-267.268-306). Dabei begnügt sich Vf.
nicht allein mit der Darstellung anhand der jeweiligen Quellenschriften, sondern
schliesst in jedem Falle einen Gang durch die Geschichte an, um so die Entfaltung der

Vorstellungen und ihre Umsetzung in geschichtliche Wirklichkeit von ihren Anfängen
bis zur Gegenwart zumindest in Grundzügen aufzuzeigen. Demgegenüber beschreibt
Band II: The Words and Will of God in wiederum konsequent vergleichender Darstellung

die innere Welt der drei Religionsgemeinschaften. Ausgehend von den drei heiligen

Schriften (S. 2-34) und ihrer Auslegung (S. 35-64) sowie dem Verhältnis von
Schrift und Tradition (S. 65-86), beleuchtet Peters sodann zentrale religionsgesetzliche
(S. 87—126), ethische (S. 127-167) und theologisch-philosophische Anschauungen (S.

168 — 338) bis hin zu den Vorstellungen von den sogenannten letzten Dingen, wie sie

aus den jeweiligen Heiligen Schriften abgeleitet worden sind und im Lauf der
Geschichte interpretiert wurden.

Zu fragen ist allerdings, ob manche der zuweilen plakativen Formulierungen, mit
der die Sachen auf den Punkt gebracht werden sollen, auch immer glücklich gewählt

360



sind, so beispielsweise, wenn von den Almohaden (al-muwahhidün) als „Unitariern"
gesprochen, der Ubergang vom biblischen Israel zum nachbiblischen Judentum als Weg
von state zu church beschrieben oder die islamische Umma (Gemeinschaft aller Muslime)

als church as the state charakterisiert wird usw. Und wenn auch das meiste, was Vf.
in den 18 Kapiteln der beiden Bände dargelegt hat, in der Sache nichts Neues bringt,
gebührt ihm doch Anerkennung dafür, dass er nicht zuletzt durch seine flüssige Erzählung

eine gut lesbare, interessante Gesamtdarstellung der drei monotheistischen
Religionen im Vergleich geboten hat, die die Ähnlichkeiten unter den Mitgliedern der
monotheistischen Familie ebenso klar beschreibt wie die Unterschiede zwischen ihnen
nicht verschleiert. Schade ist nur, dass Vf., der sich wohl in erster Linie an Studierende
wendet, denen er auf diese Weise zugleich eine Einführung in vergleichende
religionswissenschaftliche Betrachtung an die Hand geben möchte, nirgends — von Bibel- und
Koranzitaten abgesehen - präzise Angaben zu den Quellen macht, auf die er verweist,

ja, sie oft nicht einmal genau nennt und auch sonst keinen einzigen bibliographischen
Hinweis zur weiterführenden Lektüre gibt.

Tübingen Stefan Schreiner

Wheeler, Brannon M., Prophets in the Quran. An Introduction to the Quran

and Muslim Exegesis, selected and translated by B. M. Wheeler, London,
New York: Continuum 2002 Comparative Islamic Studies), VIII + 391

S.; ISBN 0-8264-4957-3.

Noegel, Scott B./ Brannon M. Wheeler, Historical Dictionary ofProphets

in Islam und Judaism, Lanham / Maryland, London 2002 Historical
Dictionaries of Religions, Philosophies, and Movements 43), XXXVII + 522
S.; ISBN 0-8108-4305-6.

Ziel der Autoren ist, in allgemein verständlicher Weise in den Koran und dessen

muslimische Interpretation einzuführen, und dies nicht nur unter Berücksichtigung inhaltlicher

und formaler Bezüge zu jüdischen und christlichen Traditionen, sondern mit der

Hoffnung, dass umgekehrt die Relevanz der Koran-Interpretation fur Judentum und
Christentum und damit für das trilaterale Gespräch zwischen diesen, abrahamisch
genannten Religionen deutlich wird. Der komparativische Ansatz der beiden Publikationen

will dezidiert nicht im Sinne von evolutiven Abhängigkeiten und Einflüssen
gedeutet werden, vielmehr stehen solche Folgerungen einem fruchtbaren Vergleich von
jeweils innerhalb einer kulturellen Matrix gelagerten Sinngebungen entgegen und sollen

gerade einer Wahrnehmung der Breite und Fülle der interaktiven Verflechtungen der

prophetischen Traditionen in Judentum und Islam weichen.

Prophets in the Quran verfolgt dieses Ziel anhand der Prophetenrezeption im Koran
und bietet dazu eine Anthologie von thematisch geordneten Auszügen aus islamischen

Prophetengeschichten, die nicht den Anspruch einer kritischen Untersuchung des

Korans oder seiner Auslegung erhebt und ausdrücklich nicht im Sinne einer an den
dargebotenen Parallelen abzulesenden historischen „Entwicklung" oder der „Beeinflussung"
Muhammads verstanden werden will.

361



Der Hauptteil besteht aus 31 Abschnitten, die von Adam und Eva über die bekannten

biblischen und arabischen Prophetengestalten einschliesslich Dhu al-Kifl, Khidr
und Dhu al-Qarnayn bis zu Johannes dem Täufer, Jesus und Muhammad der

Chronologie traditioneller Kommentare folgen. Auf Koran-Zitate - von Wheeler textgetreu
und doch idiomatisch flüssig ins Englische gesetzt - folgen meist kurze, zum Teil auch

längere Kommentare aus der Traditionsliteratur in englischer Ubersetzung. Als Zeugen
für die muslimische Interpretation treten unter anderen Ibn Abbas und Wahb ibn
Munabbih auf, die Prophetenbiographie sowie die anerkannten Hadithsammlungen,
häufig at-Tabari, und von den späteren Autoritäten vielfach Ibn Kathir und gerne auch

as-Suyuti. Alle werden im Anhang in einem übersichtlichen Glossar alphabetisch
aufgeführt und kurz - allzu kurz! — beschrieben (leider nur mit den islamischen Daten,

was, zumal zur Einfuhrung, nicht glücklich erscheint). Die Kapitel, deren grösste Abraham,

Mose und Jesus gewidmet sind, werden nach inhaltlichen Aspekten unterteilt, so
dass angesichts der Weitläufigkeit der Kommentare doch eine angenehme thematische
Kohärenz erreicht wird, die nicht zuletzt das Nachschlagen erleichtert. Manche
Untergliederung ergibt sich aus dem Koran-Text, nicht wenige Aspekte verdanken sich freilich
dem narrativen Überschuss der exegetischen Literatur. So sind im Abraham-Kapitel (S.

83 — 108) Abschnitte über die „Geburt Abrahams", „Nimrod" sowie den „Tod
Abrahams" als zwar nichtkoranische, gleichwohl traditionell überlieferte Themen aufgenommen.

Besonders ausführlich sind sowohl Koran-Text als auch Kommentare zu der
interessanten Geschichte von Khidr und Dhu al-Qarnayn, Sure 18,60-102, dokumentiert

(S. 222-237). Umso bedauerlicher ist hier, was freilich für das ganze Buch eine

enorme Einbusse bedeutet, dass Quellenangaben komplett fehlen. Das wird durch den
Nachweis der zugezogenen Literatur im Anhang (S. 372-374) und die verschiedenen
nützlichen Indizes nicht kompensiert.

Unterliegt also die (wissenschaftliche) Nutzung des Buches Beschränkungen, so ist
dennoch zu betonen, dass es zusammen mit Roberto Tottolis Biblical Prophets in the

Qur'an and Muslim Literature (ebenfalls 2002) eine wichtige Lücke schliesst und von
daher nur zu begrüssen ist. Nützlich sind, zum Schluss, nicht nur für Anfänger die

gezielten Hinweise zum weiteren Studium mit einer prägnanten bibliographisch-thematischen

Übersicht.

Ein gelungenes Werk ist das Historical Dictionary ofProphets in Islam und Judaism
zunächst und vor allem durch die thematische Breite und wechselseitige Durchdringung
jüdischer und islamischer Traditionen in seinen weit über 500 Artikeln in alphabetischer

Reihenfolge. Gedacht für ein breites Publikum ohne fachspezifische Vorkenntnisse,

wird eine Fülle von Themen, Personen, Orten und literarischen Werken in
übersichtlichen Artikeln geboten, die ohne überladene Fachterminologie, freilich auch ohne
Bild- und Kartenmaterial auskommen.

Die vorangestellte Chronologie von der Antike bis heute ist gut gemeint, jedoch
nach Auswahl und Anordnung nicht nachvollziehbar (hier werden exakte Daten von
nur wahrscheinlichen nicht unterschieden; das „Leben der Patriarchen" wird zwischen

den Tafeln von Mari und Zoroaster mit 1400 — 1300 v.Chr. angegeben; Mose fehlt,
dafür erscheint die „Redaktion der Chronikbücher" um 400 v. Chr.; nach dem Trienter
Konzil endet die Liste fast unvermittelt mit dem grossen Sprung zum iranischen
Schiitenführer Tabataba'i 1982; usw.). Der Eindruck eher flüchtiger Kompilation wird
durch die Einleitung nicht geschwächt, die die Prophetiegeschichte mit eindeutigem
Übergewicht auf dem Alten Orient skizziert. Die Artikel selbst sind - natürlich -

362



exemplarisch zu verstehen, und darin sind sie vorbildlich. Es sind keineswegs nur die

Prophetengestalten lemmatisiert, und der Hinweis aufJudentum und Islam im Titel ist
im Blick aufArtikel von Aphrahat über Mani und Nabonid bis zur Vulgata, von Avesta
bis Ugarit schlicht ein understatement. Exegeten, Tradenten, Philosophen finden sich
ebenso wie ihre Werke; biblische, koranische, literarische und literaturgeschichtliche
Aspekte gleichermassen, allgemeine religionswissenschaftliche Topoi wie „Mountain"
oder „Well" sind ebenso vertreten wie spezifische Termini etwa der jüdischen oder
islamischen Eschatologie (Gog, Dajjal). Dass der Merismus einen Eintrag erhält, die

Metapher aber nicht, stellt den Nutzer wieder vor Rätsel. Ebenso irritiert, dass ein
Artikel über „Rhabdomancy" (Divination mittels Holz) länger ausfällt als derjenige
über „Rambam", der zudem leider nichts über die gerade bei Maimonides so
charakteristische Prophetologie sagt.

Ein Viertel des Buches nehmen Indizes und eine ausführliche thematische
Bibliographie ein, die den Inhalt sehr gut erschliessen und in einen grösseren Zusammenhang

stellen. Spürt man dem Buch an vielen Stellen ab, dass es aus dem und für den
Studienbetrieb entstanden ist, so wird es doch seinen Platz als Fundgrube nicht nur
nebeneinander stehender Uberlieferungen unterschiedlichster prophetischer Traditionsströme

haben und ist damit als Einblick in diese Vielfalt uneingeschränkt zu begrüssen.

Tübingen Friedmann Eißler

Wheeler, Brannon M., Moses in the Quran and Islamic Exegesis, London,
New York: RoutledgeCurzon 2002 RoutledgeCurzon Studies in the

Quran), VIII + 228 S.; ISBN 0-7007-1603-3.

Die engagierte Monographie besticht durch ihre komparativische Programmatik, ihre

exegetische Breite sowie ihre exemplarische Tiefe. Das Programm lautet: Religions- und
Traditionsvergleich ja, doch nicht zum Nachweis von linearen Abhängigkeiten etwa im
Sinne der Ableitbarkeit der koranischen Inhalte aus früheren Traditionen, sondern zur
Analyse eines symbiotischen Prozesses wechselseitiger Selbstdefinition von Juden, Christen

und Muslimen innerhalb eines zumindest teilweise gemeinsamen Rahmens
symbolischer Repräsentationen, die zur Formierung eigenständiger, wenn auch überlappender

Identitäten jeweils gezielt eingesetzt werden. Also weg vom diachronen pattern, das

vorrangig mit Begriffspaaren wie Mutterboden - Entlehnung, Originaltext - Übernahme,

Ursprung - Rezeption usw. arbeitet, hin zu einem synchronen Modell der Inter-
textualität, das das sensible Feld der Interaktion von Interpretation und Autorität
wahrzunehmen befähigt. Was in der Religionswissenschaft schon längst diskutiert wird, ist
für die Koranexegese fruchtbar zu machen. Dies wird methodisch überzeugend reflektiert

und so umgesetzt, dass klar unterschieden wird zwischen koranischem Befund und
(nachkoranischer) exegetischer Tradition. Exemplarisch wählt Wheeler aus der koranischen

Mose-Geschichte, welche bekanntlich nicht nur die am häufigsten erwähnte
biblische Gestalt thematisiert, sondern überhaupt die auffälligsten koranischen Parallelen

zur Bibel enthält, Sure 18,60-82 aus. Dieser eigentümliche Komplex verbindet die
Geschichte vom verlorenen Fisch, der Fahrt zum Lebenswasser sowie Mose und dem
weisen Gottesdiener zu einer „Theodizeelegende" (H. Schwarzbaum), die ab Vers 83
mit dem „Zweigehörnten" nach traditioneller Ansicht auf Alexander den Grossen
anspielt.

363



Kapitel 1 begründet die These, dass der Gebrauch von ausserkoranischem Material
(al-Hidr/ Elija, Dü 1-Qarnain/Alexander) durch die muslimischen Exegeten mitnichten
zufälligen Anleihen, Verwechslungen u.s.w. zu danken, vielmehr als Teil einer grösseren
interpretativen Strategie anzusehen ist, die dazu dient, Mose als einen Propheten zu
zeichnen, der sich eigenmächtig Wissen und Führerschaft anmasst, ohne Gott die Ehre

zu geben. Die dafür zur Geltung gebrachten Reflexe spätantiker populärer Motive und
biblischer Bezüge rechtfertigen jedoch nicht die Annahme, der Korantext selbst intendiere

diese Assoziationen. Die Kritik islamischer Exegese an der mosaischen Hybris setzt
sich fort (Kapitel 2) durch die Verbindung von Mose in Midian (Sure 28,21-28) mit
Jakob (Israel) sowie durch die Identifizierung von Jitro mit dem (arabischen) Propheten
Su'aib, die Moses Prophetentum unter Ausschluss der Isaak-Jakob-Linie auf Ismael

zurückzuführen erlaubt. Kapitel 3 analysiert über das Motiv der Wasserquelle die nach-
koranische Gegenüberstellung von Mose und Muhammad im Symbol der abrahamischen

Linie Beersheva—Mekka im Gegensatz zur jüdischen Deutung Beersheva—

Sinai—Jerusalem. Im letzten Kapitel wird die Exegese von Sure 7,159 beleuchtet, die

unter den „Kindern Moses" die Muslime versteht und anhand der Nachtreise Muhammads

nach Jerusalem und zum Garten Eden die Distanz zwischen dem Propheten und
Mose unterstreicht, dem der Zugang ins Heilige Land verwehrt blieb.

Wheeler zieht rabbinische, christliche, hellenistische ebenso wie altorientalische und
iranische Literatur breit heran, bezieht sich häufig auf ältere wissenschaftliche Positionen

und ist so in der Lage, die komplexe Verflechtung und Interaktionen von
Indizien/Topoi und ihren Deutungen sowohl in der klassischen Exegese wie auch in der
Geschichte ihrer Erforschung aufzuzeigen. Mit Anmerkungen, Bibliographie und
Indizes - die zusammen knapp die Hälfte des Buches ausmachen - liegt zweifellos die
bisher fundierteste Untersuchung zum Thema vor, die paradigmatischen Charakter hat.

Ein grosser Gewinn könnte es sein, diesen Befund - Koran von der späteren Exegese
abzusetzen — für den christlich-islamischen Dialog auszuwerten. Andererseits wird
gegenüber der bisherigen Forschung (etwa K. Prenner, Muhammad und Musa, Altenberge

1986) deutlich: Mose im Koran ist im Licht der islamischen Exegese nicht
Parallele, nicht „Vorbild" Muhammads, sondern eher „Gegenbild".

Tübingen Friedmann Eißler

Hasselhoff, Görge K., Dicit Rabbi Moyses. Studien zum Bild von Moses

Maimonides im lateinischen Westen vom 13. bis 15. Jahrhundert, Würzburg:
Königshausen & Neumann 2004, 400 S., gr. 8°, paperback, 49,80; ISBN
3-8260-2692-6.

Wie dem Untertitel der jetzt in überarbeiteter Form vorgelegten Heidelberger Dissertation

(2003) zu entnehmen ist, geht es G. K. Hasselhoff, nach Rückblick auf die

bisherige Forschung und „bio-bibliografischen Überblick" (S. 11-16.22 —36), um eine
Rekonstruktion der von ihm ausgemachten verschiedenen „Epochen oder Wellen" der
lateinischen Maimonides-Rezeption, „die jeweils verschiedene Verwendungstypen [des

Maimonides] zur Folge haben" (S. 16). - Steht am Beginn der Bilder des Rabbi Moyses

receptus das auf Michael Scotus zurückgehende vom astronomicus und philosophus (S.

37-61), gefolgt von dem des aus dem lateinischen Dux neutrorum und dem Liber

364



preceptorum erschlossenen exegeticus iudaicus des Roland von Cremona, Meister
Eckhart, Thomas von Aquin und anderen, rückt im späten 13. und 14. Jahrhundert der

philosophus in den Mittelpunkt des Interesses, und zwar auf der Grundlage zum einen
des Liber de uno deo benedicto (S. 87-122), einer lateinischen „Übertragung der 26
Leitsätze sowie des ersten Kapitels des II. Buches des More nevukhim' (S. 90), und zum
anderen der „Gesamtübertragung des Dux neutrorurri\ als deren Vorlage die hebräische

Übersetzung des Jehuda al-HarizI gilt (S. 122-221). Zeitgleich damit und im Nachgang

zur Disputation von Barcelona 1263, die unter anderem „eine Damnatio des Sefer

shoftim", das ist des XIV. Buches des Misneh Tora, des halachischen Hauptwerkes des

Maimonides, zur Folge hatte (S. 224), entsteht das Bild von Maimonides als „Hebraeus
in der interreligiösen Kontroversliteratur" (S. 221-280). Beigetragen hat zur Ausprägung

dieses Bildes vor allem Raimundus Martini, insofern als er die „inkriminierten
Textstellen" aus Maimonides' Werken in sein Capistrum Iudaeorum {Zaumzeug fiir die

Juden) einerseits und seinen Pugio fidei {Glaubensdolch) andererseits aufgenommen und
auf diese Weise kolportiert hat. - „Parallel zur letzten Blüte der philosophischen
Auseinandersetzung mit Maimonides zu Beginn des 14. Jahrhunderts" (S. 22) wird der an
die auf Hippokrates und Galen zurückgehende medizinische Tradition anknüpfende
Rabbi Moyses medicus entdeckt (S. 280-316), von dessen zehn arabischen medizinischen

Werken immerhin sieben ins Lateinische übersetzt worden sind (S. 281). Im 15.

Jahrhundert schliesslich ist Maimonides wiederum der Theologe (und Halachist), der
die Gemüter beschäftigt (S. 317-326). - Es ist eine beeindruckende Fülle an Material,
die Hasselhoff hier zusammengetragen und nicht zuletzt durch zum Teil längere Zitate
vor seiner Leserschaft ausgebreitet hat (Quellenverzeichnis: S. 328-344; weitere
Literatur: S. 344-389). Stets um die erforderliche differenzierte Darstellung bemüht, ist
ihm nicht nur eine vorzügliche Rekonstruktion der verschiedenen Maimonides-Bilder
und ihrer Entstehung, d. h. der Rezeptions- und Wirkungsgeschichte maimonideischer
Ideen und Werke im lateinischen Westen in den ersten drei Jahrhunderten nach
Maimonides' Tod, gelungen, sondern dank seiner umfangreichen Recherchen und gründlichen

Materialauswertung am Ende zugleich auch die Aufarbeitung eines höchst
spannenden Kapitels europäischer Kultur- und Geistesgeschichte.

Tübingen Stefan Schreiner

Myers, Jody, Seeking Zion. Modernity and Messianic Activities in the Writings
ofTsevi Hirsch Kalischer, Oxford: The Littman Library of Jewish Civilization
2003, 266 S.; ISBN 1-874774-89-7.

Wer war Rabbiner Hirsch Kalischer (1795-1874)? Ein Vorläufer Herzls? Der geistige
Vater des religiösen Zionismus? Oder ein weltfremder Gelehrter, der davon träumte, in
Jerusalem den Opferkult wieder einzuführen? Von allem etwas, möchte man nach der
Lektüre von Jody Myers' Buch sagen, und das ist nicht abwertend gemeint. Myers
nähert sich Kalischer, über den im übrigen nur wenig biographisches Material vorliegt,
mit einer Analyse seiner Schriften und arbeitet daran seine religiös-philosophische
Gedankenwelt heraus. Obwohl der im preußischen Thorn (heute: Torun/Polen) wirkende
Rabbiner aufgrund seiner Schrift Drischat Zion {Verlangen nach Zion, erschienen 1862)
heute einzig als „Frühzionist" gesehen wird, zeigt Myers, wie differenziert und oft

365



widersprüchlich sich Kalischer in seinen Schriften darstellte. Zwar war er ein Erneuerer,
aber nicht im Sinne eines Reformjudentums. Er vertrat vehement das Konzept eines

aktiven Messianismus im Gegensatz zur Vorstellung des passiven Wartens auf den Messias,

was ihm heftige Kritik von anderen Rabbinern eintrug, gleichzeitig aber verband er
mit der Rückkehr nach Erez Israel die Wiederaufnahme des Opferkultes. Für ihn passte
dies zusammen, für seine Zeitgenossen kaum. In Drischat Zion und vor allem auch in
späteren Äusserungen befürwortete Kalischer klar eine landwirtschaftliche Besiedlung
Palästinas, sah dies als „messianische Funktion", gleichzeitig fehlte ihm aber jeder Blick
für die politischen Entwicklungen seiner Zeit und wie sich diese auf die Realisierung
seiner Ideen auswirken könnten. Und wenn er eine Reise nach Jerusalem plante und
sich geographisch an Midrasch-Texten aus dem 17. Jahrhundert orientierte, dann zeigt
das auch seinen weltfremden Zug.

Myers bettet Kalischers Schriften eindrücklich in den Kontext ihrer Entstehungszeit
ein, auch wenn sie bei den frühzionistischen Bestrebungen Mitte des 19. Jahrhunderts
etwas sehr deskriptiv bleibt, und nimmt die Leser und Leserinnen mit auf eine
intellektuelle Reise in die faszinierende Welt der rabbinischen Disputationen. Dabei wird
aber auch deutlich, warum Kalischers Ideen schlussendlich nicht wirkungsmächtig wurden,

warum es im 19. Jahrhundert zusätzlich einen politischen Visionär wie Herzl
brauchte und nicht nur einen religiösen Visionär, um das Verlangen nach Zion einer

grösseren jüdischen Öffentlichkeit näherzubringen.

Basel Erik Petry

Studemund-Halevy, Michael, Ladino kerido mio. Judenspanische Literatur
im 20. Jahrhundert — eine Ausstellung der Staats- und Universitätsbibliothek

Hamburg vom 23. Mai bis 5. Juli 2003, Hamburg: Dölling und Galitz 2003,
48 S., 92 Schwarz-weiss-Abb., Paperback, 10,—; ISBN 3-935549-54-7.

Jüdische Sprachen als sogenannte „Kleinsprachen" haben es schwer: Sie werden von
relativ kleinen, oft inhomogenen und geographisch nicht selten weit auseinanderliegenden

Sprachgemeinschaften gesprochen und sind — besonders infolge von Pogromen und
Verfolgungen, gar Ausrottung ihrer Sprechenden — vom Aussterben bedroht. Wohlbekannt

ist in diesem Zusammenhang das Beispiel des Jiddischen, das in den letzten
Jahren trotz des Rückganges der Sprecherzahlen selbst in Israel zu einer kaum je
erwarteten Beliebtheit gefunden hat und durch vielfältige Kursangebote weltweit eine Art
Wiedergeburt erfährt. Ähnlich verhält es sich mit dem Jüdisch-Spanischen, für das sich

allerdings keine einheitliche Bezeichnung durchgesetzt hat, existieren neben den
bekannteren Bezeichnungen wie Judezmo, Ladino (das sich strenggenommen nur auf
sakrale Texte bezieht), Djudio, Spaniolisch auch andere Namen wie Espaniolit,
Romance, Spaniol muestro oder das marokkanische Hakitia. Ohnehin sprach nur etwa
eine halbe Million dieses Idiom, dessen Sprecherzahl in stetem Schwinden begriffen ist.
Doch bezeichnenderweise erlebt, ähnlich wie das Jiddische, auch das Judenspanische,
wie es auch vielerorts genannt wird, zur Zeit nicht nur an Universitäten eine unerwartete

Renaissance, sondern auch in Kreisen der Bevölkerung, so dass bereits entsprechende

Kurse angeboten werden. Der von temporärer Neugier geleitete Freizeitspracherwerb

darf natürlich nicht darüber hinwegtäuschen, dass es sich beim Judezmo wie
auch beim Jiddischen um sogenannte sterbende Sprachen handelt.

366



Was bleibt, ist das geschriebene Wort: Mit dem Entstehen des „gran comentario
biblico sefardi", des „Me'am Lo'ez" von Jakob Kuli, begann um 1730 die eigentliche
Karriere des Judezmo als Literatursprache für breite Bevölkerungsschichten. In der Folge

entstanden religiöse Lyrik und populäre Liedersammlungen, aber auch eine nicht
unbedeutende spaniolische Presse begann sich später - im 19. Jahrhundert - zu
entwickeln. Ab ca. 1850 erschienen erste Romane, Erzählungen, auch Theaterstücke, und
es gab Ubersetzungen von Werken der Weltliteratur ins Jüdisch-Spanische. Diese alles

in allem nicht arme literarische Produktion wird auch im 20. Jahrhundert noch
fortgeführt - mit einer interessanten Begleiterscheinung: Bis zum Zweiten Weltkrieg wurde,

wie in jüdischen Sprachen üblich, mit hebräischen Lettern - im Falle des Judezmo
in Raschi-Schrift - gedruckt. Inzwischen ist es hingegen Usus, mit lateinischen
Buchstaben zu schreiben, wodurch ein Orthographieproblem der besonderen Art aufgekommen

ist: „Komo devemos de eskrivir esta lingua?" (S. 4). Just in diesem Kontext ist die

vom Sefardica-Sammler und Kenner der sefardischen Kultur, Michael Studemund-
Halévy, zusammengestellte kleine Ausstellungsbroschüre anzusiedeln. Sie gibt kompetent,

knapp und bündig Auskunft über den hier in aller Kürze skizzierten Status Quo
der im Aussterben begriffenen Sprache und anhand reicher Bebilderung Einblicke in die
literarische und journalistische Welt des Jüdisch-Spanischen. Die „kleine
Forschungsbibliographie zum Judezmo" (S. 47-48) rundet das Begleitheft zur Ausstellung, die

vom 23. Mai bis zum 5. Juli 2003 in der Hamburger Universitätsbibliothek zu sehen

war, sehr schön ab.

Zürich Yvonne Domhardt

Wyrwa, Ulrich, Juden in der Toskana und in Preußen im Vergleich.

Aufklärung und Emanzipation in Florenz, Livorno, Berlin und Königsberg i. Pr.,

Tübingen: Mohr Siebeck 2003 Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen

des Leo Baeck Instituts 67), IX + 491 S„ leinen, 54,—; ISBN
3-16-148077-5.

Während die jüdische Historiographie lange Zeit auf vergleichende Ansätze allenfalls in
unsystematischer Form zurückgegriffen hat, deutet sich in jüngster Zeit ein Umdenken

an, indem die jüdische Geschichtswissenschaft - zunächst in einer Anzahl von
Sammelbänden - dezidiert komparative Fragestellungen aufgreift und in den Vordergrund
der Untersuchung stellt. Ausgehend von der Überzeugung, dass von solchen
vergleichenden Forschungen wichtige Erkenntnisse zu gewinnen seien, hat der Berliner
Historiker Ulrich Wyrwa jetzt seine überarbeitete Habilitationsschrift veröffentlicht, in der

er den Verlauf der jüdischen Gleichstellung in zwei separaten politischen Entitäten
gegenüberstellt. Dass viele Leser sich zunächst fragen werden, warum neben Preußen

ausgerechnet die Toskana für eine solche Vergleichsstudie herhalten muss, ist dem Autor
durchaus bewusst, und er vermag in der Einleitung eine Reihe von stichhaltigen

Argumenten anzuführen, um seine Auswahl zu begründen. Wyrwa wendet seine Aufmerksamkeit

vornehmlich der Frage zu, welche Erfahrungen die Juden in Berlin, Königsberg,
Livorno und Florenz im Umgang und im Austausch mit der christlichen Bevölkerung
gemacht haben. Es geht ihm also ausdrücklich weder darum, eine Geschichte der
politischen Ideen zu erzählen, noch darum, innerjüdische oder religionsgeschichtliche

367



Aspekte abzuhandeln. Wyrwa entscheidet sich vielmehr für die Rekonstruktion einer

Beziehungsgeschichte, für die er eine klare Aussenperspektive einnimmt. Zu den
zentralen Analysekategorien zählt der Begriff der Emanzipation, der aber nicht nur die
rechtliche Gleichstellung beschreibt, sondern sich auch auf die soziale Integration der

jüdischen Bevölkerung bezieht. Der Verfasser gliedert seine Untersuchung in drei

Hauptteile, in denen er die Entwicklungsverläufe während der Aufklärung, während der

napoleonischen Ära sowie in der Epoche des Liberalismus und der entstehenden
Nationalstaaten nachzuzeichnen versucht. Innerhalb dieser Abschnitte leuchtet Wyrwa die
unterschiedlichsten Teilaspekte aus, um den wechselhaften, aber letztendlich sowohl in
der Toskana als auch in Preußen erfolgreichen Kampf der Juden um ihre soziale und
politische Anerkennung nachzuzeichnen. Der Fussnotenapparat sowie der Anhang des

Buches zeugen davon, dass der Autor für seine Arbeit eine beeindrückende Fülle von
gedruckten und ungedruckten Quellen verarbeitet hat, mit denen er auch souverän

umzugehen versteht. Allenfalls mag man ihm zur Last legen, dass seine Darstellung an
vielen Stellen zu weit ausholt und sich dann in den Details zu verlieren droht. Hier wäre
eine Straffung möglich gewesen, ohne den Erkenntnisgewinn insgesamt zu schmälern.
Positiv zu vermerken ist, dass Wyrwa sich nicht mit der blossen Gegenüberstellung
zweier unterschiedlicher Handlungsverläufe zufriedengibt, sondern die Fakten immer
wieder in einem genuinen Vergleich zu bündeln versteht, um die Unterschiede auch vor
dem Hintergrund struktureller Gegensätze zu erklären. Bei aller Verschiedenheit der
toskanischen und preußischen Verhältnisse gelingt es ihm aber, auch die Übereinstimmungen

herauszuarbeiten und von diesen auf parallele Muster des Emanzipationsprozesses

zu schliessen. Weniger überzeugend ist allerdings sein im Schlusskapitel
unternommener und an Jacob Katz anknüpfender Versuch, ein europäisches Modell für die

Gleichstellung der Juden zu beschreiben. Seine Argumentation, die Emanzipation in
den (west-)europäischen Staaten sei grundsätzlich in fünf Phasen erfolgt, wird der
komplexen und teilweise geradezu disparaten Entwicklung seit dem späten 18. Jahrhundert
nicht gerecht. Ungeachtet dessen bleibt der positive Gesamteindruck: Wyrwa hat eine

Studie vorgelegt, die nicht nur durch ihre lesbare Diktion besticht, sondern die sowohl
inhaltlich als auch methodisch einen fruchtbaren Beitrag zur deutsch-jüdischen und
europäisch-jüdischen Historiographie leistet. Mit seinem komparativen Ansatz betritt er
ein weites Feld, auf dem auch noch weitere Historikerinnen und Historiker Platz finden
werden.

Hamburg Andreas Brämer

Lamping, Dieter (ed.), Identität und Gedächtnis in der jüdischen Literatur
nach 1945, Berlin: Erich Schmidt Verlag 2003, 229 S., kartoniert, 29,80;
ISBN 3-503-06164-9.

„Jüdische Literatur nach 1945 ist zumeist entweder .Literatur über Auschwitz' oder
.Literatur aufgrund von Auschwitz"', schreibt, gestützt auf Peter Szondi, der Mainzer
Literaturwissenschaftler Dieter Lamping in seiner Einleitung zum von ihm herausgegebenen,

komparatistisch ausgerichteten Sammelband, das Ergebnis eines Symposions

vom November 2000 zu eben diesem Thema. Die 14 Beiträge konzentrieren sich dabei

auf die deutsch-jüdische, die englisch-jüdische, die amerikanisch-jüdische sowie die

368



französisch-jüdische Literatur, wobei - dies sei gleich zu Beginn angemerkt - nur eine

vorsichtige Annäherung an eine Definition dessen unternommen werden kann, was

jüdische Identität und Literatur überhaupt ausmacht. Erst recht .Holocaust-Literatur':
Wer schreibt sie und weswegen? Und: „Holocaust-Literatur ist überwiegend, aber nicht
ausschließlich jüdische Literatur", gibt Lamping zu bedenken (S. 9). Es liesse sich

jüdische Identität vordergründig ganz grob zunächst auf die Zeit vor und die nach
Auschwitz festschreiben. Mit Vilém Flussers Frage nach dem Wie nach Auschwitz
leben' kommt eine qualitative Komponente hinzu, die .jüdische Identität in der
jüdischen Literatur' nach 1945 in der Hauptsache bestimmt. Gemäss jüdischer Auffassung
gesellt sich zur Frage nach der Identität auch die nach der Erinnerung, dem Gedenken.
Und genau diese Eckpfeiler - Identität, Erinnerung und Tradition und der schriftstellerische

Umgang mit ihnen - bilden fur die Beiträger / innen eine valable Diskussionsgrundlage

und geben dem Sammelband seine besondere Spannkraft.
Es scheint, als ob jene jüdische Literatur nach der Katastrophe sich wesentlich

durch „aufgezwungene Zugehörigkeit zu einer Leidens- und Schicksalsgemeinschaft" (S.

215) auszeichnet: Die im Sammelband porträtierten Schriftsteller und Schriftstellerinnen

- da sind unter vielen anderen Wolfgang Hildesheimer, Paul Celan, Cynthia Ozick,
Georges A. Goldschmidt, Erica Jong, Philip Roth - sind alle mehr oder weniger in einer
Art .Doppelbindung' (.double bind') beim Schreiben über den Holocaust gefangen, wie

beispielsweise die niederländische Literaturwissenschaftlerin Ehud Ibsch in ihren
Ausführungen zu Edgar Hilsenrath, Romain Gary, David Grossman und Imre Kertész
sowie die Kölner Anglistin Beate Neumeier anhand des Pinter-Stücks „Ashes to ashes"

überzeugend darlegen. Es ist dies mithin das „Dilemma der Nicht-Repräsentierbarkeit
des Holocaust bei gleichzeitiger Notwendigkeit der Erinnerung [an denselben]" (S.

159). Im äussersten Falle wird sich bei der Unmöglichkeit der Artikulation des Unsagbaren

der Schriftsteller erst im „Verstummen und Schweigen [. .] als wahrer Dichter
erweisen" (S. 50), so der Wuppertaler Literaturwissenschaftler Rüdiger Zymner in
seinem Beitrag über Elias Canetti.

Ansprechende Vielfalt und hohe Überzeugungskraft der einzelnen Arbeiten lassen

den Sammelband zu einem unverzichtbaren Beitrag der Komparatistik werden. Indes:
Der Umgang mit der Schoa in der neuesten zeitgenössischen jüdischen Literatur (die
natürlich genauso zur Zeit ,nach 1945' gehört) mit Autoren wie Richard Chaim Schneider,

Doron Rabinovici, Daniel Ganzfried, Barbara Honigmann oder Katja Behrens

wird nicht thematisiert; ein Tatumstand, der den Wunsch nach einem zweiten, ebenso

hochkarätigen Sammelband, der sich just dieser Fragestellung annimmt, laut werden
lässt.

Zürich Yvonne Domhardt

Wolff-Powçska, Anna, A blizniego swego Koscioiy w Niemczech wobec

„problem zydowskiego" [Liebe Deinen Nächsten Die Kirchen in Deutschland

und die „jüdische Frage"], Poznan 2003 Prace Instytutu Zachodniego 72),
461 S. [mit englischer und deutscher Zusammenfassung],

Das Verdienst der vorliegenden Publikation liegt zum einen in der parallelen Darstellung

des Umgangs von katholischer und protestantischer Kirche in Deutschland mit

369



Juden und Judentum - überwiegend beschäftigen sich Kirchenhistoriker mit der je
eigenen Geschichte - und zum anderen in der trotz des hochbrisanten Themas frei von
Polemik gehaltenen Präzision. Die Autorin, Historikerin und Direktorin des

renommierten Posener West-Instituts, greift verständlicherweise vor allem in den Abschnitten
über die Frühgeschichte des Zusammenlebens von Christen und Juden auf deutschem
Boden in erster Linie auf vorhandene Literatur zurück, aber bereits bei der schwer-

punktmässigen Darstellung des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts zitiert sie auch

aus Originalquellen, der religiösen Pamphletliteratur und der Kirchenpresse. Dabei
stellt sie verdienstvollerweise frühe Gesamtdarstellungen zum Thema vor, die eher
unbekannt sind und vom mainstream des bereits sehr ausgeprägten kirchlichen
Antisemitismus abwichen.

Die Haltung der Kirchen zu Juden und Judentum vor, während und vor allem auch
nach der NS-Herrschaft wird zeitlich, regional und unter Behandlung besonders, positiv
oder negativ, hervorgetretener Einzelpersönlichkeiten beider Kirchen differenziert
präsentiert. Die Fakten sind überwiegend bekannt. Immer wieder faszinierend ist jedoch
das Aufzeigen von Zusammenhängen zwischen frühzeitig festgelegten Stereotypien, das

heute nicht mehr nachvollziehbare Weiterwuchern theologischer Scheinargumente
sowie der Institutsegoismus beider Kirchen in der Wahrnehmung der Eigeninteressen
gegenüber dem Naziregime bei Vernachlässigung der zum Untergang verurteilten Nachbarn.

Ungewöhnlich ist die Behandlung des Umgangs beider Kirchen, einschliesslich
der Bekennenden Kirche, mit den sogenannten nichtarischen Christen. Die uneinsichtige

Selbstrechtfertigung der meisten katholischen oder protestantischen Kirchenführer
nach 1945, die die Vergangenheit sofort zum Kirchenkampf hochstilisierten, wirkt
rückblickend besonders beschämend. Es bedurfte eines Generationswechsels, ehe hier
ein Annehmen der theologischen Mitverantwortung an Antisemitismus und Judenmord
möglich war.

Hofheim a. Ts. Victoria Pollmann

370


	Rezensionen

