Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 60 (2004)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

ScuuBerT, KurT, Christentum und Judentum im Wandel der Zeiten, Wien,
Koln, Weimar: Béhlau-Verlag 2003, 229 S., gebunden, € 35,-; ISBN 3-
205-77084-6.

Mehr als ein halbes Jahrhundert hat sich Kurt Schubert (= Vf.), der Begriinder der
universitiren deutschsprachigen Judaistik nach dem Zweiten Weltkrieg, mit der
2000jihrigen Geschichte christlich-jiidischer ,Vergegnung® (Martin Buber) beschiftigt
und immer wieder zu einzelnen Themen und/oder Ereignissen dieser Geschichte in
Biichern und Aufsitzen Stellung genommen. Gestiitzt auf derart profunde Kenntnis der
christlichen ebenso wie der jiidischen Quellen gleichermassen lisst er die Beziehungen
zwischen Juden und Christen, zwischen Judentum und Christentum ,,im Wandel der
Zeiten“ Revue passieren. Beginnend mit dem ,vorchristlichen jiidisch-heidnischen und
heidnisch-jiidischen Antagonismus® (S. 13-29) wird in den folgenden Kapiteln der
Bogen iiber die frithchristliche und rabbinische Zeit (S. 31— 54: von der antijiidischen
Polemik im Neuen Testament und bei den Kirchenvitern bis hin zur jiidischen Apo-
logetik in Talmud und Midrasch), das Mittelalter (S. 55—120: vom Kampf gegen den
Talmud, iiber Ritualmord-, Hostienschindungs- und Brunnenvergiftungsbeschuldigung
bis zu den Zwangsdisputationen) und die Neuzeit (S. 121-172: Themen sind hier die
christlich-jiidische Auseinandersetzung im Zeitalter der Reformation und Gegenrefor-
mation, in der Zeit des Barock und der Aufklirung bis zum Aufkommen des rassisch
begriindeten Antisemitismus einerseits und jiidischen Antwort in Gestalt des Zionismus
andererseits) bis in den Bereich gespannt, den man Zeitgeschichte (S. 173-202: ,vom
Rassenhass zum Vélkermord®) zu nennen pflegt. Dabei ist Vf. durchgiingig bestrebt,
jede Einseitigkeit der Blickrichtung zu vermeiden und stets beide Seiten nicht nur in
den Blick zu nehmen, sondern auch zu Wort kommen zu lassen: Der christlichen
Polemik gegen Juden und Judentum und ihren , Argumenten®, in welcher Form auch
immer sie im Laufe der Jahrhunderte vorgebracht worden sind, stehen jiidische Apo-
logetik und antichristliche Polemik, die jiidische Antwort also, gegeniiber. Vorgelegt hat
V£. hier also kein weiteres Buch iiber christlichen Antijudaismus und Antisemitismus;
vielmehr wird durchgingig auf Wechselseitigkeit der ,Vergegnung® verwiesen. Und es
ist gerade dies, was das Buch zu einer aufschlussreichen Lektiire macht. Wenn auch die
dusseren ,Krifteverhiltnisse“ in den Beziehungen zwischen Christen und Juden seit
dem vierten Jahrhundert sehr einseitig waren, zeigt doch die jiidische Antwort, dass
man der christlichen Seite zwar macht-, aber nicht hilflos gegeniiberstand und auf
christliche Polemik zu reagieren gewusst hat, wie Vf. nicht zuletzt — dabei aus seinem
reichem Fundus schépfend — mittels treffend ausgewihlter Zitate immer wieder ein-
drucksvoll belegen kann.

Dass angesichts der Fiille des Stoffes vieles eben angedeutet und manches nur
verkiirzt dargestellt werden konnte, versteht sich nachgerade von selbst. Doch gerade in
der Kiirze bewihrt Vf. sein ausgewogenes Urteil, das zudem jedes Argument und Ge-

355



genargument von seinem historischen Kontext her betrachtet. Besonders hervorzuheben
ist das Interesse des Verfassers an den theologischen Argumenten der Auseinanderset-
zung. Auch wenn die Quellen, auf die er sich bezieht, iiber den Rahmen theologischer
Literatur im engeren Sinne hinausreichen und juristische Texte ebenso wie Buchmalerei
umfassen, so sind es doch immer wieder gerade die religiosen und theologischen Fragen,
die im Mittelpunkt der Darstellung stehen. Dass es V1. bei allem dennoch nicht um
eine rein historische Bestandsaufnahme geht, zeigt das letzte Kapitel (S. 303-322), in
dem der Blick auf die Gegenwart gelenkt wird. Hier macht Vf. deutlich, dass Beschif-
tigung mit der Vergangenheit mit der Gegenwart zu tun hat und sein Blick in die
Geschichte daher zugleich einen Beitrag zum gegenwirtigen jiidisch-christlichen Ge-
sprich leisten méchte: Denn der Weg von der ,Vergegnung® zur Begegnung fiihrt nun
einmal iiber die Vertiefung der Vergangenheit.

Tiibingen Stefan Schreiner

ROSENKRANZ, SIMONE, Die jiidisch-christliche Auseinandersetzung unter isla-
mischer Herrschaft, 7. — 10. Jahrbundert, Bern et al.: Peter Lang 2004 (=
Judaica et Christiana 21), 472 §., paperback, € 66,90; ISBN 3-906770-65-
6.

Die hier zu besprechende Luzerner Dissertation soll ,die Aufmerksamkeit [der Leserin-
nen und Leser] auf [einen] noch wenig beachteten Aspekt des jiidisch-christlichen
Verhiltnisses lenken®, womit die Autorin die im Buchtitel indizierte Auseinanderset-
zung zwischen Juden und Christen unter friihislamischer Herrschaft meint. Diese Ab-
sicht wird in zwei Schritten eingeldst: 1. provisorischer Uberblick iiber die jiidische
Adversus-Christianos- und die christliche Adversus-Judaeos-Literatur (= Teil 1); 2. quali-
tative Auswertung dieses Materials mittels historisch-kritischer Analyse exemplarischer
Texte (= Teile 2-5).

Die ,vorldufige Bestandesaufnahme® relevanter Quellen im ersten Teil (S. 29 —174)
hat stark additiven Charakter. Sie beschrinkt sich auf ,zugingliche®, will heissen
»gedruckte® Quellen. Handschriften bleiben prinzipiell unberiicksichtigt (S. 15). An-
gaben zu nicht edierten Texten werden deshalb wiederholt als ,,unméglich® bezeichnet
(z.B. S. 55.58.65). Eine erschopfende Ubersicht themenrelevanter Quellen wiire gewiss
ebenso unméglich, wie die Begrenzung des Quellenmaterials auf eine zu bewiltigende
Textmenge sinnvoll ist. Eine etwas flexiblere Handhabung dieses Prinzips wire der
Zielsetzung dieser Arbeit jedoch angemessener gewesen, zumal gedruckte Texte nicht per
se ,zuginglicher sind als Handschriften. Unberiicksichtigt bleiben in der Ubersicht
insbesondere auch spitere Schriften, die teilweise ausfiihrlich aus fritheren polemischen
Werken zitieren; vgl. etwa al-Mu’taman Aba Ishaq Ibrahim Ibn al-‘Assals Magmi® *usil
ad-din wa-masmi‘ mahsil al-yagin, ed. ‘A. Wapi*, Cairo, Jerusalem 1998 (= SOCM
6a—7b). Wertvoll sind die den beiden Ubersichten nachgestellten Zusammenfassungen
(S. 100 —104 bzw. 170 —173), die zentrale Schlussfolgerungen der Arbeit (S. 433—-437)
vorwegnehmen.

Wie Rosenkranz im zweiten Teil der Arbeit am Beispiel polemischer Motive in der
jiudischen und christlichen apokalyptischen Literatur der friihislamischen Zeit aufzeigt,
verindern die neuen Machtverhiltnisse sowohl die Selbstperzeption als auch die gegen-

356



seitige Wahrnehmung der jiidischen und christlichen Religionsgemeinschaften. ,Die
jiidische Interpretation des Islam als Werkzeug der messianischen Erlosung hatte eine
Intensivierung der traditionellen antichristlichen Polemik zur Folge; [. . . d]ie christlich-
antijiidische Polemik wurde hingegen durch das Autkommen der neuen Gefahr, die
man im Islam sah, abgelenkt und abgeschwicht® (S. 247).

Die Darstellung dieser Verinderungen wird in den Teilen 3—5 weiter vertieft. Das
Hauptaugenmerk der Autorin gilt dabei der seit einigen Jahren in einer vorziiglichen
Edition vorliegenden Qissat mugadalat al-usquf (D.]. Lasker/S. STRoUMSA [ed.], The
Polemic of Nestor the Priest. Introduction, Translations and Commentary. 2 Binde, Jeru-
salem 1996). Diese antichristliche Schrift ist in mehreren Versionen erhalten, deren
ilteste wohl ins frithe 9. Jahrhundert zu datieren ist. Dank einer aufmerksamen Analyse
isolierter Argumente und Motive in der Qissa gelangt Rosenkranz zu quellen-, iiberlie-
ferungs- und redaktionsgeschichtlichen Einsichten, welche die Darstellung der Heraus-
geber in wichtigen Punkten erginzen und korrigieren (S. 249—308; es darf hier ange-
merkt werden, dass die vorliegende Dissertation nicht zuletzt eine ideale Vorarbeit fiir
eine kommentierte deutsche Ubersetzung der gesamten Qissa ist, die der Autorin hier-
mit empfohlen sei). Die Qissz wird als ,eklektische, [...] nach assoziativen Gesichts-
punkten zusammengestellte, kompilatorische Ansammlung von Argumenten gegen das
Christentum® charakterisiert (S. 286). Neben jiidischen und islamischen Einfliissen
macht die Autorin vorislamisch-christliche, insbesondere griechisch-melkitische Paral-
lelen sichtbar, die durch den Redaktor (die Redaktoren) der Qissz arabisiert und po-
pularisiert wurden. Im Gegensartz zur arabischen Version zeichnet sich die im frithen 12.
Jahrhundert in Siidfrankreich entstandene hebriische Version der Qissa (Sefer Nestor
ha-Komer) durch ihre deutlich erkennbare Einbettung in ein ,nach aussen hin stirker
abgeschlossene[s]“ jiidisches Milieu aus.

Das vierte Kapitel stellt sich der ,,Frage nach dem Einfluss des arabisch-islamischen
Umfeldes auf die jiidische Haltung dem Christentum gegeniiber“. Anhand ausgewihlter
Beispiele wird die ,Wanderung® und Transformation antichristlicher Motive und Ar-
gumente zwischen paganen, judenchristlichen, friihislamischen und jiidischen Kreisen
veranschaulicht. Zweifellos liesse sich das hier gebotene Bild durch Heranziehen zusitz-
licher, vor allem islamischer Quellen weiter nuancieren (vgl. etwa G.S. Reynovrps, A
Muslim Theologian in the Secterian Milieu: ‘Abd al-Jabbar (415/1025) and the “Critique
of Christian Origins”, Ph.D. Thesis, Yale University 2003 — eine iiberarbeitete Version
dieser Arbeit wird bei Brill erscheinen).

Im abschliessenden fiinften Kapitel wird die historisch komplexe und mitunter
kontrovers gefiihrte Diskussion iiber den Einfluss heterodoxer, insbesondere juden-
christlicher Stromungen auf das polemische Schrifttum des islamischen Orients aufge-
rollt. Nicht nur das Christentum und der Islam, sondern auch das Judentum der
frithislamischen Zeit werden dabei als heterogene, fiir Fremdeinfliisse ,durchlissige®
Religionsgemeinschaften ausgewiesen. Die Existenz zahlreicher Randgruppen hat nicht
nur die Polemik gegen die ,offiziellen” Reprisentanten der jeweiligen Religion geschiirt,
sie nihrte auch die Polemik zwischen den etablierten Religionsgemeinschaften. Dieses
heterogene Umfeld macht die polemischen Texte zu vielfiltig kodierten Dokumenten,
deren Entschliisselung sorgfiltige historische Spurensuche voraussetzt, was Rosenkranz
anhand ausgewihlter Beispiele mustergiiltig nachweist.

357



Einige Negativpunkte sollen hier dennoch erwihnt werden:

—  Ein erheblicher formaler Mangel dieser Arbeit ist das Fehlen jeglicher Indizes. Das
Fehlen separater Register fiir Namen, Fachtermini, Buchtitel, Handschriften, Ab-
kiirzungs- und Signaturenverzeichnisse oder auch einer tentativen Klassifikation der
wichtigsten polemischen Argumente und Motive mindert den Wert dieser Arbeit.
Anmerkungen wie ,Die Handschrift LB stammt aus der Firkovig-Sammlung“ (S.
253 Anm. 9) sind nutzlos, da es a) mehr als eine Firkovi¢-Sammlung gibt und b)
LB keine Signaturangabe ist (die Signaturen der Qisse-Handschriften finden sich
bei D.]. Lasker/S. STRouMSA, The Polemic of Nestor the Priest, 1, S. 41— 48).

—  Anstatt griechische, syrische und hebriische Quellen eigens ins Deutsche zu iiber-
tragen, iibernimmt die Aurtorin bestehende englische und franzssische Ubersetzun-
gen, die nicht immer iiber alle Zweifel erhaben sind.

— Etliche Fehler sind im Bereich der Transliteration und der grammatischen Analyse
des Arabischen zu konstatieren. Einige Beispiele aus Teil 3.3-6:

--S. 275 Anm. 71: bi-sawa’™ bi-qaddihi (,gleichgestaltig);

-- S. 279-280: bi-’anna statt bi-an, ’inna statt anna, al-adhri‘ statt al-‘udra;

-- wa-idhan ist konsekutiv (,folglich®), nicht temporal (,dann®) zu tibersetzen;

-- S. 284 ta’annu, S. 285 ‘azama statt ‘uthma, S. 291 al-multaham, S. 296 al-husnd;
-- der Buchstabe z2” wird wiederholt durch ¢ statt z wiedergegeben (etwa S. 267.277).

— Die Verweise in den Fussnoten sind bisweilen unzuverlissig. So findet sich das auf
S. 285 ungenau wiedergegebene Zitat aus dem 7afsir al-’amana des *Abu Bisr Ibn
al-Mugqaffa‘ in Leroy/GreBauT, S. 576577 (nicht auf S. 521, wie in Anm. 102
angegeben). Subjekt des yuridina sind die Nestorianer, nicht Ibn al-Mugqaffa® (,man®).

— Auch inhaltliche Fehler sind zu verzeichnen. So ist etwa Ashma‘at (lies Ashma‘ath)
al-yahiid nicht ,eine jiidische Sekte namens Ashma‘at” (S. 65), sondern eine gingige
arabische Bezeichnung fiir rabbinische Juden (vgl. B. CHiesa, The Emergence of
Hebrew Biblical Pointing: The indirect Sources, Frankfurt a. M. 1979, S. 11-12 und
57-59 [Anm. 38-39]).

Wie die Autorin einleitend bemerkt (S. 14), haben ihre Untersuchungen den pro-
visorischen, ,skizzenhaft-kursorischen® Charakter eines jwork in progress’. Ungeachtet
der Bescheidenheit ihres Anspruchs und trotz einiger Liicken in der Primir- und Se-
kundirliteratur bietet diese Arbeit ihren hoffentlich zahlreichen Leserinnen und Lesern
einen guten Einblick in den derzeitigen Forschungsstand zu den jiidisch-christlichen
Auseinandersetzungen unter friihislamischer Herrschaft.

London/ Freiburg i. Ue. Gregor Schwarb

MELLINKOFF, RUTH, Antisemitic Hate Signs in Hebrew Illuminated Manu-
scripts from Medieval Germany, Jerusalem: Center for Jewish Arc HUJ 1999,
158 S. mit 92 Abb., 4°; ISBN 965-395-009-4.

Dass in einer Reihe illuminierter hebriischer Handschriften, die zwischen Mitte 13.

und Mitte 14. Jh. in Deutschland entstanden sind, immer wieder Menschen entstellt,
ohne Gesicht oder mit Tier- oder Vogelképfen gemalt worden sind, hat man bislang

358



mit der an- bzw. antiikonischen Grundhaltung der aschkenasischen Juden (Vfn. nennt
sie allenthalben German Jews!) erklirt, der zufolge der (die) Kiinstler auf diese Weise das
Bilderverbot zu umgehen versucht habe(n). — Ganz anders lautet die Erklirung, die
Vin. in ihrem erst jetzt zur Besprechung vorliegenden, geradezu bibliophil aufgemach-
ten Buch anbietet. Gestiitzt auf eine vergleichende Untersuchung der Illustrationen in
21 Handschriften, dabei ausgehend zum einen von der bekannten Tatsache, dass Kiinst-
ler in vielen Fillen Christen gewesen sind (S. 15-18), die im Auftrage und unter
Anleitung von Juden gearbeitet haben — viele Bildprogramme illuminierter hebriischer
Handschriften lassen sich nur von einer intimen Kenntnis der rabbinischen Literatur
her erkliren, iiber die christliche Kiinstler kaum verfiigt haben —, und zum anderen von
der Beobachtung, dass in der zeitgendssischen christlichen Bildkunst negative Figuren
und/oder Juden physiognomisch dhnlich entstellt abgebildet worden sind wie in den
Handschriften, kommt Vfn. aufgrund ihrer Untersuchung zu dem Schluss, dass es sich
bei den entstellten Darstellungen nicht um ein Umgehen des Bilderverbots oder der-
gleichen handelt, sondern dass die christlichen Illustratoren die ,antisemitic signs“ in
ihre Bilder eingefiigt haben ,to please themselves by expressing their hatred® (S. 55.58).
Dabei reicht das Spektrum der im einzelnen untersuchten ,antisemitic signs“ von phy-
siognomischen Entstellungen (S. 23—-29) iiber Judenhiite (S. 31—34) und negativ be-
setzte Tiersymbole (S. 35—42) bis zu Dimonisierungen (S. 53—54). — So einleuchtend
diese Erklirung, von der anachronistischen Verwendung des Adjektivs ,antisemitic”
abgesehen, auf den ersten Blick auch ist, so fragt sich allerdings, warum die jiidischen
Auftraggeber oder Kopisten der Handschriften das hingenommen haben. Sollen sie
wirklich so blind, naiv und dumm gewesen sein, dass sie die diskriminierenden Kenn-
zeichnungen, die sie im Alltag erfuhren, ja, als Teil ihrer Kleidung tragen mussten, in
den Bildern nicht wiedererkannt haben sollen, wie Vin. unterstellt, wenn sie sagt, dass
sie ,have looked and overlooked elements of antisemitic Christian iconography that
they did not recognize and did not comprehend“? Sollen diejenigen, die so genau im
Kopieren von Handschriften waren, ,,may have looked without seeing at everything in
the illustrations“ (S. 58)? Wenn es so einfach wire . . .

Tiibingen Stefan Schreiner

[CaLLsEN, BriGitra/Fritz PETER Knapp/MANUELA NIESNER/ MARTIN
PrzyBiLski]: Das jiidische Leben Jesu Toldot Jeschu. Die dlteste lateinische
Ubersetzung in den Falsitates Judaeorum wvon Thomas Ebendorfer, kritisch
herausgegeben, eingeleitet, iibersetzt und mit Anmerkungen versehen von B.
CarLseN, F.P. Knarp, M. NiesNer und M. PrzyBiLski, Wien, Miinchen:
R. Oldenbourg Verlag 2003 (= Veroffentlichungen des Instituts fiir Oster-
reichische Geschichtsforschung 39), 107 S., gr. 8°; ISBN 3-7029-0475-1.

Keine andere jiidische apologetisch-polemische antichristliche Schrift ist in vergleich-
barer inhaltlicher und sprachlicher Vielfalt iibetliefert wie die erstmals bei Agobard von
Lyon 826/7 zitierten Toldot Jeschu, die in der jiidisch-christlichen Auseinandersetzung
bis heute eine Rolle spielen. Mit der vorliegenden Ausgabe wird nun erstmals die ,,nach
bisherigem Kenntnisstand [. . . ] ilteste im Aschkenas entstandene lateinische Uberset-

359



zung und eine der iltesten Uberlieferungen einer voll ausgebildeten Fassung des jiidi-
schen Jesuslebens iiberhaupt® (S. 20) in einer zweisprachigen Studienausgabe vorgelegt
(8. 35-95). — Die in zwei Handschriften, die freilich beide nicht als Original anzusehen
sind (S. 9), iiberlieferte Ubersetzung stammt von dem Wiener Historiker und Theo-
logen Thomas Ebendorfer (1388 —1464) und ist Teil seines Falsitates Judaeorum iiber-
schriebenen, im Zusammenhang mit der sogenannten Wiener Gesera 1420/21 ent-
standenen Werkes (S. 25—-33), das daneben noch ein hebriisches, nach Y. H. Yerushal-
mi zur damaligen aschkenasischen Yom-Kippur-Liturgie gehérendes Schmihgebet ge-
gen Jesus (S. 21-22) mit lateinischer chrsctzung und Kommentar sowie einen
Tractatus imperfectus contra Judaeos enthilt. Angefertigt hatte Ebendorfer die Uberset-
zung nach eigener Aussage mit Hilfe eines jiidischen Konvertiten (S. 18 —19). — Gleich-
sam zur Erginzung des Ebendorferschen Textes wird im Anhang die aus Raymundus
Martinis Pugio Fidei (1278) von Porchetus de Salvaticis in seinem Victoria Porcheti
adversus impios Hebreos (1303) zitierte Kurzfassung der Toldot Jeschu abgedruckt, die
wiederum M. Luther in seinem ,Vom Schem Hamphoras und vom Geschlecht Christi®
(1543) ins Deutsche iibersetzt hat (S. 98 —107).

Tiibingen Stefan Schreiner

PeTERS, FrRANCIS E., The Monotheists: Jews, Christians and Muslims in Con-
flict and Competition. 2 Binde, Princeton, Oxford: Princeton University
Press 2003, XXIII + 328 S. und XXV + 406 S.; ISBN 0-691-11460-9 und
0-691-1146-1-7.

In durchgehend vergleichender Betrachtung liefert Peters (= Vf.) eine Gesamtdarstel-
lung der drei monotheistischen Religionen, ihrer jeweiligen Identitit und Individualitit
wie der zwischen ihnen bestehenden Wechselbezichungen. Band I: The Peoples of God
behandelt nacheinander Grundlagen und Selbstverstindnis jeder der drei Religionen —
Stichworte sind ,,Bund“ (S. 1-46), ,Evangelium® (S. 47-82) und Botschaft des ara-
bischen Propheten (S. 83 —119) — und wendet sich sodann der Bildung (S. 120-201)
und Entwicklung der daraus erwachsenen Vorstellungen von Religionsgemeinschaft,
Gesellschaft und Staat zu (S. 202-239.240-267.268-306). Dabei begniigt sich Vf.
nicht allein mit der Darstellung anhand der jeweiligen Quellenschriften, sondern
schliesst in jedem Falle einen Gang durch die Geschichte an, um so die Entfaltung der
Vorstellungen und ihre Umsetzung in geschichtliche Wirklichkeit von ihren Anfingen
bis zur Gegenwart zumindest in Grundziigen aufzuzeigen. Demgegeniiber beschreibt
Band II: The Words and Will of God in wiederum konsequent vergleichender Darstel-
lung die innere Welt der drei Religionsgemeinschaften. Ausgehend von den drei heili-
gen Schriften (S. 2—34) und ihrer Auslegung (S. 35—64) sowie dem Verhiltnis von
Schrift und Tradition (S. 65—-86), beleuchtet Peters sodann zentrale religionsgesetzliche
(S. 87—-126), ethische (S. 127-167) und theologisch-philosophische Anschauungen (S.
168-338) bis hin zu den Vorstellungen von den sogenannten letzten Dingen, wie sie
aus den jeweiligen Heiligen Schriften abgeleitet worden sind und im Lauf der Ge-
schichte interpretiert wurden.

Zu fragen ist allerdings, ob manche der zuweilen plakativen Formulierungen, mit
der die Sachen auf den Punkt gebracht werden sollen, auch immer gliicklich gewihlt

360



sind, so beispielsweise, wenn von den Almohaden (al-muwabhidiin) als ,Unitariern”
gesprochen, der Ubergang vom biblischen Israel zum nachbiblischen Judentum als Weg
von state zu church beschrieben oder die islamische Umma (Gemeinschaft aller Musli-
me) als church as the state charakterisiert wird usw. Und wenn auch das meiste, was Vf.
in den 18 Kapiteln der beiden Binde dargelegt hat, in der Sache nichts Neues bringt,
gebiihrt ihm doch Anerkennung dafiir, dass er nicht zuletzt durch seine fliissige Erzih-
lung eine gut lesbare, interessante Gesamtdarstellung der drei monotheistischen Reli-
gionen im Vergleich geboten hat, die die Ahnlichkeiten unter den Mitgliedern der
monotheistischen Familie ebenso klar beschreibt wie die Unterschiede zwischen ihnen
nicht verschleiert. Schade ist nur, dass Vf., der sich wohl in erster Linie an Studierende
wendet, denen er auf diese Weise zugleich eine Einfithrung in vergleichende religions-
wissenschaftliche Betrachtung an die Hand geben méchte, nirgends — von Bibel- und
Koranzitaten abgesehen — prizise Angaben zu den Quellen macht, auf die er verweist,
ja, sie oft nicht einmal genau nennt und auch sonst keinen einzigen bibliographischen
Hinweis zur weiterfiihrenden Lektiire gibt.

Tiibingen Stefan Schreiner

WHEELER, BRANNON M., Prophets in the Quran. An Introduction to the Qur-
an and Muslim Exegesis, selected and translated by B. M. WHEELER, London,
New York: Continuum 2002 (= Comparative Islamic Studies), VIII + 391
S.; ISBN 0-8264-4957-3.

NoEgGeL, ScotT B./BrannoN M. WHEELER, Historical Dictionary of Proph-
ets in Islam und Judaism, Lanham/Maryland, London 2002 (= Historical
Dictionaries of Religions, Philosophies, and Movements 43), XXXVII + 522
S.; ISBN 0-8108-4305-6.

Ziel der Autoren ist, in allgemein verstindlicher Weise in den Koran und dessen mus-
limische Interpretation einzufithren, und dies nicht nur unter Beriicksichtigung inhalt-
licher und formaler Beziige zu jiidischen und christlichen Traditionen, sondern mit der
Hoffnung, dass umgekehrt die Relevanz der Koran-Interpretation fiir Judentum und
Christentum und damit fiir das trilaterale Gesprich zwischen diesen, abrahamisch ge-
nannten Religionen deutlich wird. Der komparativische Ansatz der beiden Publikatio-
nen will dezidiert nicht im Sinne von evolutiven Abhingigkeiten und Einfliissen ge-
deutet werden, vielmehr stehen solche Folgerungen einem fruchtbaren Vergleich von
jeweils innerhalb einer kulturellen Matrix gelagerten Sinngebungen entgegen und sollen
gerade einer Wahrnehmung der Breite und Fiille der interaktiven Verflechtungen der
prophetischen Traditionen in Judentum und Islam weichen.

Prophets in the Quran verfolgt dieses Ziel anhand der Prophetenrezeption im Koran
und bietet dazu eine Anthologie von thematisch geordneten Ausziigen aus islamischen
Prophetengeschichten, die nicht den Anspruch einer kritischen Untersuchung des Ko-
rans oder seiner Auslegung erhebt und ausdriicklich nicht im Sinne einer an den dar-
gebotenen Parallelen abzulesenden historischen ,, Entwicklung® oder der ,Beeinflussung“
Muhammads verstanden werden will.

361



Der Hauptteil besteht aus 31 Abschnitten, die von Adam und Eva iiber die bekann-
ten biblischen und arabischen Prophetengestalten einschliesslich Dhu al-Kifl, Khidr
und Dhu al-Qarnayn bis zu Johannes dem Tiufer, Jesus und Muhammad der Chro-
nologie traditioneller Kommentare folgen. Auf Koran-Zitate — von Wheeler textgetreu
und doch idiomatisch fliissig ins Englische gesetzt — folgen meist kurze, zum Teil auch
lingere Kommentare aus der Traditionsliteratur in englischer Ubersetzung. Als Zeugen
fiir die muslimische Interpretation treten unter anderen Ibn Abbas und Wahb ibn
Munabbih auf, die Prophetenbiographie sowie die anerkannten Hadithsammlungen,
hiufig at-Tabari, und von den spiteren Autorititen vielfach Ibn Kathir und gerne auch
as-Suyuti. Alle werden im Anhang in einem iibersichtlichen Glossar alphabetisch auf-
gefiihrt und kurz — allzu kurz! — beschrieben (leider nur mit den islamischen Daten,
was, zumal zur Einfiihrung, nicht gliicklich erscheint). Die Kapitel, deren grosste Abra-
ham, Mose und Jesus gewidmet sind, werden nach inhaldichen Aspekten unterteilt, so
dass angesichts der Weitldufigkeit der Kommentare doch eine angenehme thematische
Kohirenz erreicht wird, die nicht zuletzt das Nachschlagen erleichtert. Manche Unter-
gliederung ergibt sich aus dem Koran-Text, nicht wenige Aspekte verdanken sich freilich
dem narrativen Uberschuss der exegetischen Literatur. So sind im Abraham-Kapitel (S.
83 —-108) Abschnitte iiber die ,,Geburt Abrahams®, ,Nimrod“ sowie den ,Jod Abra-
hams“ als zwar nichtkoranische, gleichwohl traditionell iiberlieferte Themen aufgenom-
men. Besonders ausfiihrlich sind sowohl Koran-Text als auch Kommentare zu der in-
teressanten Geschichte von Khidr und Dhu al-Qarnayn, Sure 18,60 —102, dokumen-
tiert (S. 222-237). Umso bedauerlicher ist hier, was freilich fiir das ganze Buch eine
enorme Einbusse bedeutet, dass Quellenangaben komplett fehlen. Das wird durch den
Nachweis der zugezogenen Literatur im Anhang (S. 372—-374) und die verschiedenen
niitzlichen Indizes nicht kompensiert.

Unterliegt also die (wissenschaftliche) Nutzung des Buches Beschrinkungen, so ist
dennoch zu betonen, dass es zusammen mit Roberto Tottolis Biblical Prophets in the
Qur’an and Muslim Literature (ebenfalls 2002) eine wichtige Liicke schliesst und von
daher nur zu begriissen ist. Niitzlich sind, zum Schluss, nicht nur fiir Anfinger die
gezielten Hinweise zum weiteren Studium mit einer prignanten bibliographisch-the-
matischen Ubersicht.

Ein gelungenes Werk ist das Historical Dictionary of Prophets in Islam und Judaism
zunichst und vor allem durch die thematische Breite und wechselseitige Durchdringung
judischer und islamischer Traditionen in seinen weit iiber 500 Artikeln in alphabeti-
scher Reihenfolge. Gedacht fiir ein breites Publikum ohne fachspezifische Vorkennt-
nisse, wird eine Fiille von Themen, Personen, Orten und literarischen Werken in iiber-
sichtlichen Artikeln geboten, die ohne iiberladene Fachterminologie, freilich auch ohne
Bild- und Kartenmaterial auskommen.

Die vorangestellte Chronologie von der Antike bis heute ist gut gemeint, jedoch
nach Auswahl und Anordnung nicht nachvollziehbar (hier werden exakte Daten von
nur wahrscheinlichen nicht unterschieden; das ,,Leben der Patriarchen® wird zwischen
den Tafeln von Mari und Zoroaster mit 1400 —1300 v.Chr. angegeben; Mose fehlt,
dafiir erscheint die ,,Redaktion der Chronikbiicher um 400 v. Chr.; nach dem Trienter
Konzil endet die Liste fast unvermittelt mit dem grossen Sprung zum iranischen Schi-
itenfithrer Tabataba’i 1982; usw.). Der Eindruck eher fliichtiger Kompilation wird
durch die Einleitung nicht geschwicht, die die Prophetiegeschichte mit eindeutigem
Ubergewicht auf dem Alten Orient skizziert. Die Artikel selbst sind — natiirlich —

362



exemplarisch zu verstehen, und darin sind sie vorbildlich. Es sind keineswegs nur die
Prophetengestalten lemmatisiert, und der Hinweis auf Judentum und Islam im Titel ist
im Blick auf Artikel von Aphrahat iiber Mani und Nabonid bis zur Vulgata, von Avesta
bis Ugarit schlicht ein understatement. Exegeten, Tradenten, Philosophen finden sich
ebenso wie ihre Werke; biblische, koranische, literarische und literaturgeschichtliche
Aspekte gleichermassen, allgemeine religionswissenschaftliche Topoi wie ,Mountain®
oder ,Well“ sind ebenso vertreten wie spezifische Termini etwa der jiidischen oder
islamischen Eschatologie (Gog, Dajjal). Dass der Merismus einen Eintrag erhilt, die
Metapher aber nicht, stellt den Nutzer wieder vor Ritsel. Ebenso irritiert, dass ein
Artikel iiber ,Rhabdomancy® (Divination mittels Holz) linger ausfillt als derjenige
tiber ,Rambam®, der zudem leider nichts iiber die gerade bei Maimonides so charak-
teristische Prophetologie sagt.

Ein Viertel des Buches nehmen Indizes und eine ausfiihrliche thematische Biblio-
graphie (!) ein, die den Inhalt sehr gut erschliessen und in einen grésseren Zusammen-
hang stellen. Spiirt man dem Buch an vielen Stellen ab, dass es aus dem und fiir den
Studienbetrieb entstanden ist, so wird es doch seinen Platz als Fundgrube nicht nur
nebeneinander stehender Uberlieferungen unterschiedlichster prophetischer Traditions-
strome haben und ist damit als Einblick in diese Vielfalt uneingeschrinke zu begriissen.

Tiibingen Friedmann Eiffler

WHEELER, BRANNON M., Moses in the Quran and Islamic Exegesis, London,
New York: RoutledgeCurzon 2002 (= RoutledgeCurzon Studies in the
Quran), VIII + 228 S.; ISBN 0-7007-1603-3.

Die engagierte Monographie besticht durch ihre komparativische Programmatik, ihre
exegetische Breite sowie ihre exemplarische Tiefe. Das Programm lautet: Religions- und
Traditionsvergleich ja, doch nicht zum Nachweis von linearen Abhingigkeiten etwa im
Sinne der Ableitbarkeit der koranischen Inhalte aus fritheren Traditionen, sondern zur
Analyse eines symbiotischen Prozesses wechselseitiger Selbstdefinition von Juden, Chri-
sten und Muslimen innerhalb eines zumindest teilweise gemeinsamen Rahmens sym-
bolischer Reprisentationen, die zur Formierung eigenstindiger, wenn auch iiberlappen-
der Identititen jeweils gezielt eingesetzt werden. Also weg vom diachronen pattern, das
vorrangig mit Begriffspaaren wie Mutterboden — Entlehnung, Originaltext — Ubernah-
me, Ursprung — Rezeption usw. arbeitet, hin zu einem synchronen Modell der Inter-
textualitit, das das sensible Feld der Interaktion von Interpretation und Autoritit wahr-
zunehmen befihigt. Was in der Religionswissenschaft schon lingst diskutiert wird, ist
fiir die Koranexegese fruchtbar zu machen. Dies wird methodisch iiberzeugend reflek-
tiert und so umgesetzt, dass klar unterschieden wird zwischen koranischem Befund und
(nachkoranischer) exegetischer Tradition. Exemplarisch wihlt Wheeler aus der korani-
schen Mose-Geschichte, welche bekanntlich nicht nur die am hiufigsten erwihnte bi-
blische Gestalt thematisiert, sondern iiberhaupt die auffilligsten koranischen Parallelen
zur Bibel enthilt, Sure 18,60—82 aus. Dieser eigentiimliche Komplex verbindet die
Geschichte vom verlorenen Fisch, der Fahrt zum Lebenswasser sowie Mose und dem
weisen Gottesdiener zu einer ,Theodizeelegende® (H. Schwarzbaum), die ab Vers 83
mit dem ,Zweigehdrnten” nach traditioneller Ansicht auf Alexander den Grossen an-
spielt.

363



Kapitel 1 begriindet die These, dass der Gebrauch von ausserkoranischem Material
(al-Hidr/ Elija, D 1-Qarnain/Alexander) durch die muslimischen Exegeten mitnichten
zufilligen Anleihen, Verwechslungen u.s.w. zu danken, vielmehr als Teil einer grosseren
interpretativen Strategie anzusehen ist, die dazu dient, Mose als einen Propheten zu
zeichnen, der sich eigenmichtig Wissen und Fiihrerschaft anmasst, ohne Gott die Ehre
zu geben. Die dafiir zur Geltung gebrachten Reflexe spitantiker populirer Motive und
biblischer Beziige rechtfertigen jedoch nicht die Annahme, der Korantext selbst inten-
diere diese Assoziationen. Die Kritik islamischer Exegese an der mosaischen Hybris setzt
sich fort (Kapitel 2) durch die Verbindung von Mose in Midian (Sure 28,21 28) mit
Jakob (Zsrael) sowie durch die Identifizierung von Jitro mit dem (arabischen) Propheten
Su‘aib, die Moses Prophetentum unter Ausschluss der Isaak-Jakob-Linie auf Ismael
zuriickzufiihren erlaubt. Kapitel 3 analysiert iiber das Motiv der Wasserquelle die nach-
koranische Gegeniiberstellung von Mose und Muhammad im Symbol der abrahami-
schen Linie Beersheva—Mekka im Gegensatz zur jiidischen Deutung Beersheva—
Sinai— Jerusalem. Im letzten Kapitel wird die Exegese von Sure 7,159 beleuchtet, die
unter den ,, Kindern Moses“ die Muslime versteht und anhand der Nachtreise Muham-
mads nach Jerusalem und zum Garten Eden die Distanz zwischen dem Propheten und
Mose unterstreicht, dem der Zugang ins Heilige Land verwehrt blieb.

Wheeler zieht rabbinische, christliche, hellenistische ebenso wie altorientalische und
iranische Literatur breit heran, bezieht sich hiufig auf iltere wissenschaftliche Positio-
nen und ist so in der Lage, die komplexe Verflechtung und Interaktionen von Indi-
zien/ Topoi und ihren Deutungen sowohl in der klassischen Exegese wie auch in der
Geschichte ihrer Erforschung aufzuzeigen. Mit Anmerkungen, Bibliographie und In-
dizes — die zusammen knapp die Hilfte des Buches ausmachen — liegt zweifellos die
bisher fundierteste Untersuchung zum Thema vor, die paradigmatischen Charakter hat.
Ein grosser Gewinn kénnte es sein, diesen Befund — Koran von der spiteren Exegese
abzusetzen — fiir den christlich-islamischen Dialog auszuwerten. Andererseits wird ge-
geniiber der bisherigen Forschung (etwa K. PRENNER, Muhammad und Musa, Alten-
berge 1986) deutlich: Mose im Koran ist im Licht der islamischen Exegese nicht
Parallele, nicht ,Vorbild“ Muhammads, sondern eher ,Gegenbild®.

Tiibingen Friedmann EifSler

HasseLHorr, GORGE K., Dicit Rabbi Moyses. Studien zum Bild von Moses
Maimonides im lateinischen Westen vom 13. bis 15. Jahrbundert, Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann 2004, 400 S., gr. 8°, paperback, € 49,80; ISBN
3-8260-2692-6.

Wie dem Untertitel der jetzt in iiberarbeiteter Form vorgelegten Heidelberger Disser-
tation (2003) zu entnehmen ist, geht es G.K. Hasselhoff, nach Riickblick auf die
bisherige Forschung und , bio-bibliografischen Uberblick® (S. 11-16.22—36), um eine
Rekonstruktion der von ihm ausgemachten verschiedenen ,Epochen oder Wellen der
lateinischen Maimonides-Rezeption, ,die jeweils verschiedene Verwendungstypen [des
Maimonides] zur Folge haben® (S. 16). — Steht am Beginn der Bilder des Rabbi Moyses
receptus das auf Michael Scotus zuriickgehende vom astronomicus und philosophus (S.
37-61), gefolgt von dem des aus dem lateinischen Dux neutrorum und dem Liber

364



preceptorum erschlossenen exegeticus iudaicus des Roland von Cremona, Meister Eck-
hart, Thomas von Aquin und anderen, riicke im spiten 13. und 14. Jahrhundert der
philosophus in den Mittelpunkt des Interesses, und zwar auf der Grundlage zum einen
des Liber de uno deo benedicto (S. 87—122), einer lateinischen ,Ubertragung der 26
Leitsdtze sowie des ersten Kapitels des II. Buches des More nevukhim® (S. 90), und zum
anderen der ,,Gesamtiibertragung des Dux neutrorum’, als deren Vorlage die hebriische
Ubersetzung des Jehuda al-Harizi gile (S. 122-221). Zeitgleich damit und im Nach-
gang zur Disputation von Barcelona 1263, die unter anderem ,.eine Damnatio des Sefer
shoftim®, das ist des XIV. Buches des Misneh Tora, des halachischen Hauptwerkes des
Maimonides, zur Folge hatte (S. 224), entsteht das Bild von Maimonides als ,, Hebraeus
in der interreligidsen Kontroversliteratur® (S. 221-280). Beigetragen hat zur Auspri-
gung dieses Bildes vor allem Raimundus Martini, insofern als er die ,inkriminierten
Textstellen” aus Maimonides’ Werken in sein Capistrum ludaeorum (Zaumzeug fiir die
Juden) einerseits und seinen Pugio fidei (Glaubensdolch) andererseits aufgenommen und
auf diese Weise kolportiert hat. — ,Parallel zur letzten Bliite der philosophischen Aus-
einandersetzung mit Maimonides zu Beginn des 14. Jahrhunderts® (S. 22) wird der an
die auf Hippokrates und Galen zuriickgehende medizinische Tradition ankniipfende
Rabbi Moyses medicus entdeckt (S. 280—316), von dessen zehn arabischen medizini-
schen Werken immerhin sieben ins Lateinische iibersetzt worden sind (S. 281). Im 15.
Jahrhundert schliesslich ist Maimonides wiederum der Theologe (und Halachist), der
die Gemiiter beschiftigt (S. 317-326). — Es ist eine beeindruckende Fiille an Material,
die Hasselhoff hier zusammengetragen und nicht zuletzt durch zum Teil lingere Zitate
vor seiner Leserschaft ausgebreitet hat (Quellenverzeichnis: S. 328 —344; weitere Lite-
ratur: S. 344 —389). Stets um die erforderliche differenzierte Darstellung bemiihe, ist
ihm nicht nur eine vorziigliche Rekonstruktion der verschiedenen Maimonides-Bilder
und ihrer Entstehung, d.h. der Rezeptions- und Wirkungsgeschichte maimonideischer
Ideen und Werke im lateinischen Westen in den ersten drei Jahrhunderten nach Mai-
monides’ Tod, gelungen, sondern dank seiner umfangreichen Recherchen und griind-
lichen Materialauswertung am Ende zugleich auch die Aufarbeitung eines hichst span-
nenden Kapitels europiischer Kultur- und Geistesgeschichte.

Tiibingen Stefan Schreiner

Myers, Jopy, Seeking Zion. Modernity and Messianic Activities in the Writings
of Tsevi Hirsch Kalischer, Oxford: The Littman Library of Jewish Civilization
2003, 266 S.; ISBN 1-874774-89-7.

Wer war Rabbiner Hirsch Kalischer (1795 -1874)? Ein Vorliufer Herzls? Der geistige
Vater des religiosen Zionismus? Oder ein weltfremder Gelehrter, der davon triumte, in
Jerusalem den Opferkult wieder einzufithren? Von allem etwas, méchte man nach der
Lektiire von Jody Myers’ Buch sagen, und das ist nicht abwertend gemeint. Myers
nihert sich Kalischer, iiber den im iibrigen nur wenig biographisches Material vorliegt,
mit einer Analyse seiner Schriften und arbeitet daran seine religios-philosophische Ge-
dankenwelt heraus. Obwohl der im preuflischen Thorn (heute: Toruri/ Polen) wirkende
Rabbiner aufgrund seiner Schrift Drischat Zion (Verlangen nach Zion, erschienen 1862)
heute einzig als ,Friihzionist“ gesehen wird, zeigt Myers, wie differenziert und oft

365



widerspriichlich sich Kalischer in seinen Schriften darstellte. Zwar war er ein Erneuerer,
aber nicht im Sinne eines Reformjudentums. Er vertrat vehement das Konzept eines
aktiven Messianismus im Gegensatz zur Vorstellung des passiven Wartens auf den Mes-
sias, was ihm heftige Kritik von anderen Rabbinern eintrug, gleichzeitig aber verband er
mit der Riickkehr nach Erez Israel die Wiederaufnahme des Opferkultes. Fiir ihn passte
dies zusammen, fiir seine Zeitgenossen kaum. In Drischat Zion und vor allem auch in
spiteren Ausserungen befiirwortete Kalischer klar eine landwirtschaftliche Besiedlung
Palistinas, sah dies als ,,messianische Funktion®, gleichzeitig fehlte ihm aber jeder Blick
fir die politischen Entwicklungen seiner Zeit und wie sich diese auf die Realisierung
seiner Ideen auswirken kénnten. Und wenn er eine Reise nach Jerusalem plante und
sich geographisch an Midrasch-Texten aus dem 17. Jahrhundert orientierte, dann zeigt
das auch seinen weltfremden Zug.

Myers bettet Kalischers Schriften eindriicklich in den Kontext ihrer Entstehungszeit
ein, auch wenn sie bei den friihzionistischen Bestrebungen Mitte des 19. Jahrhunderts
etwas sehr deskriptiv bleibt, und nimmt die Leser und Leserinnen mit auf eine intel-
lektuelle Reise in die faszinierende Welt der rabbinischen Disputationen. Dabei wird
aber auch deutlich, warum Kalischers Ideen schlussendlich nicht wirkungsmichtig wur-
den, warum es im 19. Jahrhundert zusitwzlich einen politischen Visionir wie Herzl
brauchte und nicht nur einen religigsen Visionidr, um das Verlangen nach Zion einer
grosseren jiidischen Offentlichkeit niherzubringen.

Basel Erik Petry

STUDEMUND-HALEVY, MICHAEL, Ladino kerido mio. Judenspanische Literatur
im 20. Jabrhundert — eine Ausstellung der Staats- und Universitiitsbibliothek
Hamburg vom 23. Mai bis 5. Juli 2003, Hamburg: Délling und Galitz 2003,
48 S., 92 Schwarz-weiss-Abb., Paperback, € 10,--; ISBN 3-935549-54-7.

Jiidische Sprachen als sogenannte ,Kleinsprachen® haben es schwer: Sie werden von
relativ kleinen, oft inhomogenen und geographisch nicht selten weit auseinanderliegen-
den Sprachgemeinschaften gesprochen und sind — besonders infolge von Pogromen und
Verfolgungen, gar Ausrottung ihrer Sprechenden — vom Aussterben bedroht. Wohlbe-
kannt ist in diesem Zusammenhang das Beispiel des Jiddischen, das in den letzten
Jahren trotz des Riickganges der Sprecherzahlen selbst in Israel zu einer kaum je er-
warteten Beliebtheit gefunden hat und durch v1elfalt1gc Kursangebote weltweit eine Art
Wiedergeburt erfihrt. Ahnlich verhilc es sich mit dem Jiidisch- Spamschen fiir das sich
allerdings keine einheitliche Bezeichnung durchgesetzt hat, existieren neben den be-
kannteren Bezeichnungen wie Judezmo, Ladino (das sich strenggenommen nur auf
sakrale Texte bezieht), Djudio, Spaniolisch auch andere Namen wie Espaniolit, Ro-
mance, Spaniol muestro oder das marokkanische Hakitia. Ohnehin sprach nur etwa
eine halbe Million dieses Idiom, dessen Sprecherzahl in stetem Schwinden begriffen ist.
Doch bezeichnenderweise erlebt, dhnlich wie das Jiddische, auch das Judenspanische,
wie es auch vielerorts genannt wird, zur Zeit nicht nur an Universititen eine unerwar-
tete Renaissance, sondern auch in Kreisen der Bevélkerung, so dass bereits entspre-
chende Kurse angeboten werden. Der von temporirer Neugier geleitete Freizeitsprach-
erwerb darf natiirlich nicht dariiber hinwegtiuschen, dass es sich beim Judezmo wie
auch beim Jiddischen um sogenannte sterbende Sprachen handelt.

366



Wias bleibt, ist das geschriebene Wort: Mit dem Entstehen des ,gran comentario
biblico sefardi®, des ,Me’am Lo’ez* von Jakob Kuli, begann um 1730 die eigentliche
Karriere des Judezmo als Literatursprache fiir breite Bevolkerungsschichten. In der Fol-
ge entstanden religiose Lyrik und populire Liedersammlungen, aber auch eine niche
unbedeutende spaniolische Presse begann sich spiter — im 19. Jahrhundert — zu ent-
wickeln. Ab ca. 1850 erschienen erste Romane, Erzihlungen, auch Theaterstiicke, und
es gab Ubersetzungen von Werken der Weltliteratur ins Jiidisch-Spanische. Diese alles
in allem nicht arme literarische Produktion wird auch im 20. Jahrhundert noch fort-
gefithrt — mit einer interessanten Begleiterscheinung: Bis zum Zweiten Weltkrieg wur-
de, wie in jiidischen Sprachen iiblich, mit hebriischen Lettern — im Falle des Judezmo
in Raschi-Schrift — gedrucke. Inzwischen ist es hingegen Usus, mit lateinischen Buch-
staben zu schreiben, wodurch ein Orthographieproblem der besonderen Art aufgekom-
men ist: ,,Komo devemos de eskrivir esta lingua? (S. 4). Just in diesem Kontext ist die
vom Sefardica-Sammler und Kenner der sefardischen Kultur, Michael Studemund-
Halévy, zusammengestellte kleine Ausstellungsbroschiire anzusiedeln. Sie gibt kompe-
tent, knapp und biindig Auskunft iiber den hier in aller Kiirze skizzierten Status Quo
der im Aussterben begriffenen Sprache und anhand reicher Bebilderung Einblicke in die
literarische und journalistische Welt des Jiidisch-Spanischen. Die ,kleine Forschungs-
bibliographie zum Judezmo® (S. 47—-48) rundet das Begleitheft zur Ausstellung, die
vom 23. Mai bis zum 5. Juli 2003 in der Hamburger Universititsbibliothek zu sehen
war, sehr schén ab.

Ziirich Yvonne Dombardt

Wyrwa, ULRICH, Juden in der Toskana und in PreufSen im Vergleich. Auf-
klirung und Emanzipation in Florenz, Livorno, Berlin und Kionigsberg i. Pr.,
Tiibingen: Mohr Siebeck 2003 (= Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhand-
lungen des Leo Baeck Instituts 67), IX + 491 S., leinen, € 54,--; ISBN
3-16-148077-5.

Wihrend die jiidische Historiographie lange Zeit auf vergleichende Ansitze allenfalls in
unsystematischer Form zuriickgegriffen hat, deutet sich in jiingster Zeit ein Umdenken
an, indem die jiidische Geschichtswissenschaft — zunichst in einer Anzahl von Sam-
melbinden — dezidiert komparative Fragestellungen aufgreift und in den Vordergrund
der Untersuchung stellt. Ausgehend von der Uberzeugung, dass von solchen verglei-
chenden Forschungen wichtige Erkenntnisse zu gewinnen seien, hat der Berliner Hi-
storiker Ulrich Wyrwa jetzt seine iiberarbeitete Habilitationsschrift verdffentliche, in der
er den Verlauf der jiidischen Gleichstellung in zwei separaten politischen Entititen
gegeniiberstellt. Dass viele Leser sich zunichst fragen werden, warum neben Preuflen
ausgerechnet die Toskana fiir eine solche Vergleichsstudie herhalten muss, ist dem Autor
durchaus bewusst, und er vermag in der Einleitung eine Reihe von stichhaltigen Ar-
gumenten anzufiihren, um seine Auswahl zu begriinden. Wyrwa wendet seine Aufmerk-
samkeit vornehmlich der Frage zu, welche Erfahrungen die Juden in Berlin, Kénigsberg,
Livorno und Florenz im Umgang und im Austausch mit der christlichen Bevilkerung
gemacht haben. Es geht ihm also ausdriicklich weder darum, eine Geschichte der po-
litischen Ideen zu erzihlen, noch darum, innerjiidische oder religionsgeschichtliche

367



Aspekte abzuhandeln. Wyrwa entscheidet sich vielmehr fiir die Rekonstruktion einer
Beziehungsgeschichte, fiir die er eine klare Aussenperspektive einnimmt. Zu den zen-
tralen Analysekategorien zihlt der Begriff der Emanzipation, der aber nicht nur die
rechtliche Gleichstellung beschreibt, sondern sich auch auf die soziale Integration der
jidischen Bevélkerung bezieht. Der Verfasser gliedert seine Untersuchung in drei
Hauptteile, in denen er die Entwicklungsverliufe wihrend der Aufklirung, wihrend der
napoleonischen Ara sowie in der Epoche des Liberalismus und der entstehenden Na-
tionalstaaten nachzuzeichnen versucht. Innerhalb dieser Abschnitte leuchtet Wyrwa die
unterschiedlichsten Teilaspekte aus, um den wechselhaften, aber letztendlich sowohl in
der Toskana als auch in Preuflen erfolgreichen Kampf der Juden um ihre soziale und
politische Anerkennung nachzuzeichnen. Der Fussnotenapparat sowie der Anhang des
Buches zeugen davon, dass der Autor fiir seine Arbeit eine beeindriickende Fiille von
gedruckten und ungedruckten Quellen verarbeitet hat, mit denen er auch souverin
umzugehen versteht. Allenfalls mag man ihm zur Last legen, dass seine Darstellung an
vielen Stellen zu weit ausholt und sich dann in den Details zu verlieren droht. Hier wiire
eine Straffung moglich gewesen, ohne den Erkenntnisgewinn insgesamt zu schmilern.
Positiv zu vermerken ist, dass Wyrwa sich nicht mit der blossen Gegeniiberstellung
zweier unterschiedlicher Handlungsverliufe zufriedengibt, sondern die Fakten immer
wieder in einem genuinen Vergleich zu biindeln versteht, um die Unterschiede auch vor
dem Hintergrund struktureller Gegensitze zu erkliren. Bei aller Verschiedenheit der
toskanischen und preufischen Verhiltnisse gelingt es ihm aber, auch die Ubereinstim-
mungen herauszuarbeiten und von diesen auf parallele Muster des Emanzipationspro-
zesses zu schliessen. Weniger iiberzeugend ist allerdings sein im Schlusskapitel unter-
nommener und an Jacob Katz ankniipfender Versuch, ein europiisches Modell fiir die
Gleichstellung der Juden zu beschreiben. Seine Argumentation, die Emanzipation in
den (west-)europiischen Staaten sei grundsitzlich in fiinf Phasen erfolgt, wird der kom-
plexen und teilweise geradezu disparaten Entwicklung seit dem spiten 18. Jahrhundert
nicht gerecht. Ungeachtet dessen bleibt der positive Gesamteindruck: Wyrwa hat eine
Studie vorgelegt, die nicht nur durch ihre lesbare Diktion besticht, sondern die sowohl
inhaltlich als auch methodisch einen fruchtbaren Beitrag zur deutsch-jiidischen und
europdisch-jiidischen Historiographie leistet. Mit seinem komparativen Ansatz betritt er
ein weites Feld, auf dem auch noch weitere Historikerinnen und Historiker Platz finden
werden.

Hamburg Andreas Brimer

LampING, DIeTER (ed.), Identitit und Gediichtnis in der jiidischen Literatur
nach 1945, Berlin: Erich Schmidt Verlag 2003, 229 S., kartoniert, € 29,80;
ISBN 3-503-06164-9.

,Jiidische Literatur nach 1945 ist zumeist entweder ,Literatur iiber Auschwitz® oder
,Literatur aufgrund von Auschwitz'“, schreibt, gestiitzt auf Peter Szondi, der Mainzer
Literaturwissenschaftler Dieter Lamping in seiner Einleitung zum von ihm herausge-
gebenen, komparatistisch ausgerichteten Sammelband, das Ergebnis eines Symposions
vom November 2000 zu eben diesem Thema. Die 14 Beitrige konzentrieren sich dabei
auf die deutsch-jiidische, die englisch-jiidische, die amerikanisch-jiidische sowie die

368



franzésisch-jiidische Literatur, wobei — dies sei gleich zu Beginn angemerkt — nur eine
vorsichtige Anniherung an eine Definition dessen unternommen werden kann, was
jiidische Identitit und Literatur tiberhaupt ausmacht. Erst recht ,Holocaust-Literatur®:
Wer schreibt sie und weswegen? Und: ,,Holocaust-Literatur ist iiberwiegend, aber nicht
ausschlief8lich jiidische Literatur®, gibt Lamping zu bedenken (S. 9). Es liesse sich
jiidische Identitit vordergriindig ganz grob zunichst auf die Zeit vor und die nach
Auschwitz festschreiben. Mit Vilém Flussers Frage nach dem ,Wie nach Auschwitz
leben kommt eine qualitative Komponente hinzu, die ,jiidische Identitit in der jiidi-
schen Literatur’ nach 1945 in der Hauptsache bestimmt. Gemiiss jiidischer Auffassung
gesellt sich zur Frage nach der Identitit auch die nach der Erinnerung, dem Gedenken.
Und genau diese Eckpfeiler — Identitit, Erinnerung und Tradition und der schriftstel-
lerische Umgang mit ihnen — bilden fiir die Beitriger/innen eine valable Diskussions-
grundlage und geben dem Sammelband seine besondere Spannkraft.

Es scheint, als ob jene jiidische Literatur nach der Katastrophe sich wesentlich
durch ,aufgezwungene Zugehorigkeit zu einer Leidens- und Schicksalsgemeinschaft (S.
215) auszeichnet: Die im Sammelband portritierten Schriftsteller und Schriftstellerin-
nen — da sind unter vielen anderen Wolfgang Hildesheimer, Paul Celan, Cynthia Ozick,
Georges A. Goldschmidt, Erica Jong, Philip Roth — sind alle mehr oder weniger in einer
Art ,Doppelbindung’ (,double bind‘) beim Schreiben iiber den Holocaust gefangen, wie
beispielsweise die niederlindische Literaturwissenschaftlerin Elrud Ibsch in ihren Aus-
fiihrungen zu Edgar Hilsenrath, Romain Gary, David Grossman und Imre Kertész
sowie die Kélner Anglistin Beate Neumeier anhand des Pinter-Stiicks ,, Ashes to ashes®
iiberzeugend darlegen. Es ist dies mithin das ,Dilemma der Nicht-Reprisentierbarkeit
des Holocaust bei gleichzeitiger Notwendigkeit der Erinnerung [an denselben] (S.
159). Im #ussersten Falle wird sich bei der Unméglichkeit der Artikulation des Unsag-
baren der Schriftsteller erst im ,Verstummen und Schweigen [. . .] als wahrer Dichter
erweisen” (S. 50), so der Wuppertaler Literaturwissenschaftler Riidiger Zymner in sei-
nem Beitrag iiber Elias Canetti.

Ansprechende Vielfalt und hohe Uberzeugungskraft der einzelnen Arbeiten lassen
den Sammelband zu einem unverzichtbaren Beitrag der Komparatistik werden. Indes:
Der Umgang mit der Schoa in der neuesten zeitgendssischen jiidischen Literatur (die
natiirlich genauso zur Zeit ,nach 1945 gehért) mit Autoren wie Richard Chaim Schnei-
der, Doron Rabinovici, Daniel Ganzfried, Barbara Honigmann oder Katja Behrens
wird nicht thematisiert; ein Tatumstand, der den Wunsch nach einem zweiten, ebenso
hochkaritigen Sammelband, der sich just dieser Fragestellung annimmt, laut werden
lasst.

Ziirich Yvonne Dombardt

WoLrr-POWESKA, ANNA, A blizniego swego . .. Koscioly w Niemczech wobec
Lproblem zydowskiego* [Liebe Deinen Niichsten . . . Die Kirchen in Deutschland
und die ,jiidische Frage“], Poznan 2003 (= Prace Instytutu Zachodniego 72),
461 S. [mit englischer und deutscher Zusammenfassung].

Das Verdienst der vorliegenden Publikation liegt zum einen in der parallelen Darstel-
lung des Umgangs von katholischer und protestantischer Kirche in Deutschland mit

369



Juden und Judentum - iiberwiegend beschiftigen sich Kirchenhistoriker mit der je
eigenen Geschichte — und zum anderen in der trotz des hochbrisanten Themas frei von
Polemik gehaltenen Prizision. Die Autorin, Historikerin und Direktorin des renom-
mierten Posener West-Instituts, greift verstindlicherweise vor allem in den Abschnitten
iiber die Friithgeschichte des Zusammenlebens von Christen und Juden auf deutschem
Boden in erster Linie auf vorhandene Literatur zuriick, aber bereits bei der schwer-
punktmissigen Darstellung des spiten 19. und frithen 20. Jahrhunderts zitiert sie auch
aus Originalquellen, der religiosen Pamphletliteratur und der Kirchenpresse. Dabei
stellt sie verdienstvollerweise frithe Gesamtdarstellungen zum Thema vor, die eher un-
bekannt sind und vom mainstream des bereits sehr ausgeprigten kirchlichen Antise-
mitismus abwichen.

Die Haltung der Kirchen zu Juden und Judentum vor, wihrend und vor allem auch
nach der NS-Herrschaft wird zeitlich, regional und unter Behandlung besonders, positiv
oder negativ, hervorgetretener Einzelpersénlichkeiten beider Kirchen differenziert pri-
sentiert. Die Fakten sind iiberwiegend bekannt. Immer wieder faszinierend ist jedoch
das Aufzeigen von Zusammenhingen zwischen friihzeitig festgelegten Stereotypien, das
heute nicht mehr nachvollziehbare Weiterwuchern theologischer Scheinargumente so-
wie der Institutsegoismus beider Kirchen in der Wahrnehmung der Eigeninteressen
gegeniiber dem Naziregime bei Vernachlissigung der zum Untergang verurteilten Nach-
barn. Ungewohnlich ist die Behandlung des Umgangs beider Kirchen, einschliesslich
der Bekennenden Kirche, mit den sogenannten nichtarischen Christen. Die uneinsich-
tige Selbstrechtfertigung der meisten katholischen oder protestantischen Kirchenfiihrer
nach 1945, die die Vergangenheit sofort zum Kirchenkampf hochstilisierten, wirkt
riickblickend besonders beschimend. Es bedurfte eines Generationswechsels, ehe hier
ein Annehmen der theologischen Mitverantwortung an Antisemitismus und Judenmord
moglich war.

Hofheim a.Ts. Victoria Pollmann

370



	Rezensionen

