Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Judische Philosophie und Eurozentrismus
Autor: Schwarb, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jiidische Philosophie und Eurozentrismus

von Gregor Schwarb™

Der hier zu besprechende Band' ist Teil eines umfassenden Projekts des Metzler
Verlags, welches im Frithjahr 2000 mit der Verdffentlichung des hervorragenden Metzz-
ler Lexikon(s| der deutsch-jiidischen Literatur begonnen hatte.” Es ist das erklirte Ziel
dieses Projekts, ,Denker und Schriftsteller des Judentums lexikographisch darzustellen®
(S. VI).

Das Lexikon jiidischer Philosophen (im folgenden L/P) enthile 187 Portrits jiidischer
Denkerinnen und Denker aus der Feder von 86 verschiedenen Autoren und Autorin-
nen. Die Artikel sind nicht alphabetisch, sondern chronologisch (nach Geburtsdaten)
angeordnet ,mit der Absicht, die einzelnen, iiber zweitausend Jahre verteilten Namen
auch in ihrem zeitlichen Kontext vorzustellen, ohne damit eine Darstellung von
»allgemeinen geschichtlichen Zusammenhingen und Stromumgen® anstreben zu wollen
(S. XVIII). Statt dessen soll eine vierseitige (!) Gesamtiibersicht zur Geschichte der
jiidischen Philosophie von Yossef Schwartz (S. XIX-XXII) die Einbettung in einen
makrohistorischen Interpretationsrahmen gewihrleisten.

Das Auffinden einzelner Artikel wird durch einen ausfiihrlichen Namenindex am
Ende des Bandes und durch die der Einleitung nachgestellten chronologischen und
alphabetischen Artikellisten (S. XXV —XXXI) erleichtert.

Im Unterschied zu einem Lexikon der deutsch-jiidischen Literatur sind einem L/P
keine einfach bestimmbaren sprachlichen, zeitlichen und riumlichen Grenzen gesetzt.
Kommt hinzu, dass die Wortpaare ,jiidische Philosophen® und ,jiidische Philosophie’
sebenso interpretierbar wie erklirungsbediirftig sind“ (S. VII -VIII).? Ja, es stellt sich
sogar die Frage, ob der Gegenstand, dessen Darstellung Verlag und Herausgeber bean-

Gregor Schwarb, 59, Lothair Road South, London N4 1EN, United Kingdom.

1 A.B. KiLcHer/ O. Fraisse unter Mitarbeit von Y. ScuwarTz (ed.), Metzler Lexikon
jlidischer Philosophen. Philosophisches Denken des Judentums von der Antike bis zur
Gegenwart, Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler 2003, XXXII + 467 S., gebunden, €
64,95; ISBN 3-476-01707-9.

2 Das Lexikon der deutsch-jiidischen Literatur ist inzwischen auch als Taschenbuch bei
Suhrkamp, Frankfurt a. M. 2003, erschienen (ISBN 3-518-45529-X).

3 Vgl. zu diesem Fragenbereich die kontroversen Beitrige in der Miinchner philo-
sophischen Zeitschrift Widerspruch 37 (2001) zum Thema ,Jiidisches Denken —
jiidische Philosophie® sowie das jiingst erschienene Buch von C. WiesE, Hans Jonas
— nZusammen Philosoph und Jude": Ein Essay, Frankfurt a. M. 2003.

340



spruchen, itiberhaupt existiert. Gibt es ,jiidische Philosophen’, gibt es eine ,jiidische
Philosophie®? Was sollen wir darunter verstehen, falls es sie gibt, oder aber: Was miissen
wir darunter verstehen, damit es sie geben kann?

1. Was ist ,jiidische Philosophie‘?*

Die Schwierigkeit der Frage, wer spezifisch als ,jiidischer Philosoph‘ zu gelten hat, kann
etwa am Beispiel von Salomon ben Yehudah ibn Gabirol (arabisch Aba Ayyub Sulay-
min ben Yahya Ibn Gabiril, Z/P, S. 19-22) illustriert werden.” Bis 1845 war dieser
Autor der Philosophiehistoriographie nur unter seinem latinisierten Namen (Avence-
brol, Avicebron, Avicembron und ihnliche) bekannt. Aufgrund der lateinischen Uber-
setzung seines speziell bei den Franziskanern einflussreichen Hauptwerkes, Fons vitae,
glaubte man, ihn mit einem christlichen oder woméglich muslimischen Autor arabi-
scher Zunge identifizieren zu kénnen. Nichts im Text wies darauf hin, dass es sich beim
Autor um einen Juden handeln kénnte. Als Salomon Munk (1803 —1867) unter den
hebriischen Handschriften der Bibliotheque Nationale die hebriische Version des Fons
vitae (Meqor hayyim) entdeckte und zeigen konnte, dass der Autor jiidischer Herkunft
ist, fithrte dies zu einer unverziiglichen Aufnahme des Werkes in den Kanon ,jiidischer
Philosophie’. Heute wird der Lebensquelle in jeder Darstellung jiidischer Philosophie
eine zentrale Stellung eingeriumt. Was also macht dieses Werk, welches im Original
arabisch geschrieben ist und keinen distinke jiidischen Charakter hat, zu einem Werk
der jiidischen Philosophie? — Diente die Rubrik ,jiidische Philosophie® ausschliesslich
dem Zweck, die ethnische und religiose Zugehérigkeit oder die Herkunft eines gege-
benen Philosophen zu bezeichnen, hitte der Begriff bestenfalls soziologisches oder kul-
turelles Interesse.

Umgekehrt stellt sich die Frage nach dem Begriff der Philosophie: Inwiefern kann
jiidische Philosophie philosophisch sein? Inwiefern kann ein jiidischer Denker, der sich
nicht als Philosoph verstand, als solcher bezeichnet werden? Um dergleichen Fragen
drehte sich im neunzehnten und frithen zwanzigsten Jahrhundert die Polemik um das
Fiir und Wider einer Sprache von der ,christlichen® bzw. ,jiidischen Philosophie’. Es war
vorab eine Polemik um Begriff und Definition der ,Philosophie’. Der aporetische Cha-

4 Die definitorischen und methodologischen Schwierigkeiten eines Sprechens von der
jidischen Philosophie’ oder der ,Philosophie des Judentums® sind in den vergan-
genen zwanzig Jahren wiederholt Gegenstand von Symposien und Artikeln in aka-
demischen Zeitschriften gewesen. Es sollen hier einige wichtige Beitrige genannt
werden, die in der Bibliographie der Herausgeber fehlen (S. 463—464): R. Jospk,
What is Jewish Philosophy?, Tel Aviv 1990; R. Josee (ed.), Paradigms in Jewish
Philosophy, Denver et al. 1997; W.Z. Harvey, Historiographies of Jewish Philos-
ophy: The Place of Maimonides and Lévinas, in: R. JospE, Paradigms in Jewish
Philosophy, S. 27—36; FackeNHEM, E.L./R. JospE (ed.), Jewish Philosophy and the
Academy, London 1996; Z. Levy, Between Yafeth and Shem: On the Relationship
between Jewish and General Philosophy, New York 1987 (= American University
Studies V,21); P. MenDEs-FLOHR, Jewish Philosophy and Theology, in: M. Goop-
MaN (ed.), The Oxford Handbook of Jewish Studies, Oxford 2002, S. 756-769.

5> Vgl. P. MENDES-FLOHR, Jewish Philosophy and Theology, S. 756-757.

341



rakter jener Debatten hat die kontinuierliche Abkehr von einem essentialistischen Spre-
chen von der Philosophie eingeleitet.” An die Stelle eines definitorisch-abstrakten, uni-
versalen Philosophiebegriffs ist ein historisch verankertes, multivalentes Verstindnis des-
sen, was ,Philosophie’ sei, getreten. Diese Entwicklung hat unweigerlich das Spektrum
der fiir die Philosophiehistoriographie relevanten Texte betrichtlich erweitert.

Entsprechend kann ,jiidische Philosphie heute kein vorliegendes, fest umgrenztes
Studienobjekt oder eine mit Dokumenten zu belegende und zu beschreibende Schul-
tradition mehr sein. ,Jiidische Philosophie® existiert kraft einer akademischen Disziplin,
die selbstbewusst ihre Agenda bestimmt und immer wieder neu die inhaltlichen und
formalen Kriterien dafiir festlegt, was als ,jiidische Philosophie® und wer als ,jiidischer
Philosoph® gelten kann und wer/was nicht.”

In den Einleitungen zu beiden Lexika haben die Herausgeber versucht, sich sol-
cherlei Grundsarzfragen zu stellen.® Die Moglichkeit einer definitorischen Bestimmung
dessen, was ,jiidische Philosophie® inhaltlich meint, wird auch von den Herausgebern
des L/P verworfen. Es gibt keine inhaltliche Essenz, die allen jiidischen Philosophien
gemeinsam wire. Die Rede von der jiidischen Philosophie sei nur in Form von Begriffs-
geschichte und Diskursanalyse méglich, d. h. als ,historisierende und kontextualisieren-
de Analyse der Rede von der ,jiidischen Philosophie'“ (S. VIII). Diese Sichtweise be-
griindet die Konzeption des hier zu besprechenden Lexikons, da sie ,die Vieldeutigkeit
dessen sichtbar macht, was als ,jiidische Philosophie® gelten kann® (S. VIII) und diese
Vieldeutigkeit als ,ein auch riumlich gedachtes Nebeneinander des Ungleichzeitigen
und Differierenden (S. XVI) referiert. Diese ,inhaltliche Maximalbestimmung® wird
alsdann von den Herausgebern durch eine formale Minimalbestimmung bedeutend
eingeschrinkt, insofern philosophische Interpretationen des Judentums (Judentum als
Objekt) nur dann als ,jiidische Philosophien‘ gelten sollen, wenn sie von Juden im Sinne
einer Selbstreflexion gedacht werden (Judentum als Subjekt), die ihre Beziehung zur
yjiidischen Tradition“ (im Singular!) nicht restlos aufgegeben haben (S. XVI-XVII).?
Philosophische Interpretationen des Judentums von Nicht-Juden bzw. von Juden, die
»jede partikular-jiidische oder noch so ferne jiidisch-theologische Perspektive aufgege-
ben haben® (S. XVIII) wurden folglich aus dem Darstellungsbereich des Lexikons

6 Vgl. R. ImBacH, Interesse am Mittelalter: Beobachtungen zur Historiographie der
mittelalterlichen Philosophie in den letzten hundertfiinfzig Jahren, in: R. IMBacH,
Quodlibeta: Ausgewiihlte Artikel| Articles choisis, Freiburg/ Schweiz 1996, S. 98—99.

7 Eine idhnliche Definition gibt D.H. Frank in der Einleitung zu D. H. Frank/O.
LeaMAN (ed.), History of Jewish Philosophy, London 1997 (= Routledge History of
World Philosophies 2), S. 6: ,Jewish philosophy is an academic discipline invented
in the nineteenth century by scholars intent on gaining a foothold of academic
respectability“. In dieser Hinsicht ist bezeichnend, dass ,christliche Philosophie® als
Bezeichnung einer universitiren Disziplin beinahe verschwunden ist, wihrend ,jiidi-
sche Philosophie’ — vor allem in Israel und in den USA — sich inzwischen als selb-
stindige Fachdisziplin an philosophischen oder theologischen Fakultiten etabliert hat.

8  Die Einleitungen zu beiden Lexika wurden von Andreas B. Kilcher, Professor fiir
Neuere deutsche Literaturwissenschaft am Deutschen Seminar der Eberhard-Karls-
Universitit Tiibingen, verfasst.

9 Kilcher spricht von einer ,relativen Nihe zu traditionellen, jiidisch-theologischen
Fragen® (S. XVII), von einer nicht vollends aufgegebenen ,jiidisch-partikularen
Perspektive® (S. XVII).

342



»ausgegrenzt“.'” Ebenso ausgegrenzt wurden ,Vertreter eines rein theologischen oder gar
orthodoxen Verstindnisses des Judentums® (S. XVII)."

Es darf vorweggenommen werden, dass es den Herausgebern gelungen ist, ein gut
lesbares und fiir Fachlaien informatives Handbuch vorzulegen. Als Einfiihrung in ein
im deutschsprachigen Raum stark vernachlissigtes Themengebiet kann es vorbehaltlos
empfohlen werden.'? Selbst Kenner gingiger Darstellungen der Philosophiegeschichte
mogen unter den im L/P portritierten Denkern und Denkerinnen durchaus auf einige
unbekannte Namen stossen.

Die nachfolgenden kritischen Anmerkungen wollen die insgesamt solide Qualitit
dieses Nachschlagewerkes nicht in Frage stellen. Sie sollen als Anregungen im Hinblick
auf eine eventuelle zweite Auflage des L/P und vergleichbare kiinftige Projekte im
Bereich der ,jiidischen Philosophie’ verstanden werden.

2. Artikelauswahl

Fiir die Auswahl der Lexikonartikel beanspruchen die Herausgeber keine Vollstindig-
keit. Als leitendes Auswahlkriterium nennen sie die Absicht, ein ,reprisentatives” Ge-
samtbild der Vielfalt ,jiidischer Philosophien zu geben.'? Insofern kann eine Beurtei-
lung der Artikelauswahl gerne von der Unvollstindigkeit der Artikelliste absehen, ob-
wobhl fiir beinahe alle Epochen substantielle Liicken zu verzeichnen sind.

10 Das zuletzt genannte Kriterium ist nicht etwa eine formale, sondern eine inhaltliche
Relativierung der zuvor monierten inhaltlichen Maximalbestimmung. Mehr noch:
Es widerspricht der zuvor kategorisch abgelehnten Méglichkeit einer definitori-
schen Bestimmung dessen, was jiidische Philosophie inhaltlich bedeuten kann. Als
Kriterium fiir die Entscheidung, ob nun ein Autor als ,jiidischer Philosoph® gelten
darf oder nicht, ist es zu unscharf und daher unbrauchbar. Es fiihrt mitunter zum
fragwiirdigen Schluss, ,die Juden in der europiischen Philosophie, etwa Edmund
Husserl, Ernst Cassirer, Henri Bergson, Karl Popper, Max Scheler, Karl Léwith® (S.
XVIII), aber auch Isaac Deutscher, Isaiah Berlin, Giinther Anders und viele andere
aus dem Darstellungsbereich des Lexikons ,auszugrenzen®. Was heisst es, eine
»Beziechung zur jidischen Tradition® zu haben, was heisst es, diese Beziehung
»aufzugeben“? Solche und dhnliche Fragen lassen die Herausgeber unbeantwortet.

11 Weder ein ,rein theologisches“ noch ein ,orthodoxes“ Verstindnis des Judentums
sind inhaltlich stabile Grossen. Die Herausgeber beziehen sich hier wohl auf Inter-
pretationsformen des Judentums, denen eine ahistorische und unkritische Methode
eigen ist.

12° Wie stark die jiidische Philosophie im deutschsprachigen Raum vernachlissigt wur-
de, ist etwa daran ersichtlich, dass man bislang fiir etliche Personenportrits auf die
von J.S. ErscH/]. G. GRUBER herausgegebene Allgemeine Encyklopidie der Wissen-
schaften und Kiinste. 3 Binde, Leipzig 1818 —1889 zuriickgreifen musste.

13 Wenn [...] einzelne Namen, die in dieses Feld gehérten, fehlen, dann auch aus
dem pragmatischen Grund, dass dieses Lexikon keine Enzyklopidie sein und damit
nicht dem Prinzip der Vollstindigkeit folgen kann, sondern reprisentativ bleiben
muss“. So wird beispielsweise der Eintrag zum Baal Schem Tov (S. 170-174)
explizit als fiir den Chassidismus reprisentativ bezeichnet (S. XVII Anm. 52).

343



Hingegen ist der Anspruch, eine ,reprisentative” Auswahl getroffen zu haben,
durchaus kritisch zu hinterfragen. Selbst ein fliichtiger Blick auf die chronologische
Artikelliste (S. XXV—-XXVII) zeigt, dass weit mehr als die Hilfte aller Eintrige (139
von 187) jiidischen Denkern der ,Neuzeit® gewidmet sind.' Demgegeniiber finden sich
nur gerade acht Portrits fiir die Zeit zwischen dem 9. und dem 11. Jahrhundert, die
gemeinhin als ,Goldenes Zeitalter* der vormaimonidischen jiidischen Philosophie gilt.

Hitten die Herausgeber der chronologischen und alphabetischen Artikelliste eine
dritte — nach dem zentralen Titigkeitsfeld der dargestellten Denker geographisch auf-
geschliisselte — Liste (oder Karte) beigefiigt, so wire eine weitere Disproportion in der
Artikelauswahl graphisch fassbar gemacht worden: Mehr als neunzig Prozent der dar-
gestellten Portrits gelten namlich europiischen Juden, und fiir die Zeit nach Abraham
ben Maymin (gestorben 1237, L/P, S. 55—57) haben die Herausgeber, abgesehen von
Ibn Kammiina (68-70)," keinen einzigen Vertreter einer stricto sensu aussereuropii-
schen Tradition jiidischer Philosophie beriicksichrigt.'®

Niemand wird bestreiten, dass Europa ab dem spiten 12. Jahrhundert zum Zen-
trum der jiidischen Intelligenzija avancierte. Sollte jedoch dieses quantitative Argument
geniigen, nicht-europiische Traditionen jiidischer Philosophie nach Maimonides aus
dem L/P auszugliedern? Mit dem Eurozentrismus ihrer Artikelauswahl unterlaufen die
Herausgeber den Kernpunkt ihrer eingangs begriindeten Darstellungsperspektive, nim-
lich die ,auch rdumlich gedachte [. . .] Vieldeutigkeit dessen sichtbar [zu] machen, was
als ,jiidische Philosophie‘ gelten kann“ (S. XVIL.VIII)."” Wihrend diese offene Um-
schreibung des Projekts aus der Zuriickweisung einer moglichen Wesensbestimmung
dessen, was ,jiidische Philosophie® sei, folgte, geniigte sie offensichtlich nicht, um einem
eurozentrischen Reduktionismus ihrer riumlichen Interpretationsvielfalt vorzubeugen.

Die ,jiidische Philosophie® wurde nicht zuletzt deshalb als akademische Disziplin
geschaffen, um einigen kaum beachteten Texten der Philosophiegeschichte zu ihrem
Recht zu verhelfen. Ebendiese Sensibilitit gilte es beizubehalten, um der latenten Bil-
dung eines Kanons ,jiidischer Philosophie’ entgegenzuwirken.'®

14 Drei Viertel aller Artikel betreffen Denker und Denkerinnen (136 Minner und 3
[!] Frauen) des 16. bis 20. Jahrhunderts, von denen wiederum drei Viertel auf das
19. und 20. Jahrhundert entfallen.

15 Prof. Y. Tzvi Langermann (Ramat Gan) und Prof. Sabine Schmidtke (Berlin) ar-
beiten derzeit an einem von der German-Israeli Foundation for Scientific Research
and Development (GIF) unterstiitzten Projekt unter dem Titel ,Post Avicennian
Philosophy in the Islamic East: A Study of the Life and Works of Ibn Kammauna“.

16 Die Hauptvertreter der safedischen Kabbala und die palistinensischen Schabbatia-
ner konnen nur beschrinke als ,,aussereuropiisch charakterisiert werden.

17" Vgl. zum Thema z.B. T. Parerrr/E. TREVISAN SEMI, Judaising Movements. Studies
in the Margins of Judaism, London 2002; E.H. SnoHAT/R. StAM, Unthinking
Eurocentrism: Multiculturalism and the Media, London 1994. Die Artikelauswahl
fiir das 19. und das 20. Jahrhundert ist nicht nur euro- und aschkenazozentristisch,
sondern auch deutschzentristisch.

18 Gemiss dem Verlag umfasst das Lexikon insbesondere ,ein Feld philosophischen
Denkens, das 1933 ausgegrenzt und spiter weitgehend vergessen [. . .] wurde® (sie-
he Buchdeckel). Siehe in diesem Zusammenhang H. BEN-SHAMMAI, Medieval His-
tory and Religious Thought, in: S.C. Re1r (ed.), The Cambridge Genizah Collec-
tions: Their Contents and Significance, Cambridge 2002, S. 136-151.

344



Damit soll nicht gemeint sein, dass beispielsweise Portrits namentlich nicht be-
kannter jiidischer Konfuzianer in Kai’feng des 15. und 16. Jahrhunderts oder Autoren
von Texten in noch relativ wenig untersuchten Sprachen wie etwa Judaeo-Urdu oder
Judaeo-Malay ins L/P aufzunehmen wiren."” Auch die Darstellung jiidischer Philoso-
phen, deren Namen wir zwar kennen, von denen aber keine Texte vorhanden sind, wire
im Rahmen eines solchen Lexikons nur beschrinke sinnvoll.*

Dass es jedoch jenseits der genannten curiosa und exotica ein vielfiltiges aussereu-
ropdisches Denken des Judentums gab und gibt, das in einem Lexikon jiidischer Phi-
losophen nicht fehlen diirfte, soll an einigen ausgewihlten Beispielen gezeigt werden: 21

2.1. Jiidisches Denken nach Maimonides

Jiidisches Denken nach Maimonides (1138 —1204; L/P, S. 42—46) positioniert sich
tiblicherweise durch seine interpretative Wertung des maimonidischen Schrifttums, sei
diese nun schroff ablehnend, kritisch abwigend oder uneingeschrinkt zustimmend.
Diese in der Regel polemische Auseinandersetzung ist gemeinhin als ,, maimonidische
Kontroverse“ bekannt.”” Die Maimonides-Rezeption nimmt denn auch im L/P einen
wichtigen Platz ein.”” Wie in zahlreichen anderen Darstellungen wird leider nur die

19 A.H. Praks, The Confucianization of the Chinese Jews: Interpretations of the
K’ai-feng Stelae Inscriptions, in: Sino-fudaica 1 (1991), S. 47—-62; S.N. RHEE,
Jewish Assimilation: The Case of Chinese Jews, in: Comparative Studies in Society
and History 15 (1973), S. 115-126; D.D. LesLig, The Survival of the Chinese Jews:
The Jewish Community of Kaifeng, Leiden 1972; D.D. LesLig, Persia or Yemen? The
Origin of the Kaifeng Jews, in: S. SHAKED (ed.), [rano-Judaica: Studies relating to
Jewish Contacts with Persian culture throughout the Ages, Jerusalem 1982, S. 101-111.

20 Beispiele wiren etwa Aba Katir Yahya ben Zakariya al-Katib at-Tabarani (gestorben
320h/932), Ibrahim al-Bagdadi, Yehuda ben Yasuf (Ibn Abi t-Tana’), Ya‘qlib ben
Mardawayh, Yusuf ben Qayytima, Ibrahim (al-Yahiidi) at-Tustari, Wahb ben Ya‘i§
ar-Raqqi, Abt I-Hayr Dawid ben Misag (vgl. zu diesen und weiteren ,jiidischen
Philosophen® J.L. KRAEMER, Humanism in the Renaissance of Islam: The Cultural
Revival during the Buyid Age, Leiden 1986, S. 83—84; D.E. SKLARE, Samuel ben
Hofni Gaon and His Cultural World: Texts and Studies, Leiden 1996, S. 112 —141.

21 Man vcrgleiche in diesem Zusammenhang etwa die Artikelauswahl des L/P mit
jener in ‘ABD AL-MUN‘tM AL-HIENI, al-Mawsii’a an-nagdiya lil-falsafa al-yabidiya,
Beirut 1400/1980. Eine detailliertere Darstellung der jiidischen Philosophie in ara-
bischer, persischer und tiirkischer Sprache diirften anspruchsvollere Leser in den
von Ulrich Rudolph und Dimitri Gutas herauszugebenden Binden des ,Ueberweg’
(Grundyiss der Geschichte der Philosophie: Philosophie in der islamischen Welt, Basel)
erwarten, deren Publikation fiir 2006/2007 geplant ist (siche hetp://www.unicom.
unizh.ch/unimagazin/2003/2/ pdf/ Unimagazin2003-2.pdf). Die Darstellung jii-
discher Denker in der islamischen Welt wird von zwei ausgewiesenen Fachspezia-
listen, Mauro Zonta und Rémi Brague, betreut werden.

22 Fiir das 13. und 14. Jahrhundert kennen wir die Namen von mehr als 250 jiidi-
schen Personlichkeiten, die aktiv an dieser Kontroverse teilnahmen.

23 Vgl. z.B. S. 39-41.49-51.55-68.70 — 120.

345



europiische Komponente dieser Rezeption beriicksichtigt.** Dass die aussereuropiische
Rezeption der Schriften Maimonides’ sehr intensiv war, wird allein schon durch die
Anzahl und Verbreitung der Handschriften seiner Werke im aussereuropiischen Raum
deutlich.”” Zudem wurden in den vergangenen Jahren zahlreiche Studien und Texte zur

,orientalischen’ Maimonides-Rezeption publiziert.

26

Zur orientalischen Seite der maimonidischen Kontroverse zihlen nicht zuletzt die

Schriften von Maimonides’ Nachkommen.”” Abraham ben Maymin (1186-1237,

24

25

26

27

Siche beispielsweise D.]. SiLver, Maimonidean Criticism and the Maimonidean
Controversy, 1180—1240, Leiden 1965; A.S. HALKIN, Nach Maimonides: Aus den
Schriften seiner Kritiker, Apologeten und Kommentatoren, Jerusalem 1979 [hebr.]; L.
DoBss-WEINSTEIN, The Maimonidean Controversy, in: D. H. Frank/O. LEamaN
(ed.), History of Jewish Philosophy, S. 331—349.

Beziiglich Dalalat al-ha’irin siche C. SiraT, Une liste de manuscrits préliminaire a
une nouvelle édition du Dalilat al-Hayryn [sic!], in: J. PELAEZ DEL RosaL (ed.),
Sobre la vida y obra de Maiménides, Coérdoba 1991, S. 315-333; Y. T. LANGER-
MANN, The India Office Manuscript of Maimonides Guide: The Earliest Complete
Copy in the Judaeo-Arabic Original, in: The British Library Journal 21 (1995), S.
66-71; Y. T. LANGERMANN, Supplementary list of manuscripts and fragments of
Dalalat al-Ha’irin, in: Maimonidean Studies 4 (2000), S. 31—37. Das judaeo-ara-
bische Original von Maimonides’ Dalila wurde auch im kariischen Judentum
sowie bei muslimischen und christlichen (vor allem koptischen) Gelehrten rezipiert.
Fiir die iibrigen Werke vgl. http://ram]1.huji.ac.il:83.

S. STROUMSA, Zur maimonidischen Kontroverse im Orient. Die Rolle Aba |-Bara-
kat al-Bagdadis [hebr.], in: H. BEN-SHAMMAT (ed.), Hebrew and Arabic Studies in
Honour of Joshua Blau, Tel Aviv, Jerusalem 1993, S. 415-422; S. STROUMSA,
Twelfth century concepts of soul and body: the Maimonidean controversy in Bagh-
dad, in: A.I. BAUMGARTEN/]. AssMANN/G. G. STrROUMSA (ed.), Self; Soul and Body
in Religious Experience, Leiden 1998, S. 313—334; S. STROUMSA, Der Anfang der
maimonidischen Kontroverse im Orient: Yosef Ibn Sim‘on’s Risilat al-‘iskat fi hasr
al-‘amwat mit Einleitung und kommentierter hebriischer Ubersetzung, Jerusalem
1999 [hebr.]; P.B. FenToN, Daniel Ibn al-Mashita’s Taqwim al-Adyan: New light
on the oriental phase of the Maimonidean controversy, in: J. BLau/S. C. Retr (ed.),
Genizah Research after Ninety Years: The Case of Judaeo-Arabic. Papers Read at the
Third Congress of the Society for Judaeo-Arabic Studies, Cambridge 1992, S. 74 —81;
P.B. FENTON, La Taqwim al-adyan de Daniel Ibn al-Masita, nouvelle piece de la
controverse maimonidéienne en Orient, in: Revue des Etudes [uives 145/3—4
(1986), S. 279-294.

Sieche M. BEN-SassoN, Tradition und Innovation in der Struktur der Kontroverse
bei den Nachkommen Maimonides’ [hebr.], in: ]J. Bau/D. Doron (ed.), Heritage
and Innovation in Medieval Judaeo-Arabic Culture. Proceedings of the Sixth Confer-
ence of the Society for Judaeo-Arabic Studies, Ramat-Gan 2000; P.B. FentoN, The
Literary Legacy of Maimonides’ Descendants, in: J. PELAEZ DEL RosaL (ed.), Sobre
la vida y obra de Maiménides, S. 149 —157.

346



LJP, S. 55-57), Kifayat al-‘abidin; 28 David ben Maymun (1222 —-1300), Midrasch zu
Genesis und Exodus;* ‘Obadyah ben Maymiin (1228 —1265), al-Magala al-hawdiya;>
Abraham (II) ben Mayman (1245 -1313); Yehosu‘a ben Maymuan (1310 -1355), a/-
Mas@’il;*" David ben Yehosii‘a ben Maymin (1335 —1415), al-Mursid ila t-tafarrud
wa-l-murfid ili t-tagarrud® Tagrid al-haqi’iq an-nazariya wa-talhis al-maqdisid an-
nafsaniya; Sarh (ta‘lig | péris) Misnebh Torah;> Sarb dalalati I-ha’ivin. 3 Davids Werk ist
nicht zuletzt eine wertvolle Informationsquelle fiir unsere Kenntnis der islamischen
Philosophie im 14. Jahrhundert, insbesondere fiir die Rezeption as-Suhrawardis und der
#$raq-Tradition.” Das literarische Schaffen der Maimoniden ist iiberdies ein wichtiger
Zeuge fiir die Rezeption des Sufismus in der jiidischen Mystik des Orients.*®

28

29

30
31

32
33

34

35
36

Die Edition der nicht edierten Passagen des Kifiayar al-‘abidin ist in Vorbereitung,
siche P.B. FEnTON, New Light on Abraham Maimonides’ Doctrine of Mystical
Experience [hebr.], in: Da‘at 50-52 (2003), S. 107-119.

Ausschnitte des judaco-arabischen Originals wurden 1914 in Alexandria publiziert.
Eine hebriische Ubersetzung wurde von A. KatsH in 2 Binden ediert (Jerusalem
1964 —1968).

Ed. P.B. FENTON, Jerusalem 1987; Paris 1987.

Ed. Y. RarzuaBy, Jerusalem 1989. Siehe auch P.B. Fenton, The Literary Legacy
of David ben Joshua, Last of the Maimonidean Négidim, in: jewish Quarterly
Review 75 (1984), S. 47 Anm. 79.

Ed. P.B. Fenton, London 1981; Paris 1987.

Tanhiim ben Joseph ha-Yerudalmi (gestorben 1291) schrieb ein judaeo-arabisches
Worterbuch zur Mishneh Tora (al-Mursid al-kafi), ed. H. Snay, Ph.D. Thesis. 3
Binde, Jerusalem 1975. Tanham verfasste auch einen Bibelkommentar (Kitab al-
igiz wa-l-bayan) und spiter eine umfassende Einleitung dazu (a/-Kulliyat): Siehe T.
HAARBRUCKER, Rabbi Tanchum Jeruschalmi — Arabischer Commentar zum Buche
Josua, Berlin 1863; H. Sny, Was die Handschrift eines Autors charakterisiert:
Tanhim Yeru$almis Autographen [hebr.], in: Y. RosenserG (ed.), Asufat Qiryat
Seﬁ’r Jerusalem 1998 (= Beiheft zu Qiryar Sefer 68), S. 191-204; H. Sny, Tanhum
ha-Yerushalmi’s Commentary on the Minor Prophets. A Critical Edition with an Intro-
duction, and Annotated Hebrew Translation, Jerusalem 1991 [hebr.]; P. B. FENTON,
The Post-Maimonidean Schools of Exegesis in the East: Abraham Maimonides, the
Pietists, Tanhtim ha-Yerualmi and the Yemenite School, in: Hebrew Bible! Old
Testament 1,2 (2000), S. 433 —455.

Vgl. die Werkbeschreibung in: P.B. FENTON, The Literary Legacy of David ben
Joshua; P.B. Fenton, The Judaeo-Arabic Commentary on Maimonides’ Misné
Tora by Rabbi David b. Joshu‘a Maimonides (1335 —1414) [hebr.], in: J. BLau/D.
Doron (ed.), Heritage and Innovation in Medieval Judaeo-Arabic Culture, S. 145 —
160.

P.B. Fenton, The Literary Legacy of David ben Joshua, S. 36-37.

Vgl. zum Thema den kurzen Uberblick in P.B. FENTON, Judaism and Sufism, in:
D.H. Frank/O. Leaman, (ed.), The Cambridge Companion to Medieval Jewish
Philosophy, Cambridge 2003, S. 201-217.

347



2.2. Kariisches Judentum?

Mit Aba Yasuf Ya‘qub ben Ishaq al-Qirqisani (L/P, S. 14 —16) und Yuasuf al-Basir (L/P,
S. 17-18) haben die Herausgeber gerade mal zwei Vertreter des kariischen Judentums
im 10. bzw. 11. Jahrhundert beriicksichtigt. Selbst herausragende Gestalten des he-
briischsprachigen Kariertums, wie etwa Jehudah Hadassi,® Aaron ben Elijah (,der
kariische Maimonides“),” Elijah Basyaéi oder Caleb Afendopolo blieben unberiicksich-
tigt. Unter den Namen, die Samuel Abraham Poznanski in seine Enzyklopaedia le-toldot
bné miqr@’ aufgenommen hat, gibe es mehrere Dutzend, denen ein Eintrag im L/P
zustehen wiirde.

2.3. Jemenitisches Judentum *!

Eine iiberaus lebendige Tradition ,jiidischer Philosophie® finden wir im Judentum des
Jemen. Diese erschopfte sich nicht etwa in der Rezeption der Schriften Se‘adyas** und

37 Zum kariischen Judentum siehe jetzt M. PoLuiack (ed.), Karaite Judaism: A Guide
to Its History and Literary Sources, Leiden 2003 (= Handbook of Oriental Studies.
Section 1: The Near and Middle East 73); M. PorLiack, Medieval Karaism, in: M.
GoobMmaN (ed.), The Oxford Handbook of Jewish Studies, S. 295—326; Y. YARON et
al. (ed.), An Introduction to Karaite Judaism: A Guide to Karaite Observance, Theol-
ogy, and History, New York 2003.

38 Vgl. zu ihm D.]. Lasker, The Philosophy of Judah Hadassi the Karaite [hebr.], in:
Shlomo Pines Jubilee Volume. Band 1, Jerusalem 1988, S. 477-492.

39 Vgl. zu ihm D. Frank, The Religious Philosophy of the Karaite Aaron ben Elijah: The
Problem of Divine Justice. Ph.D. Dissertation, Harvard University 1991.

40 S. A. PozNaNskl, Enzgyclopaedia le-toldot bné migra’. Manuskript, Jerusalem, 4°760.
Das unverdffentlichte Lexikon wird zur Zeit in einem Forschungsprojekt der He-
briischen Universitit Jerusalem unter der Leitung von Haggai Ben-Shammai iiber-
arbeitet und akrualisiert.

41 Bibliographische Ubersichten bietet Y. RaTzHABY, Die Literatur der jemenitischen
Juden [hebr.], in: Qiryar Sefer 28 (1952/3), S. 255-278.394—-409; Y. RaTZHABY,
Forschungsarbeiten zum jemenitischen Judentum: eine Bibliographie fiir die Jahre
1935 -1975 [hebr.], in: Mosaf le-Qiryat Sefer 50 (1975/76); aktualisiert in: Qiryat
Sefer 56 (1980/81), S. 497—-528; 62 (1988/89), S. 785—865; viele wertvolle Ar-
tikel zur jiidischen Philosophie im Jemen sind in der Zeitschrift 7ema 1 (1989/90)
bis 8 (2003/04) enthalten; Y. Tos1/E. Yizuaq (ed.), Mehgarim be-yahadut teyman.
Ha-Qongres ha-beynle’umi le-heqer yahadut Teyman, New Jersey, Haifa 1999;
Y.8.H. ToB1, The Jews of Yemen: Studies in Their History and Culture, Leiden 1999;
R. AnArONI, Yemenite Jewry: Origins, Culture, and Literature, Bloomington 1986;
Y.T. LANGERMANN, Die Juden Jemens und die exakten Wissenschaften, Jerusalem
1987 [hebr.]; Y. T. LANGERMANN, Yemenite Midrash: Philosophical Commentaries on
the Thorah. An Anthology of Writings from the Golden Age of Judaism in the Yemen,
San Francisco 1996; S.D. GorreiN, Die Juden Jemens. Geschichte, kommunale Or-
ganisation, spirituelles Leben (Gesammelte Studien), Jerusalem 1983 [hebr.].

42 Siehe H. BEn-SHAMMAI, Textual problems in Sa‘adya’s kitab al-amanat, in: P.B.
FENTON (ed.), Proceedings of the Seventh Conference of the Society for Judaeo-Arabic
Studies, Strasbourg 1995, Leiden [noch nicht erschienen].

348



Maimonides’; ** vielmehr brachte sie ein eigenstindiges und vielfiltiges Schriftcum her-
vor. Obwohl es weder an Literatur noch an kompetenten Forschern und Forscherinnen
zum Thema mangelt, hat das L/P nicht einen Reprisentanten des jemenitischen Ju-
dentums beriicksichtigt. Es sollen hier deshalb wenigstens die wichtigsten Namen und
Werke in Erinnerung gerufen werden:* Ibn al-Mufaddal, Kitab (risilat) ad-durr an-
nafis al-mufassal, ms. Carullah 1279, fols. 24a—44b; %5 Nathana’el Ibn al- Fayytimi,

43

44

45

Vgl. etwa 1. HOrN, Ein anonymer arabischer Commentar aus dem XV. Jahrhundert zu
Maimonides’ Daldlat al-Hairin, nach einer Berliner Handschrift zum ersten Male
herausgegeben, ins Deutsche iibersetzt und mit kritischen Anmerkungen versehen, Bres-
lau 1907; M. ZoBEL, Ein anonymer arabischer Commentar zu Maimonides’ ,Fiibrer
der Unschliissigen”. Teil I, Kap. 41— 61: Nach Ms. Or. Oct. 258 (hebr.) der Konigli-
chen Bibliothek in Berlin zum erstenmal herausgegeben, mit erliuternden Anmerkun-
gen, einer deutschen Ubersetzung und einer Einleitung versehen, Breslau 1910; siche
auch oben Anm. 25.

Neben den Angaben in diversen Handschriftenkatalogen vgl. Y. T. LANGERMANN,
Yemenite Philosophical Midrash as a Source for the Intellectual History of the Jews
of Yemen, in: D. Frank (ed.), The Jews of Medieval Islam, Leiden 1995, S. 335—
347; Y.T. LANGERMANN, Manuscript Moscow Guenzburg 1020: An important
New Yemeni Codex of Jewish Philosophy, in: Journal of the American Oriental
Society 115 (1995), S. 373-387; F. RosenTHAL, From Arabic Books and Manu-
scripts V: A One-Volume Library of Arabic Philosophical and Scientific Texts in
Istanbul, in: journal of the American Oriental Society 75 (1955), S. 14—-23, be-
schreibt Hs. 1279 der Garullih-Sammlung in der Millet Bibliothek in Istanbul
(410 fols.) als magmu (,Gesammelte Texte'), die in den Jahren 882-3/1477-8
vom Schreiber Muhammad ben Hasan [...] ben Zunayh kopiert wurden. Diese
Handschrift enthilt eine Fiille von Informationen zur Geschichte jiidischen Den-
kens im Jemen. Besonders wertvoll sind diesbeziiglich die zahlreichen Randglossen,
die derzeit von Colette Sirat and Marc Geoffroy am /RHT in Paris entziffert und
ausgewertet werden. Weitere bedeutende Handschriften fiir die Tradition ,jiidischer
Philosophie® im Jemen sind ms. Chicago. Spertus College C11 (siche N. Gots,
Spertus College of Judaica Yemenite Manuscripts: An Illustrated Catalogue, Chicago
1972, S. 15-16; Y. T. LANGERMANN, Three Singular Treatises from Yemeni Man-
uscripts, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies 65 [1991], S
568-571); ms. Sassoon 864 (siche D. SassooN, Obel David. Band II, Oxford
1932, S. 1052-1053; Y.T. LaNGeErMANN, The Yemenite Treatise Known as
Hafisah [hebr.], in: Qiryat Sefer 61 [1986—87], S. 363—-367); Y.L. NanuM, Sefer
Sobar le—Haszﬁzt Ginzé Teyman, Tel Aviv 1986.

Vgl zu ihm F. RoseNTHAL, From the ,unorthodox’ Judaism of medieval Yemen, in:
G. Nanon/C. Touatt (ed.), Hommages a Georges Vajda. Etudes d'histoire et de
pensée juives, Louvain 1980, S. 278-290.

349



Bustan al-‘uqil;*® N.N., kitab al-haqi’iq;*” Nethan’el ben Ye$a‘(ya) (frithes 14. Jahr-
hundert), Nir az-zalam (1339);*® David al-‘Adani (Mitte 14. Jahrhundert), ha-Midras
ha-gidal;® Rabbi Zeharyah ben Slomo ha-Rofe’ (Yahya ben Sulayman at-Tabib ad-
Dammari, erste Hilfte des 15. Jahrhunderts), Midras ha-hefes (1428),”° ad-Durra al-
muntahaba,’”' Sarh ‘alé d-dalila;>® Rabbi Hoter ben Slomo (Mansir ben Sulaymin
ad-Dammari), Sarh al-qawi‘id, Sirag al-‘uqil>® Rabbi Se‘adya (Sa‘id) ben David
(Da’td) ad-Dammari (Mitte 15. Jahrhundert), Nagar al-garigin, Taswiq al-gafilin,

46

47

48

49

50

51

52

53

Vgl. die grundlegende Arbeit von S. PINEs, Nathana’el b. al-Fayyumi et la théologie
ismaélienne, in: Revue de ['histoire juive en Egypte 1 (1947), S. 5-22, wieder abge-
druckt in: S. PINEs, Studies in the History of Jewish Thought. The Collected Works of
Shlomo Pines, ed. W.Z. HarvEy et al. Band V, Jerusalem 1997, S. 317—334; eine
hebriische Ubersetzung dieses Artikels ist in Zema 3 (1992/93), S. 2944 erschie-
nen; R. C. KRIENER, Jewish Isma‘ilism in Twelfth Century Yemen: R. Nethanel ben
al-Fayyumi, in: Jewish Quarterly Review 74 (1984), S. 249—266.

Siehe M. STEINSCHNEIDER, Die arabische Literatur der Juden — Ein Beitrag zur
Literaturgeschichte der Araber, Frankfurt a. M. 1902, S. 277 Nr. 26; Y. QAFIH, in:
Qovets ‘al Yad. New Series 5, S. 39—-63; Y. Qari, Die Kontroverse um die alle-
gorische Bibelauslegung im Jemen [hebr.], in: Le-ros Yosef: Mehgarim be-hokbhmat
Yisra’el, Jerusalem 1995, S. 11-67.

Ed. Y. QaFin, Jerusalem 1953; *1982; Y. T. LANGERMANN, Yemenite Midrash, S.
265-266.

Ediert in fiinf Binden (1947—-1973) durch Mossad ha-Rav Kook; Y.S. Tosi, Der
Grosse Midrasch: Seine Quelle und seine Struktur. 2 Binde, Ph. D. Thesis, Jerusalem,
Hebrew University 1994 [hebr.]; M. Zucker, Die Bibelkommentare von R. Sa-
muel b. Hofni und R. Se‘adyah im Grossen Midrasch, in: Sefer ha-Yovel le-Avraham
Weiss [hebr.], New York 1964, S. 461 —481; Y. T. LANGERMANN, Yemenite Midrash,
S. 267-268.

Die Teile zu Genesis und Exodus wurden ediert von M. HavazeLeT, Jerusalem
1991.

Y. T. LANGERMANN, Manuscript Moscow Guenzburg 1020, S. 374-377; Y.T.
LANGERMANN Yemenite Midrash, S. 269—-270; Y. To1, A New Manuscript Con-
taining Works of R. Hoter ad-Dammari and R. Zeharya ha-Rofé, in: Zagim 5-6
(1975), S. 71-95.

Siehe Y. RatzHaBY, Die Literatur der jemenitischen Juden [hebr.], in: Qiryar Sefer
28 (1952/3), S. 278, Nr. 156; M. STEINSCHNEIDER, Die arabische Literatur der
Juden, S. 249, § 198.

E.Y. KurscHer, Hebrew Language. Mishnaic, in: C. RoTH et al. (ed.), Encyclopae-
dia Judaica. Band XVI, Jerusalem 1971, Sp. 15901607, dort Sp. 1603 —1604;
Y. T. LANGERMANN, Yemenite Midrash, S. 271-273; Y. Tosi, A New Manuscript;
D.R. BLuMmeNTHAL (ed.), The Commentary of R. Hoter b. Shelomo to the Thirteen
Principles of Maimonides, Leiden 1974; D.R. BLuMENTHAL (ed.), The Philosophic
Questions and Answers of Hoter ben Shelomo, Leiden 1981; D.R. BLUMENTHAL, An
[llustration of the Concept of ‘Philosophic Mysticism’ from Fifteenth Century
Yemen, in: G. Nanon/C. Touvatr (ed.), Hommages @ Georges Vajda, S. 290—308.

350



Midras ha-bé*ir;** Rabbi Alu’el (David) ben Ye$a® al-Liwani (spdtes 15. Jahrhundert):
al-Wagiz al-mugni.”

Die Tradition des philosophischen Midrasch, das wichtigste Genre fiir die Verbrei-
tung des maimonidischen Denkens im Jemen, wurde auch im 16. Jahrhundert fort-
gesetzt.”® Selbst wenn einige wichtige Texte der jemenitischen Tradition weiterhin nur
in Handschriften zuginglich sind, so ist es wohl kaum einem Mangel an ediertem

Textmaterial zuzuschreiben, dass die jemenitische Tradition im Z/P unberiicksichtigt
blieb.”

2.4. Persisches Judentum

Eine weitere bedeutende Tradition jiidischer Philosophie finden wir im persischspra-
chigen Raum. Aus der frithen Phase (8. bis 10. Jahrhundert) sind uns zahlreiche Texte
erhalten, deren Autorenschaft jedoch nach jetzigem Forschungsstand anonym bleibt.”®
Einige wichtige Texte kennen wir aus safavidischer Zeit (17. und 18. Jahrhundert).”
Besonders hervorzuheben gilt es aus dieser Periode die 1686 verfassten Hovot Yehuda

54 Ed. Y. Qarin, Qiryat Ono 1998; zum Autor vgl. B. RicHLER, Uber den jemeni-
tischen Midrasch ha-bé’ar und seinen Autor [hebr.], in: Ale Sefer 2 (1976), S.
91-96; B.H.S. Mazor, Sa‘id ibn Di’id al-‘Adani: His Role in Fifieenth Century
Judeo-Arabic Literature. Ph.D. Thesis, Harvard University, Cambridge / Massachu-
setts 1975; vgl. die Notizen von S. Assar in Qiryat Sefer 22 (1945-6), S. 240—244;
Y. T. LANGERMANN, Yemenite Midrash, S. 270-271.

55 Y. Toei, Rabbi David ben Yesha® ha-Levi (Jemen, 15. Jahrhundert) [hebr.], in: ‘Ale
Sefer 16 (1989/90), S. 79-93; Y. Rarzuagl, Die Einleitung R. Davids ben Yesa“ zu
seinem Midrasch a/-Wagiz al-mugni [hebr.], in: ‘Alé Sefer 17 (1992/93), S. 143 —
144; Y. T. LANGERMANN, Yemenite Midrash, S. 273 -279.

56 Siehe etwa Y.T. LANGERMANN, Zwei unbekannte philosophische Midraschim aus
dem Jemen [hebr.], in: Qiryatr Sefer 63/4 (1990/91), S. 1334 —1337.

57 Y. QAriH hat eine Reihe von judaeo-arabischen Texten aus dem Jemen mit he-
briischen Ubersetzungen herausgegeben: Bustan al-‘uqil, al-Maragi ild rutab yemot
ha-masiah, und Hoter ben Slomos masa’il wurden in einem Sammelband unter
dem Titel Mahsavah we-musar (Jerusalem 1984) herausgegeben. Einige von Qafihs
Texten, die in verschiedenen israelischen Zeitschriften publiziert wurden, sind von
Y. ToB! gesammelt und unter dem Titel Ha-Rav Yosef Qafih: Ketavim in zwei
Binden herausgegeben worden (Jerusalem 1989).

58 Siehe S. SmakeDp, Early Judaeo-Persian Texts, With Notes on a Commentary to
Genesis, in: L. PauL (ed.), Persian Origins: Early Judaeo-Persian and the Emergence
of New Persian. Collected Papers of the Symposium, Gottingen 1999, Wiesbaden
2003, S. 195-219.

59 Vgl. zu dieser Periode die hervorragende Arbeit von V.B. MoReEN, lranian Jewry
during the Afghan Invasion. The Kitib-i Sar Guzasht-i Kishin of Bibai b. Farhid:
Iext, Edition and Commentary, Stuttgart 1990.

351



des Yehuda ben El‘azar.” Der Autor beweist in diesem Text nicht nur Vertrautheit mit
den klassischen Texten der jiidischen Tradition (d.h. Talmud, Midraschim, Zohar
u.s.w.) und Texten der ,jiidischen Philosophie’, sondern ebenso mit den Werken der
wichtigsten griechischen und muslimischen Philosophen. Seine mit anti-muslimischer
Polemik ®' durchsetzte Prophetologie beruft sich nicht nur auf Maimonides (Dalila 1, S.
61-64), sondern auch auf europiische Kabbalisten wie etwa Rabbi Shabbetai Sheftel
ben Akiva Horowitz (gestorben Prag 1619).%

Die Maimonides-Rezeption unter persischsprachigen Juden ist auch belegt durch
judaeo-persische Randglossen in judaeo-arabischen Handschriften maimonidischer Wer-
ke.”> Die Rezeption sufischer Literatur bei jiidischen Denkern der persischen Tradition
ist seit langem bekannt.*

2.5. Neuzeit

Kénnte die Artikelauswahl des L/P Reprisentativitit beanspruchen, dann gibe es in der
Neuzeit kein philosophisches Denken des Judentums ausserhalb Europas. Die Absur-
didit einer solchen Schlussfolgerung liegt auf der Hand. Das Ausklammern jiidischer
Selbstreflexion ausserhalb Europas wiegt umso schwerer, als es auch in der konzeptio-
nellen Einleitung nicht reflektiert und begriindet wird. Im Rahmen einer Buchbespre-
chung muss es geniigen, auf ausgewihlte themenrelevante Literatur hinzuweisen:

—  Ein wertvoller Grundsatzbeitrag zur Problematik mit einigen weiterfithrenden bi-
bliographischen Angaben ist A. ALcALAys jiingst erschienener Aufsatz: Intellectual
Life, in: R.S. StMmoN/M. M. Laskier/S. ReGUER (ed.), The Jews of the Middle East
and North Africa in Modern Times, New York 2003, S. 85-112.

— Allgemeine Beschreibungen jiidischen Denkens in der arabischsprachigen Welt der
,Neuzeit' sind sodann in folgenden Publikationen enthalten: H. Zarrant, Etudes et
recherches sur la vie intellectuelle juive au Maroc de la fin du XVe au début du XXe
siecle, Paris 22003 ('1977); S. Ferrous et al. (ed.), Juifs et musulmans en Tunisie.

60 Herausgegeben von A. NETzER, Hovot Yehudah le-Rabbi Yehudah b. El'azar, Jeru-
salem 1995. Der Herausgeber hat dem edierten Text eine ausfiihrliche und infor-
mative Einfithrung (S. I-LXX) vorangestellt. Der Text ist im wesentlichen eine
philosophische Ausarbeitung von Maimonides™ dreizehn Glaubensgrundsitzen mit
einer ausgesprochen anti-kabbalistischen Stossrichtung.

61 Vgl. dazu V.B. Moreen, Polemical Use of the Qur’an in Two Judeo-Persian Texts,
in: S. SHAKED /A. NETZzER (ed.), [rano-Judaica IV. Studies relating to Jewish contacts
with Persian culture throughout the ages, Jerusalem 1999, S. 203-213.

62 S, A. HoroDEZKY et al., Horowitz, Shabbetai Sheftel ben Akiva, in: C. RoTH et al.
(ed.), Encyclopaedia Judaica. Band VIII, Jerusalem 1971, Sp. 1003. Zu ihm gibt es
im L/P keinen Eintrag.

63 Beispiele sind mss. British Library Or. 2456, 10007/2, 10007/3, 10043; siehe J.
ROSENWASSER, Judaeo-Persian Manuscripts in the British Museum (Offprint from
Handlist of Persian Manuscripts), London 1966, S. 39.42.

64 Vgl. z.B. V.B. Morgen, A Dialogue between God and Satan in Shihin’s Bereshit
Namabh, in: S. SHAKED /A. NeTZER (ed.), [rano-Judaica III: Studies relating to Jewish
contacts with Persian culture throughout the ages, Jerusalem 1994, S. 127-141.

252



Fraternité et déchirements, Paris 2003; N.A. StiLLMAN, The Jews of Arab Lands in
Modern Times, Philadelphia 1991; N.A. STiLLMAN, Sephardi religious responses to
modernity, Luxembourg 1995; D.]. ScHROETER, The changing relationship be-
tween the Jews of the Arab Middle East and the Ottoman state in the nineteenth
century, in: A. Levy (ed.), Jews, Turks, Ottomans, New York 2002, S. 88 —107;
J.M. Lanpau, The Jews in 19th century Egypt: Some socio-economic aspects, in:
A. Levy (ed.), The Jews of the Ottoman Empire, Princeton/New Jersey 1994, S.
287-300.

—  Einige Eckdaten zum jiidischen Denken im Iran des 20. Jahrhunderts sind in S. D.
DaGHIGHIAN, Political life: Jewish Iranian intellectuals in twentieth-century Iran,
in: Esther’s children. A portrait of Iranian Jews, 2002, S. 261- 272, enthalten.

— Jiidisches Denken in Lateinamerika ist Gegenstand zahlreicher Publikationen von
Satl Sosnowski.

Man mag zusammenfassend festhalten, dass eine grossere Sorgfalt bei der Artikel-
auswahl wiinschenswert gewesen wire. In Anbetracht der Arbeitsschwerpunkte der Her-
ausgeber und in Anlehnung an das Metzler Lexikon der deutsch-jiidischen Literatur wire
es vielleicht sinnvoller gewesen, sich auf ein Lexikon jiidischer Philosophen in Europa zu
beschrinken.

3. Querverweise

Leider vermisst man im L/P jegliche Querverweise, mit Hilfe derer sich die einzelnen
Artikel iiber die chronologische Anordnung hinaus verkniipfen liessen. Solche Quer-
verbindungen kénnten konzeptuelle Abhingigkeiten, Rezeptionskanile oder thematische
Reminiszenzen aufzeigen und so die Aufschreibestruktur eines Lexikons bereichern.

4. Literaturangaben

Jeder Eintrag im L/P schliesst mit einer kurzen Liste von Primirliteratur (Werke) und
Sekundrliteratur (,Literatur). Diese Angaben sind von sehr unterschiedlicher Qualitit.
In manchen Artikeln vermisst man selbst die wichtigsten bibliographischen Angaben.
So sind beispielsweise die Literaturangaben zum ersten Portrit im L/P, Philon von
Alexandrien (S. 1-3), durchweg veraltet. Ein Verweis auf The Studia Philonica Annual
und The International Philo Bibliography Project wire zweifellos sinnvoll gewesen.®
Gleiches gilt etwa fiir den Beitrag zu Sa‘adja ben Joseph (S. 10—14), wo zumindest
Hinweise auf zentrale Forschungsarbeiten von N. Allony, H. Ben-Shammai, R. Brody,
A. Dotan zu erwarten gewesen wiren. In seinem Beitrag zu Moshe ibn Tibbon (S.
64 —66) verweist der Mitherausgeber Otfried Fraisse freundlicherweise auf die fiir 2004
geplante Publikation seiner Doktorarbeit,’® unterlisst es aber, gleichzeitig auf A. Ivrys

65 R. Rapice/D.T. Runia, Philo of Alexandria: An Annotated Bibliography 1937—
1986, Leiden 1992 (= Vigiliae Christianae. Supplements 8); D.T. Runia, Philo of
Alexandria: An Annotated Bibliography, 1987—1996, with Addenda for 1937—1986,
Leiden 2000 (= Vigiliae Christianae. Supplements 57).

66 Q. Fraisse, Moses ibn Tibbons Kommentar zum Hobenlied und sein poetologisch-
philosophisches Programm. Synoptische Edition, Ubersetzung und Analyse, Berlin 2004.

550



wichtige Edition der Ibn Tibbonschen Ubersetzung von Averroes’ ,Mittlerem‘ Kom-
mentar zu Aristoteles’ De Anima hinzuweisen (Jerusalem 2002/03).

5. Umschrift

Es war den Herausgebern wichtig, hebriische und arabische Namen, Buchtitel und
Zitate korrekt zu transliterieren (sie sprechen filschlicherweise von ;Transkription®, S.
XXIII). Die Absicht ist lobenswert, und wenn einer der Herausgeber ,die jiidisch-ara-
bische Philosophie des Mittelalters“ als sein Spezialgebiet angibt, darf man das auch
gerne erwarten. Leider ist es bei den guten Absichten geblieben. Transliterationsfehler

sind nicht die Ausnahme, sondern die Regel. Einige Beispiele:

— Sa‘adja statt Se‘adya (S. VIII);

- al-mabadi statt al-mabads® (S. 12.14);

—  Kitab al-Rijad wa-"l-Haqi‘iq (sic!) sttt Kitab ar-rivad wa-l-hada’iq (S. 14);
—  Fard’id statt Fard’id (S. 17);

—  Mubtawi statt Muhtawi (S. 18);

—  Tangih al-Abhat li-I-Milal al-Talat state Tangih al-abhat lil-milal at-talit;

— Ibn al-Fuwati statt Ibn al-Fuwati (S. 68.70);

—  Fasl al-Magal statt Fasl al-magal (S. 100).

Maimonides’ Dalilat al-ha’irin (umstindlich und missverstindlich iibersetzt als , Fiihrer
der Verwirrten” statt etwa ,,Anleitung fiir Verunsicherte®) wird durchweg als ,der Da-
lalat” (sic!) bezeichnet. Die in der judaeo-arabischen Literatur gebriuchliche Kurzbe-
zeichnung ist ad-Dalila®). Der status constructus ist hier fehl am Platz.

Abgesehen von den Transliterationsfehlern ist es nicht ersichtlich, weshalb die Her-
ausgeber von den im deutschsprachigen Raum gebriuchlichen Transliterationsrichtli-
nien der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft®” abweichen und statt dessen eine
veraltete, an amerikanischen Standards (Library of Congress) orientierte Mischung von
Transkription und Transliteration bevorzugen. Die Transliteration des Hebriischen (in-
klusive Ivrit) und des Jiddischen beruht auf der deutschen Norm-Nr. DIN 31636,
,Umschrift des hebriischen Alphabets“, vom April 1982.%

Die hier angefiihrten Miingel sollen die grundsitzliche Bedeutung dieses Lexikons
fiir den deutschsprachigen Fachlaien nicht in Frage stellen. In einer absehbaren Zweit-
auflage wiren jedoch einige Korrekturen anzubringen.

67 C. BROCKELMANN et al., Die Transliteration der arabischen Schrift in ihrer Anwen-
dung auf die Hauptliteratursprachen der islamischen Welt. Denkschrift dem 19. Inter-
nationalen Orientalistenkongress [1935] in Rom; vorgelegt von der Transkriptionskom-
mission der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft, Wiesbaden 1969 (Neudruck
Leipzig 1935). Siehe auch Umschrift des arabischen Alphabets = Conversion of the
Arabic Alphabet, Berlin 1982 (4 Seiten); http://.orientasia.uni-bonn.de// trans.pdf.

68 Siehe Umschrift des hebriischen Alphabets = Conversion of the Hebrew Alphabet,
Berlin 1982 (5 Seiten); ISO — International Organization for Standardization: /SO
Recommendation R 259 — Transliteration of Hebrew, Genf 1962; Y. SHABATH, He-
brew Alphabet: Its Invention, Development and Transliteration, Jerusalem 1989, S.
47-103.119-132.

354



	Jüdische Philosophie und Eurozentrismus

