
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Jüdische Philosophie und Eurozentrismus

Autor: Schwarb, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im Gespräch im Gespräch im Gespräch im Gespräch

Jüdische Philosophie und Eurozentrismus

von Gregor Schwarb *

Der hier zu besprechende Band1 ist Teil eines umfassenden Projekts des Metzler
Verlags, welches im Frühjahr 2000 mit der Veröffentlichung des hervorragenden Metzler

Lexikon[s\ der deutsch-jüdischen Literatur begonnen hatte.2 Es ist das erklärte Ziel
dieses Projekts, „Denker und Schriftsteller des Judentums lexikographisch darzustellen"
(S. VI).

Das Lexikon jüdischer Philosophen (im folgenden LJP) enthält 187 Porträts jüdischer
Denkerinnen und Denker aus der Feder von 86 verschiedenen Autoren und Autorinnen.

Die Artikel sind nicht alphabetisch, sondern chronologisch (nach Geburtsdaten)
angeordnet „mit der Absicht, die einzelnen, über zweitausend Jahre verteilten Namen
auch in ihrem zeitlichen Kontext vorzustellen", ohne damit eine Darstellung von
„allgemeinen geschichtlichen Zusammenhängen und Strömumgen" anstreben zu wollen
(S. XVIII). Statt dessen soll eine vierseitige Gesamtübersicht zur Geschichte der

jüdischen Philosophie von Yossef Schwartz (S. XIX-XXII) die Einbettung in einen
makrohistorischen Interpretationsrahmen gewährleisten.

Das Auffinden einzelner Artikel wird durch einen ausführlichen Namenindex am
Ende des Bandes und durch die der Einleitung nachgestellten chronologischen und
alphabetischen Artikellisten (S. XXV-XXXI) erleichtert.

Im Unterschied zu einem Lexikon der deutsch-jüdischen Literatur sind einem LJP
keine einfach bestimmbaren sprachlichen, zeitlichen und räumlichen Grenzen gesetzt.
Kommt hinzu, dass die Wortpaare .jüdische Philosophen' und .jüdische Philosophie'
„ebenso interpretierbar wie erklärungsbedürftig sind" (S. VII-VIII).3 Ja, es stellt sich

sogar die Frage, ob der Gegenstand, dessen Darstellung Verlag und Herausgeber bean-

*
Gregor Schwarb, 59, Lothair Road South, London N4 1EN, United Kingdom.

1 A. B. Kilcher/ O. Fraisse unter Mitarbeit von Y. Schwartz (ed.), Metzler Lexikon

jüdischer Philosophen. Philosophisches Denken des Judentums von der Antike bis zur
Gegenwart, Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler 2003, XXXII + 467 S., gebunden,
64,95; ISBN 3-476-01707-9.

2 Das Lexikon der deutsch-jüdischen Literatur ist inzwischen auch als Taschenbuch bei

Suhrkamp, Frankfurt a.M. 2003, erschienen (ISBN 3-518-45529-X).
3 Vgl. zu diesem Fragenbereich die kontroversen Beiträge in der Münchner philo¬

sophischen Zeitschrift Widerspruch 37 (2001) zum Thema „Jüdisches Denken —

jüdische Philosophie" sowie das jüngst erschienene Buch von C. Wiese, Hans Jonas
— „Zusammen Philosoph undJude": Ein Essay, Frankfurt a. M. 2003.

340



spruchen, überhaupt existiert. Gibt es .jüdische Philosophen', gibt es eine .jüdische
Philosophie'? Was sollen wir darunter verstehen, falls es sie gibt, oder aber: Was müssen
wir darunter verstehen, damit es sie geben kann?

1. Was ist .jüdische Philosophie'?4

Die Schwierigkeit der Frage, wer spezifisch als .jüdischer Philosoph' zu gelten hat, kann

etwa am Beispiel von Salomon ben Yehudah ihn Gabirol (arabisch Abü Ayyüb Sulay-
män ben Yahyä Ibn Gablrül, LJP, S. 19-22) illustriert werden.5 Bis 1845 war dieser

Autor der Philosophiehistoriographie nur unter seinem latinisierten Namen (Avence-
brol, Avicebron, Avicembron und ähnliche) bekannt. Aufgrund der lateinischen

Übersetzung seines speziell bei den Franziskanern einflussreichen Hauptwerkes, Fons vitae,

glaubte man, ihn mit einem christlichen oder womöglich muslimischen Autor arabischer

Zunge identifizieren zu können. Nichts im Text wies darauf hin, dass es sich beim
Autor um einen Juden handeln könnte. Als Salomon Münk (1803-1867) unter den
hebräischen Handschriften der Bibliothèque Nationale die hebräische Version des Fons

vitae (Meqor hayyim) entdeckte und zeigen konnte, dass der Autor jüdischer Herkunft
ist, führte dies zu einer unverzüglichen Aufnahme des Werkes in den Kanon .jüdischer
Philosophie'. Heute wird der Lebensquelle in jeder Darstellung jüdischer Philosophie
eine zentrale Stellung eingeräumt. Was also macht dieses Werk, welches im Original
arabisch geschrieben ist und keinen distinkt jüdischen Charakter hat, zu einem Werk
der jüdischen Philosophie? - Diente die Rubrik .jüdische Philosophie' ausschliesslich
dem Zweck, die ethnische und religiöse Zugehörigkeit oder die Herkunft eines
gegebenen Philosophen zu bezeichnen, hätte der Begriff bestenfalls soziologisches oder
kulturelles Interesse.

Umgekehrt stellt sich die Frage nach dem Begriff der Philosophie: Inwiefern kann

jüdische Philosophie philosophisch sein? Inwiefern kann ein jüdischer Denker, der sich
nicht als Philosoph verstand, als solcher bezeichnet werden? Um dergleichen Fragen
drehte sich im neunzehnten und frühen zwanzigsten Jahrhundert die Polemik um das

Für und Wider einer Sprache von der .christlichen' bzw. .jüdischen Philosophie'. Es war
vorab eine Polemik um Begriff und Definition der .Philosophie'. Der aporetische Cha-

4 Die definitorischen und methodologischen Schwierigkeiten eines Sprechens von der

.jüdischen Philosophie' oder der .Philosophie des Judentums' sind in den vergangenen

zwanzig Jahren wiederholt Gegenstand von Symposien und Artikeln in
akademischen Zeitschriften gewesen. Es sollen hier einige wichtige Beiträge genannt
werden, die in der Bibliographie der Herausgeber fehlen (S. 463-464): R. Jospe,
What is Jewish Philosophy?, Tel Aviv 1990; R. Jospe (ed.), Paradigms in Jewish

Philosophy, Denver et al. 1997; W. Z. Harvey, Historiographies of Jewish Philosophy:

The Place of Maimonides and Lévinas, in: R. Jospe, Paradigms in Jewish

Philosophy, S. 27-36; Fackenheim, E. L./R. Jospe (ed.), Jewish Philosophy and the

Academy, London 1996; Z. Levy, Between Yafeth and Shem: On the Relationship
between Jewish and General Philosophy, New York 1987 American University
Studies V,21); P. Mendes-Flohr, Jewish Philosophy and Theology, in: M. Goodman

(ed.), The Oxford Handbook ofJewish Studies, Oxford 2002, S. 756-769.
5 Vgl. P. Mendes-Flohr, Jewish Philosophy and Theology, S. 756-757.

341



rakter jener Debatten hat die kontinuierliche Abkehr von einem essentialistischen Sprechen

von der Philosophie eingeleitet.6 An die Stelle eines definitorisch-abstrakten,
universalen Philosophiebegriffs ist ein historisch verankertes, multivalentes Verständnis dessen,

was .Philosophie' sei, getreten. Diese Entwicklung hat unweigerlich das Spektrum
der für die Philosophiehistoriographie relevanten Texte beträchtlich erweitert.

Entsprechend kann .jüdische Philosphie' heute kein vorliegendes, fest umgrenztes
Studienobjekt oder eine mit Dokumenten zu belegende und zu beschreibende
Schultradition mehr sein. Jüdische Philosophie' existiert kraft einer akademischen Disziplin,
die selbstbewusst ihre Agenda bestimmt und immer wieder neu die inhaltlichen und
formalen Kriterien dafür festlegt, was als .jüdische Philosophie' und wer als .jüdischer
Philosoph' gelten kann und wer/was nicht.7

In den Einleitungen zu beiden Lexika haben die Herausgeber versucht, sich
solcherlei Grundsatzfragen zu stellen.8 Die Möglichkeit einer definitorischen Bestimmung
dessen, was .jüdische Philosophie' inhaltlich meint, wird auch von den Herausgebern
des LJP verworfen. Es gibt keine inhaltliche Essenz, die allen jüdischen Philosophien
gemeinsam wäre. Die Rede von der jüdischen Philosophie sei nur in Form von
Begriffsgeschichte und Diskursanalyse möglich, d. h. als „historisierende und kontextualisieren-
de Analyse der Rede von der .jüdischen Philosophie'" (S. VIII). Diese Sichtweise

begründet die Konzeption des hier zu besprechenden Lexikons, da sie „die Vieldeutigkeit
dessen sichtbar macht, was als .jüdische Philosophie' gelten kann" (S. VIII) und diese

Vieldeutigkeit als „ein auch räumlich gedachtes Nebeneinander des Ungleichzeitigen
und Differierenden" (S. XVI) referiert. Diese „inhaltliche Maximalbestimmung" wird
alsdann von den Herausgebern durch eine formale Minimalbestimmung bedeutend

eingeschränkt, insofern philosophische Interpretationen des Judentums (Judentum als

Objekt) nur dann als .jüdische Philosophien' gelten sollen, wenn sie von Juden im Sinne
einer Selbstreflexion gedacht werden (Judentum als Subjekt), die ihre Beziehung zur
„jüdischen Tradition" (im Singular!) nicht restlos aufgegeben haben (S. XVI-XVII).9
Philosophische Interpretationen des Judentums von Nicht-Juden bzw. von Juden, die

„jede partikular-jüdische oder noch so ferne jüdisch-theologische Perspektive aufgegeben

haben" (S. XVIII) wurden folglich aus dem Darstellungsbereich des Lexikons

6 Vgl. R. Imbach, Interesse am Mittelalter: Beobachtungen zur Historiographie der
mittelalterlichen Philosophie in den letzten hundertfunfzig Jahren, in: R. Imbach,
Quodlibeta: Ausgewählte Artikel!Articles choisis, Freiburg/Schweiz 1996, S. 98-99.

7 Eine ähnliche Definition gibt D.H. Frank in der Einleitung zu D.H. Frank/O.
Leaman (ed.), History ofJewish Philosophy, London 1997 Routledge History of
World Philosophies 2), S. 6: „Jewish philosophy is an academic discipline invented
in the nineteenth century by scholars intent on gaining a foothold of academic

respectability". In dieser Hinsicht ist bezeichnend, dass .christliche Philosophie' als

Bezeichnung einer universitären Disziplin beinahe verschwunden ist, während .jüdi¬
sche Philosophie' — vor allem in Israel und in den USA — sich inzwischen als

selbständige Fachdisziplin an philosophischen oder theologischen Fakultäten etabliert hat.
8 Die Einleitungen zu beiden Lexika wurden von Andreas B. Kilcher, Professor für

Neuere deutsche Literaturwissenschaft am Deutschen Seminar der Eberhard-Karls-
Universität Tübingen, verfasst.

9 Kilcher spricht von einer „relativen Nähe zu traditionellen, jüdisch-theologischen
Fragen" (S. XVII), von einer nicht vollends aufgegebenen „jüdisch-partikularen
Perspektive" (S. XVII).

342



„ausgegrenzt".10 Ebenso ausgegrenzt wurden „Vertreter eines rein theologischen oder gar
orthodoxen Verständnisses des Judentums" (S. XVII).11

Es darf vorweggenommen werden, dass es den Herausgebern gelungen ist, ein gut
lesbares und für Fachlaien informatives Handbuch vorzulegen. Als Einführung in ein
im deutschsprachigen Raum stark vernachlässigtes Themengebiet kann es vorbehaltlos

empfohlen werden.12 Selbst Kenner gängiger Darstellungen der Philosophiegeschichte
mögen unter den im LJP porträtierten Denkern und Denkerinnen durchaus auf einige
unbekannte Namen stossen.

Die nachfolgenden kritischen Anmerkungen wollen die insgesamt solide Qualität
dieses Nachschlagewerkes nicht in Frage stellen. Sie sollen als Anregungen im Hinblick
auf eine eventuelle zweite Auflage des LJP und vergleichbare künftige Projekte im
Bereich der .jüdischen Philosophie' verstanden werden.

2. Artikelauswahl

Für die Auswahl der Lexikonartikel beanspruchen die Herausgeber keine Vollständigkeit.

Als leitendes Auswahlkriterium nennen sie die Absicht, ein „repräsentatives"
Gesamtbild der Vielfalt „jüdischer Philosophien" zu geben.13 Insofern kann eine Beurteilung

der Artikelauswahl gerne von der Unvollständigkeit der Artikelliste absehen,
obwohl fur beinahe alle Epochen substantielle Lücken zu verzeichnen sind.

10 Das zuletzt genannte Kriterium ist nicht etwa eine formale, sondern eine inhaltliche
Relativierung der zuvor monierten inhaltlichen Maximalbestimmung. Mehr noch:
Es widerspricht der zuvor kategorisch abgelehnten Möglichkeit einer definitori-
schen Bestimmung dessen, was jüdische Philosophie inhaltlich bedeuten kann. Als
Kriterium fur die Entscheidung, ob nun ein Autor als .jüdischer Philosoph' gelten
darf oder nicht, ist es zu unscharf und daher unbrauchbar. Es führt mitunter zum
fragwürdigen Schluss, „die Juden in der europäischen Philosophie, etwa Edmund
Husserl, Ernst Cassirer, Henri Bergson, Karl Popper, Max Scheler, Karl Löwith" (S.

XVIII), aber auch Isaac Deutscher, Isaiah Berlin, Günther Anders und viele andere

aus dem Darstellungsbereich des Lexikons „auszugrenzen". Was heisst es, eine

„Beziehung zur jüdischen Tradition" zu haben, was heisst es, diese Beziehung
„aufzugeben"? Solche und ähnliche Fragen lassen die Herausgeber unbeantwortet.

11 Weder ein „rein theologisches" noch ein „orthodoxes" Verständnis des Judentums
sind inhaltlich stabile Grössen. Die Herausgeber beziehen sich hier wohl auf
Interpretations^/»rwze« des Judentums, denen eine ahistorische und unkritische Methode

eigen ist.
12 Wie stark die jüdische Philosophie im deutschsprachigen Raum vernachlässigt wur¬

de, ist etwa daran ersichtlich, dass man bislang für etliche Personenporträts auf die

von J. S. Ersch/J. G. Gruber herausgegebene Allgemeine Encyklopädie der

Wissenschaften und Künste. 3 Bände, Leipzig 1818-1889 zurückgreifen musste.
'3 „Wenn [. .] einzelne Namen, die in dieses Feld gehörten, fehlen, dann auch aus

dem pragmatischen Grund, dass dieses Lexikon keine Enzyklopädie sein und damit
nicht dem Prinzip der Vollständigkeit folgen kann, sondern repräsentativ bleiben
muss". So wird beispielsweise der Eintrag zum Baal Schern Tov (S. 170-174)
explizit als ftir den Chassidismus repräsentativ bezeichnet (S. XVII Anm. 52).

343



Hingegen ist der Anspruch, eine „repräsentative" Auswahl getroffen zu haben,
durchaus kritisch zu hinterfragen. Selbst ein flüchtiger Blick auf die chronologische
Artikelliste (S. XXV-XXVII) zeigt, dass weit mehr als die Hälfte aller Einträge (139
von 187) jüdischen Denkern der ,Neuzeit' gewidmet sind.14 Demgegenüber finden sich

nur gerade acht Porträts ftir die Zeit zwischen dem 9. und dem 11. Jahrhundert, die

gemeinhin als .Goldenes Zeitalter' der vormaimonidischen jüdischen Philosophie gilt.
Hätten die Herausgeber der chronologischen und alphabetischen Artikelliste eine

dritte - nach dem zentralen Tätigkeitsfeld der dargestellten Denker geographisch
aufgeschlüsselte - Liste (oder Karte) beigefügt, so wäre eine weitere Disproportion in der
Artikelauswahl graphisch fassbar gemacht worden: Mehr als neunzig Prozent der
dargestellten Porträts gelten nämlich europäischen Juden, und für die Zeit nach Abraham
ben Maymün (gestorben 1237, LJP, S. 55-57) haben die Herausgeber, abgesehen von
Ibn Kammüna (68-70),15 keinen einzigen Vertreter einer stricto sensu aussereuropäi-
schen Tradition jüdischer Philosophie berücksichtigt.16

Niemand wird bestreiten, dass Europa ab dem späten 12. Jahrhundert zum
Zentrum der jüdischen Intelligenzija avancierte. Sollte jedoch dieses quantitative Argument
genügen, nicht-europäische Traditionen jüdischer Philosophie nach Maimonides aus
dem LJP auszugliedern? Mit dem Eurozentrismus ihrer Artikelauswahl unterlaufen die

Herausgeber den Kernpunkt ihrer eingangs begründeten Darstellungsperspektive, nämlich

die „auch räumlich gedachte [. .] Vieldeutigkeit dessen sichtbar [zu] machen, was
als .jüdische Philosophie' gelten kann" (S. XVI.VIII).17 Während diese offene

Umschreibung des Projekts aus der Zurückweisung einer möglichen Wesensbestimmung
dessen, was .jüdische Philosophie' sei, folgte, genügte sie offensichtlich nicht, um einem
eurozentrischen Reduktionismus ihrer räumlichen Interpretationsvielfalt vorzubeugen.

Die .jüdische Philosophie' wurde nicht zuletzt deshalb als akademische Disziplin
geschaffen, um einigen kaum beachteten Texten der Philosophiegeschichte zu ihrem
Recht zu verhelfen. Ebendiese Sensibilität gälte es beizubehalten, um der latenten
Bildung eines Kanons .jüdischer Philosophie' entgegenzuwirken.18

14 Drei Viertel aller Artikel betreffen Denker und Denkerinnen (136 Männer und 3
[!] Frauen) des 16. bis 20. Jahrhunderts, von denen wiederum drei Viertel auf das

19. und 20. Jahrhundert entfallen.
'5 Prof. Y. Tzvi Langermann (Ramat Gan) und Prof. Sabine Schmidtke (Berlin) ar¬

beiten derzeit an einem von der German-Israeli Foundation for Scientific Research

and Development (GIF) unterstützten Projekt unter dem Titel „Post Avicennian
Philosophy in the Islamic East: A Study of the Life and Works of Ibn Kammüna".

lf> Die Hauptvertreter der safedischen Kabbala und die palästinensischen Schabbatia-

ner können nur beschränkt als „aussereuropäisch" charakterisiert werden.
17 Vgl. zum Thema z.B. T. Parfitt/E. Trevisan Semi Judaising Movements. Studies

in the Margins ofJudaism, London 2002; E.H. Shohat/R. Stam, Unthinking
Eurocentrism: Multiculturalism and the Media, London 1994. Die Artikelauswahl
für das 19. und das 20. Jahrhundert ist nicht nur euro- und aschkenazozentristisch,
sondern auch deutschzentristisch.

18 Gemäss dem Verlag umfasst das Lexikon insbesondere „ein Feld philosophischen
Denkens, das 1933 ausgegrenzt und später weitgehend vergessen [. .] wurde" (siehe

Buchdeckel). Siehe in diesem Zusammenhang H. Ben-Shammai, Medieval History

and Religious Thought, in: S.C. Reif (ed.), The Cambridge Genizah Collections:

Their Contents and Significance, Cambridge 2002, S. 136-151.

344



Damit soll nicht gemeint sein, dass beispielsweise Porträts namentlich nicht
bekannter jüdischer Konfuzianer in Kai'feng des 15. und 16. Jahrhunderts oder Autoren
von Texten in noch relativ wenig untersuchten Sprachen wie etwa Judaeo-Urdu oder

Judaeo-Malay ins LJP aufzunehmen wären.19 Auch die Darstellung jüdischer Philosophen,

deren Namen wir zwar kennen, von denen aber keine Texte vorhanden sind, wäre
im Rahmen eines solchen Lexikons nur beschränkt sinnvoll.20

Dass es jedoch jenseits der genannten curiosa und exotica ein vielfältiges aussereu-
ropäisches Denken des Judentums gab und gibt, das in einem Lexikon jüdischer
Philosophen nicht fehlen dürfte, soll an einigen ausgewählten Beispielen gezeigt werden:21

2.1. Jüdisches Denken nach Maimonides

Jüdisches Denken nach Maimonides (1138-1204; LJP, S. 42-46) positioniert sich
üblicherweise durch seine interpretative Wertung des maimonidischen Schrifttums, sei

diese nun schroff ablehnend, kritisch abwägend oder uneingeschränkt zustimmend.
Diese in der Regel polemische Auseinandersetzung ist gemeinhin als „maimonidische
Kontroverse" bekannt.22 Die Maimonides-Rezeption nimmt denn auch im LJP einen

wichtigen Platz ein.23 Wie in zahlreichen anderen Darstellungen wird leider nur die

D A. H. Plaks, The Confucianization of the Chinese Jews: Interpretations of the

K'ai-feng Stelae Inscriptions, in: Sino-Judaica 1 (1991), S. 47-62; S.N. Rhee,
Jewish Assimilation: The Case of Chinese Jews, in: Comparative Studies in Society
and History 15 (1973), S. 115 -126; D. D. Leslie, The Survival ofthe Chinese Jews:
TheJewish Community ofKaifeng, Leiden 1972; D. D. Leslie, Persia or Yemen? The
Origin of the Kaifeng Jews, in: S. Shared (ed.), Irano-Judaica: Studies relating to

Jewish Contacts with Persian culture throughout the Ages, Jerusalem 1982, S. 101 — 111.
20 Beispiele wären etwa Abü Katlr Yahyä ben Zakarlyä al-Kätib at-Tabaränl (gestorben

320h/932), Ibrahim al-Bagdädl, Yehuda ben Yüsuf (Ibn Abi t-Tanä'), Ya'qüb ben

Mardawayh, Yüsuf ben Qayyümä, Ibrahim (al-Yahüdl) at-Tustarl, Wahb ben Ya'Is

ar-Raqql, Abü 1-Hayr Däwüd ben Müsag (vgl. zu diesen und weiteren Jüdischen
Philosophen' J. L. Kraemer, Humanism in the Renaissance of Islam: The Cultural
Revival during the Buyid Age, Leiden 1986, S. 83-84; D.E. Sklare, Samuel ben

Hofhi Gaon and His Cultural World: Texts and Studies, Leiden 1996, S. 112-141.
21 Man vergleiche in diesem Zusammenhang etwa die Artikelauswahl des LJP mit

jener in Abd al-Mun'im al-Hifni, al-Mawsü'a an-naqdîya lil-falsafa al-yahüdiya,
Beirut 1400/1980. Eine detailliertere Darstellung der jüdischen Philosophie in
arabischer, persischer und türkischer Sprache dürften anspruchsvollere Leser in den

von Ulrich Rudolph und Dimitri Gutas herauszugebenden Bänden des ,Ueberweg'
(Grundriss der Geschichte der Philosophie: Philosophie in der islamischen Welt, Basel)

erwarten, deren Publikation für 2006/2007 geplant ist (siehe http://www.unicom.
unizh.ch/unimagazin/2003/2/pdf/Unimagazin2003-2.pdf). Die Darstellung
jüdischer Denker in der islamischen Welt wird von zwei ausgewiesenen Fachspezialisten,

Mauro Zonta und Rémi Brague, betreut werden.
22 Für das 13. und 14. Jahrhundert kennen wir die Namen von mehr als 250 jüdi¬

schen Persönlichkeiten, die aktiv an dieser Kontroverse teilnahmen.
23 Vgl. z.B. S. 39-41.49-51.55-68.70-120.

345



europäische Komponente dieser Rezeption berücksichtigt.24 Dass die aussereuropäische

Rezeption der Schriften Maimonides' sehr intensiv war, wird allein schon durch die
Anzahl und Verbreitung der Handschriften seiner Werke im aussereuropäischen Raum
deutlich.25 Zudem wurden in den vergangenen Jahren zahlreiche Studien und Texte zur
.orientalischen' Maimonides-Rezeption publiziert.26

Zur orientalischen Seite der maimonidischen Kontroverse zählen nicht zuletzt die
Schriften von Maimonides' Nachkommen.27 Abraham ben Maymün (1186-1237,

24 Siehe beispielsweise D.J. Silver, Maimonidean Criticism and the Maimonidean
Controversy, 1180-1240, Leiden 1965; A. S. Halkin, Nach Maimonides: Aus den

Schriften seiner Kritiker, Apologeten und Kommentatoren, Jerusalem 1979 [hebr.]; I.
Dobbs-Weinstein, The Maimonidean Controversy, in: D.H. Frank/O. Leaman
(ed.), History ofJewish Philosophy, S. 331-349.

25 Bezüglich Dalälat al-hä'irln siehe C. Sirat, Une liste de manuscrits préliminaire à

une nouvelle édition du Dalälat al-Häyryn [sic!], in: J. PeiAez del Rosal (ed.),
Sobre la vida y obra de Maimonides, Côrdoba 1991, S. 315-333; Y. T. Langer-
mann, The India Office Manuscript of Maimonides Guide: The Earliest Complete
Copy in the Judaeo-Arabic Original, in: The British Library Journal 21 (1995), S.

66-71; Y. T. Langermann, Supplementary list of manuscripts and fragments of
Dalälat al-Hälrin, in: Maimonidean Studies 4 (2000), S. 31 — 37. Das judaeo-ara-
bische Original von Maimonides' Daläla wurde auch im karäischen Judentum
sowie bei muslimischen und christlichen (vor allem koptischen) Gelehrten rezipiert.
Für die übrigen Werke vgl. http://raml.huji.ac.il:83.

26 S. Stroumsa, Zur maimonidischen Kontroverse im Orient. Die Rolle Abü 1-Bara-

kät al-Bagdädls [hebr.], in: H. Ben-Shammai (ed.), Hebrew and Arabic Studies in
Honour ofJoshua Blau, Tel Aviv, Jerusalem 1993, S. 415-422; S. Stroumsa,
Twelfth century concepts of soul and body: the Maimonidean controversy in Baghdad,

in: A. I. Baumgarten/J. Assmann/G. G. Stroumsa (ed.), Self Soul and Body
in Religious Experience, Leiden 1998, S. 313-334; S. Stroumsa, Der Anfang der
maimonidischen Kontroverse im Orient: Yosef Ibn Sim on 's Risälat al-'iskät fl hasr

al-'amwät mit Einleitung und kommentierter hebräischer Übersetzung, Jerusalem
1999 [hebr.]; P.B. Fenton, Daniel Ibn al-Mäshita's Taqwlm al-Adyän: New light
on the oriental phase of the Maimonidean controversy, in: J. Blau/S. C. Reif (ed.),
Genizah Research after Ninety Years: The Case ofJudaeo-Arabic. Papers Read at the

Third Congress of the Society for Judaeo-Arabic Studies, Cambridge 1992, S. 74-81;
P.B. Fenton, La Taqwlm al-adyän de Daniel Ibn al-Mâsita, nouvelle pièce de la

controverse maïmonidéienne en Orient, in: Revue des Etudes Juives 145/3-4
(1986), S. 279-294.

27 Siehe M. Ben-Sasson, Tradition und Innovation in der Struktur der Kontroverse
bei den Nachkommen Maimonides' [hebr.], in: J. Blau/D. Doron (ed.), Heritage
and Innovation in Medieval Judaeo-Arabic Culture. Proceedings of the Sixth Conference

of the Society for Judaeo-Arabic Studies, Ramat-Gan 2000; P. B. Fenton, The

Literary Legacy of Maimonides' Descendants, in: J. PelAez del Rosal (ed.), Sobre

la vida y obra de Maimonides, S. 149-157.

346



LJP, S. 55-57), Kifayat al-'âbidïn-,1& David ben Maymün (1222-1300), Midrasch zu
Genesis und Exodus;29 'Obadyäh ben Maymûn (1228-1265), al-Maqäla al-hawdïya-,i0
Abraham (II) ben Maymün (1245-1313); Yehosü'a ben Maymün (1310-1355), al-
Masä'il-,31 David ben Yehosü'a ben Maymün (1335-1415), al-Mursid ilä t-tafarrud
wa-l-murfid ilä t-tagarrud-J2 Tagrtd al-haqäHq an-nazarïya wa-talhts al-maqäsid an-
naftäniya; Sarh {ta'lïqlpêrûs) Misneh Töräh;33 Sarh dalälati l-hädrin.i/l Davids Werk ist
nicht zuletzt eine wertvolle Informationsquelle für unsere Kenntnis der islamischen

Philosophie im 14. Jahrhundert, insbesondere für die Rezeption as-Suhrawardls und der
z/rag1-Tradition.35 Das literarische Schaffen der Maimoniden ist überdies ein wichtiger
Zeuge für die Rezeption des Sufismus in der jüdischen Mystik des Orients.36

28 Die Edition der nicht edierten Passagen des Kijdyat al-äbidm ist in Vorbereitung,
siehe P. B. Fenton, New Light on Abraham Maimonides' Doctrine of Mystical
Experience [hebr.], in: Da'at 50-52 (2003), S. 107-119.

29 Ausschnitte des judaeo-arabischen Originals wurden 1914 in Alexandria publiziert.
Eine hebräische Ubersetzung wurde von A. Katsh in 2 Bänden ediert (Jerusalem
1964-1968).

30 Ed. P.B. Fenton, Jerusalem 1987; Paris 1987.
31 Ed. Y. Ratzhaby, Jerusalem 1989. Siehe auch P.B. Fenton, The Literary Legacy

of David ben Joshua, Last of the Maimonidean Nëgîdim, in: Jewish Quarterly
Review 75 (1984), S. 47 Anm. 79.

32 Ed. P.B. Fenton, London 1981; Paris 1987.
33 Tanhüm ben Joseph ha-Yerusalml (gestorben 1291) schrieb ein judaeo-arabisches

Wörterbuch zur Mishneh Tora (al-Mursid al-käfi), ed. H. Shy, Ph.D. Thesis. 3

Bände, Jerusalem 1975. Tanhüm verfasste auch einen Bibelkommentar (Kitäb al-

Igäz wa-l-bayän) und später eine umfassende Einleitung dazu (al-Kulllyät)\ Siehe T.
FIaarbrücker, Rabbi Tanchum Jeruschalmi — Arabischer Commentât zum Buche

Josua, Berlin 1863; H. Shy, Was die Handschrift eines Autors charakterisiert:
Tanhüm Yerusalmls Autographen [hebr.], in: Y. Rosenberg (ed.), Asufat Qiryat
Sefer, Jerusalem 1998 Beiheft zu Qiryat Sefer 68), S. 191-204; H. Shy, Tanhum
ha-Yerushalmi's Commentary on the Minor Prophets. A Critical Edition with an
Introduction, and Annotated Hebrew Translation, Jerusalem 1991 [hebr.]; P. B. Fenton,
The Post-Maimonidean Schools of Exegesis in the East: Abraham Maimonides, the
Pietists, Tanhüm ha-Yerusalml and the Yemenite School, in: Hebrew Bible I Old
Testament 1,2 (2000), S. 433-455.

34 Vgl. die Werkbeschreibung in: P. B. Fenton, The Literary Legacy of David ben

Joshua; P. B. Fenton, The Judaeo-Arabic Commentary on Maimonides' Misnë
Törä by Rabbi David b. Joshu'a Maimonides (1335-1414) [hebr.], in: J. Blau/D.
Doron (ed.), Heritage and Innovation in MedievalJudaeo-Arabic Culture, S. 145 -
160.

33 P. B. Fenton, The Literary Legacy of David ben Joshua, S. 36-37.
36 Vgl. zum Thema den kurzen Überblick in P. B. Fenton, Judaism and Sufism, in:

D.H. Frank / O. Leaman, (ed.), The Cambridge Companion to Medieval Jewish

Philosophy, Cambridge 2003, S. 201 — 217.

347



2.2. Karäisches Judentum37

Mit Abü Yüsuf Ya'qüb ben Ishäq al-Qirqisänl (LJP, S. 14-16) und Yüsuf al-BasIr (LJP,
S. 17-18) haben die Herausgeber gerade mal zwei Vertreter des karäischen Judentums
im 10. bzw. 11. Jahrhundert berücksichtigt. Selbst herausragende Gestalten des

hebräischsprachigen Karäertums, wie etwa Jehudah Hadassi,38 Aaron ben Elijah („der
karäische Maimonides"),39 Elijah Basyaci oder Caleb Afendopolo blieben unberücksichtigt.

Unter den Namen, die Samuel Abraham Poznanski in seine Enzyklopaedia le-toldot
bnë miqrtf aufgenommen hat, gäbe es mehrere Dutzend, denen ein Eintrag im LJP
zustehen würde.40

2.3. Jemenitisches Judentum41

Eine überaus lebendige Tradition .jüdischer Philosophie' finden wir im Judentum des

Jemen. Diese erschöpfte sich nicht etwa in der Rezeption der Schriften Se'adyas42 und

37 Zum karäischen Judentum siehe jetzt M. Polliack (ed.), Karaite Judaism: A Guide

to Its History and Literary Sources, Leiden 2003 Handbook of Oriental Studies.
Section 1: The Near and Middle East 73); M. Polliack, Medieval Karaism, in: M.
Goodman (ed.), The Oxford Handbook ofJewish Studies, S. 295—326; Y. Yaron et
al. (ed.), An Introduction to Karaite Judaism: A Guide to Karaite Observance, Theology,

and History, New York 2003.
38 Vgl. zu ihm D.J. Lasker, The Philosophy ofJudah Hadassi the Karaite [hebr.], in:

Shlomo Pines Jubilee Volume. Band I, Jerusalem 1988, S. 477-492.
39 Vgl. zu ihm D. Frank, The Religious Philosophy ofthe Karaite Aaron ben Elijah: The

Problem ofDivine Justice. Ph.D. Dissertation, Harvard University 1991.
40 S.A. Poznanski, Enzyclopaedia le-toldot bnë miqrä'. Manuskript, Jerusalem, 4°760.

Das unveröffentlichte Lexikon wird zur Zeit in einem Forschungsprojekt der
Hebräischen Universität Jerusalem unter der Leitung von Haggai Ben-Shammai
überarbeitet und aktualisiert.

41 Bibliographische Übersichten bietet Y. Ratzhaby, Die Literatur der jemenitischen
Juden [hebr.], in: Qiryat Sefer 28 (1952/3), S. 255-278.394-409; Y. Ratzhaby,
Forschungsarbeiten zum jemenitischen Judentum: eine Bibliographie für die Jahre
1935-1975 [hebr.], in: Mosaf le-Qiryat Sefer 50 (1975/76); aktualisiert in: Qiryat
Sefer 56 (1980/81), S. 497-528; 62 (1988/89), S. 785-865; viele wertvolle
Artikel zur jüdischen Philosophie im Jemen sind in der Zeitschrift Tema 1 (1989/90)
bis 8 (2003/04) enthalten; Y. Tobi/E. Yizhaq (ed.), Mehqarim be-yahadut teyman.
Ha-Qongres ha-beynle'umi le-heqer yahadut Teyman, New Jersey, Haifa 1999;
Y. b. H. Tobi, The Jews ofYemen: Studies in Their History and Culture, Leiden 1999;
R. Aharoni, Yemenite Jewry: Origins, Culture, and Literature, Bloomington 1986;
Y. T. Langermann, Die Juden Jemens und die exakten Wissenschaften, Jerusalem
1987 [hebr.]; Y. T. Langermann, Yemenite Midrash: Philosophical Commentaries on
the Thorah. An Anthology of Writings from the Golden Age ofJudaism in the Yemen,

San Francisco 1996; S.D. Goitein, Die Juden Jemens. Geschichte, kommunale

Organisation, spirituelles Leben (Gesammelte Studien), Jerusalem 1983 [hebr.].
42 Siehe H. Ben-Shammai, Textual problems in Sa'adya's kitäb al-amänät, in: P. B.

Fenton (ed.), Proceedings of the Seventh Conference of the Society for Judaeo-Arabic
Studies, Strasbourg 1995, Leiden [noch nicht erschienen].

348



Maimonides';43 vielmehr brachte sie ein eigenständiges und vielfältiges Schrifttum hervor.

Obwohl es weder an Literatur noch an kompetenten Forschern und Forscherinnen

zum Thema mangelt, hat das LJP nicht einen Repräsentanten des jemenitischen
Judentums berücksichtigt. Es sollen hier deshalb wenigstens die wichtigsten Namen und
Werke in Erinnerung gerufen werden:44 Ihn al-Mufaddal, Kitäb (risälat) ad-durr an-
nafis al-mufassal, ms. Carullah 1279, fols. 24a-44b;15 Nathana'el Ihn al-Fayyüml,

43 Vgl. etwa I. Horn, Ein anonymer arabischer Commentar aus dem XV. Jahrhundert zu
Maimonides' Dalälat al-Häirin, nach einer Berliner Handschrift zum ersten Male
herausgegeben, ins Deutsche übersetzt und mit kritischen Anmerkungen versehen, Breslau

1907; M. Zobel, Ein anonymer arabischer Commentar zu Maimonides',Führer
der Unschlüssigen'. Teil I, Kap. 41-61: Nach Ms. Or. Oct. 258 (hebr.) der Königlichen

Bibliothek in Berlin zum erstenmal herausgegeben, mit erläuternden Anmerkungen,

einer deutschen Übersetzung und einer Einleitung versehen, Breslau 1910; siehe

auch oben Anm. 25.
44 Neben den Angaben in diversen Handschriftenkatalogen vgl. Y.T. Langermann,

Yemenite Philosophical Midrash as a Source for the Intellectual History of the Jews

of Yemen, in: D. Frank (ed.), The Jews ofMedieval Islam, Leiden 1995, S. 335 —

347; Y.T. Langermann, Manuscript Moscow Guenzburg 1020: An important
New Yemeni Codex of Jewish Philosophy, in: Journal of the American Oriental
Society 115 (1995), S. 373-387; F. Rosenthal, From Arabic Books and Manuscripts

V: A One-Volume Library of Arabic Philosophical and Scientific Texts in
Istanbul, in: Journal of the American Oriental Society 75 (1955), S. 14-23,
beschreibt Hs. 1279 der Gärulläh-Sammlung in der Millet Bibliothek in Istanbul
(410 fols.) als magmüc (,Gesammelte Texte'), die in den Jahren 882-3/1477-8
vom Schreiber Muhammad ben Hasan [. .] ben Zunayh kopiert wurden. Diese
Handschrift enthält eine Fülle von Informationen zur Geschichte jüdischen Denkens

im Jemen. Besonders wertvoll sind diesbezüglich die zahlreichen Randglossen,
die derzeit von Colette Sirat and Marc Geoffroy am IRHT in Paris entziffert und

ausgewertet werden. Weitere bedeutende Handschriften für die Tradition .jüdischer
Philosophie' im Jemen sind ms. Chicago. Spertus College Cl 1 (siehe N. Golb,
Spertus College ofJudaica Yemenite Manuscripts: An Illustrated Catalogue, Chicago
1972, S. 15-16; Y. T. Langermann, Three Singular Treatises from Yemeni

Manuscripts, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies 65 [1991], S.

568-571); ms. Sassoon 864 (siehe D. Sassoon, Ohel David. Band II, Oxford
1932, S. 1052-1053; Y.T. Langermann, The Yemenite Treatise Known as

Hafisah [hebr.], in: Qiryat Sefer 61 [1986-87], S. 363-367); Y.L. Nahum, Sefer
Sohar le-Hasifat Ginzë Teyman, Tel Aviv 1986.

45 Vgl. zu ihm F. Rosenthal, From the .unorthodox' Judaism of medieval Yemen, in:
G. Nahon/C. Touati (ed.), Hommages à Georges Vajda. Études d'histoire et de

pensée juives, Louvain 1980, S. 278-290.

349



Bustän al-'uqül-,46 N. N., kitäb al-haqä'iqf7 Nethan'el ben Yesac(yä) (frühes 14.

Jahrhundert), Nür az-zaläm (1339);48 David al-Adanl (Mitte 14. Jahrhundert), ha-Midräs
ha-gädöl\49 Rabbi Zeharyah ben Slomo ha-Rofe' (Yahyä ben Sulaymän at-Tablb ad-

Dammäri, erste Hälfte des 15. Jahrhunderts), Midras ha-hefes (1428),50 ad-Durra al-
muntahabaf Sarh 'aid d-dalälaf2 Rabbi Höter ben Slömo (Mansür ben Sulaymän
ad-Dammäri), Sarh al-qawä'id, Siräg al-'uqül-,53 Rabbi Se'adya (Sa'ld) ben David
(Dä'üd) ad-Dammäri (Mitte 15. Jahrhundert), Nagät al-gâriqïn, Taswïq al-gäfiltn,

46 Vgl. die grundlegende Arbeit von S. Pines, Nathana'el b. al-Fayyumi et la théologie
ismaélienne, in: Revue de l'histoire juive en Egypte 1 (1947), S. 5-22, wieder
abgedruckt in: S. Pines, Studies in the History ofJewish Thought. The Collected Works of
Shlomo Pines, ed. W. Z. Harvey et al. Band V, Jerusalem 1997, S. 317-334; eine
hebräische Ubersetzung dieses Artikels ist in Tema 3 (1992/93), S. 29-44 erschienen;

R. C. Rriener, Jewish Ismâ'ïlism in Twelfth Century Yemen: R. Nethanel ben

al-Fayyüml, in: Jewish Quarterly Review 74 (1984), S. 249—266.
47 Siehe M. Steinschneider, Die arabische Literatur der Juden - Ein Beitrag zur

Literaturgeschichte der Araber, Frankfurt a. M. 1902, S. 277 Nr. 26; Y. QÄFiH, in:
Qovets 'al Yad. New Series 5, S. 39-63; Y. Qâfîh, Die Kontroverse um die
allegorische Bibelauslegung im Jemen [hebr.], in: Le-ros Yosef: Mehqarim be-hokhmat

Yisra'el, Jerusalem 1995, S. 11-67.
4g Ed. Y. Qäfih, Jerusalem 1953; 21982; Y. T. Langermann, Yemenite Midrash, S.

265-266.
49 Ediert in fünf Bänden (1947-1973) durch Mossad ha-Rav Kook; Y. S. Tobi, Der

Grosse Midrasch: Seine Quelle und seine Struktur. 2 Bände, Ph. D. Thesis, Jerusalem,
Hebrew University 1994 [hebr.]; M. Zucker, Die Bibelkommentare von R.
Samuel b. Hofni und R. Se'adyah im Grossen Midrasch, in: Sefer ha-Yovel le-Avraham
Weiss [hebr.], New York 1964, S. 461-481; Y.T. Langermann, Yemenite Midrash,
S. 267-268.

5° Die Teile zu Genesis und Exodus wurden ediert von M. Havazelet, Jerusalem
1991.

51 Y.T. Langermann, Manuscript Moscow Guenzburg 1020, S. 374-377; Y.T.
Langermann Yemenite Midrash, S. 269-270; Y. Tobi, A New Manuscript
Containing Works of R. Hoter ad-Dammäri and R. Zeharya ha-Rofé, in: Tagim 5-6
(1975), S. 71-95.

52 Siehe Y. Ratzhaby, Die Literatur der jemenitischen Juden [hebr.], in: Qiryat Sefer
28 (1952/3), S. 278, Nr. 156; M. Steinschneider, Die arabische Literatur der

Juden, S. 249, § 198.
53 E.Y. Kutscher, Hebrew Language. Mishnaic, in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopae¬

dia Judaica. Band XVI, Jerusalem 1971, Sp. 1590-1607, dort Sp. 1603-1604;
Y.T. Langermann, Yemenite Midrash, S. 271-273; Y. Tobi, A New Manuscript;
D. R. Blumenthal (ed.), The Commentary of R. Hoter b. Shelomo to the Thirteen

Principles ofMaimonides, Leiden 1974; D.R. Blumentflal (ed.), The Philosophic
Questions and Answers ofHoter ben Shelomo, Leiden 1981; D. R. Blumenthal, An
Illustration of the Concept of 'Philosophic Mysticism' from Fifteenth Century
Yemen, in: G. Nahon/C. Touati (ed.), Hommages à Georges Vajda, S. 290-308.

350



Midras ha-bê'ûr;54 Rabbi Alu'el (David) ben Yesac al-Liwänl (spätes 15. Jahrhundert):
al-Wagïz al-mugnî..55

Die Tradition des philosophischen Midrasch, das wichtigste Genre fiir die Verbreitung

des maimonidischen Denkens im Jemen, wurde auch im 16. Jahrhundert
fortgesetzt.56 Selbst wenn einige wichtige Texte der jemenitischen Tradition weiterhin nur
in Handschriften zugänglich sind, so ist es wohl kaum einem Mangel an ediertem
Textmaterial zuzuschreiben, dass die jemenitische Tradition im LJP unberücksichtigt
blieb.57

2.4. Persisches Judentum

Eine weitere bedeutende Tradition jüdischer Philosophie finden wir im persischsprachigen

Raum. Aus der frühen Phase (8. bis 10. Jahrhundert) sind uns zahlreiche Texte

erhalten, deren Autorenschaft jedoch nach jetzigem Forschungsstand anonym bleibt.58

Einige wichtige Texte kennen wir aus safavidischer Zeit (17. und 18. Jahrhundert).59
Besonders hervorzuheben gilt es aus dieser Periode die 1686 verfassten Hovot Yehuda

54 Ed. Y. QÄFiH, Qiryat Ono 1998; zum Autor vgl. B. Richler, Über den jemeni¬
tischen Midrasch ha-be'ür und seinen Autor [hebr.], in: 'Ale Sefer 2 (1976), S.

91-96; B.H.S. Mazor, Sa'id ihn Dä'üd al-'Adani: His Role in Fifteenth Century
Judeo-Arabic Literature. Ph.D. Thesis, Harvard University, Cambridge/Massachusetts

1975; vgl. die Notizen von S. Assaf in Qiryat Sefer 22 (1945-6), S. 240-244;
Y. T. Langermann, Yemenite Midrash, S. 270-271.

55 Y. Tobi, Rabbi David ben Yesha1 ha-Levi (Jemen, 15. Jahrhundert) [hebr.], in: 'Ale

Sefer 16 (1989/90), S. 79-93; Y. Ratzhabi, Die Einleitung R. Davids ben Yesa' zu
seinem Midrasch al-Wagiz al-mugni [hebr.], in: 'Ale Sefer 17 (1992/93), S. 143 —

144; Y.T. Langermann, Yemenite Midrash, S. 273-279.
56 Siehe etwa Y.T. Langermann, Zwei unbekannte philosophische Midraschim aus

dem Jemen [hebr.], in: Qiryat Sefer 63/4 (1990/91), S. 1334-1337.
57 Y. QÄfih hat eine Reihe von judaeo-arabischen Texten aus dem Jemen mit he¬

bräischen Übersetzungen herausgegeben: Bustän al-'uqül, al-Maräqi ild rutabyemöt
ha-masiah, und Hoter ben Slomos masädl wurden in einem Sammelband unter
dem Titel Mahsavah we-musar (Jerusalem 1984) herausgegeben. Einige von Qäfihs
Texten, die in verschiedenen israelischen Zeitschriften publiziert wurden, sind von
Y. Tobi gesammelt und unter dem Titel Ha-Rav Yosef Qäfih: Ketavim in zwei
Bänden herausgegeben worden (Jerusalem 1989).

58 Siehe S. Shared, Early Judaeo-Persian Texts, With Notes on a Commentary to
Genesis, in: L. Paul (ed.), Persian Origins: Early Judaeo-Persian and the Emergence

of New Persian. Collected Papers of the Symposium, Göttingen 1999, Wiesbaden

2003, S. 195-219.
59 Vgl. zu dieser Periode die hervorragende Arbeit von V. B. Moreen, Iranian Jewry

during the Afghan Invasion. The Kitäb-i Sar Guzasht-i Käshän ofBäbäi b. Farhäd:
Text, Edition and Commentary, Stuttgart 1990.

351



des Yehuda ben El azar/" Der Autor beweist in diesem Text nicht nur Vertrautheit mit
den klassischen Texten der jüdischen Tradition (d.h. Talmud, Midraschim, Zohar
u.s.w.) und Texten der .jüdischen Philosophie', sondern ebenso mit den Werken der

wichtigsten griechischen und muslimischen Philosophen. Seine mit anti-muslimischer
Polemik61 durchsetzte Prophetologie beruft sich nicht nur auf Maimonides (Daläla I, S.

61-64), sondern auch auf europäische Kabbalisten wie etwa Rabbi Shabbetai Sheftel
ben Akiva Horowitz (gestorben Prag 1619).62

Die Maimonides-Rezeption unter persischsprachigen Juden ist auch belegt durch
judaeo-persische Randglossen in judaeo-arabischen Handschriften maimonidischer Werke.63

Die Rezeption sufischer Literatur bei jüdischen Denkern der persischen Tradition
ist seit langem bekannt.64

2.5. Neuzeit

Könnte die Artikelauswahl des LJP Repräsentativität beanspruchen, dann gäbe es in der
Neuzeit kein philosophisches Denken des Judentums ausserhalb Europas. Die Absurdität

einer solchen Schlussfolgerung liegt auf der Hand. Das Ausklammern jüdischer
Selbstreflexion ausserhalb Europas wiegt umso schwerer, als es auch in der konzeptionellen

Einleitung nicht reflektiert und begründet wird. Im Rahmen einer Buchbesprechung

muss es genügen, auf ausgewählte themenrelevante Literatur hinzuweisen:

— Ein wertvoller Grundsatzbeitrag zur Problematik mit einigen weiterführenden bi¬

bliographischen Angaben ist A. Alcalays jüngst erschienener Aufsatz: Intellectual
Life, in: R. S. Simon / M. M. Laskier/ S. Reguer (ed.), The Jews of the Middle East
and North Africa in Modern Times, New York 2003, S. 85 — 112.

- Allgemeine Beschreibungen jüdischen Denkens in der arabischsprachigen Welt der

,Neuzeit' sind sodann in folgenden Publikationen enthalten: H. Zafrani, Études et
recherches sur la vie intellectuelle juive au Maroc de la fin du XVe au début du XXe
siècle, Paris 22003 (*1977); S. Fellous et al. (ed.), Juifi et musulmans en Tunisie.

60 Herausgegeben von A. Netzer, Hovot Yehudah le-Rabbi Yehudah b. El'azar, Jeru¬
salem 1995. Der Herausgeber hat dem edierten Text eine ausführliche und
informative Einführung (S. I-LXX) vorangestellt. Der Text ist im wesentlichen eine

philosophische Ausarbeitung von Maimonides' dreizehn Glaubensgrundsätzen mit
einer ausgesprochen anti-kabbalistischen Stossrichtung.

61 Vgl. dazu V. B. Moreen, Polemical Use of the Qur'än in Two Judeo-Persian Texts,

in: S. Shared/A. Netzer (ed.), Irano-Judaica IV. Studies relating to Jewish contacts

with Persian culture throughout the ages, Jerusalem 1999, S. 203-213.
62 S.A. Horodezky et al., Horowitz, Shabbetai Sheftel ben Akiva, in: C. Roth et al.

(ed.), Encyclopaedia Judaica. Band VIII, Jerusalem 1971, Sp. 1003. Zu ihm gibt es

im LJP keinen Eintrag.
63 Beispiele sind mss. British Library Or. 2456, 10007/2, 10007/3, 10043; siehe J.

Rosenwasser, Judaeo-Persian Manuscripts in the British Museum (OJfprint from
Handlist ofPersian Manuscripts), London 1966, S. 39.42.

64 Vgl. z. B. V. B. Moreen, A Dialogue between God and Satan in Shähln's Bereshit

Nämah, in: S. Shared/A. Netzer (ed.), Irano-Judaica III: Studies relating to Jewish
contacts with Persian culture throughout the ages, Jerusalem 1994, S. 127—141.

352



Fraternité et déchirements, Paris 2003; N.A. Stillman, The Jews ofArab Lands in
Modern Times, Philadelphia 1991; N.A. Stillman, Sephardi religious responses to

modernity, Luxembourg 1995; D.J. Schroeter, The changing relationship
between the Jews of the Arab Middle East and the Ottoman state in the nineteenth

century, in: A. Levy (ed.), Jews, Turks, Ottomans, New York 2002, S. 88-107;
J.M. Landau, The Jews in 19th century Egypt: Some socio-economic aspects, in:
A. Levy (ed.), The Jews of the Ottoman Empire, Princeton/New Jersey 1994, S.

287-300.
- Einige Eckdaten zum jüdischen Denken im Iran des 20. Jahrhunderts sind in S.D.

Daghighian, Political life: Jewish Iranian intellectuals in twentieth-century Iran,
in: Esther's children. A portrait ofIranian Jews, 2002, S. 261-272, enthalten.

- Jüdisches Denken in Lateinamerika ist Gegenstand zahlreicher Publikationen von
Saül Sosnowski.

Man mag zusammenfassend festhalten, dass eine grössere Sorgfalt bei der
Artikelauswahl wünschenswert gewesen wäre. In Anbetracht der Arbeitsschwerpunkte der

Herausgeber und in Anlehnung an das Metzler Lexikon der deutsch-jüdischen Literatur wäre

es vielleicht sinnvoller gewesen, sich auf ein Lexikon jüdischer Philosophen in Europa zu
beschränken.

3. Querverweise

Leider vermisst man im LJP jegliche Querverweise, mit Hilfe derer sich die einzelnen

Artikel über die chronologische Anordnung hinaus verknüpfen liessen. Solche

Querverbindungen könnten konzeptuelle Abhängigkeiten, Rezeptionskanäle oder thematische

Reminiszenzen aufzeigen und so die Aufschreibestruktur eines Lexikons bereichern.

4. Literaturangaben

Jeder Eintrag im LJP schliesst mit einer kurzen Liste von Primärliteratur (,Werke') und
Sekundärliteratur (,Literatur'). Diese Angaben sind von sehr unterschiedlicher Qualität.
In manchen Artikeln vermisst man selbst die wichtigsten bibliographischen Angaben.
So sind beispielsweise die Literaturangaben zum ersten Porträt im LJP, Philon von
Alexandrien (S. 1-3), durchweg veraltet. Ein Verweis auf The Studia Philonica Annual
und The International Philo Bibliography Project wäre zweifellos sinnvoll gewesen.65

Gleiches gilt etwa für den Beitrag zu Sa'adja ben Joseph (S. 10-14), wo zumindest
Hinweise auf zentrale Forschungsarbeiten von N. Allony, H. Ben-Shammai, R. Brody,
A. Dotan zu erwarten gewesen wären. In seinem Beitrag zu Moshe ibn Tibbon (S.

64-66) verweist der Mitherausgeber Otfried Fraisse freundlicherweise auf die für 2004

geplante Publikation seiner Doktorarbeit,66 unterlässt es aber, gleichzeitig auf A. Ivrys

65 R. Radice/D.T. Runia, Philo ofAlexandria: An Annotated Bibliography 1937-
1986, Leiden 1992 Vigiliae Christianae. Supplements 8); D.T. Runia, Philo of
Alexandria: An Annotated Bibliography, 1987—1996, with Addenda for 1937—1986,
Leiden 2000 Vigiliae Christianae. Supplements 57).

66 O. Fraisse, Moses ibn Tibbons Kommentar zum Hohenlied und sein poetologisch-

philosophisches Programm. Synoptische Edition, Übersetzung undAnalyse, Berlin 2004.

353



wichtige Edition der Ibn Tibbonschen Übersetzung von Averroes' .Mittlerem'
Kommentar zu Aristoteles' De Anima hinzuweisen (Jerusalem 2002/03).

5. Umschrift

Es war den Herausgebern wichtig, hebräische und arabische Namen, Buchtitel und
Zitate korrekt zu transliterieren (sie sprechen fälschlicherweise von .Transkription', S.

XXIII). Die Absicht ist lobenswert, und wenn einer der Herausgeber „die jüdisch-arabische

Philosophie des Mittelalters" als sein Spezialgebiet angibt, darf man das auch

gerne erwarten. Leider ist es bei den guten Absichten geblieben. Transliterationsfehler
sind nicht die Ausnahme, sondern die Regel. Einige Beispiele:

- Sa'adja statt Se'adya (S. VIII);
- al-mabädi' statt al-mabädi' (S. 12.14);

- Kitäb al-Rijäd wa-'l-Haqä'iq (sie!) statt Kitäb ar-riyäd wa-l-hadä'iq (S. 14);

- Farä'id statt Farä'id (S. 17);

- Muhtawï statt Muhtawï (S. 18);

- Tanqîh al-Abhât li-l-Milal al-Talät statt Tanqïh al-abhät lil-milal at-talät;

- Ibn al-Fuwätl statt Ibn al-Fuwatl (S. 68.70);

- Fasl al-Maqäl statt Fasl al-maqäl (S. 100).

Maimonides' Dalälat al-hä'irin (umständlich und missverständlich übersetzt als „Führer
der Verwirrten" statt etwa „Anleitung für Verunsicherte") wird durchweg als „der
Dalälat" (sie!) bezeichnet. Die in der judaeo-arabischen Literatur gebräuchliche
Kurzbezeichnung ist ad-DalälaDer status constructus ist hier fehl am Platz.

Abgesehen von den Transliterationsfehlern ist es nicht ersichtlich, weshalb die
Herausgeber von den im deutschsprachigen Raum gebräuchlichen Transliterationsrichtlinien

der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft67 abweichen und statt dessen eine
veraltete, an amerikanischen Standards (Library of Congress) orientierte Mischung von
Transkription und Transliteration bevorzugen. Die Transliteration des Hebräischen
(inklusive Ivrit) und des Jiddischen beruht auf der deutschen Norm-Nr. DIN 31636,
„Umschrift des hebräischen Alphabets", vom April 1982.68

Die hier angeführten Mängel sollen die grundsätzliche Bedeutung dieses Lexikons
für den deutschsprachigen Fachlaien nicht in Frage stellen. In einer absehbaren Zweit-
auflage wären jedoch einige Korrekturen anzubringen.

67 C. Brockelmann et al., Die Transliteration der arabischen Schrift in ihrer Anwen¬

dung aufdie Hauptliteratursprachen der islamischen Welt. Denkschrift dem 19.
Internationalen Orientalistenkongress [1935] in Rom; vorgelegt von der Transkriptionskommission

der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Wiesbaden 1969 (Neudruck
Leipzig 1935). Siehe auch Umschrift des arabischen Alphabets Conversion of the

Arabic Alphabet, Berlin 1982 (4 Seiten); http://.orientasia.uni-bonn.de// trans.pdf.
68 Siehe Umschrift des hebräischen Alphabets Conversion of the Hebrew Alphabet,

Berlin 1982 (5 Seiten); ISO - International Organization for Standardization: ISO
Recommendation R 259 - Transliteration ofHebrew, Genf 1962; Y. Shabath,
Hebrew Alphabet: Its Invention, Development and Transliteration, Jerusalem 1989, S.

47-103.119-132.

354


	Jüdische Philosophie und Eurozentrismus

