
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Jüdische Kryptochristen im 18. Jahrhundert? : Dokumente aus dem
Archiv der Evangelischen Brüderunität in Herrnhut (Teil II)

Autor: Greisiger, Lutz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdische Kryptochristen im 18. Jahrhundert?

Dokumente aus dem Archiv
der Evangelischen Brüderunität in Herrnhut

(Teil II)

von Lutz Greisiger*

Die Frage nach den Hintergründen

In der Frage nach der Echtheit der beschriebenen Dokumente sind sowohl

Dalman als auch Liebes optimistisch. Dalman hält es fiür nicht mehr mit
Sicherheit feststellbar, wie weit das Christentum dieser Sekte im einzelnen

wirklich ging; insgesamt sei er jedoch davon überzeugt, „daß der Schreiber

der hier veröffentlichten Schriftstücke wirklich selbst einem im Stillen dem

Christentum anhängenden Kreise angehörte".74 Wie bereits deutlich wurde,
hält auch Liebes die Briefe für echt. Sie dokumentierten, so sein Fazit, die

„tiefe innere Überzeugung des Briefeschreibers von der Existenz der Sekte

und ihren ideologischen Grundsätzen".75

Maciejko kommt in seiner bereits erwähnten Studie zu vollkommen
gegensätzlichen Schlussfolgerungen und glaubt, man habe es in den Briefen

mit einer „contemporary 18th-century forgery" protestantisch-judenmissionarischer

Kreise zu tun.76

Bei einem Teil der Dokumente handelt es sich, wie gesagt, um Übersetzungen

beziehungsweise Rückübersetzungen aus dem Englischen. In einigen

Lutz Greisiger, Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Seminar für Judaistik,
Franckeplatz 1, Haus 26, D-06110 Halle/Saale. - Der erste Teil dieses Beitrages ist
im letzten Heft erschienen: Judaica 60 (2004), S. 204-223.

74 G. Dalman, Dokumente, S. 20.
75 Y. Liebes, rVXnntWl HllOXH TO, S. 217.
76 Leider lag mir die abschliessende Fassung von P. Maciejko, Christian Elements,

nicht rechtzeitig vor, so dass seine Argumente hier nur sehr pauschal diskutiert
werden können. Wördiche Zitate entstammen einer Rohfassung.

325



Fällen hatte La Trohe auch deutsche Abschriften anfertigen lassen.77 Drei der

Briefe können schliesslich mit Sicherheit als Originale gelten. Sie weisen in
ihrem materiellen Zustand und - besonders auffallend - in den

Spracheigentümlichkeiten, Gemeinsamkeiten auf, die sie zugleich von allen anderen

Dokumenten unterscheiden.78 Tatsächlich schreibt La Trohe in seinem letzten

Brief an die UAC:

„The 3 Letters you now receive are all the originals which I have been in Possession

of, and of which you have already Extracts from me. What has come to my hands

by way of Simon P. are not originals, but translations, as he always destroys his

Letters from them".79

Dass die Briefe kaum von Burgmann oder La Trohe verfasst worden sein

dürften, ist deutlich geworden. Die Frage, ob und inwiefern sie die Kenntnis
des häretischen Judentums und das Missionsprogramm der Brüdergemeine
(Moravian Church) oder anderer Kreise widerspiegeln und so als eine

,Erfindung' solcher Kreise entlarvt werden können, soll im folgenden erörtert
werden.

Seit dem Ende der 20er Jahre hatten deutsche Pietisten begonnen, die bis

dahin lebhaft, aber nur theoretisch diskutierte Bekehrung Israels in die
missionarische Praxis umzusetzen. 1728 wurde in Halle durch Johann Heinrich
Callenberg (1694-1760) das Institutum Judaicum gegründet, von dem aus

zahllose erbauliche Schriften, Missionstraktate und neutestamentliche Texte

in jiddischer und hebräischer Sprache in den jüdischen Gemeinden Ost-,
Mittel- und Westeuropas verbreitet wurden. Neben der Traktatmission

beschäftigte das Institut bis zu seiner Auflösung 1792 mindestens je zwei
Studiosi Theologiae, die als Missionare zu Fuss von Gemeinde zu Gemeinde

zogen und, meist in persönlichen Gesprächen, Juden für das Christentum zu

77 So finden sich in einigen Dokumenten Nachträge von La Trohes Hand. In UA
R. 16.6.4 & 5 hat er etwa die Daten der Briefe angegeben; in UA R. 16.6.5 findet
sich am Ende die Anmerkung „N[ot]e. there is a hebrew text at the top of each of
these Letters but having no hebrew writer it is omitted".

78 Das mit Abstand umfangreichste und inhaltlich wichtigste Dokument UA R. 16.6.2
ist ohne Zweifel ein an Burgmann mit der Post versandter Brief: Er ist gefaltet,
versiegelt und mit der Adresse „To | The Reverend Mons[ieu]r Burgmann | Minister
of the German Congregation | in the Savoy at | 6/8 London". Vom Empfänger
wurden die Siegel erbrochen und der Brief recht unsanft geöffnet. UA R. 16.1 und 7
weisen nach den genannten Kriterien starke Ähnlichkeiten auf.

79 UAR. 16.6.28.

326



gewinnen suchten.80 Auch in Herrnhut bemühte man sich seit den 30er

Jahren um die Judenmission. Wenn die Brüdergemeine auch nie Institutionen

zu diesem Zweck ausbildete, wurden doch auch hier regelmässig
Missionare wie Leonhard Dober (1706-1766) und Samuel Lieberkühn (1710 —

1777) ausgesandt und eine Reihe von liturgischen Neuerungen wie das

„Sabbatliebesmahl", die Feier des Versöhnungstages oder ein ,judenchristliches'

Trauungszeremoniell eingeführt.81
Liebes machte in den Briefen (soweit sie ihm bekannt waren) eine

„antimissionarische Tendenz" aus, die gegen eine .Erfindung' der Sekte

durch christliche Missionare spreche.82 Tatsächlich lehnten ja die
Briefschreiber jeden öffentlichen Ubertritt zu einer der Konfessionskirchen
vehement ab. Selbst der briefliche Kontakt mit dem ehemaligen Missionar

Burgmann war alles andere als unproblematisch:

„wo es immer möglich seyn wird von unsere Brüder erlaubnis zu erhalten mit Jhnen
weiter zu crospondiren [sie!] so soll es uns recht lieb seyen. die Schwierigkeit warum
mann es als Jezt nicht erlauben will ist, weill Sie als missionarie [sic!] bey den Juden

geweyset [= bewiesen, hier wohl im Sinne von „notorisch"] Sind, wir wollen
wenigsten darauf arbeiten, in zwischen bitten wir Jhnen [...], daß Sie unter der
addresse Jsrael Heillwunsch schreiben möchten".83

Gleich im Anschluss kommen die Briefschreiber jedoch auf ein Anliegen
zu sprechen, das dieser antimissionarischen Tendenz völlig zuwiderzulaufen
scheint. Man sehe „die gestiftete Societaet in London als Ein wink der

gnaden" an, als ein Unternehmen, das „grosse fruchten in das reich Jesus

tragen könte". Die Rede ist ganz offenbar von der Society for the Furtherance

80 Die bislang besten Darstellungen der verschiedenen Aspekte der Halleschen Juden¬
mission finden sich in E. Goodman-Thau/W. Beltz (ed.), Von Halle nach
Jerusalem; W. Beltz (ed.), Übersetzungen und Übersetzer im Verlag J. H. Callenbergs.
Internationales Kolloquium in Halle (Saale) vom 22. - 24. Mai 1995, Halle 1995
Hallesche Beiträge zur Orientwissenschaft: 19) und W. Beltz (ed.), Biographie und
Religion. Die Veröffentlichung der theologischen Dissertation von C. Rymatzki,
Hallischer Pietismus und Judenmission. Johann Heinrich Callenbergs Institutum
Judaicum und dessen Freundeskreis (1728-1736) im Niemeyer Verlag ist für das vierte
Quartal 2004 geplant. Vgl. ferner C.M. Clark, The Politics ofConversion. Missionary

Protestantism and the Jews in Prussia 1728-1941, Oxford 1995, S. 1-82.
81 Vgl. C. Dithmar, Zinzendorfi nonkonformistische Haltung', A. Schulze, Samuel

Lieberkühns Leben und Wirken. Allgemein zum Verhältnis des Pietismus zum
Judentum vgl. ferner H.-J. Schräder, Sulamiths verheißene Wiederkehr; J.

Wallmann, Der alte und der neue Bund. Zur Haltung des Pietismus gegenüber
den Juden, in: H. Lehmann (ed.), Geschichte des Pietismus. Band IV: Glaubenswelt

und Lebenswelten, Göttingen 2004, S. 143-165.
82 Y. Liebes, JTXrmn nilDSH 110, S. 216.
83 UA R. 16.6.2, S. 19.

327



of the Gospel among the Heathen (SFG), die 1768 unter massgeblicher
Beteiligung von Benjamin La Trobe (1728-1786) neu gegründet worden
war.84 Durch La Trobe dürfte Burgmann mit den Aktivitäten der SFG

vertraut gewesen sein, vielleicht hatte er auch selbst die Amsterdamer Gruppe
darüber informiert. Das Projekt, welches die Briefschreiber Burgmann nun
unterbreiten, ist so erstaunlich, dass es ausführlich zitiert zu werden verdient:

„der König von Preussen hat in die newe Provintzen Pohlens unter sein gebiet, alle

Juden die unter 1000 th[a]l[er] vermögen auf gebothen, es besteht in 39 Juden
gemeinden aus welche bey nahe 2000 areme Juden vertrieben worden. [. .] unsere

meinung war, daß Sich diese gotseelige Societaet ab sonderlich an denen Juden in
new Preyssen wenden, ein anrede von Sie macht, wir glauben daß es mit leichter
mühe gesehen kente daß dafür gesorgt würde 100 oder 200 famillien nach die newe
colonien in america zu senden, tragen Sie es der Société for [. .] diese Juden haben

noch Einige monath lange zeit. Sie glauben durch die hiesige und Londensche

Juden, durch den Printz von oranie und durch den Konig von England etwas aus

zu richten, die Juden gemeind in Berlin haben darüber an Ein gewissen Juden
nahmens frane nach Londen darüber geschrieben, die Juden hier haben 100,000

gulden da zu samen gelegt [. .] vielleicht ist es der wille gotes daß sich die Société

Eben in diesem Zeitpunkt der sache so genau an nimt [. .] wahr ist es daß
vielleicht verschiedene famillien sich wegen weltliche absichten zum christenthum
öfendlich bekenen mochten allein dieses ungeachtet was für heill mögte nicht von
dessen Kindern herauß sprozen, oder wie vielle seelen möchten nicht zum wahren
heill und seegen gelangen, solte es auch eine eintzige seyn".85

Friedrich II. von Preussen hatte unmittelbar nach der Ersten Polnischen

Teilung 1772 befohlen, dass alle Juden im neuerworbenen Westpreussen, die

kein Vermögen von mindestens 1000 Talern nachweisen konnten, des Landes

verwiesen würden. Am 1. März 1773 wurde die Ausweisung zum 1. Mai

84 Die SFG war 1741 von August Gottlieb Spangenberg (1704-1792), seit 1744
Bischof der Brüdergemeine/Moravian Church, in London gegründet worden, acht

Jahre später aber bereits zahlungsunfähig geworden. 1768 gelang die Wiedergründung

der SFG, nachdem Benjamin La Trobe als erster Engländer zum „provincial
helper" der Brüdergemeine in England ernannt worden war. Hauptaufgabe der
SFG war die Organisation und Finanzierung der Labrador-Mission der Brüdergemeine

- J.C. S. Mason, The Moravian Church and the Missionary Awakening in
England 1760—1800, Woodbridge 2001 (Nachdruck 2002), S. 44-47; zu La
Trobe vgl. dort S. 63-64 passim sowie J. Mason/C. J. Podmore, La Trobe,
Benjamin, in: D.M. Lewis (ed.), The Blackwell Dictionary of Evangelical Biography.
1730—1860, Oxford et al. 1995, S. 63—64.

85 UA R. 16.6.2, S. 19.

328



desselben Jahres öffentlich bekanntgemacht.86 Dass Burgmann nun von der
Sekte gebeten wird, ausgerechnet auf eine Missionsgesellschaft dahingehend
einzuwirken, dass sie sich an den Rettungsmassnahmen der Berliner,
Amsterdamer und Londoner Juden beteiligen und Hunderte von Vertriebenen
in die Neue Welt verschiffen lasse, widerspricht offensichtlich der sonstigen

Ablehnung von Mission und Konversion.
Dass in den Briefen eine antimissionarische Tendenz vorherrsche, so

Maciejko zu Liebes' Ausfuhrungen, sei nur teilweise richtig, denn das Hauptziel

der Judenmission sei es nicht gewesen, einzelne Juden zu bekehren,
sondern „to Evangelize Jewry as a whole".87 Dies wiederum ist ebenfalls nur
teilweise richtig; typisch für den Pietismus ist vielmehr seit Philipp Jakob

Spener die Hoffnung oder Erwartung einer künftigen Bekehrung ganz
Israels. Diese Bekehrung war ein zentrales Ereignis der herbeigesehnten escha-

tologischen Wende und lag letztlich einzig in der Macht Gottes. Der einzelne

Mensch konnte hierbei bestenfalls als ein Werkzeug seinen bescheidenen

Beitrag leisten.88 Massenbekehrungen lagen ohnehin ausserhalb der Möglichkeiten

der Missionare und waren auch nicht intendiert. Adressat der

Bekehrungsbemühungen war der einzelne Jude - nur auf ausdrücklichen Wunsch,

so etwa Spener, und bei untrüglichen Zeichen einer vorangegangenen
Wiedergeburt solle die Taufe vollzogen werden.89 Auch in der Herrnhuter
Brüdergemeine stand der einzelne im Mittelpunkt der Missionsbemühungen,
was seinen sinnfälligen Ausdruck in dem Programm des „Erstlinge
Sammeins" gefunden hat.90

8(> Die Ausführung dieser königlichen Order wurde von der Verwaltung nur sehr

zögerlich ausgeführt, da sie eine Entvölkerung ganzer Landstriche und Städte
bedeutet und unabsehbare ökonomische Folgen gezeitigt hätte. Trotz der
Verschleppungstaktik der Beamten wurden aus den ehemals polnischen Gebieten Preussens

bis 1785 schliesslich 13.000 Juden vertrieben - S. Stern, Der preußische Staat und
die Juden. Band 111,1: Die Zeit Friedrichs des Großen, Tübingen 1971, S. 95-99.

87 P. Maciejko, Christian Elements. Er verweist auf C. M. Clark, The Politics of
Conversion, S. 7.

88 Vgl. H.-J. Schräder, Sulamiths verheißene Wiederkehr, S. 83-90; M. Schmidt,
Judentum und Christentum im Pietismus des 17. und 18. Jahrhunderts, in: K. H.
Rengstorf/S. von Kortzfleisch (ed.), Kirche und Synagoge. Handbuch zur
Geschichte von Christen undJuden. Band II, Stuttgart 1970, S. 93—96; C. Rymatzki,
Frömmigkeitsgeschichtliche Motive zur Unterstützung der Judenmission. Eine

Theologische Analyse der Institutskorrespondenz, in: W. Beltz (ed.), Biographie
und Religion, S. 45 — 59.

89 M. Schmidt, Judentum und Christentum, S. 101-102.
90 Vgl. C. Dithmar, Zinzendorfi nonkonformistische Haltung, S. 151-152 passim.

329



Nichtsdestotrotz dachte man sowohl in Halle als auch in Herrnhut weiter.

Wie sollte man mit den grossen Gruppen von Konvertiten umgehen, die
sich gemäss göttlichem Willen bald sammeln mussten? Auf diese Frage fand

man in beiden Kreisen — offenbar unabhängig voneinander - eine ähnliche
Antwort: die „Juden-Colonie" beziehungsweise die „Judenkehille".

Schon Johann Müller (1649 — 1727), mit dessen Traktat JOr le-'et 'erev

(„Ein Licht am Abend")91 1728 die Publikationstätigkeit des Institutum
Judaicum begann, hatte in einem Brief vorgeschlagen, den Konvertiten die

Beibehaltung von Beschneidung und Gesetzesobservanz zuzugestehen — „die
Juden" sollten „in rechtem Verstand nicht aufhören, Juden [. .] zu seyn".92

Der Missionar Johann Georg Widmann hatte 1730 bei Verhandlungen mit
einer Gruppe konversionswilliger polnischer Juden diesen eine solche

religiöse Autonomie innerhalb der lutherischen Kirche zugesagt.93 In der wohl
ausführlichsten Form findet sich die Idee der „Juden-Colonie" in Erörterungen

Callenbergs aus dem Jahre 1734. Er schlägt darin vor, dass gesonderte

judenchristliche Gemeinden errichtet würden, so dass die Juden „sähen, wie
sie bey Annehmung des Christenthums gewissermassen eine von andern
Völckern separirte Nation blieben", was „eine grosse Hinderniß ihrer Bekehrung

aus dem Wege räumen" würde. Solche Gemeinden könnten „an
abgesonderten und entlegenen Orten" eingerichtet werden, wo es „auf eine desto

unanstößigere Weise geschehen könnte", dass man ihnen „die Observation

einiger jüdischen Gebräuche" gestattete.94

In der Brüdergemeine entstand um 1740 der Plan zu einer „Judenkehille"
(von qehilla, „Gemeinde"), die, so stellte es sich ihr Urheber, Nikolaus Ludwig

Graf von Zinzendorf (1700-1760) zunächst vor, eine gesonderte
judenchristliche Gruppe innerhalb der Brüdergemeine bilden sollte. Zehn Jahre

später modifizierte er diese Idee: Die Judenkehille sollte nun als weitgehend

autonome judenchristliche Gemeinde innerhalb des Judentums ge-

91 'Or le-'et cerev lehe'ir 'ene Yisra'el. - C. Rymatzki, Johann Müllers „Licht am
Abend". Ein Beitrag zur Charakterisierung der theologischen und geistesgeschichtlichen

Ausrichtung des Instituts anhand seiner bedeutendsten Missionsschrift, in: E.

Goodman -Thau/W. Beltz (ed.), Von Halle nach Jerusalem, S. 70 Anm. 33. Eine
deutsche Ausgabe erschien 1736 unter dem Titel Das Licht gegen Abend, zu erleuchten

die Augen Israelis, daß es sehe den Trost Zions
92 C. Rymatzki, Johann Müllers „Licht am Abend", S. 76.
93 J. Doktor, Kryptochiliasten und Kryptosabbatianer. Eine verborgene Seite der

Halleschen Missionartätigkeit, in: W. Beltz (ed.), Biographie und Religion, S. 71 —

72.
9^ J. H. Callenberg, Sechste Fortsetzung seines Berichts Von einem Versuch das arme

Jüdische Volck zur Erkäntniß der christlichen Wahrheit anzuleiten, Halle 1734, S.

106-109.

330



schaffen werden. Obwohl die Brüder diesen Plan zumindest bis zu Zinzen-
dorfs Lebensende weiterverfolgten, kam man, auch aufgrund von
Widerständen in der Brüdergemeine selbst, über Ansätze zu seiner Realisierung nie
hinaus.95 Äusserst bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang ein Brief
Lieberkühns vom 8. Mai 1773, in dem diese Idee der „Judenkehille" innerhalb

des Judentums gleichsam in radikalisierter Form erscheint. Lieberkühn

war um ein Gutachten betreffend die Amsterdamer Sekte gebeten worden,

von der die UAC gerade Nachricht bekommen hatte. Er rät in seinem Brief
zu äusserster Zurückhaltung. Man solle in der Sache nichts forcieren und
abwarten, ob die Judenchristen von sich aus Kontakt zur Brüdergemeine
aufnehmen würden. Es sei zu begrüssen, dass sie unter sich blieben und sich

keiner Kirche, auch nicht der Brüdergemeine, eingliederten.96
Die Idee, die offenbar hinter dem Vorschlag der Amsterdamer

Judenchristen steht, aus Westpreussen vertriebene Juden in den amerikanischen
Kolonien anzusiedeln, mutet wie eine Mischung der Hallenser und der
Herrnhuter Pläne an. Sie konnten wohl schwerlich glauben, dass die SFG
sich jener Juden auf eigene Kosten annehmen würde, ohne irgendeine .Ge¬

genleistung' zu erwarten. Zugleich machen sie jedoch Burgmann nicht
ausdrücklich Hoffnung auf eine Konversion dieser Juden. Offenbar wollen sie

suggerieren, dass sich der christliche Glaube in der geplanten jüdischen
Kolonie von selbst ausbreiten werde: „wie vielle seelen möchten nicht zum
wahren heill und seegen gelangen, solte es auch eine eintzige seyn".97

Maciejko vermutet den oder die Fälscher im Umfeld der Brüdergemeine.
So sei etwa festzustellen, dass die „gradual initiation [. .] into the Christian
mysteries strangely overlaps with the method of proselytising designed by
Samuel Lieberkühn". Lieberkühn, der, nebenbei bemerkt, 1739/40 selbst im
Amsterdamer Judenviertel gelebt und bei einem Rabbiner Unterricht ge-

95 C. Dithmar, Zinzendorfi nonkonformistische Haltung, S. 172-198.
96 UA R. 16.6.6. Vgl. A. Schulze, Lieberkühns Leben, S. 76.90.
97 Eine Passage, in der sich die Briefschreiber explizit zum Stellenwert des Gesetzes in

der „Kirche in Israel" äussern, ist geeignet, zusätzliche Verwirrung zu stiften: „wir
begehren kein vor recht [. .] Ja selbst keine freyheit des Cermonialischen [sie!]

gesetzes, kein bürger recht, und folglich theurester Freund ist kein betrug in der
sache" - UA R.16.6.1, S. 5 [FI]. Der Sinn dieser Ausführungen ist wohl: Die Sekte

verbleibt im Judentum und verlangt daher auch keine Zugeständnisse im Hinblick
auf eine religiöse Autonomie innerhalb der Kirche oder den sozialen Status ihrer

Mitglieder, wie sie etwa den 1759 zum Katholizismus übergetretenen Frankisten

gewährt wurden. — Vgl. dazu G. Scholem, Kabbalah, S. 287-309. Bemerkenswert

ist, dass die Briefschreiber den Verbleib im Judentum und damit den Verzicht auf
eine .Belohnung' für ihren Glauben als Beweis ihrer Aufrichtigkeit anführen, die
damit den Frankisten implizit abgesprochen wird.

331



nommen hatte, hatte tatsächlich eine ,sukzessive Bekehrungsstrategie'
entwickelt, die er in einem Aufsatz von 1764 darstellt.98 Ausgangspunkt aller

Gespräche solle immer die Messianität Jesu von Nazareth sein. Erst wenn der

zu bekehrende Jude von dieser überzeugt sei, könne man zu dogmatischen

Fragen, wie der der Gottheit des Erlösers und schliesslich zur Trinität
fortschreiten. Wenn man mit letzterem beginne, stosse man nur auf den

erbitterten Widerstand der Juden und verstricke sich in fruchtlose dogmatische
Debatten.99 Nun ist wiederholt deutlich geworden, dass in der Sekte gerade
der Glaube an die Trinität an erster Stelle des Bekehrungsvorgangs steht. So

werde bei der Einweihung eines Kandidaten nach einigen (von der Vorsicht

diktierten) vorbereitenden Schritten „auf nichts änderst als auf der heillige
drey Einigkeit femer auf die versehnung in Jesus Christus" gebaut. Bei der

Heranführung Simons an den Glauben der Sekte durch Rabbi Jonathan
„ziehet" dieser „immer auf die drey Einigkeit weih dieser das härteste für ein

Juden ist". Die ,sukzessive Bekehrung1 verläuft also in genau der umgekehrten

Reihenfolge wie die Lieberkühns.100 Auch von Zinzendorfs Christozen-

trismus ist in den Briefen nichts zu spüren; der in der Brüdergemeine
verbreitete „Blut- und Wundenkult" ist bestenfalls in Spuren nachweisbar.101

Für die Frage nach einem möglichen pietistisch-judenmissionarischen
Hintergrund der Briefe ist zudem eine Passage von grossem Interesse, die

weder von Liebes noch von Maciejko einer genaueren Betrachtung gewürdigt

worden ist.

98 S. Lieberkühn, Kurtze Nachricht von der Methode welche ich bisher im Umgang mit
den Juden gebraucht habe, die Lehre von Jesu Christi ihnen beyzubringen — UA
R. 16.3.7; 8.

99 Vgl. A. Schulze, Lieberkühns Leben, S. 80-84
100 P. Maciejko, Christian Elements: Seine Bemerkung, dass „Lieberkühn's method

consisted in avoiding discussing the divinity of Jesus and concentrating instead on
demonstrating the truth of the Trinity on the basis of Jewish sources" beruht
offensichtlich auf einem Missverständnis.

101 Die einzige Stelle in den Briefen, die in Richtung des herrnhutischen „Blut- und
Wundenkults" gedeutet werden könnte, ist UA R. 16.6.1, S. 14 [T] (vgl. G. Dal-
man, Dokumente, S. 36) „die sein bluth vergossen haben, diese hoffen in eben

diesem bluth Vergebung der sünde, die eine wunde in seiner seite gemacht haben,
eben bey diese fangt schon an ervüllet zu werden". Vgl. D. Meyer, Zinzendorf und
Herrnhut, in: M. Brecht et al. (ed.), Geschichte des Pietismus. Band II: Der Pietismus

im achtzehnten Jahrhundert, Göttingen 1995, S. 45-51. Zum Christozentris-

mus bei Zinzendorf vgl. C. Dithmar, Zinzendorf nonkonformistische Haltung, S.

234-240; ferner H. Schneider, Ein .Schreiben an die Juden' (Freiwillige Nachlese

III.4). Hochmann, Zinzendorf und Israel, in: Unitas Fratrum 17 (1985), S.

71-72.

332



„R. Jonatan und mehr unsere berühmte lehrer waren gantz und gar überzeiget auß

der schrifft daß es sehr nahe zum reich Christi ist, Jsrael müste zum Ersten bekehrt
werden, welche eine gemeine für sich selbst aus machen wird und durch Jsrael die

aus der bitterste feindschafft Sich den heilland gantz und gar widmen, werden die

übrige Volker der Erden die Jezt so genante christen selbst bekehrt werden".102

Neben dem beinahe geringschätzigen Ton, in dem hier über die „so genante
christen" gesprochen wird und der eine grosse innere Distanz zu den Gojim
zu verraten scheint, verdient insbesondere das .eschatologische Modell'
höchste Aufmerksamkeit. Israel erscheint hier als die Avantgarde des Reiches

Christi, von der die endzeitliche Bekehrung nicht nur der Heiden, sondern
auch der Christen ausgehen wird! In dieser Vorstellung liegt offenbar auch

der tiefere Grund für die Ablehnung von Mission und dem Ubertritt von
Juden zu einer der Konfessionskirchen, denn die Juden können diese

heilsgeschichtliche Aufgabe nur als abgesonderte Gemeinde erfüllen. Nichts lag
wohl den vom Halleschen oder Herrnhutischen Pietismus geprägten
Judenmissionaren ferner, als in Israel die Elite der Zukunft schlechthin zu erblik-
ken. Wie gesagt waren die Pietisten im allgemeinen davon überzeugt, dass

die Bekehrung ganz Israels noch bevorstehe, und verbanden mit dieser

Erwartung die mehr oder weniger „subtil"-chiliastische „Hoffnung besserer

Zeiten", mit denen eine neue Qualität auch der (als jetzt noch mangelhaft
wahrgenommenen) Frömmigkeit der Christen einhergehen werde. Dass
Israel der Bekehrung von Christen und Heiden aber vorangehen müsse, wäre
der grossen Mehrheit der Pietisten wohl als höchst abwegig erschienen.103

Eine vergleichbar elitäre Rolle wurde Israel allerdings von einigen Spiritua-
listen und Radikalpietisten des 17. und 18. Jahrhunderts zugeschrieben.
Aufgrund ihrer radikalen Kritik an den bestehenden „Babelkirchen" und der

allgemeinen Gottlosigkeit der „Maulchristen" kamen nicht wenige von ihnen

zu der Auffassung, dass eine Mission an Israel nicht zur Seligkeit der Juden

beitragen könne und daher abzulehnen sei. Verschiedentlich begegnet die

Auffassung, dass die „Maulchristen" Christus verworfen hätten, wie einst die

Juden, und sich Gott nun seines Volks erinnern und den Juden das „Ewige
Evangelium" offenbaren werde. Israel werde ins Heilige Land heimgeführt
und als durch den Alten und den Neuen Bund doppelt legitimiertes Volk
gleichsam den Adel unter den Bewohnern des Reiches Christi ausmachen.104

102 UA R.16.6.2, S. 10. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 27-28.
103 Vgl. H.-J. Schräder, Sulamiths verheißene Wiederkehr, S. 88-92; zu Pietismus

und Chiliasmus vgl. J. Wallmann, Philipp Jakob Spener und die Anfänge des

Pietismus, Tübingen, 21986, S. 324-352.
104 Vgl H.-J. Schräder, Sulamiths verheißene Wiederkehr, S. 94-107; H.-J.

Schoeps, Philosemitismus im Barock. Religions- und geistesgeschichtliche Untersuchungen,

Tübingen 1952, S. 18-67; H. Schneider, Ein .Schreiben an die Juden'.

333



Aus dem Gesagten dürfte hinreichend deutlich geworden sein, dass

diejenigen Elemente in den Briefen, die den Verdacht einer christlichen
Fälschung nahelegen, in ihrer Gesamtheit keiner der in Frage kommenden

Gruppen eindeutig zuzuordnen sind. Auch die übertrieben häufige

Betonung, die Sekte hinge „der reinen lutherischen Lehre" an, lässt wohl kaum
eine solche Zuordnung zu, sondern mutet eher wie der allzu offensichtliche
Versuch an, das Wohlwollen des lutherischen Pfarrers zu gewinnen.105 Die
Briefe bezeugen jedoch wiederholt Verbindungen mit christlichen Kreisen.
So scheinen die Briefschreiber grossen Wert darauf zu legen, dass Rabbi

Jonathan die Taufe durch einen dazu befähigten christlichen Geistlichen,

jenen „Herrn Maysinger", empfängt. Später wird nicht nur seine Lehrautorität,

sondern offenbar auch seine Befähigung, das Sakrament des Heiligen
Abendmahls zu spenden, auf die theologische Ausbildung durch jenen
„Diaconus Stephanus" und die Ordination durch ihn und zwei weitere Christen

begründet. Auch hierbei kann es sich natürlich um eine reine Fiktion
handeln, die nur dazu dient, dem Pfarrer Burgmann gegenüber die Legitimität

der „Kirche in Israel" zu erweisen. Die namentliche Erwähnung
beteiligter Personen und die Komplexität der Erzählung machen jedoch einen

gewissen Bezug zur Realität wahrscheinlich.106

Darüber hinaus sind es Johann Gustav Burgmanns Beziehungen zu der

Amsterdamer Gruppe selbst, die über das Wechseln von Briefen hinausgehen.

So wird in einem Brief berichtet, dass einer der Brüder nach langer
Krankheit in der Gewissheit, in Gnade angenommen zu sein, gestorben sei,

und es wird Burgmann versichert,

„daß auch Sie ihm keinen geringen seegen verschafft haben, er hat ihnen verschiedene

mahlen predigen gehöret, und absonderlich an weyhnachts tage, er hat ihnen
bis in die letzte minut auf sein gemüth gehabt, und uns in ihr nähme zu geruffen,
Brüder seyet getrost! fröhlich! euch ist ein Heilland gebohren! wie wallet mein
bluth für freude (so waren noch seine letzte worte) wenn ich einstens in der Ewigkeit

mein geseegneten B[urg]m[an]n sehen werde, und ihm zu ruffen werde, siehe

du hast ein heilliges feuer in mich erreget du hast freuden thranen aus meine äugen
gezogen!, du hast mich getröstet! du hast mir gesaget, dir, mir, und all[en] zu hörer,
euch ist Ein Heilland gebohren!"107

105 Y. Liebes, JVXrmi 111ÖX1 110, S. 218.
'06 Die Identität der genannten Christen ist ungeklärt. Y. Liebes, rDXDDtîTI 1110X1 110,

S. 229 vermutet, dass sich hinter „Stephanus" Stephan Schultz verbergen könnte. Er
teilt S. 426 Anm. 79 weiter mit, dass Sid Leiman jenen „Michaelus", mit dem nach

der Erzählung Rabbi Jonathan in Hamburg in Verbindung gestanden habe, als den

Prediger und Orientalisten Christian Benedikt Michaelis (1680 — 1764) identifizieren

zu können glaubt. Diese Identifikation beruhe auf von ihm entdeckten Dokumenten,
die eine Verbindung zwischen Michaelis und Jonathan Eibeschütz belegten.

107 UA R.16.6.1, S. 2 [3],

334



Burgmann hatte nach Angaben seines Biographen Pieper während seines

ersten Aufenthalts als Missionar des Institutum Judaicum in London
Weihnachten 1764 in der Savoy-St.-Marienkirche eine Predigt gehalten zum Thema

„Euch ist heute der Heiland geboren". Während er gesprochen habe, sei

ihm ein Jude aufgefallen, der an der Kirchentür stehend seiner Predigt
gelauscht habe. Diesem habe er zugerufen: „Und auch dir, du Sohn Abrahams,
der du ferne stehst, ist heute der Heiland geboren!"108 Es ist durchaus
vorstellbar, dass der in dem Brief erwähnte Verstorbene tatsächlich eben jener
„Sohn Abrahams" an der Kirchentür war. Überaus suspekt wird diese
Episode jedoch, wenn man den ,Bericht' liest, den Pieper, der als Nachfahre

Burgmanns offenbar Zugang zu Originaldokumenten hatte,109 folgen lässt.

Im Jahre 1766, als Burgmann Pfarrer in Essen war, sei er von einem Juden

aus Amsterdam aufgesucht worden, der ihm berichtete, dass sein verstorbener

Vater ihm noch auf dem Sterbebett anvertraut habe, seit langem im
Glauben an den Heiland Jesus von Nazareth gelebt zu haben, ein Glaube,
der einst durch eben jene Predigt und den Zuruf Burgmanns in ihm geweckt
worden sei. Einige Zeit später habe der Sohn im Schlaf eine Stimme gehört,
die ihm befohlen habe, zu Burgmann nach Essen zu gehen; er werde dort
einen anderen Juden antreffen, der aus demselben Grund zu dem Pfarrer

kommen werde. Tatsächlich habe in diesem Moment ein zweiter Jude aus

Hamburg an Burgmanns Tür geklopft, der ebenfalls aufgrund eines

Traumgesichts die Reise angetreten habe. Der Pfarrer habe seine Besucher dann
katechisiert und mit ihnen gemeinsam gebetet, worauf diese ihn bekehrt
verlassen hätten. Ob sie sich später hätten taufen lassen, sei nicht bekannt.110

Selbst wenn man annähme, dass Pieper irrtümlich diese Episode in die

Essener Zeit Burgmanns datiert, sie vielmehr in die späten 70er oder die 80er

Jahre gehört, als Burgmann in Mühlheim das Pfarramt innehatte, der
Amsterdamer Jude also der Sohn jenes Sektenmitgliedes sein könnte, dessen Tod
in dem zitierten Brief vermeldet wird, fallen doch die Ähnlichkeiten mit der

Gründungslegende der Sekte ins Auge: In beiden Fällen brechen Personen

aufgrund von Stimmen und Traumgesichten zu einem bestimmten Ort auf,
treffen wunderbarerweise zur selben Stunde an diesem ein und bekehren sich

nach gemeinsamem Gebet. Der Hintergrund dieser Ungereimtheiten bleibt
vorerst ungeklärt.

108 G.W. Pieper, Züge aus dem Leben, S. 18. Diese Begebenheit wird weder in den in
J. I. Beyer, Fortgesetzte Nachricht 2, S. 77-78 [24. - 27. 12. 1664] veröffentlichten

Tagebuchauszügen Burgmanns noch in denen seines Mitreisenden Meuter (ebenda
S. 152 [19. - 31. 12. 1664]) erwähnt.

109 p_ Delitzsch, Wunderbare Ereignisse aus dem Leben Johann Gustav Burgmanns,
in: Saat aufHoffnung 14 (1877), S. 197 Anm. [ohne Zählung].

11° G.W. Pieper, Züge aus dem Leben, S. 18-19.

335



Es bleibt die Frage zu stellen, ob das detaillierte Wissen über das

zeitgenössische Judentum, über Kabbala und die sabbatianische Bewegung, über
das die Briefschreiber verfügen, Christen überhaupt zugänglich war, so dass

eine Fälschung der Briefe denkbar wäre.
Zunächst ist festzuhalten, dass die Behauptung, Rabbi Jonathan

Eibeschütz hänge insgeheim dem Christentum an, in der christlichen Öffentlichkeit

seit den 50er Jahren lebhaft diskutiert wurde. Eibeschütz war bekann-

termassen seit seiner Ernennung zum Oberrabbiner der Dreigemeinden einer

Kampagne seitens seines Widersachers Rabbi Jakob Emden (1697-1776)
und dessen Anhängern ausgesetzt, die ihn des Kryptosabbatianismus
beschuldigten. Die als „Altonaer Amulettenstreit" in die Geschichte eingegangene

Auseinandersetzung schlug so hohe Wellen, dass die jüdische Gemeinde
sich gezwungen sah, an den dänischen König zu appellieren, er möge den

Streit schlichten. In der Folge entstand eine Reihe von Gutachten christlicher

Theologen, die Eibeschütz Rechtgläubigkeit attestierten, und es

entspann sich eine breite Mediendebatte, in der unter anderem auch die

Verbindungen Eibeschütz' mit Chaion zur Sprache kamen.111 1756 erschien ein
Buch von David Friedrich Megerlin, in dem dieser die Argumente der Gegner
Eibeschütz' zwar widerlegt, ihn nun aber überfuhrt zu haben meint, dass er

„ein verborgener Christ seye, und es mit der Christen Meßia halte, als ein guter
Cabbalist im Hertzen; ob er gleich aus Forcht, äusserlich gezwungener Rabbanit
und Talmudist sich ietzo zu bezeugen scheinet".112

Das publizistische Echo des „Amulettenstreits" scheint also geeignet, den

Erfinder einer kryptochristlichen Sekte inspiriert zu haben. Nur eine
eingehende (bislang nicht vorliegende) Analyse aller Gutachten, Streitschriften,
Rezensionen und Artikel, die sich mit der Angelegenheit befassten, kann
Klarheit darüber schaffen, ob die in den Briefen enthaltenen Informationen

111 J. Doktor, Karl Anton: Die kurze aber stürmische akademische Karriere eines

Schülers des Jonathan Eibeschütz, in: M. Voigts, Von Enoch bis Kafka. Festschrift

fur Karl E. Grözinger zum 60. Geburtstag, Wiesbaden 2002, S. 145-157. Zu zweien

der Gutachten vgl. U. Arnoldi, Pro Iudaeis. Die Gutachten der hallischen Theologen

im 18. Jahrhundert zu Fragen der Judentoleranz, Berlin 1993, S. 156-172.
112 D. F. Megerlin, Geheime Zeugnüsse, vor die Wahrheit der Christlichen Religion, aus

vier und zwanzig neuen und seltenen Jüdischen Amuleten, oder Anhang-Zetteln gezogen
welche, samt dabey stehenden Siglen oder Davids-Schilden, nach Cabbalistischen Regien

aufgeschlossen, in eine allen faßliche teutsche Ubersetzung gebracht, und mit nöthigen
und erbaulichen Anmerckungen versehen worden zu Rettung der Ehre des Christlichen

Lebr-Begriffs, von der H. H. Dreyeinigkeit, und dem Königeich Jesu Christi, wider die

neueste Jüdische Einwendungen [.. .] aus Rabbinischen, theils noch unbekannten, al-
lerneuesten Schrifften entdeckt, Franckfurt, Leipzig 1756, Vorrede, zitiert nach J.

Doktor, Karl Anton, S. 151-152.

336



aus nichtjüdischen Quellen stammen können. Sowohl Liebes als auch Ma-
ciejko machen auf eine Reihe von Einzelheiten in den Briefen aufmerksam -
kaum bekannte Gestalten der sabbatianischen Bewegung oder die Eibeschütz

zugeschriebene trinitarische Formel -, deren Kenntnis nicht auf ausserjüdi-
sche Quellen zurückgehen könne. Liebes schliesst daraus, dass die Sekte

ihren Ursprung in der sabbatianischen Bewegung habe; für Maciejko belegen
diese Informationen, dass der oder die Verfasser der Briefe in Kontakt mit
Sabbatianern gestanden haben müssen.113

Ausserdem ist die Frage zu klären, warum die in den Briefen enthaltenen

Informationen über die späteren Jahre von Eibeschütz so überaus lückenhaft
sind. Sein Rabbinat in Metz ist mit keinem Wort erwähnt, und die bis zu
seinem Tod 1764 andauernden Auseinandersetzungen mit Jakob Emden, die
die Öffentlichkeit anhaltend beschäftigten, erscheinen in einem Nebensatz

zusammengefasst:

„Sie werden auf balde errathen Könen warum rabbi Jehonathan nach Hamburg
zum oberrabbiner berufen worden ist, da er in seinem [ersten] dortige aufenthalt
vielle seelen beKehrt hat, die da glaubten daß er in seine älter weit mehr seegen
haben wird, allein vergebens, satan der die feder des R. Emden führte hat sehr vielle
schaaden dabey gethan".114

Liebes folgert, eine „solche Darstellung" passe „zu einem Anhänger, der seine

Kenntnisse aus der Tradition bezog und während der Zeit des Streits von
seinem Idol getrennt war, und nicht zu einem aufmerksamen gegnerischen
Fälscher".115

Alle bisher für die Forschung ausgewerteten Quellen bezeugen nur eine

ausgesprochen oberflächliche Kenntnis des Sabbatianismus in missionarischen

Kreisen. Nicht selten wurde ein messianisches Bekenntnis seitens

jüdischer Gruppen als christianisierend missverstanden, so dass im Einzelfall

aus den Quellen oft nicht mehr zu ermitteln ist, ob von Judenchristen oder
Sabbatianern die Rede ist.116 Für die Jahre 1730-1740 können die hand-

113 Y. Liebes, rVXIQlfflT iTlöXn TD, passim; P. Maciejko, Christian Elements.
114 UA R.16.6.2, S. 8. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 26.
115 y. Liebes, rVWniWT miDXn TD, S. 217.
H6 Vgl. die bei P. Maciejko, Christian Elements, besprochenen Begegnungen des

Konvertiten Benjamin David Kirchhof, der 1758 in Polen offenbar mit Frankisten
zusammentraf. Vgl. J. Doktor, Kryptochiliasten und Kryptosabbatianer; J. Doktor,

Zur Frage der Kryptochristen in den Tagebüchern der Missionare aus Halle,
in: A. Drost-Abgarjan/J. Tubach (ed.), Sprache, Mythen, Mythizismen. Festschrift

für Walter Beltz zum 65. Geburtstag am 25. April 2000. Band I, Halle, 2004
Hallesche Beiträge zur Orientwissenschaft 32), S. 101-111; C. Dithmar, Zinzen-

dorft nonkonformistische Haltung, S. 104 — 108.127—129.204 — 206. Von besonderem

Interesse in diesem Zusammenhang dürfte ein Brief sein, von dem sich drei

337



schriftlich erhaltenen Tagebücher der Halleschen Missionare Auskunft
darüber geben, ob man im Umkreis des Institution Judaicum ein halbwegs klares

Bild der sabbatianischen Aktivitäten gewonnen hatte.117 Aber auch die
Archivalien der Herrnhuter Judenmission sind zum grossen Teil unediert und

unter dem Aspekt der Begegnung mit dem Sabbatianismus bislang nur
unzulänglich ausgewertet.118 Wie weit die Kenntnis der Kabbala in den Kreisen
der Judenmissionare ging, bedarf ebenfalls der Klärung.119

Abschriften im Archiv der Brüdergemeine in Herrnhut befinden (UA R.16.2.2a; b;

c: Copia [2c: Abschrift] eines briejfes an den H\erzog\l[ichen\ Presidenten von Loen

[von Leopold Immanuel Jacob de Dort, 5. 11. 1753] und der kürzlich (leider nicht

ganz fehlerfrei) ediert wurde: J. Doktor, Doniesienie o zydowskich heretykach z

pofowy XVIII wieku, in: Kwartalnik historii zydôw (Jewish History Quarterly) 4

[208] (2003), S. 589-591.
117 Die Journale der Missionare, die auch nach 1740 regelmässig in Halle eingingen,

sind bedauerlicherweise verschollen und wurden nur in Auszügen und mit codierten

Orts- und Personennamen in den Periodika des Institutum veröffentlicht - vgl.
T. Müller, Die Archivalien zu J. H. Callenberg und dem Institutum Judaicum, in:
E. Goodman -Thau/W. Beltz (ed.), Von Halle nach Jerusalem, S. 24-44.

118 Vgl. etwa das Kapitel „Suche nach Verwirklichungen im häretischen Judentum" bei
C. Dithmar, Zinzendorfs nonkonformistische Haltung, S. 199-209. Ihre Arbeit ist
leider überaus unzuverlässig und, insbesondere was die Ausführungen zum
Sabbatianismus betrifft, oberflächlich.
Dass man sich in Herrnhut mit Kabbala befasste, beweist ein (offenbar unvollständiges)

deutschsprachiges Manuskript, vielleicht die Abschrift eines gedruckten Werkes

(im 18. Jahrhundert in Herrnhut eine durchaus übliche Praxis), das 63 Quart-
Seiten umfasst und folgende Kapitel enthält: „Einleitung von der Kabbala
überhaupt.", S. 1-5; „Der Theoretischen Kabbala Erste Abtheilung. Von Gott, und der

ersten Einrichtung aller Dinge. Cap. I. Von dem unendlichen Gott, u. der ersten
unendlichen Welt, so die Bekleidung Gottes, oder die Welt der Bekleidung genennet

wird.", S. 5-19; „Cap. II. Von der anderen Aensophischen Welt, so der erste
Welt-Platz und Cirkel des göttl Glanzes genennet wird.", S. 19-24; „Cap. III. Von
dem Adam Kadmon, oder dem verborgenen aensophischen Ur-Menschen, und
Gott-Menschen.", S. 24-36; „Cap. IV. Von den Lichtern und Welten, so durch
den Adam Kadmon hervorgebracht worden u. von der ersten Welt endlicher Dinge.",

S. 36-63.
Einige Kenntnis beweist auch der Missionar Meuter in der christlich-kabbalistischen

Argumentation, die er im Gespräch mit einem Rabbi Steinhardt in Fürth
1769 gebrauchte: „Josua glaubte nur einen GOtt, aber schelosche panim baelohim
(3 Personen in GOtt)." Jos 24,19 auslegend, sagt Meuter: „Er hat aber seine
Ursachen, wenn er sagt: ki elohim kedoschim hu, und nicht ki elohim kedosch hu.
Dies zeiget den schillus an, und ist das, was Jesaias sagt: kadosch, kadosch, kadosch
adonoi Zebaoth [. .] Hu zeiget an, daß nur ein GOtt, und kedoschim, daß drey
Personen ponim oder Angesichter in dem einigen wahren GOtt sind. Ist eben das,

was Israel täglich bekennet: Schema Isroel, adonai elohenu, adonai echad. Da liegt
der schillusch deutlich; es könnte nicht deutlicher seyn." - J. I. Beyer, Fortgesetzte
Nachricht 4 (1780), S. 167-168; ähnlich 5 (1781), S. 39.

338



Bekanntermassen entwickelten sabbatianische Kreise infolge des Übertritts

des Messias Sabbatai Zwi zum Islam eine synkretistische Ideologie, die

die Nachfolge der Gläubigen in die Apostasie als heilsnotwendig erachtete.

Die bekanntesten Vertreter dieser Ideologie waren die Sekte der Dönme im
osmanischen Reich, deren Angehörige kryptosabbatianische Muslime
waren120 und die Anhänger Jakob Franks, die ihrem Messias in seiner „Konversion"

zum katholischen Christentum folgten.121 Liebes stellt lapidar fest, die

judenchristliche Sekte der Briefschreiber bilde „den gegensätzlichen Pol zu
den Anhängern des Jakob Frank" indem sie, nicht wie diese „das Christentum

offiziell annahmen, wobei sie es innerlich verabscheuten",122 sondern

.heimlich konvertierten', aber äusserlich Juden blieben.123 Eine breite

Erörterung der Frage, ob die synkretistische Tendenz im Sabbatianismus eine

solche kryptochristliche Sekte hervorzubringen vermochte und ob es weitere

Zeugnisse für die Existenz von Kryptochristen im 18. Jahrhundert gibt,
würde den Rahmen dieser Untersuchung sprengen und ohne ein weiteres

Quellenstudium über Mutmassungen auch nicht hinausgelangen.
Ob diese Sekte heimlicher Apostaten tatsächlich existierte oder die Erfindung

ausserordentlich gut informierter und geschickter Fälscher war, bleibt
eine offene Frage. Unabhängig von ihrer Beantwortung aber können die

Briefe im Archiv der Brüderunität als Belege für einen engeren Zusammenhang

von häretischem Judentum und protestantischer Judenmission gelten.
Wie immer das Verhältnis von Fiktion und Wirklichkeit in diesen Briefen zu
bestimmen ist, ein solcher Zusammenhang ist in jedem Fall vorausgesetzt
und muss .informierten Kreisen' plausibel erschienen sein. Eine Auswertung
dieser und zusätzlicher Quellen zur genauen Bestimmung dieses Zusammenhangs

wird einen wichtigen Beitrag zum Verständnis der komplexen
Beziehungen zwischen Juden und Christen im beginnenden Aufklärungszeitalter
leisten.

120 Vgl. G. Scholem, Kabbalah, S. 327-332.
121 Vgl. G. Scholem, Kabbalah, S. 287-309.
122 Y. Liebes, rmOtfil nilOXH HD, S. 213.
123 Ein möglicher Hinweis auf einen Zusammenhang mit dem Frankismus findet sich

in den einleitenden Bemerkungen eines der Briefe: „vielle sind untreu worden und
haben ihre taufe verläugned sich durchs weltliche und satan verführen lassen und
sich effentlich zum catholiken begeben" (UA R.16.6.1, S. 1 [X], Vgl. G. Dalman,
Dokumente, S. 34). Y. Liebes, rPXrQlUn nilDSH 110, S. 220 vermutet, dass die

Briefschreiber hier auf den Übertritt einiger frankistischer Familien in Brünn im
Jahre 1773 anspielen.

339


	Jüdische Kryptochristen im 18. Jahrhundert? : Dokumente aus dem Archiv der Evangelischen Brüderunität in Herrnhut (Teil II)

