
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Zeugenschaft ohne Zeugnis? : Der 'deutsch-jüdische Dialog' bei Martin
Buber, Gershom Scholem und Vladimir Jankélévitch

Autor: Klaue, Magnus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeugenschaft ohne Zeugnis?

Der ,deutsch-jüdische Dialog' bei Martin Buber,
Gershom Scholem und Vladimir Jankélévitch

von Magnus Klaue*

I.

Am 18. 9. 1926, kurz nach Erscheinen des ersten Bandes von Martin Bubers

und Franz Rosenzweigs Bibelübersetzung, schreibt Benjamin an Scholem, er
habe keine Vorstellung, wem „an einer Übersetzung der Bibel ins Deutsche

zur Zeit von rechts wegen liegen könnte." In einer Epoche, da die „Gehalte
des Hebräischen" aktualisiert würden, laufe das Übersetzungsprojekt „auf ein

fragwürdiges Zur-Schau-Stellen von Dingen hinaus, welche zur Schau
gestellt sich augenblicks im Lichte dieses Deutsch desavouieren".1 Es folgt ein
Hinweis auf Kracauer, der in einer Rezension fur die Frankfurter Zeitung die
archaisierende Diktion der Buber-Rosenzweig-Übersetzung kritisiert und ihr
eine unbeabsichtigte Nähe zu .völkischem' Sprachdenken vorgeworfen hatte.

Benjamins Bemerkung, dass „in Deutschland ein Angriff auf Buber kein

spaßhaftes Unternehmen ist",2 spielt auf die Spannungen zwischen den

Intellektuellen aus dem Umfeld des Instituts für Sozialforschung und den

Mitarbeitern des Freien Jüdischen Lehrhauses an, wo Rosenzweig und Buber,
zeitweise aber auch Kracauer und Löwenthal unterrichteten. Lange vor
Erscheinen von Kracauers Rezension kommen diese Spannungen in der

Korrespondenz von Rosenzweig und Buber zum Ausdruck. Schon 1922 empört
sich Rosenzweig anlässlich von Kracauers Essay „Die Wartenden" über die

Magnus Klaue, M.A., Freie Universität Berlin, FB Philosophie und Geisteswissenschaften,

Institut für Deutsche und Niederländische Philologie, Habelschwerdter
Allee 45, D-14195 Berlin.

1 W. Benjamin, Gesammelte Briefe. Band III: 1925-1930, ed. von C. Gödde/H.
Lonitz, Frankfurt/M. 1997, S. 196.

2 W. Benjamin, Gesammelte Briefe, S. 196.

301



„Nein-Prediger", die einer „negativen Theologie" verhaftet seien.3 1923
schreibt er über Kracauers Rezension von Ich und Du: „Kracauers Besprechung

[. .] fand ich gleich inferior in Lob und Tadel und ärgere mich daß

dieser Zaunkönig dasselbe zu loben und zu tadeln scheint wie ich".4

Die Gründe für die Abwehr, mit der Rosenzweig und Buber auf Kra-

cauer und Benjamin reagierten, sind kaum geklärt. Sie dürften nicht nur in
der unterschiedlichen Bewertung einer Neuaneignung jüdischer Tradition
durch .produktives Nacherleben' zu suchen sein, wie sie Autoren von Bubers

Zeitschrift DerJude propagierten,5 sondern auch in Rosenzweigs und Bubers

Affinität zum Existentialismus. Die Unvereinbarkeit beider Fronten schlägt
sich noch in den sechziger Jahren in Adornos Polemik gegen Buber im
Jargon der Eigentlichkeit nieder. Hier soll ein anderer Aspekt dieses Streits

interessieren, der mit dem Hinweis auf Bubers Popularität in Deutschland

angesprochen ist - der Topos vom .deutsch-jüdischen Dialog'. Die Hypo-
stasierung dieses Begriffs zur Generalformel historischer Aussöhnung nach

1943 täuscht über seine komplizierte Geschichte hinweg. Schon die

dialogische Philosophie, die Buber 1923 in Ich und Du skizziert und in den

folgenden Jahrzehnten weiterentwickelt hat, muss bezogen werden auf die

Debatte über die Möglichkeit einer deutsch-jüdischen .Symbiose', die als

Alternative sowohl zur zionistischen Ideologie wie zur gescheiterten Assimilation

fungieren sollte. Wenn Benjamin sich wundert, „welche Sorte Gojm
über diesem Buche [die Bibelübersetzung] nun ihr Interesse für das Jüdische
verlautbart",6 kritisiert er ein Denken, das jene Symbiose sprachphilosophisch

zu antizipieren scheint. Die Abneigung gegen die .Gojims', die die

Bibelübersetzung zum Anlass für einen zweideutigen Philosemitismus

nehmen, korrespondiert mit Kracauers Diagnose, die Übersetzung werde den

„höchsten germanistischen Ansprüchen des Nibelungenrings" gerecht.7 Statt
Deutsches und Jüdisches miteinander in ein (notwendig kontroverses)
Gespräch zu bringen, so der implizite Vorwurf, propagiere die Übersetzung eine

Verschmelzung beider Sphären, die historische Differenzen tilgt. Das Ansehen,

das Buber nach 1945 als Vordenker deutsch-jüdischer .Versöhnung'

3 F. Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften. Band 1,2: Briefe
und Tagebücher 1918-1929, Den Haag 1979, S. 855.

4 F. Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk, S. 912.
5 E. Lappin, Überlegungen zu jüdischer Erziehung in Martin Bubers Monatsschrift

Der Jude, in: Menora. Jahrbuch für deutsch-jüdische Geschichte 2001, S. 259-284,
dort S. 264ff.

6 W. Benjamin, Gesammelte Briefe, S. 197.
7 S. Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, in: S. Kracauer, Das Ornament der Masse,

Frankfurt/M. 1963, S. 173-186, dort S. 180.

302



gewann, verleiht dieser Kritik besondere Relevanz, erscheint doch der Disput
über die Triftigkeit seines Dialogkonzepts und seiner Bibelübersetzung als

Vorwegnahme des in den sechziger Jahren von Scholem initiierten Streits

über den ,deutsch-jüdischen Dialog'.
Im Folgenden möchte ich Bubers Dialogik skizzieren und auf seine

übersetzungstheoretischen Reflexionen beziehen. Mit Scholems Kritik an der

politischen Wendung des Dialogbegriffs sowie mit Vladimir Jankélévitchs

Ablehnung deutsch-jüdischer Verständigung nach 1945 werden schliesslich

zwei gegenläufige Versuche vorgestellt, die Verweigerung des Dialogs als Kon-
stituens historischer Zeugenschaft nach Auschwitz zu verstehen.

II.

Die Vorstellung von der Ich-Du-Beziehung als innerweltlicher Verwirklichung'

des Gottesbezugs, wie sie Buber in den zwanziger Jahren entwickelt
hat, muss verstanden werden als Reaktion auf den Zerfall religiöser
Erfahrungsgehalte, insbesondere auf die Entfremdung deutscher Juden von ihren

jüdischen Wurzeln und von der deutschen Nationalkultur. Bubers Dialogik
ist insofern Ausdruck jener historischen Konstellation, die Karl Blumenfeld

„postassimilatorisch" genannt hat.8 Die Erfahrung des rassischen Antisemitismus

liess die Assimilation des deutschen Judentums spätestens seit der

Jahrhundertwende als ebenso illusorisch erscheinen wie die Rückkehr zu den

eigenen Wurzeln. In dieser Situation wurde Bubers Dialogik als Versprechen
einer Praxis wahrgenommen, die die geschichtlichen Zerwürfnisse transzen-
dieren und den Hiatus zwischen religiösem und säkularem Leben überwinden

könnte. Insofern verortet Kracauer sie zu Recht im Kontext der Erwek-

kungsbewegungen der zwanziger Jahre, die Religion nicht als „theoretische

Bewußtseinseinstellung", sondern als „Form des Existierens" begreifen wollten.9

Dieser Anschauung widerspricht er mit der Behauptung, „der Zugang
zur Wahrheit" liege heute „im Profanen".10 Fast vierzig Jahre später
argumentiert Adorno änlich, wenn er Buber die Hypostasierung der Ich-Du-
Beziehung zum „Ort der Wahrheit" vorwirft:

„Seitdem Martin Buber den Kierkegaardschen Begriff des Existentiellen [. .] zu
einer Haltung schlechthin frisierte, herrscht die Neigung, den metaphysischen
Gehalt vorzustellen als an die sogenannte Beziehung von Ich und Du gebunden. Er

8 E. Lappin, Überlegungen zu jüdischer Erziehung, S. 260.
9 S. Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, S. 174.
10 S. Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, S. 186.

303



wird an die Unmittelbarkeit des Lebens überwiesen, Theologie festgemacht an

Bestimmungen der Immanenz".11

Interessanterweise beziehen sich all diese Polemiken auf Bubers Sprache.

Benennt Benjamin „dieses Deutsch", die Sprachgestalt der Bibelübersetzung, als

Grund für die Diskreditierung des Vorhabens, betont Kracauer, seine Kritik
der Übersetzung betreffe vor allem „die in sich geschlossene deutsche

SprachformV2 In Rekurs auf Benjamins Aurabegriff deutet Adorno den Jargon der

Eigentlichkeit, dem er Bubers Dialogik subsumiert, als rhetorische Erschleichung

von Transzendenz: „Sakral ohne sakralen Gehalt, gefrorene Emanationen,

sind die Stichwörter des Jargons der Eigentlichkeit Verfallsprodukte
der Aura. [. .] Die Dauerrüge wider die Verdinglichung, die der Jargon
darstellt, ist verdinglicht".13

Inwiefern „der Begriff des Existentiellen" schon in Ich und Du „zu einer

Haltung schlechthin frisiert" wird, ist freilich erst zu zeigen. Die
Verknüpfung von ,Eswelt' und ,Duwelt', die die Rückbindung der heiligen an
die profane Sphäre ermöglicht, lässt sich vorerst auch freundlicher deuten.
Gerade indem Buber den Bezug auf Transzendenz der Immanenz der
Lebenswelt einschreibt und den theologischen Wahrheitsgehalt nicht auf
abstrakte Gebote reduziert, sondern an die Glaubenserfahrung koppelt, wird er
Kracauers Prämisse, der Zugang zur Wahrheit liege im Profanen, auf seine

Weise gerecht. Nicht die Aufwertung der Ich-Du-Beziehung ist die Schwäche

dieser Konstruktion, sondern die undialektische Vorstellung einer
unmittelbaren Realisierung dieser Beziehung im Hier und Jetzt. Das Verhältnis

von ,Eswelt' und ,Duwelt' ist dabei zwiespältig. Einerseits scheint Buber
beide Sphären als apriorische Daseinsmodi anzusehen, andererseits unterliegt
ihre Relation historischen Veränderungen: „Die Geschichte des Einzelnen
und die der Menschengattung stimmen [. .] in dem einen jedenfalls überein,

daß sie eine fortschreitende Zunahme der Eswelt bedeuten".14 Unter
„Zunahme der Eswelt" versteht Buber den Siegeszug instrumenteller
Vernunft, die in den „Strom der Wechselwirkung",15 der die ,Duwelt' konstituiert,

eingreift und die lebendigen Beziehungen der Menschen untereinander

wie mit der Natur zu starren Subjekt-Objekt-Relationen gerinnen lässt.

Die Ursachen, die er für diesen Prozess angibt, rücken seine Argumentation
in die Nähe der von Lebensphilosophie und Existentialismus geprägten Zi-

11 T.W. Adorno, Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie, Frankfurt/M.
1964, S. 17.

12 S. Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, S. 174-175.
13 T.W. Adorno Jargon der Eigentlichkeit, S. 12.
H M. Buber, Ich und Du, Heidelberg 1974, S. 47.
U M. Buber, Ich und Du, S. 38.

304



vilisationskritik. Der „gesellschaftlichen Differenzierung" sowie der „technischen

Leistung"16 sei die Dominanz der ,Eswelt' zuzuschreiben. Dass hinter
solchen Formulierungen auch die Kritik an der Verselbständigung sozialer

Institutionen steht, wird deutlich, wenn Buber die ,Eswelt' als Sphäre der

„Einrichtungen" beschreibt, der eine Sphäre blosser Innerlichkeit und
Privation gegenüberstehe:

„Unter dem Grundwort der Trennung stehend, das Ich und Es voneinanderhält, hat

er [der Mensch] sein Leben mit den Mitmenschen in zwei sauber umzirkte Reviere

geschieden: [. .] Es-Revier und Ich-Revier. Einrichtungen sind das ,Draußen', in
dem man sich zu allerlei Zwecken aufhält [...]. Gefühle sind das ,Drinnen', in dem

man lebt und sich von den Einrichtungen erholt".17

Anders, als Adorno nahelegt, begegnet Buber der Herrschaft der Institutionen

über die Menschen also nicht mit abstrakter Berufung auf die Ich-Du-
Beziehung als blossem Komplement. Vielmehr wird diese vorgestellt als ein

Drittes, das die Dichotomie von Innerlichkeit und Entfremdung übersteigt.

Entsprechend geht die Aufwertung des Dialogs mit einer Disqualifizierung
von ,Gefühl' und ,Erfahrung' einher, die für Buber partikulare, solipsistische
Modi der Wahrnehmung sind. Die Idolatrie des Gefühls reproduziert in
Bubers Augen die Entgegensetzung von öffentlicher und privater Sphäre, die

den einzelnen in beide Bereiche einschliesst und unverkürzte Kommunikation

verhindert: „Daß Gefühle kein persönliches Leben ergeben, haben erst

wenige verstanden".18 Solange das Gefühl als Domäne von Innerlichkeit den

sozialen Institutionen nur gegenübersteht, kann kein authentisches Miteinander

realisiert werden. Vielmehr entsteht „die wahre Gemeinde" — hier
wendet sich Buber gegen den sektiererischen Teil der Lebensreformer -

„nicht dadurch, daß Leute Gefühle füreinander haben [...], sondern durch diese

zwei Dinge: daß sie alle zu einer lebendigen Mitte in lebendig gegenseitiger Beziehung

stehen und daß sie untereinander in lebendig gegenseitiger Beziehung
stehen".19

Konkretisieren lassen sich die Begriffe der „lebendigen Mitte" und der

„Beziehung", wenn man bestimmt, wogegen sie abgegrenzt werden. Die von
„Beziehung" durchwirkte ,Duwelt' muss verstanden werden als Gegenentwurf

zur Reduktion von Sprache auf ihre Mitteilungsfunktion sowie zur

Hypostasierung subjektiver Erfahrung gegenüber der Objektivität der

Lebenswelt. Erfahrung und Gefühl sind für Buber keine Alternative zur
subsumierenden Vernunft, sondern defizitäre Wahrnehmungsmodi. Als solche

16 M. Buber, Ich und Du, S. 48.
17 M. Buber, Ich und Du, S. 53-54.
18 M. Buber, Ich und Du, S. 55.
D M. Buber, Ich und Du, S. 56.

305



werden sie der Liebe, die den Solipsismus des Gefühls sprengt, und der

Beziehung, die den Empirismus der Erfahrung transzendiert, entgegengesetzt.

Liebe und Beziehung zeichnen sich durch Intersubjektivität und

Unverfügbarkeit aus: „Gefühle werden .gehabt'; die Liebe geschieht. [. .] die

Liebe haftet dem Ich nicht an, so daß sie das Du nur zum .Inhalt', zum
Gegenstand hätte; sie ist zwischen Ich und Du".20 Als Transgression der

Dichotomie von Subjekt und Objekt sind Liebe und Beziehung weder blosser

Gegenstand einer Wahrnehmung, noch brechen sie als ausserhalb der
Lebenswelt Stehendes in diese ein, sondern sie bleiben gebunden an die

intersubjektiv verbürgte Realität, über die sie hinausweisen. Gefühl und
Erfahrung sind dagegen zutiefst partikular und werden von Buber auf eine

Stufe gestellt mit instrumentellen Verhaltensweisen wie dem „Erwerben von
Kenntnissen" und deren „Verwendung".21 Wer die Welt .erfährt', habe

keinen Anteil an ihr, denn „die Erfahrung ist ja ,in ihm' und nicht zwischen

ihm und der Welt".22 Der Begriff der Erfahrung verdankt sich Dilthey, der
sie vom „Erlebnis" unterscheidet, das eine „unmittelbare Wirklichkeit"
erfasse und das Subjekt mit dem .Lebensstrom' verbinde.23 Diese

lebensphilosophische Gedankenfigur, wonach das individuierte Selbst sich entäussern

und als Selbst zerstören muss, um am .Leben' teilzuhaben, verleiht Bubers

Kritik der instrumenteilen Rationalität ihre Schärfe, führt aber auch zu der

Tendenz, die empirische Wirklichkeit ihrer Partikularität wegen abzuwerten.

In der lebensphilosophischen Aversion gegen den Begriff der Erfahrung
steckt, ähnlich wie in der existentialistischen Depotenzierung des .Daseins'
in Relation zum .Sein', eine latente Ignoranz gegenüber der Realität der

Subjekte. Pragmatische Kommunikation wird zugunsten eines begriffslosen
.Schauens' abqualifiziert:

„Im Schauen eines Gegenüber erschließt sich dem Erkennenden das Wesen. Er
wird, was er gegenwärtiglich geschaut hat, wohl als Gegenstand fassen, mit
Gegenständen vergleichen [...]. Aber im Schauen war es kein Ding unter Dingen, kein

Vorgang unter Vorgängen, sondern ausschließlich gegenwärtig. [. .] Daß das

Allgemeine gedacht wird, ist nur eine Abwickelung des knäuelhaften Ereignisses, da es

im Besondern, im Gegenüber geschaut wurde".24

Um in die diskursive Erkenntnis einzugehen, muss jeder Gegenstand isoliert
und klassifiziert, mithin zum „Ding unter Dingen" abgetötet werden. Das

20 M. Buber, Ich und Du, S. 22.
21 M. Buber, Ich und Du, S. 48.
22 M. Buber, Ich und Du, S. 12.
23 P. Mendes-Flohr, Mystik und Dialog. Martin Bubers geistige Entwicklung bis hin zu

,Ich und Du', Königstein/Ts. 1979, S. 11.
24 M. Buber, Ich und Du, S. 50-51.

306



„Ereignis", das von diskursiver Erkenntnis nicht erfasst werden kann,
entspricht dem Diltheyschen .Erlebnis' mit dem Unterschied, dass Buber dessen

intersubjektiven Charakter hervorhebt. Evident wird dies in den
sprachgeschichtlichen Erörterungen, mit denen er seine Dialogik anthropologisch
fundiert. Die Sprache, die Buber der .Duwelt' zuordnet, meint ein mime-
tisches Verhalten, das mit den Objekten, auf die es sich bezieht, affektiv
verbunden ist. Buber erläutert dies unter Rückgriff auf die Bedeutung des

,Mana' in der Zeichenordnung primitiver Völker. Diese verständigten sich

mit Worten, in denen „die gelebte Beziehung"25 präsent sei, der die Worte
sich verdanken. So gebrauchten Eingeborene als Begrüssungen Sätze wie „Ich
sehe dich!" oder „Rieche mich!",26 worin die sinnliche Qualität direkter
Kommunikation mitschwingt, die in der diskursiven Sprache zugunsten der

Mitteilungsfunktion suspendiert wird. ,Mana' ist sowohl „primitive Abstraktion",27

Vorstufe zur diskursiven Begriffsbildung, als auch Gegenentwurf zur
instrumenteilen Sprache, die „aus der Zerschneidung der Urerlebnisse"28

resultiert. Wie die Kommunikation der ,Primitiven' folgt die Neigung des

Kindes, „sich alles zum Du zu machen", keiner Aneignungslogik, sondern

einem „Trieb zur Allbeziehung".29 Nicht nur anthropologisch, auch ontoge-
netisch steht diese Beziehung am Anfang jeder Entwicklung und wird erst
durch Eingriff der instrumenteilen Vernunft verstümmelt:

„Es ist eben nicht so, daß das Kind erst einen Gegenstand wahrnähme, dann etwa
sich dazu in Beziehung setzte; sondern das Beziehungsstreben ist das erste, die

aufgewölbte Hand, in die sich das Gegenüber schmiegt; [. .] das Dingwerden aber

ein spätes Produkt, aus der Zerschneidung der Urerlebnisse [. .] hervorgegangen".30

Die Ich-Du-Beziehung, die in der .begreifenden' Kontaktaufnahme („die
aufgewölbte Hand") präfiguriert ist, vollzieht sich nicht im Austausch von
Argumenten, sondern in einer sinnlich-taktilen Sprache. In „Zwiesprache"
von 1930 unterscheidet Buber konsequent den „echten" vom „technischen"

Dialog und vom „dialogisch verkleideten Monolog".31 Der technische Dialog

ist heteronom, weil er „der Notdurft der sachlichen Verständigung"
dient, der .dialogische' Monolog ist vom Wunsch bestimmt, „das eigene

Selbstgefühl" zu bestätigen.32 Das .echte' Gespräch dagegen setzt ein leben-

25 M. Buber, Ich und Du, S. 26.
26 M. Buber, Ich und Du, S. 26.
27 M. Buber, Ich und Du, S. 29.
28 M. Buber, Ich und Du, S. 30.
29 M. Buber, Ich und Du, S. 35.
3° M. Buber, Ich und Du, S. 35-36.
31 M. Buber, Zwiesprache, in: M. Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg 1979,

S. 137-196, dort S. 166.
32 M. Buber, Zwiesprache, S. 166-167.

307



diges Gegenüber und das Absehen von partikularen Interessen voraus. Zwar
verwirklicht es sich im intersubjektiven Austausch, vollendet sich aber

„außerhalb der mitgeteilten oder mitteilbaren Inhalte, auch der persönlichsten,

und doch nicht etwa in einem ,mystischen', sondern in einem im
genauen Sinn faktischen [. .] Vorgang".33 Einerseits soll es eingebettet sein in
die Alltagskommunikation, andererseits deren bedingte Sphäre überschreiten.

Die Problematik dieser Konstruktion lässt sich an Bubers Beispielen
veranschaulichen. In „Zwiesprache" erwähnt er ein Gespräch, das im Frühjahr
1914 zwischen europäischen Intellektuellen stattfand, um der Kriegsgefahr
zu begegnen. Die Debatte sei von einer „Rückhaltlosigkeit" geprägt gewesen,
„deren substantielle Fruchtbarkeit ich kaum je so stark erfahren habe: sie

wirkte auf alle Teilnehmer so, daß das Fiktive zerfiel und jedes Wort Tatsache
war".34 Dabei sei ein Streit zwischen Buber und einem Christen über
Unterschiede des Jesus-Bildes mit einem „Bruderkuß" der Disputanten beendet

worden: ,,[I]n dieser Wandlung erfüllte sich die Dialogik. Die Meinungen
waren versunken, leibhaft geschah das Faktische".35 Bemerkenswert ist, wie

,Fiktion' und ,Faktizität' hier definiert werden. Müssen „die Meinungen"
versinken, damit „das Faktische" sich ereignet, gehören Meinungen offenbar
dem Reich des ,Fiktiven' an, das zerfallen muss, damit „jedes Wort Tatsache"

wird. Die Frage, ob Meinungen nicht auf Unterschiede in der Sache

verweisen können, wird verdrängt zugunsten der Beschwörung einer Faktizität,
die über das Daseiende schon deshalb hinaus sein soll, weil sie inhaltlich
unbestimmt bleibt. Da das Sprechen über Tatsachen unaufhebbare Differenzen

aufdecken könnte, muss der argumentative Diskurs suspendiert, das

„Wort" selbst zur „Tatsache" erklärt werden. Der Bruderkuss, eine ritualisierte
Geste zur Verschleierung fortbestehender Konflikte, mutiert zur dialogischen

Handlung schlechthin. Der Einwand, Bubers Dialogik beziehe „komplexe
Sozialverhältnisse" nicht ein und werde durch Hinweise auf die „verwaltete
Welt" nicht substantiell getroffen,36 ist daher verfehlt. Gerade die Institutionen

der verwalteten Welt sollen dialogisch umgeformt werden:

„Kann, so fragen Sie lachend, der Leiter eines großen technischen Unternehmens

dialogische Verantwortung üben? Er kann es. Denn er übt sie, wenn er sich den von

33 M. Buber, Zwiesprache, S. 144.
34 M. Buber, Zwiesprache, S. 145.
33 M. Buber, Zwiesprache, S. 146.
V' M. Lesch/W. Lesch, Verbindungen zu einer anderen Frankfurter Schule. Zu

Kracauers Auseinandersetzung mit Bubers und Rosenzweigs Bibelübersetzung, in:
M. Kessler/T.Y. Levin (ed.), Siegfried Kracauer. Neue Interpretationen. Akten des

Internationalen Interdisziplinären Kracauer-Symposions, Weingarten, 2. — 4. März
1989, Tübingen 1990 Stauffenburg-Colloquium 11), S. 171 — 193, dort S. 181.

308



ihm geleiteten Betrieb [. .] in dessen Konkretheit vergegenwärtigt; wenn er ihn
also [. .] als einen Zusammenhang gesichthabender, namenhabender, biographiehabender

Personen erfährt".37

Der Versuch, die Dialogik sozial zu konkretisieren, gerät zum Leitfaden fur
die menschenfreundliche Ausbeutung Lohnabhängiger. Die Anrufung der

,Person', die hinter der entfremdeten Fassade verborgen sei, dient der

Rechtfertigung des Betriebs, der den Abhängigen jenes Menschenantlitz raubt, das

er beschwört. Der Begriff des Menschen, so Adorno, lasse sich

„als Schmieröl in die gleiche Maschinerie spritzen, die er einmal stürmen wollte.
Sein unterdessen verdampftes Pathos hallt nach in der Ideologie, der Betrieb, den
die Menschen bedienen müssen, sei um ihretwillen da".38

Bubers Lob dialogischer Verantwortung liest sich wie eine Illustration dieser

These und widerspricht seiner Prämisse, wonach die dialogische Beziehung
die empirische Wirklichkeit sprengen soll. Die der ,Duwelt' eingeschriebene

Utopie, die heteronome Realität könne von den Menschen selbst, im
intersubjektiven Austausch und in Absehung von ihren sozialen Rollen,
überschritten werden, wird dadurch desavouiert. Die .Eswelt' erscheint nicht
mehr als zu Negierendes, sondern als Milieu für die Genese des ,echten'

Gesprächs. Konsequent spricht Buber zwar vom „Panzer" der ,Eswelt', der

nur fïir „Augenblicke" gesprengt werden könne,39 verwendet zur Beschreibung

der Relation von ,Eswelt' und ,Duwelt' aber die Metapher vom
verpuppten Schmetterling: „Das Es ist die Puppe, das Du der Falter".40 Der
„Panzer", der die Individuen in die Handlungszusammenhänge des Alltags
einsperrt, ist zugleich die „Puppe", aus der sich die ,Duwelt' entwickeln
kann. Zwar konzediert Buber, „die Bedingtheit der Menschen von den

Verhältnissen'" nehme zu,41 doch fügt er an: „[Djieses Wachsen ist das

Reifen einer Aufgabe, nicht im Sollen, sondern im Dürfen und Bedürfen

[...]. Es gilt, der pan technischen Sucht oder Gewöhnung zu entsagen, die

mit jeder Situation ,fertig wird'".42 Die Überhöhung des Begriffs der Situation

geht einher mit der Apologie realer Unfreiheit. „Bedingtheit",
„Schicksal" und .Bedürftigkeit' - Metaphern der Heteronomie - werden

umgedeutet zu positiven Voraussetzungen der dialogischen Beziehung,
während die Fähigkeit, mit Situationen ,fertig' zu werden, als stumpfer
Pragmatismus disqualifiziert wird. Dem behavioristischen Reagieren, das Buber

37 M. Buber, Zwiesprache, S. 194-195.
38 t w Adorno, Jargon der Eigentlichkeit, S. 54.
39 M. Buber, Zwiesprache, S. 153.
4° M. Buber, Ich und Du, S. 25.
4! M. Buber, Zwiesprache, S. 196.
42 M. Buber, Zwiesprache, S. 196.

309



als ,Fertigwerden' beschreibt, wird nicht die Utopie einer selbstbestimmten

Menschheit, sondern eine sinnerfüllte Unfreiheit entgegengehalten, die als

„Verantwortung" umschrieben wird: „Ein neuerschaffenes Weltkonkretum
ist uns in die Arme gelegt worden; wir verantworten es. Ein Hund hat dich
angesehen, du verantwortest seinen Blick".43 Da kein Jenseits der ,Eswelt'
mehr gedacht werden kann und doch an der Vorstellung sinnerfüllter

Immanenz festgehalten werden soll, müssen triviale Erfahrungen zu existentiellen

Situationen hypostasiert werden, die es dem, der sich zu .entscheiden'

vermag, erlauben, die „feste Schale des Alltags"44 zu sprengen. In
„Zwiesprache" beschreibt Buber es daher als Fortschritt, die Auffassung aufgegeben

zu haben, wonach das Religiöse „Heraustritt, Ekstasis" sei.45 Statt dessen

habe er die lebensweltliche Immanenz religiöser Erfahrung erkannt: „Ich
kenne keine Fülle mehr als die Fülle jeder sterblichen Stunde an Anspruch
und Verantwortung".46 Ob diese vermeintliche Abkehr von der Erlebnismystik

der Fortschritt gewesen ist, als der sie in der Forschung mehrheitlich

gedeutet wird,47 ist zweifelhaft. Die mystische Erfahrung hält die Unzulänglichkeit

der empirischen Realität immerhin fest, indem sie die .Ekstasis' als

Einbruch des schlechthin Anderen bestimmt. Bubers Dialogik dagegen weist

Affinitäten zur in den zwanziger Jahren populären .Theologie der Krise' auf,

die die individuelle Glaubensentscheidung gegen den Bezug auf Geschichte

ausspielt. Wie für die .Theologie der Krise' alle „Berücksichtigungen der

Zeitlage" ein „Ausweichen" sind, „mit dem der Mensch die Entscheidung
flieht",48 appelliert Buber undialektisch an die Verantwortung des einzelnen:

„Wer mit gesammeltem Wesen, mit auferstandner Beziehungskraff zu ihr
ausgeht, wird der Freiheit inne. Und vom Glauben an die Unfreiheit frei
werden heißt frei werden".49 Die Illusion, wonach die Aufgabe des Glaubens

an die Unfreiheit mit der Beseitigung realer Unfreiheit koinzidiert, ftihrt zu
einem Freiheitsbegriff, der den Status quo als Bedingung der Möglichkeit
des Dialogs bejaht: „Den Menschen, dem die Freiheit verbürgt ist, bedrückt
die Ursächlichkeit nicht. Er weiß, daß sein sterbliches Leben seinem Wesen

nach ein Schwingen zwischen Du und Es ist, und spürt dessen Sinn".50 Dem

43 M. Buber, Zwiesprache, S. 163.
44 M. Buber, Zwiesprache, S. 157.
45 M. Buber, Zwiesprache, S. 158.
46 M. Buber, Zwiesprache, S. 159.
47 P. Mendes-Flohr, Mystik und Dialog, S. 13Iff.
48 H. Kohn, Martin Buber. Sein Werk und seine Zeit. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte

Mitteleuropas 1880—1930, Köln 1961, S. 219.
49 M. Buber, Ich und Du, S. 71.
5° M. Buber, Ich und Du, S. 64.

310



Individuum wird die Autonomie zugesprochen, sich durch einen reinen
Willensakt von den Unzulänglichkeiten der Realität loszusagen, während die

Realität angesichts dieser stets offenen Möglichkeit ihren defizitären Charakter

verliert. Dass die Realisierung der Ich-Du-Beziehung in dieser Konstruktion

an unverfugbare Augenblicke gebunden bleibt, bestätigt den Konnex,
den Adorno zwischen Bubers Dialogik und Benjamins Begriff der Aura
herstellt, welcher ebenfalls eine emphatische Augenblickserfahrung beschreibt.

Um die Verwurzelung der ,Duwelt' in der ,Eswelt' zu illustrieren, erwähnt
Buber eine Alltagssituation, die auch bei Benjamin begegnet: „Blicke, die im
Getümmel der Straße aufflattern zwischen Unbekannten, die aneinander

gleichbleibenden Schritts vorübergehen".51 Die Blicke Unbekannter in der

Grossstadt spielen eine wichtige Rolle in Benjamins 1939 publizierter Studie

„Uber einige Motive bei Baudelaire", wo die Aura als Erfahrung der

Reziprozität des Blicks bestimmt wird: „Dem Blick wohnt aber die Erwartung
inne, von dem erwidert zu werden, dem er sich schenkt. Wo diese Erwartung
erwidert wird [...], da fällt ihm die Erfahrung der Aura in ihrer Fülle zu".52

Laut Benjamin, für den die auratische Erfahrung weniger im Rahmen einer

Theorie der Intersubjektivität als zur Bestimmung der Autonomie des

Kunstwerks relevant wird, ist der Aurabegriff indes selbst historisch. Der
Gestus kontemplativer Sammlung wird in der von Schockerlebnissen

bestimmten Moderne zur Ideologie depraviert, die den realen Verlust der

Möglichkeit von Kontemplation verschleiert. Baudelaire beschreibt dagegen

„Augen, von denen man sagen möchte, daß ihnen das Vermögen zu blicken
verloren gegangen ist".53 Dass Buber zur Illustration der Ich-Du-Beziehung
auf die gleiche Topographie zurückgreift, die bei Benjamin zur Veranschaulichung

des Auraverlusts dient, zeigt zweierlei: Einerseits verdankt sich die

Aufwertung der ,Duwelt' selbst der Erfahrung universaler Entfremdung, die

den Einbruch von Transzendenz nur für Augenblicke zuzulassen scheint.

Andererseits zieht Buber nicht Benjamins Konsequenz der Historisierung des

Aurabegriffs, sondern betreibt seine Re-Ontologisierung unter dem Vorzeichen

von ,Ich und Du'.

51 M. Buber, Zwiesprache, S. 144.
52 W. Benjamin, Über einige Motive bei Baudelaire, in: W. Benjamin, Gesammelte

Schriften. Band 1,2, ed. von R. Tiedemann/H. Schweppenhäuser, Frankfurt/M.
1974, S. 605-653, dort S. 646.

53 W. Benjamin, Über einige Motive bei Baudelaire, S. 648.

311



III.

Die Tendenz zur Vermenschlichung theologischer Gehalte prägt auch Bubers

übersetzungstheoretische Schriften. Rosenzweigs Arbeiten zur Ubersetzungstheorie,

vor allem „Die Schrift und Luther" (1926) sowie sein „Nachwort zu
den Hymnen und Gedichten des Jehuda Halevi" (1922/23), behandeln das

Verhältnis von fremder und eigener Sprache als Konstituens des

Übersetzungsprozesses. Ausgangspunkt von Bubers Essay „Zu einer neuen Verdeutschung

der Schrift" (1954) ist dagegen die Frage, wie der Gehalt der Schrift
dem .heutigen Menschen' nahezubringen sei. Indem er den ,Dialog' von
fremder und eigener Sprache im Rahmen der Frage nach dem Verhältnis von
Leser und Text untersucht, reduziert Buber das Problem der Übersetzbarkeit

tendenziell auf ein Wirkungspvobltm. Seine Überlegungen müssen vor dem

Hintergrund der in Ich und Du entworfenen Dialogik verstanden werden. So

lässt sich das Bild, das er vom .heutigen Menschen' zeichnet, auf seine Kritik
der .Eswelt' beziehen. Statt die Schrift als „Abdruck einer lebensumschlie-
ssenden Wirklichkeit" wahrzunehmen, bringt ihr der „heutige Mensch", wie
es heisst, „ein Interesse des abgelösten, in autonome .Bereiche' aufgeteilten
Geistes" entgegen.54 Dieses verdinglichte Interesse entspricht der Differenzierung

der ,Eswelt' in .Einrichtungen', wie sie Buber in Ich und Du kritisiert
hat. Wenn Buber das „religionsgeschichtliche", „kulturgeschichtliche" und
„ästhetische" Interesse55 an der Schrift gleichermassen als Instrumentalisierung

ihres Gehalts ablehnt, stellt er die Popularisierung von Religion auf eine

Stufe mit ihrer wissenschaftlichen Erläuterung. Darin liegt insofern ein

Widerspruch, als Theologie und Religionsgeschichte im Gegensatz zum
„Vulgärgespräch" nicht die „Wortgeläufigkeit"56 befördern, sondern der Konsu-
mierbarkeit des biblischen Textes entgegenarbeiten. Jede historische
Explikation nimmt dem Urtext den Schein unmittelbarer Verständlichkeit und
macht ihn insofern .fremd'. Nicht um die Schrift dem Alltagsverständnis
nahezubringen, sondern um ihrer Fremdheit innerhalb der säkularen Gesellschaft

gerecht zu werden, wäre Kracauer zufolge denn auch ein textkritischer
Kommentar notwendig:

„Nicht den geringsten Zweifel duldet, daß ein Kommentarwerk, das [. .] den

Urtext nur klären und konservieren wollte, den Geist der von ihm bewußt in
Stummheit eingesenkten Schrift getreuer durch die Zeiten trüge als der romantisch-

54 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, in: M. Buber/F. Rosen¬

zweig, DiefünfBücher der Weisung. Verdeutscht, Köln, Ölten 1954, S. 3-44, dort
S. 4.

55 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 4.
56 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 10.

312



willkürhafte Versuch Bubers und Rosenzweigs, der ihn unzeitig zum Reden zwingen
möchte".57

Für Buber dagegen arbeiten Popularisierung und Historisierung der Schrift
einer dialogischen Rezeptionserfahrung entgegen. Nicht die Betonung der

Fremdheit des Schriftgehalts, sondern eine „neue Unbefangenheit"58 strebt

er an, die er gegen Formen leichtfertigen Konsums abgegrenzt wissen

möchte. Der Leser müsse

„sich dem neugewordenen Buch stellen, nichts von sich vorenthalten [...]. Er liest
laut, was dasteht, er hört das Wort, das er spricht, und es kommt zu ihm, nichts ist

präjudiziert, der Strom der Zeiten strömt, und dieses Menschen Heutigkeit wird
selber zum auffangenden Gefäß".59

Wie das ,echte' Gespräch sich auf ein anwesendes Gegenüber bezieht und als

Kommunikation jenseits des diskursiven Austauschs gedacht wird, setzt die

dialogische Rezeption die sinnliche Wahrnehmbarkeit des Wortes, sein

Aussprechen' und ,Hören' voraus. Nicht nur das Bild des ,Stroms', auch ihr
Augenblickscharakter verbindet diese Erfahrung mit der Ich-Du-Beziehung.
Die Rezeption der Schrift unterbricht das historische und ästhetische ,Interesse'

zugunsten einer diskursiv nicht fassbaren Offenbarung:

„Wir lesen Rechts- und Ritualvorschriften von nüchternster, sachlichster kasuistischer

Präzision, und plötzlich teilt sich uns daraus ein verschwiegenes Pathos mit.
Wir lesen Psalmen, die uns nichts andres zu sagen scheinen als den Hilferuf des

gepeinigten Menschen nach oben, aber wir brauchen nur recht hinzuhören, um zu
erkennen, daß da nicht ein beliebiger Mensch, sondern einer redet, der unter der

Offenbarung steht".60

Diese Auffassung steht im Spannungsverhältnis, wenn nicht im Widerspruch
zur Aufwertung des Kommentars im Judentum, das den Kommentar als

Bestandteil, ja als Kern der Schrift begreift. Der jüdischen hermeneutischen
Tradition zufolge treibt erst der Kommentar „die ,Offenbarung' aus der

.Schrift' hervor".61 Obgleich dieser Begriff des Kommentars nicht identisch
ist mit dem von Kracauer intendierten .profanen' Textkommentar, steht die

Dialektik von Kommentar und Schrift im Widerspruch zu Bubers Trennung
zwischen der „Leibgestalt"62 des Wortes und dem historischen Metadiskurs.
Buber denkt die Rezeption der Schrift als reines Ereignis, nicht als exegeti-

57 S. Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, S. 185.
58 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 4.
59 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 4-5.
60 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 11.
61 A. Hirsch, Der Dialog der Sprachen. Studien zum Sprach- und Übersetzungsdenken

Walter Benjamins und Jacques Derridas, München 1995, S. 107.
62 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 6.

313



sehen Prozess, der seine eigene Vollendung immer wieder aufschiebt. Diese

implizite Enthistorisierung trennt ihn von Rosenzweig, für den sich jede
Übersetzung, exemplarisch Luthers Bibelübertragung, „der Konstellation
einer ganz einmaligen Geschichtsstunde" verdankt.63 Gegen den affirmativen

Bezug auf Luther grenzt sich Buber ab, wenn er sein Projekt nicht als

„Luther-Revision", sondern als „ein Drauflosgehen" bestimmt, „das die

bisherigen Dolmetscher kennt und nutzt, aber sich keinem verschreibt".64

Bubers Ideal des Neuanfangs korrespondiert mit seiner Vorstellung von
der Verwirklichung der ,Duwelt' als Resultat individueller Entscheidung und

verfängt sich in ähnlichen Aporien. Einerseits soll sich der Gehalt der Schrift
ohne Vermittlung durch historische Kritik mitteilen - der Leser muss sich

„die Schrift vornehmen, als kennte er sie noch nicht" 65
—, andererseits soll er

sich unmittelbarer Konsumierbarkeit entziehen. Obwohl sich Rosenzweig
mit Buber einig ist, dass der Übersetzer die instrumentelle Handhabung von
Sprache unterlassen muss - er grenzt die „Eindeutschung des Fremden"

gegen den Anspruch ab, „das Deutsche umzufremden" 66
-, dürfte ihm dieser

Rekurs auf das Unmittelbare fremd gewesen sein. Bubers Rezipient, der die
Schrift .spricht' und ,hört', schafft im „lauschenden Sprechen"67 den Arbeits-

prozess des Dolmetschers nach, der den Urtext .empfangen' und auf ihn
.geantwortet' hat. Im Gegensatz zur „analytischen Wissenschaft", die
bemüht ist, „Zeichen, die geschrieben sind, durch andre zu ersetzen", möchte

er dem Urtext „entsprechen".68 Seine Tätigkeit verhält sich zur analytischen
Wissenschaft wie die .Duwelt' zur .Eswelt'; während in dieser das Bibelwort

Gegenstand partikularen Interesses ist, fasst er es als Gegenüber auf, mit dem

er in Beziehung tritt. Das Wort wird analog zum .echten' Gespräch nicht als

Einbruch des schlechthin Anderen, sondern als Realisierung eines verborgenen

Potentials des .Zwischenmenschlichen' gedacht: „Vollzogene
Offenbarung ist immer Menschenleib und Menschenstimme, und das heißt
immer: dieser Leib und diese Stimme im Geheimnis ihrer Einmaligkeit".69
Übersetzung erscheint als Prozess, in dem der Dolmetscher die in der Schrift
sedimentierte Überlieferung verlebendigt, um der .empfangenden' Sprache

63 F. Rosenzweig, Die Schrift und Luther, in: M. Buber/F. Rosenzweig, Die
Schrift und ihre Verdeutschung, Berlin 1936, S. 88-129, dort S. 101.

7,3 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 38.
65 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 4.
66 F. Rosenzweig, Nachwort zu den Hymnen und Gedichten des Jehuda Halevi, in:

F. Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 200-219, dort S. 201-202.
67 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 5.
68 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 8.
69 M. Buber, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 6.

314



neue Möglichkeiten zu erschliessen. Dieser Transfer des Mündlichen ins
Schriftliche ähnelt der „Doppelbewegung des ,Belauschens' und ,Idealisierens'",

die Herder als Aufgabe des Dichters beschrieben hat.70 Die poetische

Schöpfung beruht Herder zufolge auf einem „Bilderstrom",71 den der Dichter

im Akt der Zeichenkonstitution stillstellt, um die Bedingung für die

Verlebendigung der unbegrififenen mündlichen Überlieferung zu schaffen.

Da Buber und Rosenzweig sich mehrfach auf Herders Sprachphilosophie
beziehen - unter anderem adaptieren sie den Begriff vom „Wurzelsinn"72 —,

überrascht diese Affinität nicht. Wie Herders poetischer Genius überführt
der Dolmetscher die „Diskontinuität der Mündlichkeit in die Kontinuität
der Schriftlichkeit",73 andererseits ermöglicht er einen „Rezeptionsmodus des

Hörens",74 der die Lektüre als Prozess des ,Lauschens' und ,Antwortens' zu
denken erlaubt.

Ähnlich wie Buber betont Rosenzweig, dass die Schriftlichkeit der Bibel
im „gelauteten, gesungenen" Dienst des Wortes stehe,75 doch er zieht andere

Konsequenzen. Während Buber die Übersetzung als Gespräch denkt,
betrachtet Rosenzweig jedes Gespräch als Übersetzung: „Wer spricht, übersetzt

aus seiner Meinung in das von ihm erwartete Verständnis des Andern".76

Impliziert Bubers Dialogik die Tendenz, die Alterität der Sprache durch

Analogisierung von Übersetzung und Gespräch einzuebnen, betont Rosenzweig

die Inkommensurabilität von eigener und fremder Sprache gerade im
Alltagsdialog, der als Transpositionsleistung aufgefasst wird. Wahres Verstehen

ist nicht trotz, sondern aufgrund der Inkommensurabilität der Sprachen

möglich, so dass jede Übersetzung auf die Differenz zwischen Übersetzung
und Original verweisen muss. Der Übersetzer hat nicht die Aufgabe, die

Kluft zwischen fremder und eigener Sprache zu verringern, sondern eine

Erneuerung der Zielsprache „aufgrund ihrer eigenen Virtualität" zu
erreichen.77 Während Buber der Rezeption der Schrift durch den ,heutigen Men-

70 F.-J. Deiters, Das Volk als Autor? Der Ursprung einer kulturgeschichtlichen Fik¬

tion im Werk Johann Gottfried Herders, in: H. Detering (ed.), Autorschaft.
Positionen und Revisionen, Stuttgart, Weimar 2002 Berichtsbände / Germanistische

Symposien 24), S. 181-201, dort S. 188.
71 F.-J. Deiters, Das Volk als Autor?, S. 189.
72 K. Reichert, „Zeit ist's". Die Bibelübersetzung von Franz Rosenzweig und Martin

Buber im Kontext, Stuttgart 1993, S. 25.
73 F.-J. Deiters, Das Volk als Autor?, S. 183.
74 F.-J. Deiters, Das Volk als Autor?, S. 197.
73 F. Rosenzweig, Die Schrift und das Wort. Zur neuen Bibelübersetzung, in: F.

Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 134-140, dort S. 134.
76 F. Rosenzweig, Die Schrift und Luther, S. 88.
77 K. Reichert, „Zeit ist's", S. 13.

315



sehen' eine neue Unmittelbarkeit abtrotzen möchte, ist die Übersetzung ftir
Rosenzweig ein Interferenzmedium aufeinander irreduzibler Stimmen:

„Der Ubersetzer macht sich zum Sprachrohr der fremden Stimme, die er über den

Abgrund des Raumes oder der Zeit vernehmlich macht. Wenn die fremde Stimme
etwas zu sagen hat, dann muß die Sprache nachher anders aussehn als vorher".78

Diese Erkenntnis der Einheit in der Vielfalt deutet auf die messianische

Utopie der .Einen Sprache':

„Man kann übersetzen, weil in jeder Sprache jede andre der Möglichkeit nach
enthalten ist; [. .] und man soll übersetzen, damit der Tag jener Eintracht der

Sprachen, die nur in jeder einzelnen, nicht in dem leeren Raum .zwischen' ihnen
erwachsen kann, komme".79

Die Übersetzung kann den Weg bereiten für diesen Augenblick der
Eintracht, ihn herbeiführen kann sie nicht. Diese utopische Intention
unterscheidet Rosenzweig von Buber, der die Möglichkeit des Einstands der Sprachen

in die lebensweltliche Gegenwart verlegt und der christlichen

Erlösungsvorstellung, wonach „unterschiedliche Nationalsprachen kein Hindernis

des ,Einanderverstehens sind",80 näher ist als der jüdischen, die auf einer

nicht zu schlichtenden Asymmetrie der Sprachen beruht. Es war wohl nicht
zuletzt die Adaption christlicher Glaubensvorstellungen, die Bubers Dialogik
zum Angelpunkt versöhnungspolitischer Diskurse in der Bundesrepublik hat
werden lassen.

IV.

Bubers Dialogik ist für ihn stets handlungsleitend gewesen. Nach der

Machtergreifung der Nationalsozialisten blieb er bis 1938 in Deutschland, um
seine pädagogische Arbeit für einen .Dialog' mit den Deutschen zu nutzen.
Auch nach seiner Emigration wollte er nicht als Emigrant gelten und stellte
die Übersiedlung nach Jerusalem als Konsequenz eines Lebensprogramms
dar, dessen Vollzug durch die historische Entwicklung lediglich beschleunigt
worden sei.81 Sein Engagement für einen .deutsch-jüdischen Dialog' verband
sich mit dem Plädoyer für einen .jüdisch-arabischen Dialog' sowie, der

Erfahrung des Holocaust zum Trotz, mit scharfer Kritik am Staatszionismus.

Noch seine Beiträge zur deutsch-jüdischen Verständigung nach 1945 inter-

78 F. Rosenzweig, Nachwort, S. 202.
79 F. Rosenzweig, Nachwort, S. 203.
80 A. Hirsch, Der Dialog der Sprachen, S. 27.
81 S. Ben-Chorin, Martin Buber und die Nachfolge. Versuch eines Fazits zu seinem

25. Todestag am 13. Juni 1990, in: Tribüne 29/114 (1990), S. 147-151.

316



pretierte er nach dem Modell der Dialogik. Zeugnis dieser Kontinuität ist
die Bibelübersetzung, die er 1925 mit Rosenzweig begonnen hatte und erst
1961 allein beendete. Dennoch ist die oft behauptete Anwendbarkeit seiner

Dialogik auf das Verhältnis von Deutschen und Juden nach 1945 fragwürdig,

impliziert die ,dialogische Situation' doch die Suspension von diskursiver

Auseinandersetzung und Geschichtlichkeit. Sie beginnt, wo es „keines
Wissens mehr " bedarf,82 und bezieht sich nicht auf die historische, sondern

auf die „personenhafte Existenz": „Der Sprecher nimmt aber den ihm so

Gegenwärtigen nicht bloß wahr, er nimmt ihn zu seinem Partner an".83 Dass

die Transzendierung der empirischen Realität an eine Affirmation des

personalen Du gebunden ist, wird deutlich, wenn Buber dekretiert, die „Echtheit"

eines Gesprächs sei in Frage gestellt, sobald „ein noch so geringer Teil
der Anwesenden von sich und von den andern als solche empfunden werden,
denen keine aktive Beteiligung zugedacht ist".84 Die Verknüpfung von Ich
und Du ist von der dialogischen Situation selbst also schon vorausgesetzt.
Diese wird als reine Gegenwart jenseits der Dimension des Historischen und

Biographischen gedacht: „Wesenheiten werden in der Gegenwart gelebt,
Gegenständlichkeiten in der Vergangenheit".85 Der Bezug auf Geschichte wird
der ,Eswelt' zugeschlagen, während die ,Duwelt' als Verwirklichung des

erfüllten Augenblicks' erscheint. Die Affirmation des ,Du' jenseits empirischer
Kontexte ist indes unvollziehbar, wenn die Gesprächspartner, wie im
,deutsch-jüdischen Dialog', einander notwendig als historische Personen

gegenübertreten. Wann immer Buber nach 1945 versucht, seine Dialogik zur
zeitgenössischen Problemlage in Beziehung zu setzen, betont und überspielt
er diese Aporie. So begründet er 1950 die Ablehnung der Teilnahme an
einem jüdisch-christlichen Symposion:

„Es geschah, weil für mich [. .] der Deutsche als Vielheit, als Menge, als öffentliches

Wesen gesichtslos geworden ist. Ich kann aber nur zu Menschengesichtern
reden [...]. Ganz anders verhält es sich mit meiner Beziehung zu einzelnen
deutschen Menschen, die aufgeschlossen und redlich, der ganzen Schwere der Situation
bewußt, zu mir kommen".86

Seine Hoffnung auf ein Gespräch zwischen Deutschen und Juden artikuliert
er 1953 mit den Worten:

82 M. Buber, Zwiesprache, S. 143.
83 M. Buber, Elemente des Zwischenmenschlichen, in: M. Buber, Das dialogische

Prinzip, Heidelberg 1979, S. 269-298, dort S. 293.
g4 M. Buber, Elemente des Zwischenmenschlichen, S. 296.
85 M. Buber, Ich und Du, S. 20.
86 M. Buber, Nachtrag zu einem Gespräch, in: Die Neue Zeitung vom 21. 2. 1951.

317



„Der betriebstolle Lärm der Stunde darf die vox humana, die zur Stimme gewordene

Essenz des Menschlichen, nicht länger übertönen. Sie soll aber nicht bloß

gehört werden, Antwort soll ihr widerfahren, die sie aus der einsamen Monologik
ins anhebende Gespräch der Völker zieht".87

Der Deutsche als historische Person erscheint durch die Erfahrung des

Nazismus als „gesichtslos" und kann zu keinem ,Du' mehr werden, während
der Deutsche als einzelner „Mensch" ein Partner bleiben kann, dessen „vox
humana" dem „Lärm" der öffentlichen Debatte widersteht. Die Unmöglichkeit

eines gesellschaftlichen Dialogs von Deutschen und Juden wird privat
kompensiert, indem die ,Begegnung' gegen den öffentlichen Diskurs'
ausgespielt wird. Dennoch bleibt die Überführung der „einsamen Monologik"
in ein „Gespräch der Völker" ein blosser Wunsch, und die Unmöglichkeit, in
einer öffentlichen Debatte zu deutschen „Menschengesichtern" zu reden,
veranlasst Buber zur Absage. Ist die dialogische Beziehung lediglich als

private Erfahrung zu realisieren, fehlt ihr gerade jene Intention auf Transzendenz,

die ihr Wesen ausmachen soll. Auf der Ebene des ,Menschlichen' kann
nicht eingeholt werden, was gesellschaftlich versagt bleibt.

An diesem Zwiespalt zwischen persönlicher und historischer Erfahrung
setzt Scholems Kritik der versöhnungspolitischen Wendung des Dialogbegriffs

an. Sie zielt primär auf ein innerjüdisches Missverständnis. Das

,deutsch-jüdische Gespräch', wie es seit den Anfängen der Assimilationsbewegung

von jüdischen Denkern propagiert worden ist, war laut Scholem

stets ein ,einsamer Monolog'. Die Hoffnung, die dialogische Erfahrung
könne eine gesellschaftliche werden, ist demnach Selbstbetrug. Konsequent
formuliert Scholem seine These in Form einer Absage, als Begründung, weshalb

er sich nicht an einer Festschrift für Margarete Susman beteiligt. Diese

Schrift, die 1964 unter dem Titel Aufgespaltenem Pfad erschien und einen

Beitrag Bubers enthielt, verstand sich als „Dokument eines im Kern
unzerstörbaren deutsch-jüdischen Gespräches".88 Obgleich er diese Formulierung
attackiert, nutzt Scholem sie nicht für die Polemik gegen die deutsche

Versöhnungspolitik, sondern zur Kritik jener ,dialogischen' Strömung des

Judentums, der Buber angehört. Dabei nimmt er „das existentielle, und
daher in einem gewissen Sinn als .unzerstörbar' in Anspruch genommene
Moment" des Dialogbegriffs ernst und grenzt es ab gegen die Verwendung
„feierlich klingender Termini [. .], um gänzlich triviale Sachverhalte zu
bezeichnen".89 Für Scholem meint .Dialog' jedoch ein „historisches Phäno-

87 M. Buber, Nachlese, Heidelberg 1965, S. 223.
88 G. Scholem, Wider den Mythos vom deutsch-jüdischen Gespräch, in: G. Scho¬

lem, Judaica. Band II, Frankfurt/M. 1970, S. 7-11, dort S. 7.
87 G. Scholem, Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch, in: G. Scholem, Ju¬

daica. Band II, Frankfurt/M. 1970, S. 12-19, dort S. 13.

318



men", das nicht „als ein vereinzeltes biographisches Faktum, sondern als eine

Erscheinung von übergreifender Bedeutung" verstanden werden müsse.90

Während Bubers Dialogik die Unvollziehbarkeit des .deutsch-jüdischen
Gesprächs' gleichsam .zwischenmenschlich' zu kompensieren sucht, beharrt
Scholem auf einem Verständnis von Dialog, das auf soziale Verwirklichung
zielt und historisches Eingedenken voraussetzt. In diesem Sinn habe ein

.Gespräch' zwischen Deutschen und Juden nie stattgefunden:

„Der Versuch der Juden, sich den Deutschen zu erklären und ihre eigene Produktivität

ihnen zur Verfügung zu stellen, sogar bis zur völligen Selbstaufgabe hin, ist
ein bedeutendes Phänomen [...]. Von einem Gespräch vermag ich bei alledem
nichts wahrzunehmen".91

Die jüdische Assimilation erscheint vor diesem Hintergrund nicht als Vorbild

des anzustrebenden Dialogs, sondern als dessen Verhinderung von
Beginn an. Das deutsch-jüdische Gespräch sei gestorben, „als die Nachfolger
Moses Mendelssohns, der noch aus irgendeiner, wenn auch von den Begriffen

der Aufklärung bestimmten, jüdischen Totalität her argumentierte, sich

damit abfanden, diese Ganzheit preiszugeben".92 Alle von jüdischer Seite

entwickelten Vorstellungen einer Kultursymbiose versteht Scholem als Illu-
sionierungen, die über den monologischen Charakter der eigenen Rede

hinwegtäuschen:

„Sie sprachen zu sich selber, um nicht zu sagen: sie überschrien sich selber. Manchen

war dabei unheimlich zumute, viele aber taten so, [. .] als ob das Echo ihrer

eigenen Stimme sich unversehens in die Stimme der anderen verwandeln würde".93

Implizit kennzeichnet er damit auch Bubers Dialogik als verschleierten

Monolog, als Ausdruck einer Krisenerfahrung, die durch Emphase des .Zwi¬
schenmenschlichen' nur scheinbar harmonisiert wird. In seiner Rede zur
Vollendung von Bubers Bibelübersetzung äussert er diese Kritik in Form
eines Lobes:

„Als Rosenzweig und Sie sich an dieses Unternehmen machten, gab es ein deutsches

Judentum, in dem Ihr Werk eine lebendige Wirkung, eine Aufrüttelung und Hin-
führung zum Original bewirken sollte. [. .] Es lag ein utopisches Element in Ihrem
Unterfangen. [. .] Für wen wird diese Übersetzung nun bestimmt sein, in welchem
Medium wird sie wirken? Historisch gesehen ist sie nicht mehr ein Gastgeschenk
der Juden an die Deutschen, sondern [. .] das Grabmal einer in unsagbarem
Grauen erloschenen Beziehung".94

9° G. Scholem, Noch einmal: das deutsch-jüdische Gespräch, S. 16.
91 G. Scholem, Wider den Mythos, S. 8.
92 G. Scholem, Wider den Mythos, S. 8.
53 G. Scholem, Wider den Mythos, S. 9.
93 G. Scholem, An einem denkwürdigen Tage, in: G. Scholem, Judaica. Band I,

Frankfurt/M. 1963, S. 207-215, dort S. 214-215.

319



Bubers Intention wird in dieser Interpretation mehrfach umgedeutet. Zum
einen versteht Scholem das Ubersetzungsprojekt nicht nur als „Gastgeschenk",

sondern als Aufforderung an die assimilierten Juden, sich dem

„Original" der Schrift zuzuwenden und deren hebräische Wurzeln wieder-
zuentdecken, womit er das selbstkritische, die innerjüdische Diskussion
betreffende Moment betont. Überdies spricht er bereits dem ursprünglichen
Übersetzungsvorhaben einen primär utopischen Gehalt zu und klammert die

Intention auf ,Verwirklichung' im Sinne der Buberschen Dialogik aus. Vor
allem aber diagnostiziert er, dass der existentielle Anspruch, den Buber mit
seiner Übersetzung verband, historisch dementiert worden sei. Liest man
Scholems Ausführungen vor dem Hintergrund der Kritik am deutsch-
jüdischen Dialog', erscheint die Bibelübersetzung als verfehltes Gesprächsangebot,

dessen utopische Dimension mit der Realität nicht zu vermitteln war
und das als Zeugnis dieses Scheiterns denkwürdig genannt werden kann.

Obwohl die Bibelübersetzung und die Festschrift für Susman sich
anböten, um die Mechanismen zu demonstrieren, mit denen jüdisches Denken
zwecks nationaler Versöhnung' instrumentalisiert wird, richtet sich Scholems

Kritik primär auf das Judentum. Am Beginn seiner Auseinandersetzung mit
Bubers Philosophie findet sich der Hinweis auf die „Einflußlosigkeit Bubers

in der jüdischen Welt",95 nicht etwa die Würdigung seines Einflusses in der

Bundesrepublik. Scholem bestreitet überdies Bubers Interpretation, wonach
sein Werk seit Ich und Du als Abkehr vom mystischen „Kult des Erlebnisses"96

zu verstehen sei. Vielmehr beruhe die Hinwendung zum .Sozialen' auf
einer Projektion mystischer Erfahrungsgehalte auf die Lebenswelt:

„Seine .empirischen' Beschreibungen eigener Ich-Du-Erfahrungen [. .] sind, scheint

mir, überhaupt nicht anders denn als Beschreibungen von mystischen Erfahrungen
zu verstehen. Wohl aber ist unbestreitbar, daß Buber [. .] die Rede vom .werden¬
den Gott', die hinter vielen seiner früheren Äußerungen zu stehen scheint,
endgültig verworfen hat. So auch hat er nun das früher von ihm so erhobene .Erlebnis'

zugunsten der .Begegnung' abgewertet. Aber diese Abwertung und die damit
verbundene Kritik ist rein verbal, und auf den Moment der Begegnung wird jetzt
genau das übertragen, was ihn vorher zu einem realisierten Erlebnis gemacht hat".97

Während die Erlebnismystik den Hiatus zwischen Wirklichkeit und messia-

nischer Erlösung betont, figuriert die empirische Realität in Bubers Dialogik
gleichsam als .Fenster' zur mystischen Erfahrung. Das sich im mystischen
Erlebnis ankündigende Neue ist „kein Aufruf zur Revolution", zum Bruch

95 G. Scholem, Martin Bubers Auffassung des Judentums, in: G. Scholem, Judaica.
Band II, Frankfurt/M. 1963, S. 133-192, dort S. 135.

96 G. Scholem, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 161.
97 G. Scholem, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 166.

320



mit der überkommenen Ordnung, sondern „die Entfaltung der Ebenbildlichkeit

des Menschen";98 jedes empirische Du wird ein „Durchblick zum
.ewigen Du'".99 Diese Distanzierung vom utopischen Charakter des Messia-

nismus durch Projektion mystischer Erfahrungsgehalte auf die .zwischen¬

menschliche' Sphäre lässt sich interpretieren als Verdrängung jüdischer
zugunsten christlicher Elemente der Dialogik. Auch der Chassidismus erhält

aus dieser Perspektive einen verharmlosenden Akzent, insofern alle Züge der

mystischen Erfahrung vernachlässigt werden,

„in denen die Begegnung mit dem Konkreten als dessen Aufhebung gedeutet wird,
weil in der wahren Begegnung [. .] das Konkrete seinen Konkretheitscharakter
verliert und ins Göttliche hineingenommen wird. Die .Weltverliebtheit' des

Chassidismus stellt sich bei näherer Untersuchung als die Weltverliebtheit Bubers
heraus".100

Bubers Versuch, den Chassidismus als Lehre von der „Bejahung der
Wirklichkeit"101 zu lesen, unterschlägt die destruktiven Implikationen der chas-

sidischen Erlösungsvorstellung. Der Vorwurf der Weltverliebtheit' trifft dabei

ebenso Bubers Dialogik, die die Begegnung von Ich und Du als

lebensweltliche Realisierung des Gottesbezugs denkt, statt die Kluft zwischen
Lebenswelt und mystischer Erfahrung zu betonen:

„Denn nicht die konkrete Wirklichkeit der Dinge erscheint als das ideale Resultat
der Aktion des Mystikers, sondern etwas von der messianischen Wirklichkeit, in der
alle Dinge wieder an ihrem echten Ort in der Verfassung der Schöpfung
wiederhergestellt und [. .] verklärt worden sind".102

Während die messianische Utopie auf der Insuffizienz alles bloss .Konkreten'
beharrt, neigt Bubers Weltverliebtheit' zur undialektischen Verklärung des

Hier und Jetzt, die die Erlösung schon in der Gegenwart möglich erscheinen

lässt. Dass diese affirmative Dimension seiner Dialogik mit der Erfahrung
des Nazismus nicht vermittelbar ist, hat Buber selbst erkannt. Schon 1939
schreibt er in einem Brief an Gandhi:

„Das Wort .Martyrium' bedeutet Zeugenschaft; wenn aber kein Mensch da ist, der
das Zeugnis entgegennimmt? Zeugenschaft ohne Zeugnis, unwirksames, unbeachtetes,

verwehendes Martyrium, das ist das Los unzähliger Juden in Deutschland".103

98 G. Scholem, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 178.
99 G. Scholem, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 165.
100 G. Scholem, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 189.
101 G. Scholem, Martin Bubers Deutung des Chassidismus, in: G. Scholem, Judaica.

Band I, Frankfurt/M. 1963, S. 165-202, dort S. 188.
102 G. Scholem, Martin Bubers Deutung des Chassidismus, S. 194-195.
103 M. Buber, Brief an Gandhi, in: M. Buber, Der Jude und sein Judentum. Gesam¬

melte Aufiätze und Reden, Köln 1963, S. 628-643, dort S. 631.

321



Obwohl er keine theoretischen Konsequenzen aus dieser Einsicht gezogen
hat, gesteht Buber ein, dass die „Zeugenschaft", als deren Bestandteil er sein

Denken begriffen hat, von niemandem beantwortet wird. Während Scholem
diese Erkenntnis als Kritik an jüdischen Selbstillusionierungen formuliert,
wird sie bei dem französisch-jüdischen Philosophen Vladimir Jankélévitch

zum identitätsstiftenden Moment des Judentums nach 1945.

V.

Als Bergson-Schüler und Kämpfer in der Résistance war Jankélévitch nur
mittelbar in die Aporien deutsch-jüdischer Erinnerungspolitik verstrickt. Die

Erfahrung des Holocaust hat er jedoch im Gegensatz zu Buber und Scholem

mit dem Abbruch jedes .geistigen' und realen Dialogs mit der deutschen

Kultur beantwortet. Seine Schrift Pardonner? von 1971, die Essays aus den

sechziger Jahren aufnimmt, ist seine einzige zusammenhängende Äusserung

zur Problematik des .deutsch-jüdischen Gesprächs'. Innerhalb seines Werks,
das beherrscht wird von Arbeiten zur Lebensphilosophie, Kultursoziologie
und Musikästhetik, steht sie erratisch da, was der darin artikulierten
konzessionslosen Verweigerung entspricht. Zu Beginn des Essays, der die
Diskussion um die Verjährbarkeit von NS-Verbrechen zum Anlass für eine

moralphilosophische Erörterung historischer Vergebung nimmt, zieht Jankélévitch

eine Grenze zwischen Deutschen und Juden, indem er feststellt, die

Deutschen könnten

„uns unsere Einmischung in ihre Angelegenheiten nicht vorwerfen; das sind nicht
,ihre Angelegenheiten'. [. .] Deutschland, das heißt der Angeklagte, ist weit eher

noch das einzige Land, das sich mit dieser Frage nicht zu befassen hat".104

Damit korrespondiert die Schlusspassage, die das Totengedenken als

innerjüdische Aufgabe reklamiert: „Diese unzähligen Toten [. .] sind unsere eigene

Angelegenheit. Wer sollte darüber sprechen, wenn nicht wir darüber
sprechen? [. .] Die Toten sind vollständig abhängig von unserer Treue".105

Aus diesen Überlegungen ergeben sich ungewöhnliche erinnerungspolitische

Konsequenzen für das Verhältnis von Deutschen und Juden. Die In-
kommensurabilität der Judenvernichtung, die, wie Jankélévitch betont, nicht

verjährbar, nicht rationalisierbar und mit moralischen Kriterien kaum zu
beschreiben ist, führt dazu, dass die ,Tat' nicht ihren Urhebern, sondern

V. Jankélévitch, Verzeihen?, in: V. JankÉlÉvitch, Das Verzeihen. Essays zur Moral
und Kulturphilosohie, ed. von R. Konersmann, Frankfurt/M. 2003, S. 243-282,
dort S. 246.

105 V. JankÉlÉvitch, Verzeihen?, S. 279.

322



ihren Opfern gehört und nur von den Opfern bezeugt werden kann. Die
Aufarbeitung der Vergangenheit und das Totengedenken sind — nicht aus

juristischen, sondern aus moralischen Erwägungen heraus - gleichsam als

unveräusserliches Eigentum des jüdischen Volkes anzusehen. Die Versuche

deutsch-jüdischer Annäherung und die Diskussionen um die angemessene
Form deutschen Holocaust-Gedenkens sind aus dieser Perspektive zweitrangig,

da die Ermordeten zuvorderst von der Treuc jüdischen Gedenkens, nicht
von zweideutigen Akten deutscher Erinnerung oder Reue abhängig sind.

Damit wendet sich Jankélévitch nicht nur gegen jene Vorstellung des

Dialogs, wie sie in Anlehnung an Buber popularisiert worden ist. Vielmehr
erscheint ihm jeder öffentliche Diskurs über den Holocaust prinzipiell
unangemessen: „In einer Kontroverse gibt es das PRO, und es gibt das CONTRA

[...]. Doch Auschwitz, wir wiederholen es, ist kein Kolloquiumsthema;

Auschwitz schließt die Dialoge und die literarischen Gespräche aus".106

Scholems These, wonach der Dialog von Juden und Deutschen in Wahrheit
ein innerjüdischer Monolog gewesen sei, wird von Jankélévitch zugespitzt
und affirmativ gewendet: Gerade die Erfahrung des Holocaust verpflichte die

Juden zu einem sich jeder Verständigung verweigernden erinnerungspolitischen

Monolog. Die blosse Form des öffentlichen Diskurses — der Austausch

von Argumenten, die Dialektik der Urteilsfindung - erweist sich angesichts

von Auschwitz als verharmlosend. Eine freie Kommunikation zwischen

Deutschen und Juden scheint schon deshalb unmöglich, weil sie zwangsläufig

apologetisch geriete. So sei das „Kolloquium" ein geeignetes Forum jener
„Kasuisten", die „die Verbrennungsöfen betrachten, wie man die Schrecken

des Krieges im allgemeinen betrachtet", und sich den Zweiten Weltkrieg als

„einfache Abrechnung zwischen Kriegsführenden" vorstellen.107 Der öffentliche

Diskurs über den Holocaust befördert demnach die Möglichkeit, dessen

Inkommensurabilität durch Relativierung oder Aufrechnung zu verkleinern.

Jankélévitchs Kritik am .deutsch-jüdischen Gespräch' geht also weiter
als Scholems. Sie richtet sich nicht nur gegen die Vorstellung einer
Kultursymbiose, sondern gegen alle Bewältigungsdiskurse, in denen Juden und
Deutsche als gleichberechtigte Gesprächspartner auftreten, weil jene .Gleich¬

berechtigung' angesichts der historischen Tatsachen eine Depotenzierung der

jüdischen Seite impliziert. Scholems Feststellung, der .deutsch-jüdische Dialog'

sei ein Monolog gewesen, wird zum Konstituens eines neuen jüdischen
Selbstbewusstseins umgedeutet. Gerade der monologische Charakter
jüdischen Erinnerns, der den Juden durch die deutsche Unfähigkeit zu trauern

106 y Jankélévitch, Verzeihen?, S. 257.
107 V. Jankélévitch, Verzeihen?, S. 258.

323



aufgezwungen worden ist, erscheint als Garant authentischen Eingedenkens.
Jeder Dialog von Deutschen und Juden droht dagegen umzuschlagen in
erinnerungspolitische Apologie, die den Juden die ihnen zugehörende

Erinnerung raubt, um sie für nationale Zwecke zu vereinnahmen. Jankélévitchs
Text selbst ist geprägt von der Aporie dieses Gedankens: Er versteht sich

nicht als ,Beitrag' zu einer Debatte und kann im strengen Sinn nicht
beantwortet werden. Er ist (und damit nähert er sich, gleichsam von der anderen

Seite her, Bubers Dialogik verblüffend an) ein Einspruch gegen jedes Sprechen

,über' Auschwitz und versteht sich nicht als Diskurs, sondern als Geste.

Im Text ist der Keim einer Theorie gestischen Sprechens angelegt, wenn
Jankélévitch den Kolloquien, die das Reden ,über' Auschwitz symbolisieren,
zwei wortlose Handlungen gegenüberstellt:

„Man kann die erschütternde Geste von Kanzler Brandt vor dem Denkmal des

Warschauer Ghettos hier nicht mit Stillschweigen übergehen. Und auf der anderen
Seite erweist der bewunderungswürdige Mut von Mme Beate Klarsfeld, daß die
Elite der jungen deutschen Generation die Elite, von der wir sprechen, zu ersetzen
wußte".108

Der Kniefall Brandts in Warschau lässt sich ebensowenig wie die Ohrfeige,
mit der Beate Klarsfeld auf die NS-Vergangenheit Kiesingers reagierte, als

rein symbolischer Akt verstehen. Im Gegenteil artikuliert sich in der reinen
Geste, deren Wortlosigkeit von der Unaussprechlichkeit der gemeinten Sache

zeugt, ein Impuls, der sich in keine erinnerungspolitische Ideologie integrieren

lässt. Die reine Geste als Medium des Eingedenkens zeugt sowohl davon,
dass sich Auschwitz in keinen .Diskurs' auflösen lässt, wie auch von dem

Bedürfnis, diese Erkenntnis zur Grundlage richtigen Handelns zu machen.

Jankélévitch hat diese Theorie der Geste als Medium historischen Gedenkens

nie ausformuliert. Doch seine Gesprächsverweigerung, die nicht nur in
seinem Werk, sondern auch in der politischen Diskussion der Zeit singulär ist,
lässt sich als eine solche Geste interpretieren. Sein Text ist die Paraphrase
einer Ellipse, die sein Werk durchzieht und im Verschweigen dessen, was sich

nicht sagen lässt und doch gesagt werden müsste, zur Geste des Eingedenkens

wird.

108 V. Jankélévitch, Verzeihen?, S. 267.

324


	Zeugenschaft ohne Zeugnis? : Der 'deutsch-jüdische Dialog' bei Martin Buber, Gershom Scholem und Vladimir Jankélévitch

