Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Zeugenschaft ohne Zeugnis? : Der 'deutsch-judische Dialog' bei Martin
Buber, Gershom Scholem und Vladimir Jankélévitch

Autor: Klaue, Magnus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeugenschaft ohne Zeugnis?

Der ,deutsch-jiidische Dialog® bei Martin Buber,
Gershom Scholem und Vladimir Jankélévitch

von Magnus Klaue”

|

Am 18. 9. 1926, kurz nach Erscheinen des ersten Bandes von Martin Bubers
und Franz Rosenzweigs Bibeliibersetzung, schreibt Benjamin an Scholem, er
habe keine Vorstellung, wem ,an einer Ubersetzung der Bibel ins Deutsche
zur Zeit von rechts wegen liegen konnte.“ In einer Epoche, da die ,,Gehalte
des Hebriischen“ aktualisiert wiirden, laufe das Ubersetzungsprojekt ,,auf ein
fragwiirdiges Zur-Schau-Stellen von Dingen hinaus, welche zur Schau ge-
stellt sich augenblicks im Lichte dieses Deutsch desavouieren®.! Es folgt ein
Hinweis auf Kracauer, der in einer Rezension fiir die Frankfurter Zeitung die
archaisierende Diktion der Buber-Rosenzweig-Ubersetzung kritisiert und ihr
eine unbeabsichtigte Nihe zu volkischem® Sprachdenken vorgeworfen hatte.
Benjamins Bemerkung, dass ,in Deutschland ein Angriff auf Buber kein
spaflhaftes Unternehmen ist“,* spielt auf die Spannungen zwischen den In-
tellektuellen aus dem Umfeld des Instituts fiir Sozialforschung und den Mit-
arbeitern des Freien Jiidischen Lebrhauses an, wo Rosenzweig und Buber,
zeitweise aber auch Kracauer und Léwenthal unterrichteten. Lange vor Er-
scheinen von Kracauers Rezension kommen diese Spannungen in der Kor-
respondenz von Rosenzweig und Buber zum Ausdruck. Schon 1922 empért
sich Rosenzweig anlisslich von Kracauers Essay ,Die Wartenden® iiber die

Magnus Klaue, M. A., Freie Universitit Berlin, FB Philosophie und Geisteswissen-
schaften, Institut fiir Deutsche und Niederlindische Philologie, Habelschwerdter
Allee 45, D-14195 Berlin.

1 W. BenjaMIN, Gesammelte Briefe. Band III: 1925-1930, ed. von C. G6ppE/H.
Lonrtz, Frankfurt/M. 1997, S. 196.

2 W. BENJAMIN, Gesammelte Briefe, S. 196.

301



»Nein-Prediger“, die einer ,negativen Theologie“ verhaftet seien.’ 1923
schreibt er iiber Kracauers Rezension von Ich und Du: ,Kracauers Bespre-
chung [. . .] fand ich gleich inferior in Lob und Tadel und irgere mich daf3
dieser Zaunkonig dasselbe zu loben und zu tadeln scheint wie ich“.*

Die Griinde fiir die Abwehr, mit der Rosenzweig und Buber auf Kra-
cauer und Benjamin reagierten, sind kaum geklirt. Sie diirften nicht nur in
der unterschiedlichen Bewertung einer Neuaneignung jiidischer Tradition
durch ,produktives Nacherleben® zu suchen sein, wie sie Autoren von Bubers
Zeitschrift Der Jude propagierten,” sondern auch in Rosenzweigs und Bubers
Affinitit zum Existentialismus. Die Unvereinbarkeit beider Fronten schligt
sich noch in den sechziger Jahren in Adornos Polemik gegen Buber im
Jargon der Eigentlichkeit nieder. Hier soll ein anderer Aspekt dieses Streits
interessieren, der mit dem Hinweis auf Bubers Popularitit in Deutschland
angesprochen ist — der Topos vom ,deutsch-jiidischen Dialog’. Die Hypo-
stasierung dieses Begriffs zur Generalformel historischer Ausséhnung nach
1945 tiuscht iiber seine komplizierte Geschichte hinweg. Schon die dialo-
gische Philosophie, die Buber 1923 in Ich und Du skizziert und in den
folgenden Jahrzehnten weiterentwickelt hat, muss bezogen werden auf die
Debatte iiber die Moglichkeit einer deutsch-jiidischen ,Symbiose’, die als
Alternative sowohl zur zionistischen Ideologie wie zur gescheiterten Assimi-
lation fungieren sollte. Wenn Benjamin sich wundert, ,welche Sorte Gojm
tiber diesem Buche [die Bibeliibersetzung] nun ihr Interesse fiir das Jiidische
verlautbart“,® kritisiert er ein Denken, das jene Symbiose sprachphiloso-
phisch zu antizipieren scheint. Die Abneigung gegen die ,Gojims’, die die
Bibeliibersetzung zum Anlass fiir einen zweideutigen Philosemitismus neh-
men, korrespondiert mit Kracauers Diagnose, die Ubersetzung werde den
,hochsten germanistischen Anspriichen des Nibelungenrings gerecht.” Statt
Deutsches und Jiidisches miteinander in ein (notwendig kontroverses) Ge-
sprich zu bringen, so der implizite Vorwurf, propagiere die Ubersetzung eine
Verschmelzung beider Sphiren, die historische Differenzen tilgt. Das Anse-
hen, das Buber nach 1945 als Vordenker deutsch-jiidischer ,Verséhnung'

3 F. RoseNzwEIG, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schrifien. Band 1,2: Briefe
und Tagebiicher 1918 —1929, Den Haag 1979, S. 855.

4 F. ROSENZWEIG, Der Mensch und sein Werk, S. 912.

5 E. Larrin, Uberlegungen zu jiidischer Erzichung in Martin Bubers Monatsschrift
Der Jude, in: Menora. Jahrbuch fiir deutsch-jiidische Geschichte 2001, S. 259 —284,
dort S. 264ff.

6 W. BENJAMIN, Gesammelte Briefe, S. 197.

7 S. Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, in: S. KRACAUER, Das Ornament der Masse,
Frankfurt/M. 1963, S. 173 -186, dort S. 180.

302



gewann, verleiht dieser Kritik besondere Relevanz, erscheint doch der Disput
tiber die Triftigkeit seines Dialogkonzepts und seiner Bibeliibersetzung als
Vorwegnahme des in den sechziger Jahren von Scholem initiierten Streits
tiber den ,deutsch-jiidischen Dialog'.

Im Folgenden méchte ich Bubers Dialogik skizzieren und auf seine
tibersetzungstheoretischen Reflexionen beziehen. Mit Scholems Kritik an der
politischen Wendung des Dialogbegriffs sowie mit Vladimir Jankélévitchs
Ablehnung deutsch-jiidischer Verstindigung nach 1945 werden schliesslich
zwei gegenlidufige Versuche vorgestellt, die Verweigerung des Dialogs als Kon-
stituens historischer Zeugenschaft nach Auschwitz zu verstehen.

IL.

Die Vorstellung von der Ich-Du-Beziehung als innerweltlicher Verwirkli-
chung’ des Gottesbezugs, wie sie Buber in den zwanziger Jahren entwickelt
hat, muss verstanden werden als Reaktion auf den Zerfall religiéser Erfah-
rungsgehalte, insbesondere auf die Entfremdung deutscher Juden von ihren
jiidischen Wurzeln und von der deutschen Nationalkultur. Bubers Dialogik
ist insofern Ausdruck jener historischen Konstellation, die Karl Blumenfeld
,postassimilatorisch“ genannt hat.® Die Erfahrung des rassischen Antisemi-
tismus liess die Assimilation des deutschen Judentums spitestens seit der
Jahrhundertwende als ebenso illusorisch erscheinen wie die Riickkehr zu den
eigenen Wurzeln. In dieser Situation wurde Bubers Dialogik als Versprechen
einer Praxis wahrgenommen, die die geschichtlichen Zerwiirfnisse transzen-
dieren und den Hiatus zwischen religiosem und sikularem Leben iiberwin-
den koénnte. Insofern verortet Kracauer sie zu Recht im Kontext der Erwek-
kungsbewegungen der zwanziger Jahre, die Religion nicht als ,theoretische
Bewufltseinseinstellung®, sondern als ,,Form des Existierens® begreifen woll-
ten.” Dieser Anschauung widerspricht er mit der Behauptung, ,der Zugang
zur Wahrheit“ liege heute ,im Profanen“."’ Fast vierzig Jahre spiter argu-
mentiert Adorno inlich, wenn er Buber die Hypostasierung der Ich-Du-
Beziehung zum ,,Ort der Wahrheit“ vorwirft:

,Seitdem Martin Buber den Kierkegaardschen Begriff des Existentiellen [...] zu

einer Haltung schlechthin frisierte, herrscht die Neigung, den metaphysischen Ge-
halt vorzustellen als an die sogenannte Beziehung von Ich und Du gebunden. Er

8  E. LappiN, Uberlegungen zu jiidischer Erziehung, S. 260.
9 S. Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, S. 174.
10 S, Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, S. 186.

303



wird an die Unmittelbarkeit des Lebens iiberwiesen, Theologie festgemacht an

Bestimmungen der Immanenz®."!

Interessanterweise beziehen sich all diese Polemiken auf Bubers Sprache. Be-
nennt Benjamin ,,dieses Deutsch®, die Sprachgestalt der Bibeliibersetzung, als
Grund fiir die Diskreditierung des Vorhabens, betont Kracauer, seine Kritik
der Ubersetzung betreffe vor allem ,die in sich geschlossene deutsche Sprach-
form“."* In Rekurs auf Benjamins Aurabegriff deutet Adorno den Jargon der
Eigentlichkeit, dem er Bubers Dialogik subsumiert, als rhetorische Erschlei-
chung von Transzendenz: ,Sakral ohne sakralen Gehalt, gefrorene Emana-
tionen, sind die Stichworter des Jargons der Eigentlichkeit Verfallsprodukte
der Aura. [...] Die Dauerriige wider die Verdinglichung, die der Jargon
darstellt, ist Vf:rdinglicht“.]3

Inwiefern ,der Begriff des Existentiellen® schon in Ich und Du ,zu einer
Haltung schlechthin frisiert” wird, ist freilich erst zu zeigen. Die Ver-
kniipfung von ,Eswelt’ und ,Duwelt’, die die Riickbindung der heiligen an
die profane Sphire ermdglicht, lisst sich vorerst auch freundlicher deuten.
Gerade indem Buber den Bezug auf Transzendenz der Immanenz der Le-
benswelt einschreibt und den theologischen Wahrheitsgehalt nicht auf ab-
strakte Gebote reduziert, sondern an die Glaubenserfahrung koppelt, wird er
Kracauers Primisse, der Zugang zur Wahrheit liege im Profanen, auf seine
Weise gerecht. Nicht die Aufwertung der Ich-Du-Beziehung ist die Schwi-
che dieser Konstruktion, sondern die undialektische Vorstellung einer un-
mittelbaren Realisierung dieser Beziehung im Hier und Jetzt. Das Verhiltnis
von ,Eswelt’ und ,Duwelt’ ist dabei zwiespiltig. Einerseits scheint Buber
beide Sphiren als apriorische Daseinsmodi anzusehen, andererseits unterliegt
ihre Relation historischen Verinderungen: ,Die Geschichte des Einzelnen
und die der Menschengattung stimmen [. . .] in dem einen jedenfalls iiber-
ein, daf sie eine fortschreitende Zunahme der Eswelt bedeuten“.'® Unter
»Zunahme der Eswelt versteht Buber den Siegeszug instrumenteller Ver-
nunft, die in den ,Strom der Wechselwirkung“,"” der die ,Duwelt konsti-
tuiert, eingreift und die lebendigen Beziehungen der Menschen untereinan-
der wie mit der Natur zu starren Subjekt-Objekt-Relationen gerinnen lisst.
Die Ursachen, die er fiir diesen Prozess angibt, riicken seine Argumentation

in die Nihe der von Lebensphilosophie und Existentialismus geprigten Zi-

Il T.W. AporNo, Jargon der Eigentlichkeit. Zur deutschen Ideologie, Frankfurt/M.
1964, S. 17.

12 S, Kracauer, Die Bibel auf Deutsch, S. 174 -175.

13 T.W. ADORNO, Jargon der Eigentlichkeit, S. 12.

14 M. BUBER, Ich und Du, Heidelberg 1974, S. 47.

15 M. BuBer, Ich und Du, S. 38.

304



vilisationskritik. Der ,gesellschaftlichen Differenzierung“ sowie der ,techni-
schen Leistung” 16 sei die Dominanz der ,Eswelt‘ zuzuschreiben. Dass hinter
solchen Formulierungen auch die Kritik an der Verselbstindigung sozialer
Institutionen steht, wird deutlich, wenn Buber die ,Eswelt als Sphire der
,Einrichtungen beschreibt, der eine Sphire blosser Innerlichkeit und Pri-
vation gegeniiberstehe:

»Unter dem Grundwort der Trennung stehend, das Ich und Es voneinanderhilt, hat
er [der Mensch] sein Leben mit den Mitmenschen in zwei sauber umzirkte Reviere
geschieden: [. ..] Es-Revier und Ich-Revier. Einrichtungen sind das ,Drauflen’, in

dem man sich zu allerlei Zwecken aufhilt [. . .]. Gefiihle sind das ,Drinnen’, in dem

man lebt und sich von den Einrichtungen erholt®."

Anders, als Adorno nahelegt, begegnet Buber der Herrschaft der Institutio-
nen iiber die Menschen also nicht mit abstrakter Berufung auf die Ich-Du-
Beziehung als blossem Komplement. Vielmehr wird diese vorgestellt als ein
Drittes, das die Dichotomie von Innerlichkeit und Entfremdung iibersteigt.
Entsprechend geht die Aufwertung des Dialogs mit einer Disqualifizierung
von ,Gefiihl und ,Erfahrung’ einher, die fiir Buber partikulare, solipsistische
Modi der Wahrnehmung sind. Die Idolatrie des Gefiihls reproduziert in
Bubers Augen die Entgegensetzung von 6ffentlicher und privater Sphire, die
den einzelnen in beide Bereiche einschliesst und unverkiirzte Kommunika-
tion verhindert: ,Daf} Gefiihle kein persénliches Leben ergeben, haben erst
wenige verstanden®.'® Solange das Gefiihl als Domine von Innerlichkeit den
sozialen Institutionen nur gegeniibersteht, kann kein authentisches Mitein-
ander realisiert werden. Vielmehr entsteht ,die wahre Gemeinde® — hier
wendet sich Buber gegen den sektiererischen Teil der Lebensreformer —
ynicht dadurch, daf} Leute Gefiihle fiireinander haben [...], sondern durch diese

zwei Dinge: dafl sie alle zu einer lebendigen Mitte in lebendig gegenseitiger Bezie-

hung stehen und dafl sie untereinander in lebendig gegenseitiger Bezichung ste-
hen“.”

Konkretisieren lassen sich die Begriffe der ,lebendigen Mitte“ und der
»Beziehung“, wenn man bestimmt, wogegen sie abgegrenzt werden. Die von
»Beziehung® durchwirkte ,Duwelt’ muss verstanden werden als Gegenent-
wurf zur Reduktion von Sprache auf ihre Mitteilungsfunktion sowie zur
Hypostasierung subjektiver Erfahrung gegeniiber der Objektivitit der Le-
benswelt. Erfahrung und Gefiihl sind fiir Buber keine Alternative zur sub-
sumierenden Vernunft, sondern defizitire Wahrnehmungsmodi. Als solche

16 M. BUBER, Ich und Du, S. 48.
17 M. BUBER, Ich und Du, S. 53 —54.
18 M. BUBER, Ich und Du, S. 55.
19 M. BuBER, Ich und Du, S. 56.

305



werden sie der Liebe, die den Solipsismus des Gefiihls sprengt, und der
Beziehung, die den Empirismus der Erfahrung transzendiert, entgegenge-
setzt. Liebe und Beziehung zeichnen sich durch Intersubjektivitit und Un-
verfiigbarkeit aus: , Gefiihle werden ,gehabt’; die Liebe geschieht. [...] die
Liebe haftet dem Ich nicht an, so dafl sie das Du nur zum ,Inhalt’, zum
Gegenstand hitte; sie ist zwischen Ich und Du“*® Als Transgression der
Dichotomie von Subjekt und Objekt sind Liebe und Beziehung weder blo-
sser Gegenstand einer Wahrnehmung, noch brechen sie als ausserhalb der
Lebenswelt Stehendes in diese ein, sondern sie bleiben gebunden an die
intersubjektiv verbiirgte Realitit, iiber die sie hinausweisen. Gefiihl und Er-
fahrung sind dagegen zutiefst partikular und werden von Buber auf eine
Stufe gestellt mit instrumentellen Verhaltensweisen wie dem ,,Erwerben von
Kenntnissen“ und deren ,Verwendung“.”’ Wer die Welt ,erfihrt’, habe kei-
nen Anteil an ihr, denn ,die Erfahrung ist ja ,in ihm‘ und nicht zwischen
ihm und der Welt“.*”* Der Begriff der Erfahrung verdankt sich Dilthey, der
sie vom ,Erlebnis“ unterscheidet, das eine ,unmittelbare Wirklichkeit® er-
fasse und das Subjekt mit dem ,Lebensstrom‘ verbinde.” Diese lebensphi-
losophische Gedankenfigur, wonach das individuierte Selbst sich entiussern
und als Selbst zerstoren muss, um am ,Leben teilzuhaben, verleiht Bubers
Kritik der instrumentellen Rationalitit ihre Schirfe, fithrt aber auch zu der
Tendenz, die empirische Wirklichkeit ihrer Partikularitit wegen abzuwerten.
In der lebensphilosophischen Aversion gegen den Begriff der Erfahrung
steckt, dhnlich wie in der existentialistischen Depotenzierung des ,Daseins’
in Relation zum ,Sein‘, eine latente Ignoranz gegeniiber der Realitit der
Subjekte. Pragmatische Kommunikation wird zugunsten eines begriffslosen
,Schauens* abqualifiziert:
»Im Schauen eines Gegeniiber erschliefit sich dem Erkennenden das Wesen. Er
wird, was er gegenwirtiglich geschaut hat, wohl als Gegenstand fassen, mit Gegen-
stinden vergleichen [...]. Aber im Schauen war es kein Ding unter Dingen, kein
Vorgang unter Vorgingen, sondern ausschlieflich gegenwirtig. [...] Daf} das All-

gemeine gedacht wird, ist nur eine Abwickelung des kniuelhaften Ereignisses, da es
im Besondern, im Gegeniiber geschaut wurde“.?*

Um in die diskursive Erkenntnis einzugehen, muss jeder Gegenstand isoliert
und klassifiziert, mithin zum ,Ding unter Dingen® abgetotet werden. Das

20 M. BUBER, Ich und Du, S. 22.

21 M. BUBER, Ich und Du, S. 48.

22 M. BuBkR, Ich und Du, S. 12.

23 P. MenpEes-FLOHR, Mystik und Dialog. Martin Bubers geistige Entwicklung bis hin zu
Ich und Du', Konigstein/Ts. 1979, S. 11.

24 M. BUBER, Ich und Du, S. 50-51.

306



»Ereignis®, das von diskursiver Erkenntnis nicht erfasst werden kann, ent-
spricht dem Diltheyschen ,Erlebnis® mit dem Unterschied, dass Buber dessen
intersubjektiven Charakter hervorhebt. Evident wird dies in den sprachge-
schichtlichen Erorterungen, mit denen er seine Dialogik anthropologisch
fundiert. Die Sprache, die Buber der ,Duwelt’ zuordnet, meint ein mime-
tisches Verhalten, das mit den Objekten, auf die es sich bezieht, affektiv
verbunden ist. Buber erliutert dies unter Riickgriff auf die Bedeutung des
,Mana® in der Zeichenordnung primitiver Volker. Diese verstindigten sich
mit Worten, in denen ,die gelebte Beziehung“? prisent sei, der die Worte
sich verdanken. So gebrauchten Eingeborene als Begriissungen Sitze wie ,,Ich
sehe dich!“ oder ,Rieche mich!“,* worin die sinnliche Qualitit direkter
Kommunikation mitschwingt, die in der diskursiven Sprache zugunsten der
Mitteilungsfunktion suspendiert wird. ,Mana‘ ist sowohl ,,primitive Abstrak-
tion“,” Vorstufe zur diskursiven Begriffsbildung, als auch Gegenentwurf zur
instrumentellen Sprache, die ,aus der Zerschneidung der Urerlebnisse“?®
resultiert. Wie die Kommunikation der ,Primitiven folgt die Neigung des
Kindes, ,sich alles zum Du zu machen®, keiner Aneignungslogik, sondern
einem ,Irieb zur Allbeziehung“.”” Nicht nur anthropologisch, auch ontoge-
netisch steht diese Beziehung am Anfang jeder Entwicklung und wird erst
durch Eingriff der instrumentellen Vernunft verstiimmelt:

,Es ist eben nicht so, daff das Kind erst einen Gegenstand wahrnihme, dann etwa
sich dazu in Beziehung setzte; sondern das Beziehungsstreben ist das erste, die
aufgewdlbte Hand, in die sich das Gegeniiber schmiegt; [. . .] das Dingwerden aber

ein spites Produkt, aus der Zerschneidung der Urerlebnisse [. . .] hervorgegangen®.*

Die Ich-Du-Beziehung, die in der ,begreifenden’ Kontaktaufnahme (,die
aufgewdlbte Hand®) prifiguriert ist, vollzieht sich nicht im Austausch von
Argumenten, sondern in einer sinnlich-taktilen Sprache. In ,Zwiesprache®
von 1930 unterscheidet Buber konsequent den ,echten” vom ,technischen®
Dialog und vom ,dialogisch verkleideten Monolog“.*" Der technische Dia-
log ist heteronom, weil er ,der Notdurft der sachlichen Verstindigung*
dient, der ,dialogische’ Monolog ist vom Wunsch bestimmt, ,das eigene
Selbstgefiihl“ zu bestitigen.”” Das ,echte’ Gesprich dagegen setzt ein leben-

25 M. BuBer, Ich und Du, S. 26.

26 M. Buser, Ich und Du, S. 26.

27 M. Buser, Ich und Du, S. 29.

28 M. BuBeRr, Ich und Du, S. 30.

29 M. BUBER, Ich und Du, S. 35.

30 M. BuBER, Ich und Du, S. 35—36.

31 M. BuBer, Zwiesprache, in: M. BUBER, Das dialogische Prinzip, Heidelberg 1979,

S. 137-196, dort S. 166.
32 M. BuBkr, Zwiesprache, S. 166—167.

307



diges Gegeniiber und das Absehen von partikularen Interessen voraus. Zwar
verwirklicht es sich im intersubjektiven Austausch, vollendet sich aber
»aulerhalb der mitgeteilten oder mitteilbaren Inhalte, auch der persénlich-
sten, und doch nicht etwa in einem ,mystischen’, sondern in einem im ge-
nauen Sinn faktischen [. . .] Vorgang“.” Einerseits soll es eingebettet sein in
die Alltagskommunikation, andererseits deren bedingte Sphire iiberschreiten.

Die Problematik dieser Konstruktion ldsst sich an Bubers Beispielen ver-
anschaulichen. In ,Zwiesprache“ erwihnt er ein Gesprich, das im Friihjahr
1914 zwischen europiischen Intellektuellen stattfand, um der Kriegsgefahr
zu begegnen. Die Debatte sei von einer , Riickhaltlosigkeit® geprigt gewesen,
»deren substantielle Fruchtbarkeit ich kaum je so stark erfahren habe: sie
wirkte auf alle Teilnehmer so, dafd das Fiktive zerfiel und jedes Wort Tatsache
war“.** Dabei sei ein Streit zwischen Buber und einem Christen iiber Un-
terschiede des Jesus-Bildes mit einem , Bruderkufl® der Disputanten beendet
worden: ,[I]n dieser Wandlung erfiillte sich die Dialogik. Die Meinungen
waren versunken, leibhaft geschah das Faktische“.” Bemerkenswert ist, wie
,Fiktion* und ,Faktizitit* hier definiert werden. Miissen ,die Meinungen®
versinken, damit ,das Faktische® sich ereignet, gehéren Meinungen offenbar
dem Reich des ,Fiktiven® an, das zerfallen muss, damit ,jedes Wort Tatsache®
wird. Die Frage, ob Meinungen nicht auf Unterschiede in der Sache ver-
weisen konnen, wird verdringt zugunsten der Beschwérung einer Faktizitit,
die iiber das Daseiende schon deshalb hinaus sein soll, weil sie inhaltlich
unbestimmt bleibt. Da das Sprechen ziber Tatsachen unauthebbare Differen-
zen aufdecken kénnte, muss der argumentative Diskurs suspendiert, das
Wort“ selbst zur ,Iatsache” erklirt werden. Der Bruderkuss, eine ritualisierte
Geste zur Verschleierung fortbestehender Konflikte, mutiert zur dialogischen
Handlung schlechthin. Der Einwand, Bubers Dialogik beziehe ,komplexe
Sozialverhiltnisse“ nicht ein und werde durch Hinweise auf die ,verwaltete
Welt“ nicht substantiell getroffen,® ist daher verfehlt. Gerade die Institutio-
nen der verwalteten Welt sollen dialogisch umgeformt werden:

»Kann, so fragen Sie lachend, der Leiter eines groffen technischen Unternehmens
dialogische Verantwortung iiben? Er kann es. Denn er iibt sie, wenn er sich den von

33 M. BuBer, Zwiesprache, S. 144.

34 M. BuBkr, Zwiesprache, S. 145.

35 M. BuBer, Zwiesprache, S. 146.

36 M. Lescu/W. LescH, Verbindungen zu einer anderen Frankfurter Schule. Zu
Kracauers Auseinandersetzung mit Bubers und Rosenzweigs Bibeliibersetzung, in:
M. KessLer/ T.Y. LEvIN (ed.), Siegfried Kracauer. Neue Interpretationen. Akten des
Internationalen Interdiszipliniren Kracauer-Symposions, Weingarten, 2. — 4. Mirz
1989, Tiibingen 1990 (= Stauffenburg-Colloquium 11), S. 171-193, dort S. 181.

308



ihm geleiteten Betrieb [...] in dessen Konkretheit vergegenwirtigt; wenn er ihn

also [...] als einen Zusammenhang gesichthabender, namenhabender, biographie-

habender Personen erfihrt“.?’

Der Versuch, die Dialogik sozial zu konkretisieren, gerit zum Leitfaden fiir
die menschenfreundliche Ausbeutung Lohnabhingiger. Die Anrufung der
,Person’, die hinter der entfremdeten Fassade verborgen sei, dient der Recht-
fertigung des Betriebs, der den Abhingigen jenes Menschenantlitz raubt, das
er beschwort. Der Begriff des Menschen, so Adorno, lasse sich

»als Schmierl in die gleiche Maschinerie spritzen, die er einmal stiirmen wollte.

Sein unterdessen verdampftes Pathos hallt nach in der Ideologie, der Betrieb, den

die Menschen bedienen miissen, sei um ihretwillen da“.*®

Bubers Lob dialogischer Verantwortung liest sich wie eine Illustration dieser
These und widerspricht seiner Primisse, wonach die dialogische Beziehung
die empirische Wirklichkeit sprengen soll. Die der ,Duwelt’ eingeschriebene
Utopie, die heteronome Realitit kénne von den Menschen selbst, im inter-
subjektiven Austausch und in Absehung von ihren sozialen Rollen, iiber-
schritten werden, wird dadurch desavouiert. Die ,Eswelt’ erscheint nicht
mehr als zu Negierendes, sondern als Milieu fiir die Genese des ,echten'
Gesprichs. Konsequent spricht Buber zwar vom ,,Panzer” der ,Eswelt’, der
nur fiir ,Augenblicke“ gesprengt werden kénne,” verwendet zur Beschrei-
bung der Relation von ,Eswelt’ und ,Duwelt’ aber die Metapher vom ver-
puppten Schmetterling: ,Das Es ist die Puppe, das Du der Falter“.*” Der
,Panzer®, der die Individuen in die Handlungszusammenhinge des Alltags
einsperrt, ist zugleich die ,Puppe®, aus der sich die ,Duwelt’ entwickeln
kann. Zwar konzediert Buber, ,die Bedingtheit der Menschen von den
Verhiltnissen“ nehme zu,*" doch fiigt er an: ,[D]ieses Wachsen ist das
Reifen einer Aufgabe, nicht im Sollen, sondern im Diirfen und Bediirfen
[. . .]. Es gilt, der pantechnischen Sucht oder Gewshnung zu entsagen, die
mit jeder Situation ,fertig wird*“.*> Die Uberhohung des Begriffs der Situa-
tion geht einher mit der Apologie realer Unfreiheit. ,Bedingtheit®,
»Schicksal“ und ,Bediirftigkeit’ — Metaphern der Heteronomie — werden
umgedeutet zu positiven Voraussetzungen der dialogischen Beziehung,
wihrend die Fihigkeit, mit Situationen ,fertig’ zu werden, als stumpfer Prag-
matismus disqualifiziert wird. Dem behavioristischen Reagieren, das Buber

37 M. Buser, Zwiesprache, S. 194 -195.

38 T.W. ADORNO, Jargon der Eigentlichkeit, S. 54.
39 M. BuBer, Zwiesprache, S. 153.

40 M. BuBer, Ich und Du, S. 25.

41 M. BUBER, Zwiesprache, S. 196.

42 M. BUBER, Zwiesprache, S. 196.

309



als ,Fertigwerden® beschreibt, wird nicht die Utopie einer selbstbestimmten
Menschheit, sondern eine sinnerfiillte Unfreiheit entgegengehalten, die als
,Verantwortung“ umschrieben wird: ,Ein neuerschaffenes Weltkonkretum
ist uns in die Arme gelegt worden; wir verantworten es. Ein Hund hat dich
angeschen, du verantwortest seinen Blick“.* Da kein Jenseits der ,Eswelt’
mehr gedacht werden kann und doch an der Vorstellung sinnerfiillter Im-
manenz festgehalten werden soll, miissen triviale Erfahrungen zu existenti-
ellen Situationen hypostasiert werden, die es dem, der sich zu ,entscheiden’
vermag, erlauben, die ,feste Schale des Alltags® “ 2u sprengen. In ,Zwie-
sprache® beschreibt Buber es daher als Fortschritt, die Auffassung aufgegeben
zu haben, wonach das Religiose ,Heraustritt, Ekstasis® sei.” Statt dessen
habe er die lebensweltliche Immanenz religiéser Erfahrung erkannt: ,Ich
kenne keine Fiille mehr als die Fiille jeder sterblichen Stunde an Anspruch
und Verantwortung“.** Ob diese vermeintliche Abkehr von der Erlebnis-
mystik der Fortschritt gewesen ist, als der sie in der Forschung mehrheitlich
gedeutet wird,” ist zweifelhaft. Die mystische Erfahrung hilt die Unzuling-
lichkeit der empirischen Realitit immerhin fest, indem sie die ,Ekstasis’ als
Einbruch des schlechthin Anderen bestimmt. Bubers Dialogik dagegen weist
Affinititen zur in den zwanziger Jahren populiren ;Theologie der Krise® auf,
die die individuelle Glaubensentscheidung gegen den Bezug auf Geschichte
ausspielt. Wie fiir die ,T’heologie der Krise® alle ,Beriicksichtigungen der
Zeitlage® ein ,Ausweichen® sind, ,,mit dem der Mensch die Entscheidung
flieht,* appelliert Buber undialektisch an die Verantwortung des einzelnen:
Wer mit gesammeltem Wesen, mit auferstandner Beziehungskraft zu ihr
ausgeht, wird der Freiheit inne. Und vom Glauben an die Unfreiheit frei
werden heif}t frei werden®.”” Die Illusion, wonach die Aufgabe des Glaubens
an die Unfreiheit mit der Beseitigung realer Unfreiheit koinzidiert, fiihrt zu
einem Freiheitsbegriff, der den Status quo als Bedingung der Moglichkeit
des Dialogs bejaht: ,Den Menschen, dem die Freiheit verbiirgt ist, bedriickt
die Ursichlichkeit nicht. Er weif8, daf sein sterbliches Leben seinem Wesen
nach ein Schwingen zwischen Du und Es ist, und spiirt dessen Sinn“.** Dem

43 M. BuBER, Zwiesprache, S. 163.

44 M. BuBEr, Zwiesprache, S. 157.

45 M. BuBgr, Zwiesprache, S. 158.

46 M. BuBer, Zwiesprache, S. 159.

47 P. MenDEs-FLOHR, Mystik und Dialog, S. 131fF.

48 H. KouN, Martin Buber. Sein Werk und seine Zeit. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte
Mitteleuropas 1880 —1930, Koln 1961, S. 219.

49 M. BuBer, Ich und Du, S. 71.

50 M. BUBER, Ich und Du, S. 64.

310



Individuum wird die Autonomie zugesprochen, sich durch einen reinen
Willensakt von den Unzulinglichkeiten der Realitit loszusagen, wihrend die
Realitit angesichts dieser stets offenen Moglichkeit ihren defizitiren Charak-
ter verliert. Dass die Realisierung der Ich-Du-Beziehung in dieser Konstruk-
tion an unverfiigbare Augenblicke gebunden bleibt, bestitigt den Konnex,
den Adorno zwischen Bubers Dialogik und Benjamins Begriff der Aura her-
stellt, welcher ebenfalls eine emphatische Augenblickserfahrung beschreibt.
Um die Verwurzelung der ,Duwelt’ in der ,Eswelt® zu illustrieren, erwihnt
Buber eine Alltagssituation, die auch bei Benjamin begegnet: ,,Blicke, die im
Getiimmel der Strafle aufflattern zwischen Unbekannten, die aneinander
gleichbleibenden Schritts voriibergehen“.”’ Die Blicke Unbekannter in der
Grossstadt spielen eine wichtige Rolle in Benjamins 1939 publizierter Studie
JUber einige Motive bei Baudelaire®, wo die Aura als Erfahrung der Rezi-
prozitit des Blicks bestimmt wird: ,Dem Blick wohnt aber die Erwartung
inne, von dem erwidert zu werden, dem er sich schenkt. Wo diese Erwartung
erwidert wird [. . .], da fillt ihm die Erfahrung der Aura in ihrer Fiille zu“.>?
Laut Benjamin, fiir den die auratische Erfahrung weniger im Rahmen einer
Theorie der Intersubjektivitit als zur Bestimmung der Autonomie des
Kunstwerks relevant wird, ist der Aurabegriff indes selbst historisch. Der
Gestus kontemplativer Sammlung wird in der von Schockerlebnissen be-
stimmten Moderne zur Ideologie depraviert, die den realen Verlust der
Méglichkeit von Kontemplation verschleiert. Baudelaire beschreibt dagegen
»Augen, von denen man sagen mdchte, daf§ ihnen das Vermégen zu blicken
verloren gegangen ist“.”> Dass Buber zur Illustration der Ich-Du-Beziehung
auf die gleiche Topographie zuriickgreift, die bei Benjamin zur Veranschau-
lichung des Auraverlusts dient, zeigt zweierlei: Einerseits verdankt sich die
Aufwertung der ,Duwelt’ selbst der Erfahrung universaler Entfremdung, die
den Einbruch von Transzendenz nur fiir Augenblicke zuzulassen scheint.
Andererseits zieht Buber nicht Benjamins Konsequenz der Historisierung des
Aurabegriffs, sondern betreibt seine Re-Ontologisierung unter dem Vorzei-
chen von ,Ich und Du'.

51 M. Buser, Zwiesprache, S. 144.

52 W. Benjamin, Uber einige Motive bei Baudelaire, in: W. BENJAMIN, Gesammelte
Schriften. Band 1,2, ed. von R. TiEDEMANN/H. SCHWEPPENHAUSER, Frankfurt/ M.
1974, S. 605—-653, dort S. 646.

53 W. Benjamin, Uber einige Motive bei Baudelaire, S. 648.

311



I1I.

Die Tendenz zur Vermenschlichung theologischer Gehalte prigt auch Bubers
iibersetzungstheoretische Schriften. Rosenzweigs Arbeiten zur Ubersetzungs-
theorie, vor allem ,,Die Schrift und Luther® (1926) sowie sein ,,Nachwort zu
den Hymnen und Gedichten des Jehuda Halevi® (1922/23), behandeln das
Verhiltnis von fremder und eigener Sprache als Konstituens des Uberset-
zungsprozesses. Ausgangspunkt von Bubers Essay ,,Zu einer neuen Verdeut-
schung der Schrift® (1954) ist dagegen die Frage, wie der Gehalt der Schrift
dem ,heutigen Menschen® nahezubringen sei. Indem er den ,Dialog’ von
fremder und eigener Sprache im Rahmen der Frage nach dem Verhiltnis von
Leser und Text untersucht, reduziert Buber das Problem der Ubersetzbarkeit
tendenziell auf ein Wirkungsproblem. Seine Uberlegungen miissen vor dem
Hintergrund der in /ch und Du entworfenen Dialogik verstanden werden. So
lasst sich das Bild, das er vom ,heutigen Menschen® zeichnet, auf seine Kritik
der ,Eswelt’ beziehen. Statt die Schrift als ,,Abdruck einer lebensumschlie-
ssenden Wirklichkeit“ wahrzunehmen, bringt ihr der ,heutige Mensch®, wie
es heisst, ,ein Interesse des abgeldsten, in autonome ,Bereiche’ aufgeteilten
Geistes“ entgegen.”* Dieses verdinglichte Interesse entspricht der Differen-
zierung der ,Eswelt’ in ,Einrichtungen’, wie sie Buber in Ich und Du kritisiert
hat. Wenn Buber das ,religionsgeschichtliche®, , kulturgeschichtliche® und
»isthetische” Interesse® an der Schrift gleichermassen als Instrumentalisie-
rung ihres Gehalts ablehnt, stellt er die Popularisierung von Religion auf eine
Stufe mit ihrer wissenschaftlichen Erlduterung. Darin liegt insofern ein Wi-
derspruch, als Theologie und Religionsgeschichte im Gegensatz zum ,Vul-
girgesprich® nicht die ,Wortgeliufigkeit“>® befordern, sondern der Konsu-
mierbarkeit des biblischen Textes entgegenarbeiten. Jede historische Expli-
kation nimmt dem Urtext den Schein unmittelbarer Verstindlichkeit und
macht ihn insofern ,fremd‘. Nicht um die Schrift dem Alltagsverstindnis
nahezubringen, sondern um ihrer Fremdheit innerhalb der sikularen Gesell-
schaft gerecht zu werden, wire Kracauer zufolge denn auch ein textkritischer
Kommentar notwendig:

»Nicht den geringsten Zweifel duldet, dafl ein Kommentarwerk, das [...] den

Urtext nur kliren und konservieren wollte, den Geist der von ihm bewuflt in
Stummbeit eingesenkten Schrift getreuer durch die Zeiten triige als der romantisch-

54 M. BuBkr, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, in: M. Buser/F. Rosen-
ZWEIG, Die fiinf Biicher der Weisung. Verdeutscht, K6ln, Olten 1954, S. 3—44, dort
S. 4.

55 M. BuUBER, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 4.

56 M. BuBER, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 10.

312



willkiirhafte Versuch Bubers und Rosenzweigs, der ihn unzeitig zum Reden zwingen

mochte®.””

Fiir Buber dagegen arbeiten Popularisierung und Historisierung der Schrift
einer dialogischen Rezeptionserfahrung entgegen. Nicht die Betonung der
Fremdheit des Schriftgehalts, sondern eine ,neue Unbefangenheit® 58 strebt
er an, die er gegen Formen leichtfertigen Konsums abgegrenzt wissen
mdchte. Der Leser miisse

»sich dem neugewordenen Buch stellen, nichts von sich vorenthalten [. . .]. Er liest
laut, was dasteht, er hért das Wort, das er spricht, und es kommt zu ihm, nichts ist

prijudiziert, der Strom der Zeiten stromt, und dieses Menschen Heutigkeit wird

selber zum auffangenden GefiR“.”

Wie das ,echte’ Gesprich sich auf ein anwesendes Gegeniiber bezieht und als
Kommunikation jenseits des diskursiven Austauschs gedacht wird, setzt die
dialogische Rezeption die sinnliche Wahrnehmbarkeit des Wortes, sein ,Aus-
sprechen und ,Héren® voraus. Nicht nur das Bild des ,Stroms’, auch ihr
Augenblickscharakter verbindet diese Erfahrung mit der Ich-Du-Beziehung,
Die Rezeption der Schrift unterbricht das historische und #sthetische ,Inter-
esse’ zugunsten einer diskursiv nicht fassbaren Offenbarung:

~Wir lesen Rechts- und Ritualvorschriften von niichternster, sachlichster kasuisti-

scher Prizision, und plétzlich teilt sich uns daraus ein verschwiegenes Pathos mit.

Wir lesen Psalmen, die uns nichts andres zu sagen scheinen als den Hilferuf des

gepeinigten Menschen nach oben, aber wir brauchen nur recht hinzuhéren, um zu

erkennen, daf} da nicht ein beliebiger Mensch, sondern einer redet, der unter der
« 60

Offenbarung steht®.

Diese Auffassung steht im Spannungsverhiltnis, wenn nicht im Widerspruch
zur Aufwertung des Kommentars im Judentum, das den Kommentar als
Bestandteil, ja als Kern der Schrift begreift. Der jiidischen hermeneutischen
Tradition zufolge treibt erst der Kommentar ,die ,Offenbarung’ aus der
,Schrift’ hervor“.®’ Obgleich dieser Begriff des Kommentars nicht identisch
ist mit dem von Kracauer intendierten ,profanen‘ Textkommentar, steht die
Dialektik von Kommentar und Schrift im Widerspruch zu Bubers Trennung
zwischen der ,Leibgestalt“®* des Wortes und dem historischen Metadiskurs.
Buber denkt die Rezeption der Schrift als reines Ereignis, nicht als exegeti-

57 S. Kracaugr, Die Bibel auf Deutsch, S. 185.

58 M. BuBER, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 4.

59 M. BuBkr, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 4-5.

60 M. BUBER, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 11.

61 A. HirscH, Der Dialog der Sprachen. Studien zum Sprach- und Ubersetzungsdenken
Walter Benjamins und Jacques Derridas, Miinchen 1995, S. 107.

62 M. BuBkr, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 6.

313



schen Prozess, der seine eigene Vollendung immer wieder aufschiebt. Diese
implizite Enthistorisierung trennt ihn von Rosenzweig, fiir den sich jede
Ubersetzung, exemplarisch Luthers Bibeliibertragung, ,der Konstellation ei-
ner ganz einmaligen Geschichtsstunde“ verdankt.”> Gegen den affirmativen
Bezug auf Luther grenzt sich Buber ab, wenn er sein Projekt nicht als
»Luther-Revision®, sondern als ,ein Drauflosgehen® bestimmt, ,das die bis-
herigen Dolmetscher kennt und nutzt, aber sich keinem verschreibt“.%*
Bubers Ideal des Neuanfangs korrespondiert mit seiner Vorstellung von
der Verwirklichung der ,Duwelt’ als Resultat individueller Entscheidung und
verfingt sich in dhnlichen Aporien. Einerseits soll sich der Gehalt der Schrift
ohne Vermittlung durch historische Kritik mitteilen — der Leser muss sich

“65 _ andererseits soll er

,die Schrift vornehmen, als kennte er sie noch nicht
sich unmittelbarer Konsumierbarkeit entzichen. Obwohl sich Rosenzweig
mit Buber einig ist, dass der Ubersetzer die instrumentelle Handhabung von
Sprache unterlassen muss — er grenzt die ,Eindeutschung des Fremden®
gegen den Anspruch ab, ,das Deutsche umzufremden® % _ diirfte ihm dieser
Rekurs auf das Unmittelbare fremd gewesen sein. Bubers Rezipient, der die
Schrift ,spricht* und ,hért’, schafft im ,lauschenden Sprechen“®” den Arbeits-
prozess des Dolmetschers nach, der den Urtext ,empfangen® und auf ihn
,geantwortet’ hat. Im Gegensatz zur ,analytischen Wissenschaft®, die be-
miiht ist, ,,Zeichen, die geschrieben sind, durch andre zu ersetzen®, méchte
er dem Urtext ,entsprechen“.®® Seine Titigkeit verhilt sich zur analytischen
Wissenschaft wie die ,Duwelt’ zur ,Eswelt’; wihrend in dieser das Bibelwort
Gegenstand partikularen Interesses ist, fasst er es als Gegeniiber auf, mit dem
er in Beziehung tritt. Das Wort wird analog zum ,echten® Gesprich nicht als
Einbruch des schlechthin Anderen, sondern als Realisierung eines verbor-
genen Potentials des ,Zwischenmenschlichen® gedacht: ,Vollzogene Offen-
barung ist immer Menschenleib und Menschenstimme, und das heifdt im-
mer: dieser Leib und diese Stimme im Geheimnis ihrer Einmaligkeit“.”’
Ubersetzung erscheint als Prozess, in dem der Dolmetscher die in der Schrift

sedimentierte Uberlieferung verlebendigt, um der ,empfangenden‘ Sprache

63 F. RosenzweiG, Die Schrift und Luther, in: M. Buser/F. Rosenzweic, Die
Schrift und ihre Verdeutschung, Berlin 1936, S. 88 —129, dort S. 101.

64 M. BUBER, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 38.

65 M. BuBER, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 4.

66 F. RosenzwEiG, Nachwort zu den Hymnen und Gedichten des Jehuda Halevi, in:
F. RosENZWEIG, Kleinere Schrifien, Berlin 1937, S. 200-219, dort S. 201—202.

67 M. BUBER, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 5.

68 M. BuBERr, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 8.

69 M. BUBER, Zu einer neuen Verdeutschung der Schrift, S. 6.

314



neue Moglichkeiten zu erschliessen. Dieser Transfer des Miindlichen ins
Schriftliche dhnelt der ,,Doppelbewegung des ,Belauschens® und ,Idealisie-
rens'“, die Herder als Aufgabe des Dichters beschrieben hat.”® Die poetische
Schépfung beruht Herder zufolge auf einem ,Bilderstrom“,”" den der Dich-
ter im Akt der Zeichenkonstitution stillstell, um die Bedingung fiir die
Verlebendigung der unbegriffenen miindlichen Uberlieferung zu schaffen.
Da Buber und Rosenzweig sich mehrfach auf Herders Sprachphilosophie
beziehen — unter anderem adaptieren sie den Begriff vom ,Wurzelsinn® =
tiberrascht diese Affinitit nicht. Wie Herders poetischer Genius iiberfiihrt
der Dolmetscher die ,,Diskontinuitit der Miindlichkeit in die Kontinuitit
der Schriftlichkeit“,” andererseits ermoglicht er einen ,,Rezeptionsmodus des
Horens“,”* der die Lektiire als Prozess des ,Lauschens’ und ,Antwortens‘ zu
denken erlaubt.

Ahnlich wie Buber betont Rosenzweig, dass die Schriftlichkeit der Bibel
im ,gelauteten, gesungenen® Dienst des Wortes stehe,”” doch er zieht andere
Konsequenzen. Wihrend Buber die Ubersetzung als Gesprich denkt, be-
trachtet Rosenzweig jedes Gesprich als Ubersetzung: ,Wer spricht, iibersetzt
aus seiner Meinung in das von ihm erwartete Verstindnis des Andern“.”®
Impliziert Bubers Dialogik die Tendenz, die Alteritit der Sprache durch
Analogisierung von Ubersetzung und Gesprich einzuebnen, betont Rosen-
zweig die Inkommensurabilitit von eigener und fremder Sprache gerade im
Alltagsdialog, der als Transpositionsleistung aufgefasst wird. Wahres Verste-
hen ist nicht trotz, sondern aufgrund der Inkommensurabilitit der Sprachen
moglich, so dass jede Ubersetzung auf die Differenz zwischen Ubersetzung
und Original verweisen muss. Der Ubersetzer hat nicht die Aufgabe, die
Kluft zwischen fremder und eigener Sprache zu verringern, sondern eine
Erneuerung der Zielsprache ,aufgrund ihrer eigenen Virtualitit® zu errei-

chen.” Wihrend Buber der Rezeption der Schrift durch den ,heutigen Men-

70 F.-]. Derters, Das Volk als Autor? Der Ursprung einer kulturgeschichtlichen Fik-
tion im Werk Johann Gottfried Herders, in: H. DeTERING (ed.), Autorschaft. Po-
sitionen und Revisionen, Stuttgart, Weimar 2002 (= Berichtsbinde/ Germanistische
Symposien 24), S. 181-201, dort S. 188.

71 F.-]. Derrers, Das Volk als Autor?, S. 189.

72 K. REICHERT, ,Zeit ist’s“. Die Bibeliibersetzung von Franz Rosenzweig und Martin
Buber im Kontext, Stuttgart 1993, S. 25.

73 F.-J. Derrers, Das Volk als Autor?, S. 183.

74 F.-]. DErters, Das Volk als Autor?, S. 197.

75 F. RosenzweiG, Die Schrift und das Wort. Zur neuen Bibeliibersetzung, in: F.
RosenzweiG, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 134 —140, dort S. 134.

76 F. RoseNzwEIG, Die Schrift und Luther, S. 88.

77 K. REICHERT, , Zeit ists", S. 13.

o153



schen® eine neue Unmittelbarkeit abtrotzen méchte, ist die Ubersetzung fiir
Rosenzweig ein Interferenzmedium aufeinander irreduzibler Stimmen:
,Der Ubersetzer macht sich zum Sprachrohr der fremden Stimme, die er iiber den

Abgrund des Raumes oder der Zeit vernehmlich macht. Wenn die fremde Stimme
etwas zu sagen hat, dann muf die Sprache nachher anders aussehn als vorher®.”®

Diese Erkenntnis der Einheit in der Vielfalt deutet auf die messianische
Utopie der ,Einen Sprache®:
,Man kann iibersetzen, weil in jeder Sprache jede andre der Méglichkeit nach

enthalten ist; [...] und man soll iibersetzen, damit der Tag jener Eintracht der

Sprachen, die nur in jeder einzelnen, nicht in dem leeren Raum ,zwischen® ihnen

erwachsen kann, komme*“.”

Die Ubersetzung kann den Weg bereiten fiir diesen Augenblick der Ein-
tracht, ihn herbeifithren kann sie nicht. Diese utopische Intention unter-
scheidet Rosenzweig von Buber, der die Moglichkeit des Einstands der Spra-
chen in die lebensweltliche Gegenwart verlegt und der christlichen Erlo-
sungsvorstellung, wonach ,unterschiedliche Nationalsprachen kein Hinder-
nis des ,Einanderverstehens’ sind“,* niher ist als der jiidischen, die auf einer
nicht zu schlichtenden Asymmetrie der Sprachen beruht. Es war wohl nicht
zuletzt die Adaption christlicher Glaubensvorstellungen, die Bubers Dialogik
zum Angelpunkt versshnungspolitischer Diskurse in der Bundesrepublik hat
werden lassen.

IV.

Bubers Dialogik ist fiir ihn stets handlungsleitend gewesen. Nach der Macht-
ergreifung der Nationalsozialisten blieb er bis 1938 in Deutschland, um
seine padagogische Arbeit fiir einen ,Dialog” mit den Deutschen zu nutzen.
Auch nach seiner Emigration wollte er nicht als Emigrant gelten und stellte
die Ubersiedlung nach Jerusalem als Konsequenz eines Lebensprogramms
dar, dessen Vollzug durch die historische Entwicklung lediglich beschleunigt
worden sei.”’ Sein Engagement fiir einen ,deutsch-jiidischen Dialog® verband
sich mit dem Plidoyer fiir einen ,jiidisch-arabischen Dialog® sowie, der Er-
fahrung des Holocaust zum Trotz, mit scharfer Kritik am Staatszionismus.
Noch seine Beitrdge zur deutsch-jiidischen Verstindigung nach 1945 inter-

78 F. RosenzwklG, Nachwort, S. 202.

79 F. RosEnzwelG, Nachwort, S. 203.

80 A. HirscH, Der Dialog der Sprachen, S. 27.

81 S. Ben-CHoRriN, Martin Buber und die Nachfolge. Versuch eines Fazits zu seinem
25. Todestag am 13. Juni 1990, in: Tribiine 29/114 (1990), S. 147 —151.

316



pretierte er nach dem Modell der Dialogik. Zeugnis dieser Kontinuitit ist
die Bibeliibersetzung, die er 1925 mit Rosenzweig begonnen hatte und erst
1961 allein beendete. Dennoch ist die oft behauptete Anwendbarkeit seiner
Dialogik auf das Verhiltnis von Deutschen und Juden nach 1945 fragwiir-
dig, impliziert die ,dialogische Situation® doch die Suspension von diskursi-
ver Auseinandersetzung und Geschichtlichkeit. Sie beginnt, wo es ,keines
Wissens mehr “ bedarf,®? und bezieht sich nicht auf die historische, sondern
auf die ,personenhafte Existenz®: ,Der Sprecher nimmt aber den ihm so
Gegenwirtigen nicht blof wahr, er nimmt ihn zu seinem Partner an“.* Dass
die Transzendierung der empirischen Realitit an eine Affirmation des per-
sonalen Du gebunden ist, wird deutlich, wenn Buber dekretiert, die ,,Echt-
heit“ eines Gesprichs sei in Frage gestellt, sobald ,ein noch so geringer Teil
der Anwesenden von sich und von den andern als solche empfunden werden,
denen keine aktive Beteiligung zugedacht ist“.** Die Verkniipfung von Ich
und Du ist von der dialogischen Situation selbst also schon vorausgesetzt.
Diese wird als reine Gegenwart jenseits der Dimension des Historischen und
Biographischen gedacht: ,Wesenheiten werden in der Gegenwart gelebt, Ge-
genstindlichkeiten in der Vergangenheit“.*” Der Bezug auf Geschichte wird
der ,Eswelt’ zugeschlagen, wihrend die ,Duwelt’ als Verwirklichung des ,er-
fiillten Augenblicks® erscheint. Die Affirmation des ,Du’ jenseits empirischer
Kontexte ist indes unvollziehbar, wenn die Gesprichspartner, wie im
,deutsch-jiidischen Dialog’, einander notwendig als historische Personen ge-
geniibertreten. Wann immer Buber nach 1945 versucht, seine Dialogik zur
zeitgendssischen Problemlage in Beziehung zu setzen, betont und iiberspielt
er diese Aporie. So begriindet er 1950 die Ablehnung der Teilnahme an
einem jiidisch-christlichen Symposion:

,Es geschah, weil fiir mich [...] der Deutsche als Vielheit, als Menge, als 6ffent-

liches Wesen gesichtslos geworden ist. Ich kann aber nur zu Menschengesichtern

reden [...]. Ganz anders verhilt es sich mit meiner Beziehung zu einzelnen deut-

schen Menschen, die aufgeschlossen und redlich, der ganzen Schwere der Situation

bewuflt, zu mir kommen*.%

Seine Hoffnung auf ein Gesprich zwischen Deutschen und Juden artikuliert
er 1953 mit den Worten:

82 M. BuBkr, Zwiesprache, S. 143.

83 M. Buskr, Elemente des Zwischenmenschlichen, in: M. BuBer, Das dialogische
Prinzip, Heidelberg 1979, S. 269-298, dort S. 293.

84 M. BuBer, Elemente des Zwischenmenschlichen, S. 296.

85 M. BUBER, Ich und Du, S. 20.

86 M. BuBer, Nachtrag zu einem Gesprich, in: Die Neue Zeitung vom 21. 2. 1951.

317



»Der betriebstolle Lirm der Stunde darf die vox humana, die zur Stimme gewor-
dene Essenz des Menschlichen, nicht linger iiberténen. Sie soll aber nicht blof8

gehort werden, Antwort soll ihr widerfahren, die sie aus der einsamen Monologik
« 87

ins anhebende Gesprich der Vilker zieht®.

Der Deutsche als historische Person erscheint durch die Erfahrung des Na-
zismus als ,gesichtslos” und kann zu keinem ,Du’ mehr werden, wihrend
der Deutsche als einzelner ,Mensch“ ein Partner bleiben kann, dessen ,vox
humana® dem ,, Lirm® der 6ffentlichen Debatte widersteht. Die Unmaglich-
keit eines gesellschaftlichen Dialogs von Deutschen und Juden wird privat
kompensiert, indem die ,Begegnung’ gegen den ,6ffentlichen Diskurs® aus-
gespielt wird. Dennoch bleibt die Uberﬁihrung der ,einsamen Monologik®
in ein ,,Gesprich der Vélker® ein blosser Wunsch, und die Unmadoglichkeit, in
einer oOffentlichen Debatte zu deutschen ,,Menschengesichtern® zu reden,
veranlasst Buber zur Absage. Ist die dialogische Beziehung lediglich als pri-
vate Erfahrung zu realisieren, fehlt ihr gerade jene Intention auf Transzen-
denz, die ihr Wesen ausmachen soll. Auf der Ebene des ,Menschlichen® kann
nicht eingeholt werden, was gesellschaftlich versagt bleibt.

An diesem Zwiespalt zwischen personlicher und historischer Erfahrung
setzt Scholems Kritik der versshnungspolitischen Wendung des Dialogbe-
grifts an. Sie zielt primir auf ein innerjiidisches Missverstindnis. Das
,deutsch-jiidische Gesprich®, wie es seit den Anfingen der Assimilationsbe-
wegung von jiidischen Denkern propagiert worden ist, war laut Scholem
stets ein ,einsamer Monolog’. Die Hoffnung, die dialogische Erfahrung
konne eine gesellschaftliche werden, ist demnach Selbstbetrug. Konsequent
formuliert Scholem seine These in Form einer Absage, als Begriindung, wes-
halb er sich nicht an einer Festschrift fiir Margarete Susman beteiligt. Diese
Schrift, die 1964 unter dem Titel Auf gespaltenem Pfad erschien und einen
Beitrag Bubers enthielt, verstand sich als ,Dokument eines im Kern unzer-
storbaren deutsch-jiidischen Gespriches“.* Obgleich er diese Formulierung
attackiert, nutzt Scholem sie nicht fir die Polemik gegen die deutsche
Versshnungspolitik, sondern zur Kritik jener ,dialogischen® Strémung des
Judentums, der Buber angehért. Dabei nimmt er ,das existentielle, und
daher in einem gewissen Sinn als ,unzerstérbar’ in Anspruch genommene
Moment® des Dialogbegriffs ernst und grenzt es ab gegen die Verwendung
Lfeierlich klingender Termini [. . .], um ginzlich triviale Sachverhalte zu be-
zeichnen“.”” Fiir Scholem meint ,Dialog® jedoch ein ,historisches Phino-

87 M. BuBgr, Nachlese, Heidelberg 1965, S. 223.

88  G. ScHoLeMm, Wider den Mythos vom deutsch-jiidischen Gesprich, in: G. Scho-
LEM, Judaica. Band II, Frankfurt/M. 1970, S. 7-11, dort S. 7.

89 G. ScHoLeM, Noch einmal: das deutsch-jiidische Gesprich, in: G. ScHOLEM, Ju-
daica. Band 1II, Frankfurc/M. 1970, S. 12-19, dort S. 13.

318



men®, das nicht ,,als ein vereinzeltes biographisches Faktum, sondern als eine
Erscheinung von iibergreifender Bedeutung® verstanden werden miisse.”
Wihrend Bubers Dialogik die Unvollziehbarkeit des ,deutsch-jiidischen Ge-
sprichs® gleichsam ,zwischenmenschlich® zu kompensieren sucht, beharrt
Scholem auf einem Verstindnis von Dialog, das auf seziale Verwirklichung
zielt und historisches Eingedenken voraussetzt. In diesem Sinn habe ein
,Gesprich® zwischen Deutschen und Juden nie stattgefunden:

,Der Versuch der Juden, sich den Deutschen zu erkliren und ihre eigene Produk-
tivitit ihnen zur Verfiigung zu stellen, sogar bis zur vélligen Selbstaufgabe hin, ist

ein bedeutendes Phinomen [...]. Von einem Gesprich vermag ich bei alledem

nichts wahrzunehmen®.”!

Die jiidische Assimilation erscheint vor diesem Hintergrund nicht als Vor-
bild des anzustrebenden Dialogs, sondern als dessen Verhinderung von Be-
ginn an. Das deutsch-jiidische Gesprich sei gestorben, ,als die Nachfolger
Moses Mendelssohns, der noch aus irgendeiner, wenn auch von den Begrif-
fen der Aufklirung bestimmten, jiidischen Totalitit her argumentierte, sich
damit abfanden, diese Ganzheit preiszugeben“.”” Alle von jiidischer Seite
entwickelten Vorstellungen einer Kultursymbiose versteht Scholem als Illu-
sionierungen, die iiber den monologischen Charakter der eigenen Rede hin-
wegtiuschen:

,»Sie sprachen zu sich selber, um nicht zu sagen: sie tiberschrien sich selber. Man-
chen war dabei unheimlich zumute, viele aber taten so, [. . .] als ob das Echo ihrer

eigenen Stimme sich unversehens in die Stimme der anderen verwandeln wiirde“.”?

Implizit kennzeichnet er damit auch Bubers Dialogik als verschleierten Mo-
nolog, als Ausdruck einer Krisenerfahrung, die durch Emphase des ,Zwi-
schenmenschlichen® nur scheinbar harmonisiert wird. In seiner Rede zur
Vollendung von Bubers Bibeliibersetzung dussert er diese Kritik in Form
eines Lobes:

,»Als Rosenzweig und Sie sich an dieses Unternehmen machten, gab es ein deutsches
Judentum, in dem Ihr Werk eine lebendige Wirkung, eine Aufriittelung und Hin-
fiihrung zum Original bewirken sollte. [. . .] Es lag ein utopisches Element in Threm
Unterfangen. [. . .] Fiir wen wird diese Ubersetzung nun bestimmt sein, in welchem
Medium wird sie wirken? Historisch gesehen ist sie nicht mehr ein Gastgeschenk
der Juden an die Deutschen, sondern [...] das Grabmal einer in unsagbarem

Grauen erloschenen Beziehung“.94

920 G. ScHoLeM, Noch einmal: das deutsch-jiidische Gesprich, S. 16.

91 G. ScuoLem, Wider den Mythos, S. 8.

92 G. ScHoLem, Wider den Mythos, S. 8.

93 G. ScroLem, Wider den Mythos, S. 9.

94 G. ScHoLEM, An einem denkwiirdigen Tage, in: G. SCHOLEM, Judaica. Band I,
Frankfurt/M. 1963, S. 207-215, dort S. 214-215.

319



Bubers Intention wird in dieser Interpretation mehrfach umgedeutet. Zum
einen versteht Scholem das chrsetzungsprojekt nicht nur als ,Gastge-
schenk®, sondern als Aufforderung an die assimilierten Juden, sich dem
,Original“ der Schrift zuzuwenden und deren hebriische Wurzeln wieder-
zuentdecken, womit er das selbstkritische, die innerjiidische Diskussion be-
treffende Moment betont. Uberdies spricht er bereits dem urspriinglichen
Ubersetzungsvorhaben einen primir utopischen Gehalt zu und klammert die
Intention auf ,Verwirklichung’ im Sinne der Buberschen Dialogik aus. Vor
allem aber diagnostiziert er, dass der existentielle Anspruch, den Buber mit
seiner Ubersetzung verband, historisch dementiert worden sei. Liest man
Scholems Ausfithrungen vor dem Hintergrund der Kritik am ,deutsch-
jiudischen Dialog’, erscheint die Bibeliibersetzung als verfehltes Gesprichsan-
gebot, dessen utopische Dimension mit der Realitit nicht zu vermitteln war
und das als Zeugnis dieses Scheiterns denkwiirdig genannt werden kann.
Obwohl die Bibeliibersetzung und die Festschrift fiir Susman sich an-
béten, um die Mechanismen zu demonstrieren, mit denen jiidisches Denken
zwecks nationaler ,Versshnung’ instrumentalisiert wird, richtet sich Scholems
Kritik primir auf das Judentum. Am Beginn seiner Auseinandersetzung mit
Bubers Philosophie findet sich der Hinweis auf die ,,Einflufllosigkeit Bubers
in der jiidischen Welt“,” nicht etwa die Wiirdigung seines Einflusses in der
Bundesrepublik. Scholem bestreitet iiberdies Bubers Interpretation, wonach
sein Werk seit Ich und Du als Abkehr vom mystischen ,Kult des Erlebnis-
ses“® zu verstehen sei. Vielmehr beruhe die Hinwendung zum ,Sozialen® auf
einer Projektion mystischer Erfahrungsgehalte auf die Lebenswelt:
»Seine ,empirischen® Beschreibungen eigener Ich-Du-Erfahrungen [. . .] sind, scheint
mir, iiberhaupt nicht anders denn als Beschreibungen von mystischen Erfahrungen
zu verstehen. Wohl aber ist unbestreitbar, daE"Buber [...] die Rede vom ,werden-
den Gott', die hinter vielen seiner friiheren Auflerungen zu stehen scheint, end-
giiltig verworfen hat. So auch hat er nun das frither von ihm so erhobene ,Erlebnis’
zugunsten der ,Begegnung’ abgewertet. Aber diese Abwertung und die damit ver-

bundene Kiritik ist rein verbal, und auf den Moment der Begegnung wird jetzt
genau das iibertragen, was ihn vorher zu einem realisierten Erlebnis gemacht hat“.”

Wihrend die Erlebnismystik den Hiatus zwischen Wirklichkeit und messia-
nischer Erlosung betont, figuriert die empirische Realitit in Bubers Dialogik
gleichsam als ,Fenster’ zur mystischen Erfahrung. Das sich im mystischen
Erlebnis ankiindigende Neue ist ,kein Aufruf zur Revolution®, zum Bruch

95 G. ScHOLEM, Martin Bubers Auffassung des Judentums, in: G. SCHOLEM, Judaica.
Band II, Frankfurt/M. 1963, S. 133 -192, dort S. 135.

96 G. ScHOLEM, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 161.

97 G. ScHOLEM, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 166.

320



mit der iiberkommenen Ordnung, sondern ,die Entfaltung der Ebenbild-
lichkeit des Menschen“;”® jedes empirische Du wird ein ,,Durchblick zum
,ewigen Du‘“.”” Diese Distanzierung vom utopischen Charakter des Messia-
nismus durch Projektion mystischer Erfahrungsgehalte auf die ,zwischen-
menschliche® Sphire ldsst sich interpretieren als Verdringung jiidischer zu-
gunsten christlicher Elemente der Dialogik. Auch der Chassidismus erhilt
aus dieser Perspektive einen verharmlosenden Akzent, insofern alle Ziige der
mystischen Erfahrung vernachlissigt werden,

»in denen die Begegnung mit dem Konkreten als dessen Aufhebung gedeutet wird,

weil in der wahren Begegnung [...] das Konkrete seinen Konkretheitscharakter

verliert und ins Géttliche hineingenommen wird. Die Weltverliebtheit* des Chas-

sidismus stellt sich bei niherer Untersuchung als die Weltverliebtheit Bubers her-
« 100
aus”.

Bubers Versuch, den Chassidismus als Lehre von der ,,Bejahung der Wirk-
lichkeit“'" zu lesen, unterschligt die destruktiven Implikationen der chas-
sidischen Erlgsungsvorstellung. Der Vorwurf der ,Weltverliebtheit® trifft da-
bei ebenso Bubers Dialogik, die die Begegnung von Ich und Du als lebens-
weltliche Realisierung des Gottesbezugs denkt, statt die Kluft zwischen Le-
benswelt und mystischer Erfahrung zu betonen:

,Denn nicht die konkrete Wirklichkeit der Dinge erscheint als das ideale Resultat

der Aktion des Mystikers, sondern etwas von der messianischen Wirklichkeit, in der

alle Dinge wieder an ihrem echten Ort in der Verfassung der Schépfung wieder-
hergestellt und [. . .] verklirt worden sind“.'"?

Wihrend die messianische Utopie auf der Insuffizienz alles bloss ,Konkreten'
beharrt, neigt Bubers ;Weltverliebtheit® zur undialektischen Verklirung des
Hier und Jetzt, die die Erlosung schon in der Gegenwart méglich erscheinen
lisst. Dass diese affirmative Dimension seiner Dialogik mit der Erfahrung
des Nazismus nicht vermittelbar ist, hat Buber selbst erkannt. Schon 1939
schreibt er in einem Brief an Gandhi:

,Das Wort ,Martyrium‘ bedeutet Zeugenschaft; wenn aber kein Mensch da ist, der

das Zeugnis entgegennimmt? Zeugenschaft ohne Zeugnis, unwirksames, unbeach-
tetes, verwehendes Martyrium, das ist das Los unzihliger Juden in Deutschland“.'”

98 G. ScHOLEM, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 178.

99 G. ScHoLEM, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 165.

100 G, ScHoLEM, Martin Bubers Auffassung des Judentums, S. 189.

101 G, ScuoLEM, Martin Bubers Deutung des Chassidismus, in: G. ScHOLEM, Judaica.
Band I, Frankfurt/M. 1963, S. 165-202, dort S. 188.

102 G. ScHOLEM, Martin Bubers Deutung des Chassidismus, S. 194 —195.

103 M. BuBker, Brief an Gandhi, in: M. BuBgR, Der Jude und sein Judentum. Gesam-
melte Aufsiitze und Reden, Koln 1963, S. 628643, dort S. 631.

321



Obwohl er keine theoretischen Konsequenzen aus dieser Einsicht gezogen
hat, gesteht Buber ein, dass die ,, Zeugenschaft, als deren Bestandteil er sein
Denken begriffen hat, von niemandem beantwortet wird. Wihrend Scholem
diese Erkenntnis als Kritik an jiidischen Selbstillusionierungen formuliert,
wird sie bei dem franzosisch-jiidischen Philosophen Vladimir Jankélévitch
zum identititsstiftenden Moment des Judentums nach 1945.

V.

Als Bergson-Schiiler und Kimpfer in der Résistance war Jankélévitch nur
mittelbar in die Aporien deutsch-jiidischer Erinnerungspolitik verstrickt. Die
Erfahrung des Holocaust hat er jedoch im Gegensatz zu Buber und Scholem
mit dem Abbruch jedes ,geistigen® und realen Dialogs mit der deutschen
Kultur beantwortet. Seine Schrift Pardonner? von 1971, die Essays aus den
sechziger Jahren aufnimmyt, ist seine einzige zusammenhingende Ausserung
zur Problematik des ,deutsch-jiidischen Gesprichs’. Innerhalb seines Werks,
das beherrscht wird von Arbeiten zur Lebensphilosophie, Kultursoziologie
und Musikisthetik, steht sie erratisch da, was der darin artikulierten kon-
zessionslosen Verweigerung entspricht. Zu Beginn des Essays, der die Dis-
kussion um die Verjihrbarkeit von NS-Verbrechen zum Anlass fiir eine mo-
ralphilosophische Erérterung historischer Vergebung nimmt, zieht Jankélé-
vitch eine Grenze zwischen Deutschen und Juden, indem er feststellt, die
Deutschen konnten

,uns unsere Einmischung in ihre Angelegenheiten nicht vorwerfen; das sind nicht

,ihre Angelegenheiten'. [. ..] Deutschland, das heifit der Angeklagte, ist weit eher

noch das einzige Land, das sich mit dieser Frage nicht zu befassen hat®,104

Damit korrespondiert die Schlusspassage, die das Totengedenken als inner-
jidische Aufgabe reklamiert: ,Diese unzihligen Toten [. . .] sind unsere eigene
Angelegenheit. Wer sollte dariiber sprechen, wenn nicht wir dariiber spre-
chen? [...] Die Toten sind vollstindig abhingig von unserer Treue®.'”
Aus diesen Uberlegungen ergeben sich ungewshnliche erinnerungspoli-
tische Konsequenzen fiir das Verhiltnis von Deutschen und Juden. Die In-
kommensurabilitit der Judenvernichtung, die, wie Jankélévitch betont, nicht
verjihrbar, nicht rationalisierbar und mit moralischen Kriterien kaum zu

beschreiben ist, fithrt dazu, dass die ;Iat’ nicht ihren Urhebern, sondern

104 V. JANKELEVITCH, Verzeihen?, in: V. JANKELEVITCH, Das Verzeiben. Essays zur Moral
und Kulturphilosohie, ed. von R. KONERSMANN, Frankfurt/M. 2003, S. 243282,
dort S. 246.

105 V. JANKELEVITCH, Verzeihen?, S. 279.

322



ihren Opfern gehort und nur von den Opfern bezeugt werden kann. Die
Aufarbeitung der Vergangenheit und das Totengedenken sind — nicht aus
juristischen, sondern aus moralischen Erwigungen heraus — gleichsam als
unveriusserliches Eigentum des jiidischen Volkes anzusehen. Die Versuche
deutsch-jidischer Anniherung und die Diskussionen um die angemessene
Form deutschen Holocaust-Gedenkens sind aus dieser Perspektive zweitran-
gig, da die Ermordeten zuvorderst von der Treue jiidischen Gedenkens, nicht
von zweideutigen Akten deutscher Erinnerung oder Reue abhingig sind.
Damit wendet sich Jankélévitch nicht nur gegen jene Vorstellung des Dia-
logs, wie sie in Anlehnung an Buber popularisiert worden ist. Vielmehr
erscheint ihm jeder offentliche Diskurs iiber den Holocaust prinzipiell un-
angemessen: ,,In einer Kontroverse gibt es das PRO, und es gibt das CON-
TRA [...]. Doch Auschwitz, wir wiederholen es, ist kein Kolloquiumsthe-
ma; Auschwitz schlief8t die Dialoge und die literarischen Gespriche aus“.'”
Scholems These, wonach der Dialog von Juden und Deutschen in Wahrheit
ein innerjiidischer Monolog gewesen sei, wird von Jankélévitch zugespitzt
und affirmativ gewendet: Gerade die Erfahrung des Holocaust verpflichte die
Juden zu einem sich jeder Verstindigung verweigernden erinnerungspoliti-
schen Monolog. Die blosse Form des 6ffentlichen Diskurses — der Austausch
von Argumenten, die Dialektik der Urteilsfindung — erweist sich angesichts
von Auschwitz als verharmlosend. Eine freie Kommunikation zwischen
Deutschen und Juden scheint schon deshalb unméglich, weil sie zwangsliu-
fig apologetisch geriete. So sei das ,,Kolloquium“ ein geeignetes Forum jener
»Kasuisten“, die ,die Verbrennungséfen betrachten, wie man die Schrecken
des Krieges im allgemeinen betrachtet®, und sich den Zweiten Weltkrieg als
seinfache Abrechnung zwischen Kriegsfithrenden vorstellen.'” Der &ffent-
liche Diskurs iiber den Holocaust beférdert demnach die Méglichkeit, des-
sen Inkommensurabilitit durch Relativierung oder Aufrechnung zu verklei-
nern. Jankélévitchs Kritik am ,deutsch-jiidischen Gesprich® geht also weiter
als Scholems. Sie richtet sich nicht nur gegen die Vorstellung einer Kultur-
symbiose, sondern gegen alle Bewiltigungsdiskurse, in denen Juden und
Deutsche als gleichberechtigte Gesprichspartner auftreten, weil jene ,Gleich-
berechtigung‘ angesichts der historischen Tatsachen eine Depotenzierung der
jidischen Seite impliziert. Scholems Feststellung, der ,deutsch-jiidische Dia-
log* sei ein Monolog gewesen, wird zum Konstituens eines neuen jiidischen
Selbstbewusstseins umgedeutet. Gerade der monologische Charakter jiidi-
schen Erinnerns, der den Juden durch die deutsche Unfihigkeit zu trauern

106 V, JANKELEVITCH, Verzeihen?, S. 257.
107 V. JANKELEVITCH, Verzeihen?, S. 258.

323



aufgezwungen worden ist, erscheint als Garant authentischen Eingedenkens.
Jeder Dialog von Deutschen und Juden droht dagegen umzuschlagen in
erinnerungspolitische Apologie, die den Juden die ihnen zugehorende Erin-
nerung raubt, um sie fiir nationale Zwecke zu vereinnahmen. Jankélévitchs
Text selbst ist geprigt von der Aporie dieses Gedankens: Er versteht sich
nicht als ,Beitrag’ zu einer Debatte und kann im strengen Sinn nicht beant-
wortet werden. Er ist (und damit nihert er sich, gleichsam von der anderen
Seite her, Bubers Dialogik verbliiffend an) ein Einspruch gegen jedes Spre-
chen ,iiber* Auschwitz und versteht sich nicht als Diskurs, sondern als Geste.
Im Text ist der Keim einer Theorie gestischen Sprechens angelegt, wenn
Jankélévitch den Kolloquien, die das Reden ,iiber’ Auschwitz symbolisieren,
zwel wortlose Handlungen gegeniiberstellt:

,Man kann die erschiitternde Geste von Kanzler Brandt vor dem Denkmal des

Warschauer Ghettos hier nicht mit Stillschweigen tibergehen. Und auf der anderen

Seite erweist der bewunderungswiirdige Mut von Mme Beate Klarsfeld, dafl die

Elite der jungen deutschen Generation die Elite, von der wir sprechen, zu ersetzen

wuflee“. 18

Der Kniefall Brandts in Warschau lisst sich ebensowenig wie die Ohrfeige,
mit der Beate Klarsfeld auf die NS-Vergangenheit Kiesingers reagierte, als
rein symbolischer Akt verstehen. Im Gegenteil artikuliert sich in der reinen
Geste, deren Wortlosigkeit von der Unaussprechlichkeit der gemeinten Sache
zeugt, ein Impuls, der sich in keine erinnerungspolitische Ideologie integrie-
ren lisst. Die reine Geste als Medium des Eingedenkens zeugt sowohl davon,
dass sich Auschwitz in keinen ,Diskurs‘ auflésen lisst, wie auch von dem
Bediirfnis, diese Erkenntnis zur Grundlage richtigen Handelns zu machen.
Jankélévitch hat diese Theorie der Geste als Medium historischen Gedenkens
nie ausformuliert. Doch seine Gesprichsverweigerung, die nicht nur in sei-
nem Werk, sondern auch in der politischen Diskussion der Zeit singulir ist,
lasst sich als eine solche Geste interpretieren. Sein Text ist die Paraphrase
einer Ellipse, die sein Werk durchzieht und im Verschweigen dessen, was sich
nicht sagen lisst und doch gesagt werden miisste, zur Geste des Eingeden-
kens wird.

108 V., JANKELEVITCH, Verzeihen?, S. 267.

324



	Zeugenschaft ohne Zeugnis? : Der 'deutsch-jüdische Dialog' bei Martin Buber, Gershom Scholem und Vladimir Jankélévitch

