Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Mose ben Maimon : Arzt, Philosoph und Oberhaupt der Juden : eine
Erinnerung anlasslich senes 800. Todestages

Autor: Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mose ben Maimon —

Arzt, Philosoph und Oberhaupt der Juden

Eine Erinnerung anlisslich seines 800. Todestages

von Stefan Schreiner”

»\

V‘“’J\) J.uU u‘,o& u\
rL«Jb :\.H.G);H els e a\jy
{,.J\ o 4...‘-‘-.«\.3 L4 :‘J

é

3 0

1

o A b ol
1 Siehe, Galens Heilkunst allein dem
Korper gilt,

2 Wenn er die [heutige] Zeit durch
sein Wissen kurieren sollte,

3  Und wenn es der Vollmond wire,
der ihn um Heilung ersuchte,

4 Am Tag des Vollmonds befreite er

ihn von seinen braunen Flecken,

oy gl sl Ll )l
why Ol Tho&l L
iy (v—:j‘ Sh 0K
© S r-” e olsloy

Abtu ‘Imrans Heilkunst aber Kérper
Geist.

und

mit Wissen heilte er sie von der Krankheit

der Unwissenheit.

durch ihn erlangte er, was an Vollkommen-

heit er von ihm erbitten wiirde:

und von der Schwindsucht heilte er ihn am

Tag vor Neumond.

Mit diesen Versen besang einst der in Kairo lebende Dichter und Gelehrte Aba
I-Qasim Hibart Allah ibn Abi I-Fadl Ga‘far ibn al-Mu‘tamid Ibn Sana’ al-Mulk

*

Tiibingen.

Prof. Dr. Stefan Schreiner, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076

1 M.L Nasr (ed.), Diwan Ibn Sana’ al-Mulk. 2 Binde, Kairo 1388/1969, dort 11, S.
296. — Dr. Friedmann Eifller danke ich fiir die Hilfe bei der Suche nach dem Text.

281



(um 550/1155-608/1211), al-Qadi as-Sa‘id genannt,” seinen Freund, den
ra’ts Misa at-tabib, das ,Oberhaupt der Juden, den Arzt Mose [ben Mai-
mon]“, wie es in der Uberschrift des Gedichtes heisst, der vor 800 Jahren im
dgyptischen Fustat, dem heutigen Altkairo, gestorben ist. Mit seinem ara-
bischen Namen Aba ‘Imrin Musa ibn Maiman ‘Ubaid Allah geheissen, ist
Rabbi Mose ben Maimon in der jiidischen Welt bis heute unter dem Akro-
nym, dem aus den Anfangsbuchstaben seines Namens gebildeten RaMBaM,
in der abendlindischen hingegen unter der latinisierten Form seines Namens
als (Moses) Maimonides bekannt. Die Scholastiker nannten ihn Rabbi Moy-
sis. Vom Ruhm, den er zu Lebzeiten bereits genoss, zeugen nicht zuletzt die
zahlreichen ehrenden Beinamen ,unser Lehrer und Meister®, ,grosster Leh-
rer in Israel”, ,Leuchte des Westens und des Ostens®, ,,Banner der Weisen
usw., mit denen er bereits von seinen jiidischen Zeitgenossen bedacht wor-
den ist. Spitere Deutung hat in ihm gleichsam die Erfiillung eines Schrift-
verses gesehen und das Akronym seines Namens als (le-ma‘an) revot moftai
be-eres misrayim ,(damit) sich mehren meine Wunder im Lande Agypten®
(Ex 11,9) gelesen.

Cbérdoba

Geboren am 14. Nissan 4898 (= 30. Mirz 1138)® im unter der Herrschaft
der Almoraviden (a/-muribitin) stehenden Cérdoba — die Berberdynastie
der Almoraviden hatte 460/1068 in Marokko die Macht iibernommen und
nach dem Sieg iiber die Reconquista 479/1086 bei Badajoz auch im isla-
mischen Spanien (483/1091—541/1147)* —, spiegelt sich in Mose ben Mai-

2 Zum Autor siche C.E. BoswortH, Ibn Sana’ al-Mulk, in: C.E. BosworTH et al.
(ed.), Encyclopaedia of Islam. New Edition. Band III, Leiden 1971, Sp. 929a; zu
Mose ben Maimons Beziehung zu ihm siehe J. L. KraemER, Maimonides” Intellec-
tual Milieu in Cairo, in: T. Levy/R. RasHED (ed.), Maimonide — Philosophe et
Savant (1138 —-1204), Leuven/Louvain 2004, S. 1-37, dort S. 27-30.

3 Das frither angenommene Geburtsdatum 14. Nissan 4895 (= 30. Mirz 1135) ist
vor Jahren schon durch S.D. GorTeiNn, Mose Maimonides. Man of Action: A
Revision of the Master’s Biography in Light of the Geniza Documents, in: G.
Nanon/C. Touarr (ed.), Etudes d’histoire et de pensée juives. Hommage 4 Geor-
ges Vajda, Louvain 1980, S. 155—167, dort S. 155, korrigiert worden.

4 P. CHALMETA, Al-murabitin, in: C.E. BoswortH et al. (ed.), Encyclopaedia of
Islam. New Edition. Band VII, Leiden 1993, Sp. 583b—686b; W.M. Warr/P.
CacHia, A History of Islamic Spain, Edinburgh 1996 (= Islamic Surveys 4), S.
95—-102; M. Makxi, The Political History of al-Andalus (92/711-897/1492), in:
S.K. Javvust (ed.), The Legacy of Muslim Spain. 2 Binde, Leiden, Boston, Kéln
22000, I, S. 1-87, dort S. 60—68; A. Crot, Al Andalus. Das Maurische Spanien,
Darmstadt 2003, S. 166-171.

282



mons Lebensgeschichte die ganze Ambivalenz jiidischer Existenz im Span-
nungsfeld zwischen Islam und Christentum, unter islamischer und christli-
cher Herrschaft. Wie vieler anderer, beleuchtet auch und gerade sein von
erzwungenen Wanderungen geprigtes Leben die Tragik der convivencia, die
Licht- und die Schattenseiten des Zusammenlebens von Juden, Muslimen
und Christen im Mittelalter; und wie dieses Zusammenleben einerseits un-
vergleichliche und bis heute ebenso beeindruckende wie nachwirkende gei-
stige und kulturelle Leistungen hervorgebracht hat, so steht es andererseits
fiir das Scheitern eines friedlichen, wenn schon nicht Mit-, so doch zumin-
dest Nebeneinanders der drei abrahamitischen Religionen.

Viterlicherseits entstammte Mose ben Maimon einer ebenso beriihmten
wie angesehenen Gelehrtenfamilie, die der ["Jberlieferung nach ihren Stamm-
baum iiber neunundvierzig Generationen von Gelehrten bis auf Rabbi Je-
huda ha-Nasi, den Redaktor der Mischna, ja, wie manche sagen, bis auf
Kénig David zuriickverfolgen kann:* Mose ben Maimon selber ist freilich
weit zuriickhaltender und sagte von seiner Herkunft am Ende seines Kom-
mentars zur Mischna nur:

»Ilch — Mose, Sohn des Richters R. Maimon, Sohn des Weisen Josef, Sohn des

Richters R. Isaak, Sohn des Richters R. Josef, Sohn des Weisen R. Ovadja, des

Richters, Sohn des Lehrers R. Schelomo, Sohn des Richters R. Ovadja, ihrer aller

Andenken zum Segen, habe diesen Kommentar zu schreiben begonnen, als ich 23

Jahre alt war, und ihn in Kairo im Alter von 30 Jahren im Jahre 1479 nach den
Dokumenten (= 1167/8) beendet.“®

Wihrend von seiner Mutter nicht viel mehr bekannt ist, als dass sie aus
einfachen Verhiltnissen stammte’ und bei der Geburt ihres Sohnes Mose
gestorben ist, zihlte sein Vater Maimon ben Josef — so in seiner Chronik
Ma’amar ‘al seder ha-dorot (V1,10) der Dichter, Grammatiker und Histori-
ker Se‘adja ibn Danan aus Granada (gestorben um 5265/1505), der 1492
aus Spanien vertrieben, im algerischen Wahran (Oran) Asyl gefunden hatte®
— zu den gedole talmidaw, den ,bedeutendsten Schiilern® des Talmudisten
Rabbi Josef ben Me’ir ibn Migasch/Megas (4837/1077—-4874/1114), des

5> Siehe die Belege dazu bei I. MiiNz, Mose ben Maimon (Maimonides). Sein Leben
und seine Werke, Frankfurt/M. 1912 (= Nachdruck Ziirich 1986), S. 8.

6 Mose BEN MAMON, Misna ‘im perus Rabbenu Mose ben Maimon — magor we-tir-
gum, ed. Y.D. Qar, 6 Binde, Jerusalem ?5729/1968, V1, S. 738; GEDALJA 1BN
JaujA, Sefer salielet ha-qabbala, ed. A. Kanana, Warschau 5688/1928, S. 20c oben.
Mit diesen Angaben bestitigt iibrigens Mose ben Maimon selber das Jahr 4898/
1138 als sein Geburtsjahr (siehe oben Anm. 3).

7 GEDALJA IBN JAHJA, SalSelet ha-qabbala, S. 19c.

8  A. SAENz-BapIiLLOS/]. TARGARONA Borras (ed.), Diccionario de autores judios (Se-
farad. Siglos X—XV), Cérdoba 1988 (= Estudios de Cultura Hebraea 10), S. 85.

283



Schiilers und Nachfolgers des Talmudisten Rabbi Isaak ben Jakob al-Fasi
(4773/1013—-4863/1103) an der Talmudakademie im andalusischen Lucena
— die Araber nannten es Alisana al-yahid (,das jiidische Lucena®).” In Cér-
doba wirkte der Vater nicht nur als Richter (dayyan) am Rabbinatsgericht
(bet din), sondern hatte sich auch als Verfasser mehrerer arabisch geschrie-
bener Werke auf verschiedenen Gebieten, darunter der Bibel- und Talmud-
exegese, einen Namen gemacht und war iiber die Grenzen seiner Stadt hin-
aus geachtet. Neben dem Dichter, neuplatonischen Philosophen und Rab-
biner in Cérdoba, Josef (Aba ‘Amr) ben Jakob ibn Zaddiq (um 4835/1075—
4909/1149), dem Autor des Sefer ‘olam ha-gatan (,Mikrokosmos®), war er
es denn auch, von dem Mose ben Maimon seinen ersten Unterricht erhielt
und seine arabische und hebriische Bildung empfing; und auf die Werke
seines Vaters nahm er spiter expressis verbis Bezug: ,, Ich sammelte alles, was
mir an Kommentaren (perusim) meines Herrn Vaters, sein Andenken zum
Segen, in die Hand kam®, schrieb er spiter in der Einleitung zu seinem
Mischnakommentar.

Nach dem Tod der Mutter hatte Maimon ben Josef erneut geheiratet und
mit seiner zweiten Frau zwei weitere Kinder: eine Tochter und einen Sohn
namens David, zu dem Mose bis zu dessen vorzeitigen Tod eine besonders
enge Beziehung hatte.

Wenn auch Cérdobas Ruhm als ,,Zierde des Weltalls“, wie die Stadt in
einem Reisebericht aus dem Ende des 10. Jahrhunderts genannt wird, zu
Mose ben Maimons Zeit bereits verblasst war und seine von Mose ben
Hanokh (? —4725/965) gegriindete Talmudakademie ' lingst ihren Rang an
die Talmudakademie Lucenas abgetreten hatte,' so stand die Stadt doch
noch immer als Symbol fiir das, was al-Andalus, das islamische Spanien,
einmal auszeichnete, und bis an Mose ben Maimons Lebensende sollte der
Ausspruch ,bei uns in al-Andalus . . .“ zugleich Ausdruck seiner Sehnsucht
nach der alten Heimat bleiben.'? Dies um so mehr, als die Jahre in Cérdoba
noch vor der Mitte des 12. Jahrhunderts abrupt beendet wurden. Schwiche
und Zerstrittenheit der muslimischen Herrscher in Spanien und Portugal

9 Siehe dazu die Beitriige in: J. PELAEZ DEL RoSAL (ed.), Los Judios y Lucena. Historia,
pensamiento y poesia, Cérdoba 1988 (= Estudios de Cultura Hebrea 9).

10 ABraHAM 1BN DAUD, Sefer ha-qabbala — the Book of Tradition, ed. and translated
G.D. Conen, London 1967, S. 47—48 (hebr.) und S. 65 (engl.).

11" F. Diaz EsteBaN, The Rabbinical Academy in Lucena (Cérdoba), in: J. PELAEZ DEL
RosaL (ed.), The Jews in Cérdoba (X—XII centuries), Cérdoba 21988, S. 123 —137.

12° 1. Brau, ‘At Our Place in al-Andalus’, ‘At Our Place in the Maghreb’, in: J.L.
KRAEMER (ed.), Perspectives on Maimonides. Philosophical and Historical Studies,
Oxford et al. 1991, S. 293-294.

284



ausnutzend, stiessen die in ihrem Glaubenseifer fiir den Islam unerbittlichen
Almohaden, das sind die al-muwahbhidin, die ,Bekenner der Einheit und
Ausschliesslichkeit Gottes“," unter ‘Abd al-Mu’min (525/1130-558/1163),
aus dem Maghreb kommend, nach Spanien vor und traten das Erbe der
Almoraviden an (541/1147-678/1269).'* 1148 eroberten sie Cérdoba und
Sevilla und stellten die nichtmuslimischen Bewohner vor die Wahl, entweder
den Islam anzunehmen oder zu emigrieren.”” Viele Juden flohen daraufhin
in den unter christlicher Herrschaft stehenden Norden Spaniens, andere
konvertierten zumindest zum Schein zum Islam, um innerlich ihrem Juden-
tum die Treue halten zu kénnen. Wieder andere suchten ihr Heil in der
Flucht iibers Meer nach Siiden, nach Nordafrika. So auch Maimon ben Josef

mit seiner Familie, fiir die ein Jahrzehnt erzwungener Wanderschaft anbrach.

Erzwungene Wanderschaft

Zunichst soll sie der Weg in die andalusische Hafenstadt Almeria gefiihrt
haben. Hier soll der junge Mose ben Maimon nach einer spiteren, in ihrer

Glaubwiirdigkeit allerdings nicht unumstrittenen Uberlieferung'® dem Phi-
losophen Abii [-Walid Muhammad ibn Ahmad Ibn Rudd (Averroes) (521/

13 Vgl. dazu die almohadische ‘agida (,Glaubensbekenntnis“) von 1183; engl. in:
O.R. ConstaBLE (ed.), Medieval Iberia — Readings from Christian, Muslim, and
Jewish Sources, Philadelphia 1997, S. 191-197.

14 H.Z. HirscHBERG, A History of the Jews in Northafrica. 2 Binde, Leiden 1974 —
1981, 1, S. 123 —139; M. SCHATZMILLER, Al-muwahhidin, in: C.E. BoswORTH et
al (ed.), Encyclopaedia of Islam. New Edition. Band VII, Leiden 1993, Sp. 801b—
804b; W.M. Wart/P. CacHia, A History of Islamic Spain, S. 103 -111; M. Mak-
k1, The Political History of al-Andalus, S. 68—77; A. Crot, Al Andalus, S. 172 -
175; siehe auch R.P. ScHEINDLIN, The Jews in Muslim Spain, in: S.K. Jayyus:
(ed.), The Legacy of Muslim Spain, 1, S. 188—200, dort S. 195 -196.

15" Darauf verweist Mose ben Maimon spiter selber in seinem Iggeret Teman; siche
Moses MAIMONIDES, Epistle to Yemen. The Arabic Original and the three Hebrew
Versions, ed. A.S. Harkin, English translation B. Cohen, New York 1952, S. 76,18 -
78,3 (arab.) und XV (engl.), dt. Ubersetzung: Moses MamvonIDEs, Der Brief in
den Jemen. Texte zum Messias, ed., iibersetzt und kommentiert von S. PoweLs-
Niami, Berlin 2002 (= Jiidische Geistesgeschichte 1), S. 69. — Zur Sache siehe: H.
ZAPRANY, Juifs d’Andalusie et du Maghreb, Paris 1996, S. 112-113. — Was die
Eroberung Cérdobas fiir die Juden bedeutete, hat Abraham ben Me’ir Ibn Esra in
einem Klagelied (gina) zum Ausdruck gebracht (engl. Ubersetzung in: J. PELAEZ
pDEL RosaL [ed.], The Jews in Cérdoba, S. 143).

16 H. Graerz, Geschichte der Juden von den iltesten Zeiten bis auf die Gegenwart. 11
Binde, Leipzig “1896 (= Nachdruck Berlin 1998), VI, S. 265-266; 1. MiiNz, Mose
ben Maimon, S. 13.

285



1126-595/1198) begegnet sein, der seiner freigeistigen Ansichten wegen,
vor allem iiber den Koran, gleichfalls seine Heimatstadt Cérdoba hatte ver-
lassen miissen. Weitere Begegnungen sollten folgen, unter anderem mit Aba
Bakr Muhammad ibn ‘Abd al-Malik ibn Zuhr al-Hafid (504/1110-595/
1198), dem aus Sevilla gebiirtigen Dichter und Arzt und spiteren Vertrauten
und Leibarzt des Almohaden-Kalifen Aba Yusuf Ya‘qub al-Mansar (580/
1184-596/1199). Geradezu freundschaftliche Beziehungen soll er zu einem
Schiiler des aus Zaragoza (Saragossa) stammenden Philosophen Aba Bakr
Muhammad ibn Yahya ibn as-Sayig Ibn Bagga (Avempace) (gestorben
533/1138) gekniipft haben, von dem Leo Africanus, das ist al-Hasan ibn
Muhammad al-Wazzan aus Granada (1489 oder 1495 — nach 1550) — er
hatte sich 1520 von Papst Leo X. taufen lassen, war aber am Ende seines
Lebens zu seinem fritheren Glauben zuriickgekehrt — spiter berichtet, er sei
Nachkomme einer zum Islam iibergetretenen jiidischen Familie gewesen.

Nach zehn Jahren Wanderschaft durch Andalusien verliess die Familie
Maimon ihre andalusische Heimat endgiiltig, emigrierte iibers Meer und
liess sich 1159 im marokkanischen Fes, im heute Fas al-Bali genannten Teil
der Stadt nieder."” Als Grund fiir die Wahl von Fes gibt Se‘adja ibn Danian
in seiner Chronik (Seder ha-dorot V1,12) an:

»Als Rabbi Maimon, der Richter, von der Weisheit des Gaon (i.e. R. Jehuda ibn
Susan ha-Kohen), des Mirtyrers, horte, machte er sich auf mit seinen beiden
Séhnen R. Mose und R. David, dessen Bruder, aus der Stadt Cérdoba zu ihm nach
Fes, damit R. Mose mit ihm lerne und von ihm Tora empfinge.'®

Fes

Ist Fes zu jener Zeit auch seit bald einem Jahrhundert nicht mehr Haupt-
stadt — 566/1070 bereits hatten die Almoraviden ihren Regierungssitz ins
weiter siidlich gelegene Marrakesch verlegt, und die Almohaden hatten ihn
dort belassen —, so ist es doch noch immer die Stadt der Gelehrten und der
nach dem tunesischen Qairuan a/-Qairawiyyin (Qairaouine) benannten be-
rithmten Universitit, die der Stadt den Beinamen ,,Baghdad des Maghreb®
eingetragen hatte. An dieser Universitit soll im 10. Jahrhundert iibrigens
auch der nachmalige Papst Silvester II. unter anderem Mathematik studiert

17 A. NeuBauer, Une pseudo-biographie de Moise Maimonide, in: Revue des Etudes
Juives 4 (1882), S. 173 -188; H. Za¥raNi, Juifs d’Andalusie et du Maghreb, S.
113-114.

18 Se‘ADJA 1BN DANAN, E/ orden de las generaciones “Seder ha-dorot”, ed. C. DEL VALLE/
G. STEMBERGER, Alcobendas 1997 (= Espana judia. Serie 1: Autores judios de
al-Andalus), S. 69-70 (hebr.) und S. 136 (span.).

286



haben; und es heisst, dass von hier aus die indisch-arabische Mathematik
ihren Weg nach Europa angetreten hat. Zu den Gelehrten, die um die Mitte
des 12. Jahrhunderts vor allem jiidische Studenten angezogen haben, zihlten
nach Se‘adja ibn Danan (Seder ha-dorot V1,12) in erster Linie ,R. Jehuda ibn
Susan ha-Kohen und dessen Sohn R. Josef ibn Susan ha-Kohen, der Lehrer
des Astronomen R. Jehuda ha-Hurasani, der das Sefer aron ha-‘edut (,Buch
der Bundeslade®) verfasst hat“."”

In Fes traf die Familie Maimon auf eine infolge der almohadischen Re-
ligionsverfolgungen zerrissene jiidische Gemeinde. Wihrend die einen um
des Lebens und Uberlebens willen bereit waren, zumindest dusserlich den
Islam anzunehmen, beharrten die anderen um so nachdriicklicher auf ihrem
Judentum. Scheinkonversion zum Islam galt ihnen als Apostasie; und diese
»,Doppelgliubigen® (Abraham ]. Heschel) mit allen Mitteln aus ihrer Mitte
zu verstossen, sahen sie daher als heilige Pflicht an. Auf diese Zerrissenheit
der Gemeinde reagierte Maimon ben Josef mit einem Trostbrief (1159/60),
in dem er die ,, Doppelgliubigen® in Schutz nahm, zugleich jedoch ermahnte,
sich wenigstens dreimal am Tag in einem kurzen hebriischen Gebet zu Gott
zu wenden, den anderen aber vorhielt, dass die Verfolgungen nicht Zeichen
der Abwendung Gottes sind, sondern allein der Liuterung dienen und allen
gemeinsam eine lichtvolle Zukunft bevorsteht.”

Es war die eigene Erfahrung, die Maimon ben Josef so reagieren liess.
Denn auch die Familie Maimon gehérte zu denen, die zum Islam iiberge-
treten waren und ihre Religion nurmehr im Verborgenen ausgeiibt haben.
Ahmad ibn al-Qasim Ibn Abi Usaibi‘a (gestorben 669/1270) schreibt dazu
spiter in seinem ,Handbuch der Arzte“ (‘Uyiin al-anba’ fi tabagat al-atib-
ba’),

,daf} der Ra’is Misa (Mose b. Maimon) in Marokko den Islam angenommen (kina

qad aslama fi [-Magrib), den Koran studiert (hafiza [-Qur’an) und sich mit dem

religiosen Recht befafit hat (istagala bil-figh). Nachdem er nach Agypten gekommen
war und sich in Fustat bei Kairo niedergelassen hatte, ist er vom Islam abgefallen

(irtadda),”*'

d.h. zum Judentum zuriickgekehrt. Dazu erginzt Gamal ad-Din Abi I-Ha-
san ‘Alf ibn Yasuf Ibn al-Qifti (568/1172—-646/1248) in seinem Gelehrten-
lexikon Ta’rih al-hukama’, dass Mose ben Maimon daher in Fustat von dem

19 Sg‘apjA 1BN DANAN, Seder ha-dorot, S. 69 (hebr.) und S. 136 (span.).

20 1. MiUNz, Mose ben Maimon, S. 21—-23; vgl. H. ZA¥raN1, Juifs d’Andalusie et du
Maghreb, S. 114.

21 AuMmAD 18BN AL-QAsIM 1BN ABI UsA1BI‘A, ‘Uyin al-anba’ fi tabaqat al-atibba’, ed. A.
MuLLer, 2 Binde, Kénigsberg, Kairo 1882-1884 (Nachdruck Frankfurt/M.
1995), 11, S. 118.

287



ebenfalls aus al-Andalus stammenden Juristen Abd 1-‘Arab ibn Ma‘isa des
Abfalls vom Islam beschuldigt worden sei und die auf Apostasie stehende
Todesstrafe verdiene. Sein Génner ‘Abd ar-Rahim ibn ‘Ali al-Fadil habe dies
jedoch mit den Worten verhindert: ,Wenn jemand unter Zwang zum Islam
iibergetreten ist, ist sein Ubertritt rechtlich nicht giiltig (ragul mukrah la
yasibhu islamubi sar‘an).”

Fiir Mose ben Maimon waren die Jahre in Fes eine Zeit intensiven
Lernens. War die Stadt auch nicht mehr das ,geistige Zentrum der Juden in
Marokko®, sondern ,immer mehr zur Stitte jiidischer Assimilation an ara-
bisches Bildungsgut geworclc:n“,23 bot sie dennoch geniigend Moglichkeiten,
Wissen zu erwerben: Von indischer Mathematik und Astronomie iiber Me-
dizin und Arzneikunde bis hin zu Geschichte und Literatur, zu Rechtswis-
senschaft und Philosophie konnten noch immer alle Wissenschaften studiert
werden; und Gelehrte, die all diese Ficher zu lehren in der Lage waren, gab
es auch noch immer in geniigender Zahl. Seinem Bildungsziel entsprechend,
,Gott zu erfassen, soweit es einem Menschen méglich ist (Semoneh peragim
V), dabei aber nicht mit der Metaphysik zu beginnen, weil sie den Glauben
nicht nur zu verunsichern, sondern zu zerstéren vermag, begann Mose ben
Maimon mit dem Studium der Algebra, der Geometrie und Mechanik, so-
dann der Astronomie und Astrologie, vor allem aber der Medizin, in deren
Studium er ,eine der vorziiglichsten gottesdienstlichen Titigkeiten (‘Zbdda
min akbari I-ibadat | ‘avoda min ha-‘avodot ha-gedolot) sah (Semoneh peragim
V), denn die Gesundheit des Korpers ist die Voraussetzung fiir die Erlan-
gung von Erkenntnis.?

Dariiber hinaus studierte er Theologie und Religionswissenschaft und

schliesslich auch die Philosophie in ihrer ganzen Breite: darunter die Werke
der jiidischen Philosophen Se‘adja ben Josef al-Fajjumi (4652/892—-4702/

22 BN AL-QurTi, T2’rih al-hukama’, ed. ]J. LipperT, Leipzig 1903 (Nachdruck Frank-
furt/ M. 1999), sub voce Miisa ibn Maimiin, S. 317—-319, dort S. 319 (diese Stelle
ist engl. zitiert in: A. M. CraiG et al. [ed.], The heritage of world civilizations, New
York €1999, S. 381). — Zur Sache siche jedoch dagegen: D.S. MarGoLioutH, The
Legend of the Apostasy of Maimonides, in: Jewish Quarterly Review 13 (1900/01),
S. 539-540; H. ZarraNI, Juifs d’Andalusie et du Maghreb, S. 112.

23 A.]. HescHEL, Maimonides. Eine Biographie, Berlin 1935 (Nachdruck Neukirchen
1992 [= Information Judentum 12]), S. 23.

24 Mose BEN MAIMON, Acht Kapitel. Eine Abbandlung zur jiidischen Ethik und Got-
teserkenntnis, ed. M. WoLgr, Hamburg *1992 (= Philosophische Bibliothek 342), S.
17 (arab.) und S. 36 (deutsch); hebr. Ubersetzung von Schemuel ben Jehuda ibn
Tibbon in: Mose BEN MAIMON, Misneh Tora hu’ ha-yad ha-hazaga, 17 Binde,
Jerusalem 5741-5745/1981-1985, Band XVIII: Hagdamot le-ferus’ ha-misna, ed.
M.D. RaBiNnowtTz, S. 153-223, dort S. 184 -185.

288



942), Bahja (Aba Ishaq) ben Josef ibn Paquda (4800/10402—-4870/11102),
Jehuda (Abu 1-Hasan) ben Schemuel ha-Lewi (um 4830/1070 oder 4835/
1075-4901/1141) Abraham bar Hijja (gestorben um 4896/1136) und
Abraham (Aba Ishaq) ben Me’ir Ibn Esra (4849/1089—4924/1164) ebenso
wie die Schriften der arabisch-islamischen Philosophen Aba Nasr Muham-
mad ibn Muhammad ibn Tarhan al-Farabi (gestorben 339/950) und Aba
Himid al-Gazzali (451/1059-505/1111). Besonders vertieft hatte er sich in
die Philosophie des Aristoteles (384 —322 v. u. Z.), die ihm in den Kom-
mentierungen durch Alexander von Aphrodisias (2./3. Jahrhundert) und
Themistios (317-387) vorlag, die im 9./10. Jahrhundert ins Arabische
iibersetzt worden waren® und zudem auch iiber andere jiidische und ara-
bische Quellen zuginglich waren. Wie die Araber vor ihm Aristoteles als den
grossten aller Philosophen feierten, so betrachtete ihn auch Mose ben Mai-
mon als seinen eigentlichen Meister; denn ,sein Wissen ist das vollkom-
menste, das ein Mensch besitzen kann, mit Ausnahme derjenigen, die durch
gottliche Erleuchtung die Stufe der Prophetie haben, die hochste Stufe, die
es gibt“.*

Zeitgleich mit seinen Studien verfasste Mose ben Maimon seine ersten
wissenschaftlichen Werke auf arabisch, eine ,Abhandlung iiber die Berech-
nung der Zeiten der jiidischen Feste® (Risala fi hisban al-migat lil-a‘yad
al-yabiidiya; hebr. Ma’amar hesbon ha-ibbur),” insbesondere der Schalttage
und Schaltmonate, sowie ein Magdla fi sind‘at al-mantiq (hebr. Sefer millot
ha-higgayon) iiberschriebenes ,Worterbuch der Logik“,”® in dem er in 14
Kapiteln, von denen allerdings nur die Hilfte erhalten geblieben ist, eine
Einfiihrung in die Grundlagen der Logik und Erklirungen bzw. Definitio-
nen zu insgesamt 175 logischen Begriffen bietet.

Der Aufenthalt in Fes sollte jedoch nur eine Zwischenstation auf der
Wanderung bleiben, denn nach wenigen Jahren schon kam es zu einer neu-
erlichen Verschlechterung der Situation der Andersgliubigen im almohadi-

25 Siehe dazu die Angaben bei G. STROHMAIER, al-Iskandar al-Afridisi, in: C.E. Bos-
woORTH et al. (ed.), Encyclopaedia of Islam. New Edition. Band 1, Leiden 1960, Sp.
358b—359a.

26 Zitiert nach A.]. HescHEL, Maimonides, S. 28.

27 Moste BEN MAIMON, Ma’amar ha-ibbur, ed. L. DUNNER, Frankfurt/M. 1911.

28 MaimoNIDEs, Treatise on Logic, ed. I. EFros, New York 1938 (= arab. Text und die
drei hebriischen Ubersetzungen von Mose ben Schemuel ibn Tibbon, Ahituv ben
Isaak und Josef ben Josua ben Vives de Lorca); I. EFros, Maimonides’ Arabic
“Treatise on Logic”; introduction, in: Proceedings of the American Academy for Jewish
Research 34 (1966), S. 155-160 [arab. Text: S. 10—42 (hebr. Paginierung)];
MaimoONIDE, T7aité de logique, traduction, présentation et notes par R. BRAGUE,
Paris 1996.

289



schen Marokko, von der auch die Familie Maimon betroffen war. Mit dem
Machtantritt Yasuf ibn ‘Abd al-Mu’mins 558/1163(—580/1184), der sich
einerseits als grossziigiger Forderer der islamischen Wissenschaften einen
Namen machte, andererseits aber in seinem Glaubenseifer fiir den Islam und
seiner Unduldsamkeit gegeniiber Nichtmuslimen seinen Vorginger noch
tibertraf, setzte eine neue Periode des Glaubenszwanges ein. Jehuda ibn
‘Abbas, Dichter und Rabbiner in Fes, musste flichen; sein Sohn, der Ma-
thematiker Schemuel ibn ‘Abbas, trat zum Islam iiber, und von Rabbi Je-
huda ibn Susan ha-Kohen, dem Oberrabbiner von Fes, berichtet Se‘adja ibn
Danan, ,dass er zur Verherrlichung des gottlichen Namens und um des
Bekenntnisses Seiner Einheit willen den Tod erlitt, weil die grausamen Men-
schen von ihm verlangt hatten, er solle sich von seinem Glauben abwenden®,
er sich aber geweigert hatte (Seder ha-dorot V1,12).”

Die Hinrichtung Rabbi Jehudas, des Lehrers und Freundes, war fiir die
Familie Maimon das Signal zu erneuter Flucht. Am 4. Ijjar 4925 (= 18. April
1165) verliess sie Fes Richtung Ceuta und von dort weiter iibers Mittelmeer
nach Akko, wo sie nach 28 Tagen am 3. Siwan (= 16. Mai) ankam.

Im Land der Viter

Akko war zu jener Zeit von den Kreuzrittern unter Amalrich (regierte 1162 —
1174) beherrscht.”® Nach Benjamin bar Jona von Tudela (?—4934/1174),
der die Stadt ein (zwei?) Jahr(e) nach Mose ben Maimons Ankunft besucht
hat, war sie freilich nicht nur ,der grofle Hafen fiir all jene Pilger, die mit
dem Schiff anreisen, um nach Jerusalem zu pilgern®, sondern mit etwa 200
Familien zudem noch immer die grosste jiidische Gemeinde im Lande Is-
rael.’’ In Akko, dem St. Jean d’Acre der Kreuzritter, machte Mose ben
Maimon die Bekanntschaft des Rabbiners Jefet ben Elija, den auch der eben
zitierte Benjamin von Tudela noch als Oberhaupt der dortigen Gemeinde
erlebt hat. Jefet ben Elija gehorte spiter zu Mose ben Maimons Briefpart-
nern.

29 Se‘apjA 1BN DANAN, Seder ha-dorot, S. 69 (hebr.) und S. 136 (span.).

30 J. PrRaweR, The History of the Jews in the Latin kingdom of Jerusalem, Oxford 1988,
S. 60-62.

31 BENJAMIN BAR JONA, Sefer ha-massa‘ot — The itinerary of Benjamin of Tudela, ed. and
translated M. N. ApLEr, London 1907, S. 21 (hebr.) und S. 19 (engl.); deutsche
Ubersetzung: BEnjaMIN vON TuDELA/ PETACHJA VON REGENSBURG, Jiidische Reisen
im Mittelalter, tibersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort von S. ScHREI-
NER, Leipzig 1991 [Koln *1998] (= Sammlung Dieterich 416), S. 37.

290



Der Aufenthalt in Akko war nur von kurzer Dauer. Bereits nach gut
einem halben Jahr, am Beginn des Monats Marcheschwan 4926 (= Oktober
1165), verliess die Familie Maimon die Stadt bereits wieder. Begleitet von
Rabbi Jefet ben Elija fiihrte sie der Weg zunichst nach Jerusalem. War nach
der Eroberung Jerusalems durch die Kreuzritter im Jahre 1099 und der
Zerstorung der dortigen Gemeinde Juden das Betreten Jerusalems verboten,
ist seit der Mitte des 12. Jahrhunderts Nichtchristen der Aufenthalt in der
Stadt wieder gestattet worden; auch Juden durften sich unter Balduin III.
(regierte 1143 —1162) gegen Zahlung einer Jahressteuer dort wieder nieder-
lassen. Als Benjamin von Tudela ein (zwei?) Jahr(e) nach Mose ben Maimon
Jerusalem bereiste, lebten dort zweihundert, nach anderer Lesart allerdings
nur vier jiidische Familien.”

Da die geltende Halacha die Auswanderung aus dem Land Israel zwar
grundsitzlich fiir verboten, unter bestimmten Umstinden aber fiir erlaubt
erkldrt hat, wie Mose ben Maimon ausdriicklich festhilt (Misneh Tora, Sefer
softim, hilkhot melakhim V,97°), verliess die Familie Maimon das Land wie-
der, wohl weil es in dem von den Kreuzrittern beherrschten Land keine
Méglichkeit gab, sich niederzulassen und Lebensunterhalt zu verdienen. In
einem Brief an Rabbi Jefet ben Elija schreibt Mose ben Maimon riickschau-
end:

,Gortt stirke mich in allem und stehe mir bei, meine Geliibde zu erfiillen, und so

wie ich dort [in Jerusalem] auf den Triimmern gebetet habe, so sei es mir und ganz

Israel vergdnnt, das heilige Land bald getréstet und aus seinen Triimmern erstanden
wiederzusehen.

Nach dreitigigem Aufenthalt in Jerusalem ging es iiber Hebron (Besuch
der Patriarchengriber) weiter nach Agypten, das seit dem Jahr 297/909
unter der Herrschaft der Fatimiden stand, von denen Benjamin von Tudela
in seinem Reisetagebuch sagte, sie

.werden ‘alawiyyin genannt, weil sie gegen den amir al-mu’minin (,Gebieter der

Glaubigen®, d.h. Kalif) aus dem Geschlecht der ‘Abbasiden, der in Bagdad resi-

diert, rebelliert haben. Zwischen ihnen besteht immerwihrender Haf, weil der eine
eigenmichtig einen Thron fiir sich in Kairo errichtet hat.” e

32 BENJAMIN BAR JONA, Sefer ha-massa‘ot, S. 23 (hebr.) und S. 22 (engl.); deutsch:
BenjaMIN vON TupELA/PETACHJA VON REGENSBURG, [iidische Reisen, S. 41.

33 Most BEN MAIMON, Misneh Tora. Band XVIL: Sefer softim, ed. S. T. RUBINSTEIN, S.
377.

34 BENJAMIN BAR JONA, Sefer ha-massa‘ot, S. 62—63 (hebr.) und S. 71 (engl.); dt.:
BENJAMIN VON TUDELA/ PETACH]JA VON REGENSBURG, Jiidische Reisen, S. 105 —106.

291



Dabei bedeutet der Begriff ‘alawiyyin nicht nur ,die Rebellierenden®, son-
dern meint in Benjamins Sprachgebrauch zugleich auch ,, Anhinger ‘Alis®,
also ,,Schi‘iten®, und verweist damit auf die im Gegensatz zum sunnitischen
Kalifat der ‘Abbasiden stehende schi‘itische Orientierung der Fatimiden-
Dynastie.” Beseitigt wurde die Fatimiden-Herrschaft 567/1171 durch al-
Malik an-Nasir Aba I-Muzaffar Yasuf Salah ad-Din ibn Ayyab (532/1138—
589/1193), den Saladin des Westens, der 583/1187 die Kreuzritter am Horn
von Hattin besiegt und damit das Ende ihrer Herrschaft im Heiligen Lande
eingeleitet hatte.”® Sukzessive hatte er danach seinen Herrschaftsbereich bis
nach Syrien hin ausgedehnt und 587/1191, vier Jahre nach der Eroberung
Palistinas, unter anderem die Juden formlich eingeladen, sich wieder in
Jerusalem anzusiedeln, aus dem sie von den Kreuzrittern vertrieben worden
waren. So jedenfalls berichtet es in seinem Sefer Tahkemoni (magima
XXVIII) der toledanische Dichter und Ubersetzer Jehuda ben Schelomo
al-Harizi (um 4930/1170-4990/1230), der sich, um seine Arabischkennt-
nisse zu verbessern, lange Jahre im Orient aufgehalten und dabei (1218)
auch das Heilige Land besucht hatte.”

Im Lande Agypten

Was Mose ben Maimon und seine Familie am Ende bewogen hatte, sich in
Agypten niederzulassen, wissen wir nicht. Er selbst ist eine Antwort auf diese
Frage schuldig geblieben. Denn nach dem auf Dtn 17,16 zuriickgehenden
talmudischen Verbot, das er selber iibrigens mehrfach zitiert und das
~Wohnen im Lande Agypten auf ewig verbietet (an-nahy ‘an sakan diyar
misra abadan | asur li-skon be-eres misrayim le-‘olam) (Sefer ha-miswot, Verbot
46;3% Misneb Tora, hilkhot melakhim V,7—8%), hitten er und seine Familie
sich in Agypten nicht niederlassen diirfen. Wenn sie es dennoch getan haben,
war es vielleicht die zu jener Zeit im Vergleich mit anderen Lindern ungleich

35 H. Ham, Die Kalifen von Kairo. Die Fatimiden in Agypten 973 — 1074, Miinchen
2003.

36 ], Prawer, History, S. 64—08.

37 Jemupa aL-HAaRIZI, Sefer Tahkemoni, ed. A. Kaminka, Warschau 1899, S. 242246,
dort S. 245; engl. Ubersetzung: Jupan Avuarizi, The Book of Tahkemoni. Jewish
Tales from Medieval Spain, translated D. S. Sega.l London, Portland/ Oregon 2001,
S. 238-242, dort S. 241 mit Kommentar S. 552-557, dort S. 555.

38 Mose BEN MAIMON, Sefer ha-miswot — maqor we-tirgum, ed. Y.D. QariH, Jerusa-
lem ?1971, S. 205.

39 Mosk BEN MAIMON, Misneh Tora. Band XVII, S. 375-376.

292



bessere Lage der Juden im fatimidischen Agypten,* die am Ende auch Mose
ben Maimon und seine Familie iiber das biblisch-talmudische Verbot hin-
wegsehen liess.

Uber Alexandria, in dem nach Benjamin von Tudela zu jener Zeit drei-
tausend jiidische Familien lebten,” zog die Familie Maimon nach Fustat
bzw. Misr al-‘atiqa (,,Alt-Kairo®), damals eine Vorstadt von Kairo, das zwar
kleiner war als Alexandria, nach Benjamin von Tudela mit siebentausend
Familien aber die grosste und bedeutendste jiidische Gemeinde in Agypten
beherbergte.** Fustat sollte die letzte Station auf der Wanderschaft der Fa-
milie Maimon und zu ihrer neuen Heimat werden.”® Jedoch bald nach der
Ankunft (1166) starb Maimon ben Josefs zweite Frau; kurz darauf Maimon
ben Josef selbst.

Der Verlust der Eltern band Mose ben Maimon, nunmehr Familien-
oberhaupt geworden, noch enger an seinen jiingeren Bruder David, der,
Kaufmann und Juwelenhindler, erheblich zum Lebensunterhalt der Familie
beitrug. Um so hirter traf es ihn daher, als er die Nachricht vom Tod des
Bruders erhielt, der bei einem Schiffbruch auf dem Indischen Ozean ums
Leben gekommen war. Noch Jahre spiter klagte er in einem Brief an Rabbi
Jefet ben Elija in Akko:

»Das grofite Ungliick, das zuletzt mich traf, das Schwerste, das mir, seit ich lebe,
geschah, ist der Heimgang meines Bruders, des Gerechten, sein Andenken zum
Segen. Er ging im Indischen Meer unter und mit ihm mein, sein und anderer
reicher Besitz. [...] und vom Tag an, da die traurige Kunde kam, lag ich fast ein
Jahr lang mit boser Krankheit, Fieber und verwirrten Herzens zu Bett und war
beinahe verloren. Seither sind acht Jahre vergangen, ich trauere und kann keinen
Trost finden. Wie sollte ich auch Trost finden, er ist auf meinen Knien aufgewach-
sen, er war mein Bruder und war mein Schiiler. Er fijhrte das Geschift und ver-
diente, und ich konnte sorglos leben. Er war bewandert im Talmud, in der Schrift
und in der Grammatik. Ich kannte keine gréflere Freude, als die, ihn zu sehen. Nun
ist alle Freude gewichen, denn er ist ins ewige Leben eingegangen und lief} mich
zerriittet im fremden Lande zuriick.“

40 Zur Lage und Geschichte der Juden im fatimidischen Agypten siehe J. ManN, The
Jews in Egypt and in Palestine under the Fatimid Caliphs. A contribution to their
political and communal history, 2 Binde, London 1920-1922 (New York 1969 —
1970). — Zur fatimidischen Religionspolitik siche B. MAy, Die Religionspolitik der
dgyptischen Fatimiden 969—1171, Hamburg 1975.

41 BENJAMIN BAR JONA, Sefer ha-massa‘ot, S. 69 (hebr.) und S. 77 (engl.); dt.: Ben-
JAMIN VON TUDELA/PETACHJA VON REGENSBURG, fiidische Reisen, S. 114.

42 BENJAMIN BAR JONA, Sefer ha-massa‘ot, S. 62 (hebr.) und S. 69-70 (engl.); dr.:
BENjAMIN VON TUDELA/PETACHJA VON REGENSBURG, Jiidische Reisen, S. 104 —105.

43 M. BEN-SassoN, Maimonides in Egypt: The First Stage, in: Maimonidean Studies 2
(1991), S. 3-30.

293



Am Ende gesteht er dem Freund: ,,Gibe es nicht die Tora, die mein Ergotzen
ist, und die Wissenschaft, bei der ich meinen Jammer vergessen kann, so
wire ich in meinem Elend verloren.“*

,2Doch endlich®, schreibt Isak Miinz in seiner Maimonides-Biographie,
yraffte sich Maimuni auf. [...] Der zeitichen Giiter des Lebens verlustig,
war er desto eifriger bestrebt, die ewigen, unverginglichen Giiter des Geistes
zu erwerben: ein ernstes, tiefes Studium brachte endlich Ruhe und Linde-
rung dem schwergepriiften Manne. Alle seine Geisteskrifte konzentrierten
sich in einem Brennpunkte: Maimuni begann seine fruchtbare lite-
rarische Titigkeit®, und die liess ihn alsbald zum gefeierten Lehrer und
Gelehrten nicht nur seiner Generation aufsteigen.®

Als erstes (1167/8) schloss er seinen arabisch geschriebenen Kommentar
zur Mischna Kitab as-sirag (hebr. Sefer ha-ma’or ,Buch der Leuchte®)* ab,
den er noch in Fes (1161) zu schreiben begonnen hatte. Von besonderer
Bedeutung sind darin zum einen die Einleitung zum Traktat Pirge avot
(»Spriiche der Viter®), die unter dem Titel Tamaniya fusil (hebr. Semoneh
peragim ,Acht Kapitel®) 47 einen Grundriss der Ethik enthilt, und zum an-
deren die Einleitung zu Mischna Sanhedrin X (Pereq heleg),*® an deren Ende
Mose ben Maimon in 13 ‘gqarim (,Grundlehren) zentrale theologische
Lehren der jiidischen Tradition zusammenfasste und damit zugleich wesent-
liche Demarkationslinien zwischen Judentum und Christentum einerseits
und Judentum und Islam andererseits zog.

Dem Kommentar zur Mischna folgte (?) das gleichfalls arabisch ge-
schriebene Kitib al-fara’id (hebr. Sefer ha-miswot ,Buch der Gebote),* das

44 Mose BEN MAIMON, Iggerot ha-Rambam, ed. 1. SHA1LAT, 2 Binde, Jerusalem 1987 -
1988, I, S. 229—230; hier zitiert nach N.N. Gratzer (ed.), Rabbi Mosche ben
Maimon. Ein systematischer Querschnitt durch sein Werk, Berlin 1935 [Nachdruck
Kéln 1966], S. 150.

45 1. MuUNz, Mose ben Maimon, S. 37 —38.

46 Mose BEN MAIMON, Misna “im perus’ Rabbenu Mose ben Maimon.

47 Mose BEN MAIMON, Acht Kapitel [arab. und dt.]; hebr. Ubersetzung von Mose ben
Schemuel ben Jehuda ibn Tibbon in: Mose BEN MaIMON, Misneh Tora. Band
XVIII, S. 153-223.

48 Arabischer Text mit hebriischer Ubersetzung des Schelomo ibn Ya‘qiib aus Sara-
gossa in: J. HoLzER (ed.), Zur Geschichte der Dogmenlehre in der jiidischen Religi-
onsphilosophie des Mittelalters. Mose Maimfini’s Einleitung zu Chelek, Berlin 1901;
hebr. auch in: Mose BEN MamMoN, Misneh Tora. Band XVIII, S. 109 —150. — Zur
Sache: M. B. Shapiro, The Limits of Orthodox Theology. Maimonides’ Thirteen Prin-
ciples Reappraised, Oxford, Portland / Oregon 2004.

49 Siehe oben Anm. 38; MosE BEN MAIMON, Sefér ha-miswot; hebr. Ubersetzung des
Mose ben Schemuel ben Jehuda ibn Tibbon in: Sefer ha-miswot leha-RaMBaM ‘im
hassagot ha-RaMBaN, ed. C.D. CHAVEL, Jerusalem '°1981; engl. Ubersetzung: 7he

294



in thematischer Ordnung, den Zehn Worten des biblischen Dekalogs (Ex
20) folgend, im ersten Teil die 248 Gebote (miswot ‘aseh) und im zweiten
Teil die 365 Verbote der Tora (miswot lo’ ta‘aseb) auflistet und erldutert. Im
Anschluss daran entstand zwischen 1170 und 1180 das — hebriisch ge-
schriebene — halachische Hauptwerk Misneh Tora (,Wiederholung der Lehre)
— Mose ben Maimon selber nennt es z2’lif al-figh al-kabir bzw. ta’lifuna
al-kabir (hebriisch hibbur ha-dinim ha-gadol baw. hibburenu ha-gadol ,das
grosse Buch des Rechts® bzw. ,unser grosses Buch®) (Moreh Nevukhim 1
petiha; 111,29)*° —, das in systematischer Zusammenfassung in vierzehn
Binden (daher Yad ha-hazaqa ,die starke Hand® genannt: hebriisch yad hat
den Zahlenwert 14) eine Gesamtdarstellung der talmudisch-rabbinischen
Halacha bietet. Schliesslich verfasste Mose ben Maimon zwischen 1180 bis
1191 in Fustat auch sein letztes grosses, gleichfalls arabisch geschriebenes
philosophisches Hauptwerk Dalalat al-ha’irin (,Wegweisung fiir die Ratlo-
sen“),”’ das in Mose ben Schemuel ben Jehuda ibn Tibbons hebriischer
Ubersetzung Moreh ha-nevukhim (,Fiihrer der Verwirrten) > bis heute eines
der wichtigsten Werke, wenn nicht das wichtigste Werk der mittelalterlichen
jiidischen Religionsphilosophie geblieben ist. In ihm hatte Mose ben Mai-
mon den Versuch gemacht, mit den Mitteln der zeitgendssischen (arabi-
schen) aristotelischen Philosophie die Vernunftgemissheit der jiidischen Leh-
re darzulegen und zu beweisen, dass Auseinandersetzung mit der Philosophie
keineswegs dazu fiihrt, sich vom jiidischen Glauben zu entfernen, sondern
dass es vielmehr maglich ist, ihn mit ihrer Hilfe plausibel zu machen und
rational zu begriinden. Gewidmet hatte Mose ben Maimon sein Werk iib-
rigens seinem Lieblingsschiiler, dem aus Barcelona gebiirtigen, spiter in Ceu-
ta ansissigen Philosophen Josef ben Jehuda ben Jakob Ibn Aknin (um
4910/1150—-4980/1220), der sich unter dem Druck der Almohaden-Herr-

Commandments. Sefer ha-miswot of Maimonides, translated C.D. Chavel, 2 Binde,
London, New York 1967.

50 Mose BEN MAIMON, Moreh nevukhim — magqor we-tirgum, ed. Y.D. QariH, 3
Binde, Jerusalem 1972, 1, S. 10; III, S. 568; engl. Ubersetzung: Moses Mammo-
NIDES, The Guide of the Perplexed, translated S. Pines, introduction L. STrauss, 2
Binde, Chicago >1974, 1, S. 10; IIL, S. 517; dt. Ubersetzung: Mose BEN MaIMON,
Fiihrer der Unschliissigen, iibersetzt A. Weiss, ed. J. MAIER, 3 Teile in 2 Binden,
Hamburg 1972 (= Philosophische Bibliothek 184a-c), I, S. 11; III, S. 184.

51 Siehe dazu die Anm. 50.

52 MoseE BEN SCHEMUEL BEN JEHUDA IBN TiBBON, Moreh nevukhim, ed. J. EVEN-
SHMUEL, 3 Binde, Jerusalem 1959—60 und ofter. Eine weitere hebr. Ubersetzung
stammt von JEHUDA BEN SCHEMUEL AL-HARIZI, Moreh nevukhim, ed. L. ScHLOSs-
BERG, Wilna 1912 und ofter.

295



schaft in Marokko zum Islam bekannt hatte, 1185 nach Fustat gekommen,
wieder zum Judentum zuriickgekehrt war.

Nach dem Tod des Vaters und des Bruders vor die Frage gestellt, wie er,
Mose ben Maimon, seinen und seiner Familie — seit dem Tod des Bruders
gehorten dazu auch dessen Frau und Tochter — Lebensunterhalt verdienen
sollte, schligt er die Ubernahme des Amtes eines Gemeinde-Rabbiners den-
noch aus. Das Vorbild des grossen Hillel nachahmend, der sich ,vom Erlos
seiner Hinde Arbeit ernihrt hatte®, betrachtete er das Amt eines Gemeinde-
Rabbiners nicht als Beruf, mit dem man Geld verdienen darf, sondern sah es
als Berufung an. Wie zahlreiche andere grosse jiidische Gelehrte vor und nach
ihm wurde er Arzt. War ihm doch die Heilkunst seit seiner Studienzeit in
Fes nachgerade Teil des Lebens geworden. Als Arzt war er bald ebenso ge-
achtet und beriihmt wie als Gelehrter geschitzt und verehrt. Sein medizi-
nisches Kénnen und das Ansehen, das er als Arzt genoss, liessen al-Qadi
al-Fadil al-Baisani (gestorben 597/1200), den Dichter, Gelehrten und Rat-
geber Salah ad-Dins, auf ihn aufmerksam werden.”® Al-Fadil freundete sich
mit ihm an und holte ihn schliesslich an den Hof des Sultans. Salah ad-Dins
Leibarzt, wie oft erzihlt wird,> ist Mose ben Maimon allerdings nicht ge-
wesen. Salih ad-Din hatte zwar einen jiidischen Leibarzt,” der aber hiess
Rabbi Nethan’el Sar ha-Sarim bzw. mit seinem arabischen Namen Hibat
Allzh ibn al-Gumai® (gestorben 1198), der Autor der Risala as-Salihiya fi
ihya’ al-‘ulum as-sibbiya (, Abhandlung fiir Saladin iiber die Wiederbelebung
der medizinischen Wissenschaften®).’® Leibarzt des Sultans wurde Mose ben
Maimon erst unter Salah ad-Dins erstgeborenem Sohn und Nachfolger Aba
|-Hasan ‘Ali Nar ad-Din al-Afdal ibn Salah ad-Din (565/1169-622/1225),
der 589/1193 den Sultansthron bestiegen hatte. Dank al-Fadils Protektion
wurde Mose ben Maimon jedoch ins Verzeichnis der Hofirzte aufgenom-
men, was ihm den Bezug eines Jahresgehaltes (rizg) ermoglichte.”

53 Zur Beziehung zwischen den beiden siehe J. L. KRAEMER, Maimonides’ Intellectual
Milieu in Cairo, S. 25-27.

54 Siehe dazu M. MEevErRHOF, Medieval Jewish Physicians in ther Near East from
Arabic Sources, in: Isis 28 (1938), S. 432—460, dort S. 446 mit Bezug auf IBN ABI
UsatB1‘a, ‘Uyan al-anba’, 11, S. 117.

55 Ibn Abi Usaibi‘a nennt insgesamt 21 Arzte an Saladins Hof, davon acht Muslime,
acht Juden und fiinf Christen: Siehe dazu J.L. KraEMER, Maimonides’ Intellectual
Milieu in Cairo, S. 20.

56 1N ABI UsAIBI‘A, ‘Uyan al-anba’, 11, S. 112 -115; M. MEeYERHOE, Medieval Jew-
ish Physicians, S. 450; J. L. KRAEMER, Maimonides’ Intellectual Milieu in Cairo, S.
21

57 1IN AL-QiFtl, 12’rih al-hukama’, S. 318.

296



Noch enger werden sollte die Nihe zum Hof durch Mose ben Maimons
Heirat mit der Schwester des angesehenen Arztes und einflussreichen Hof-
lings Abt [-Ma‘ali Tammam ibn Hibat Allah ibn Tammam, der zum einen
zu Salih ad-Dins und seines Nachfolgers, al-Malik al-‘Adils, Arzten zihlte
und zum anderen nach Gamil ad-Din Aba 1-Hasan ‘Ali ben Yisuf Ibn
al-Qifti (568/1172-646/1248) einer der Frauen Salah ad-Dins, der Mutter
des eben erwihnten spiteren Sultans al-Afdal ibn Salah ad-Din als persén-
licher Sekretir diente. Wihrend Ibn al-Qifti in seinem Gelehrtenlexikon
12°’rih al-hukama’ Abu |-Ma‘ali einen ,jidischen Schreiber® (kitib min al-
yahid) nennt,’® sind nach Ibn Abi Usaibi‘a er und seine Familie zum Islam
iibergetreten.”” Um die Beziehungen zwischen beiden Familien noch enger
werden zu lassen, heiratete Aba 1-Ma‘ali im Gegenzug Mose ben Maimons
Schwester. Dieser Ehe entstammte unter anderen der Arzt Yasuf ibn ‘Abd
Allah, der sich als Kopist der medizinischen Aphorismen Mose ben Maimons
verdient gemacht hat.*” Aus Mose ben Maimons Ehe mit Aba I-Ma‘ilis
Schwester ist Abraham ben Mose ben Maimon (4946/1186—-4997/1237)
hervorgegangen, der sich spiter als Sachwalter des geistigen Erbes seines
Vaters verdient machte.

Im Zusammenhang mit seiner irztlichen Titigkeit® entstanden Mose
ben Maimons zahlreiche arabisch geschriebene medizinische Werke — darun-
ter ein Buch iiber das Asthma, eine Abhandlung iiber Gifte, ein Kommentar zu
den Aphorismen des Hippokrates, Ausziige aus Galens Werken, eine Abhandlung
iiber Hiimorrhoiden, eine Abhandlung iiber Kohabitation, 21 Abhandlungen
medizinischer Aphorismen und schliesslich das unter dem lateinischen Titel
regimen sanitatis bis heute am bekanntesten gebliebene didtetische Send-
schreiben F7 tadbir as-sibha (,Uber die gesunde Lebensfiihrung®) fiir seinen
Dienstherrn und Sultan al-Malik al-Afdal. In seinen medizinischen Werken
erweist sich Mose ben Maimon zugleich als Vermittler arabischen medizi-
nischen Wissens.®® Diese im Lauf der Jahre verfassten medizinischen Ahand-

58 1IN AL-QiFTl, 72’rih al-hukama’, S. 318 (diese Stelle ist engl. zitiert in: A.M.
CralG et al. [ed.], The Heritage of World Civilizations, S. 381).

59 Ien A1 Usaisi‘a, ‘Uyin al-anba’, 11, S. 117-118.

60 M. MEYERHOF, Medieval Jewish Physicians, S. 446.

61  Dariiber informiert er unter anderem in einem Brief an seinen Ubersetzer Schemuel
ibn Tibbon, in: Mose BEN MAIMON, Iggerot ha-Rambam, 11, S. 530554, dort S.
550—-551; dt. in: N.N. GraTzer (ed.), Rabbi Mosche ben Maimon, S. 151155
(gekiirzt), dort S. 153 —154.

62 Maimonides’ Medical Writings, translated F. Rosner, 7 Binde, Haifa 1984 —1997. —
Siehe dazu auch Y. T. LANGERMANN, L’ceuvre médicale de Maimonide: un apercu
général, in: T. LEvy/R. RasueD (ed.), Maimonide — Philosophe et Savant, S. 275—
302.

297



lungen haben schliesslich dafiir gesorgt, dass sein Ruhm als Arzt auch iiber
seinen Tod hinaus nicht verblasste, wovon nicht zuletzt auch Ibn Abi Usai-
bi‘as Eintrag iiber Mose ben Maimon in seinem biographischen ,,Handbuch
der Arzte” (‘Uyiin al-anba’ fi tabagar al-atibba’) zeugt.”

Mit dem Aufstieg zum r2’is al-yahiid, zum ,Oberhaupt der Juden® im
Jahre 1171 (oder 1176) hatte Mose ben Maimon dariiber hinaus ein Ehren-
amt erhalten, das er bis zu seinem Tode am 20. Tevet 4965 (= 13. Dezember
1204) innehatte. Wenn auch nicht restlos klar ist, welche Funktion(en) er in
diesem Amt wahrnahm bzw. wahrzunehmen hatte,”® scheint doch soviel
zumindest sicher zu sein, dass es mit der Errichtung der Fatimiden-Herr-
schaft als Gegengewicht zum Amt des res’ galuta (,Oberhaupt der Zerstreu-
ten”) bzw. Exilarchen, das ist des in Bagdad residierenden ,,Oberhauptes der
Diaspora® geschaffen worden war und unter Salah ad-Din wiederbelebt wur-
de.® Als ra’is al-yabiid erliess Mose ben Maimon Anordnungen (tagganot)
unter anderem in Sachen Familienrecht, beaufsichtigte die Gemeindefinan-
zen und unterzeichnete amtliche Urkunden. Sein bet din war zugleich die
hochste Appellationsinstanz. Thren literarischen Niederschlag fand diese dies-
beziigliche Titigkeit nicht zuletzt in seinen Responsen % und Briefen.

Wie schnell sich sein Name (und Ruhm) iiber Fustats und Agyptens
Grenzen hinaus verbreitet hatte, bezeugt sein Iggerer Teman, sein ,Brief an
die Juden Jemens® von 1172.% Besorgt wegen eines messianischen Aufruhrs,
der die Juden im Jemen erfasst hatte, hatte sich deren Oberhaupt, Jakob ben
Nethan’el al-Fayyumi, der Sohn des Philosophen und Autors des theologi-
schen Kompendiums Bustan al-‘ugil (,Garten des Verstandes“) Netan’el
al-Fayyiimi (gestorben um 4925/1165),* mit der Frage an Mose ben Mai-
mon gewandt, ob der Messias tatsichlich gekommen sein kann. Mit seiner
verneinenden Antwort darauf leistete Mose ben Maimon nicht nur einen

63 1IN ABI UsaBi‘a, ‘Uyan al-anba’, 11, S. 217-218.

64 Siehe dazu die bei J.L. KrRaEMER, Maimonides’ Intellectual Milieu in Cairo, S. 20
Anm. 57, genannte Literatur.

65 Zur Geschichte und Bedeutung dieses Amtes siche M.R. CoHEN, Jewish Self-
Government in Medieval Egypt. The Origins of the Office of Head of the Jews, ca.
1065—1126, Princeton/New Jersey 1980 (zu Mose ben Maimon dort S. 35); vgl.
dazu auch A.S. EHRENKREUTZ, Saladin’s Egypt and Maimonides, in: J. L. KRAEMER
(ed.), Perspectives on Maimonides, S. 303—307.

66 MoseE BEN MAIMON, Tefuvor ha-RaMBaM, ed. ]. Brau, 4 Binde, Jerusalem
5718/1957-5746/1986.

67 Bibliographische Angaben oben in Anm. 15.

68 NETAN’EL AL-FAYYUMI, Gan ha-sekbalim — bustan al-‘ugil, ed. Y.D. QariH, Jeru-
salem 1984.

298



wichtigen Beitrag zum Verstindnis der messianischen Idee im Judentum,®
sondern bewahrte vor allem die Gemeinde im Jemen davor, einem falschen
Messias auf den Leim zu gehen. Mit seiner Schlussbemerkung, dass ,das
Gemeinwohl (hasdagat ha-rabbim) es wert ist, dass man vor keiner Gefahr
zuriickschreckt,” hatte er zugleich die Maxime seines eigenen Lebens und
Handelns zu Papier gebracht, der er bis in seine letzten Lebenstage hinein
folgte, wie ihm Zeitgenossen ebenso wie spitere Autoren — trotz aller Kon-
troverse, die er und sein Werk alsbald auslosten — gleichermassen beschei-
nigen.”!

Am 20. Tevet 4965 (= 13. Dezember 1204) starb Mose ben Maimon in
Fustat, drei Tage von Juden und Muslimen gleichermassen beweint, wie
spitere Uberlieferung zu berichten weiss. Die Legende will zudem, dass er
wegen der Gewissensbisse, die er sich machte, weil er mit seinem Leben in
Agypten das biblisch-talmudische Verbot missachtet hatte, kurz vor seinem
Tode noch seinem Sohn Abraham — wie einst Jakob seinem Sohn Josef (Gen
50,5 und 12) — aufgetragen haben soll: ,Begrabe mich nicht in Agypten®.
Also habe man ihn nach Eretz Israel iiberfithrt und in Tiberias ,,etwa zwanzig
Schritte von den Gribern Jochanan ben Sakkais und seiner Schiiler® be-
graben. Und wie die von Gedalja ibn Jahja iiberlieferte Legende weiter er-
zihlt, soll den Trauerzug auf seinem Wege nach Eretz Israel eine Schar Be-
duinen iiberfallen haben, aber sie vermochten den Sarg nicht von der Stelle
zu bewegen. Ergriffen von diesem Wunder, haben sie sich daraufhin dem
Trauerzug angeschlossen und ihn bis zur Begribnisstitte begleitet.”

Wie sehr sich indessen an Mose ben Maimon und seinen Werken alsbald
die Geister schieden, belegt der mehr als zwei Jahrhunderte wihrende so-
genannte maimonideische Streit,”” dessen Schirfe bereits die Nachricht il-

69 Siehe dazu A. Ravirzky, ‘To the Utmost Human Capacitiy’. Maimonides on the
Days of the Messiah, in: J. L. KRAEMER (ed.), Perspectives on Maimonides, S. 221—
256 (Literatur).

70 Moses MAIMONIDES, Epistle to Yemen, S. 106,8 —10 (arab.) und S. XX (engl.); dt.:
Moses MAIMONIDES, Der Brief in den Jemen, S. 86.

71 Siehe dazu die Zitate bei 1. MiiNz, Mose ben Maimon, S. 301—303.

72 GEDALJA 1BN JAHJA, Salselet ha-qabbala, S. 20c Mitte.

73 Ohne dass trotz umfangreicher Untersuchungen bis heute der eigentliche Grund
und die Einzelheiten des Verlaufs der ,,maimonideischen Kontroverse® klar gewor-
den sind. Siehe dazu unter anderen H. H. BEN-SassoN, Maimonidean Controversy,
in: C. RotH et al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band XI, Jerusalem 1971, Sp.
745-754; D.]. SiLvER, Maimonidean Criticism and Maimonidean Controversy
1180—1240, Leiden 1965; A. Suouat, Concerning the first Controversy on the
Writings of Maimonides [hebr.], in: Zion 36 (1971), S. 27-60.

299



lustriert, die Gedalja ibn Jahja iiber die Grabinschrift mitgeteilt hat. Hartte
zunichst jemand auf den Grabstein geschrieben:
»[Hier ruht] ein Mensch, und doch kein Mensch (adam welo’> adam). Wenn ein
Mensch du warst, hat von den Engeln der Héhe deine Mutter dich empfangen
(we’im adam hayita mi-mal’akhe rom immekha hareta), oder durchs [gottliche]
Schépferwort ohne eine Frau und einen Mann als ein Engel in der unteren Welt

warst du erschaffen (o0 wmmera la-EL be’en is5a wa-is mal’akh ba-‘olam ha-tahton
nivreta)“,

soll eine spitere Hand diese Inschrift entfernt und durch die lapidaren Worte
ersetzt haben: R. Mose Maimon mubram w-min (,R. Mose Maimon, ein
Gebannter und Hiretiker).”

74 GEDALJA 1BN JaHJA, Salielet ha-qabbala, S. 20c unten.

300



	Mose ben Maimon : Arzt, Philosoph und Oberhaupt der Juden : eine Erinnerung anlässlich senes 800. Todestages

