
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Mose ben Maimon : Arzt, Philosoph und Oberhaupt der Juden : eine
Erinnerung anlässlich senes 800. Todestages

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mose ben Maimon -
Arzt, Philosoph und Oberhaupt der Juden

Eine Erinnerung anlässlich seines 800. Todestages

von Stefan Schreiner *

£ t
JdbdJ JI

S>j

ÄJLg^Jl jb
ti»

pjü I

JA L» d
0 £ Z * fr fr

1 Siehe, Galens Heilkunst allein dem

Körper gilt,

2 Wenn er die [heutige] Zeit durch
sein Wissen kurieren sollte,

3 Und wenn es der Vollmond wäre,
der ihn um Heilung ersuchte,

4 Am Tag des Vollmonds befreite er
ihn von seinen braunen Flecken,

(j l«jJ I 4j I jls Y

<>* ^ j-M ûlT jJJ T

4j cJflJS' pj oljbj t

Abu 'Imräns Heilkunst aber Körper und
Geist.

mit Wissen heilte er sie von der Krankheit
der Unwissenheit.

durch ihn erlangte er, was an Vollkommenheit

er von ihm erbitten würde:

und von der Schwindsucht heilte er ihn am
Tag vor Neumond.

Mit diesen Versen besang einst der in Kairo lebende Dichter und Gelehrte Abu
1-Qäsim Hibat Alläh ibn Abi 1-Fadl Ga'far ibn al-Muctamid Ibn Sana3 al-Mulk

Prof. Dr. Stefan Schreiner, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tübingen.

1 M. I. Nasr (ed.), Diwän Ibn Sana' al-Mulk. 2 Bände, Kairo 1388/1969, dort II, S.

296. - Dr. Friedmann Eißler danke ich für die Hilfe bei der Suche nach dem Text.

281



(um 550/1155 — 608/1211), al-Qädl as-Sa'îd genannt,2 seinen Freund, den

ra'ïs Müsä at-tabïb, das „Oberhaupt der Juden, den Arzt Mose [ben Mai-
mon]", wie es in der Überschrift des Gedichtes heisst, der vor 800 Jahren im
ägyptischen Fustat, dem heutigen Altkairo, gestorben ist. Mit seinem
arabischen Namen Abü cImrän Müsä ibn Maimün 'Ubaid Alläh geheissen, ist
Rabbi Mose ben Maimon in der jüdischen Welt bis heute unter dem Akronym,

dem aus den Anfangsbuchstaben seines Namens gebildeten RaMBaM,
in der abendländischen hingegen unter der latinisierten Form seines Namens
als (Moses) Maimonides bekannt. Die Scholastiker nannten ihn Rabbi Moy-
sis. Vom Ruhm, den er zu Lebzeiten bereits genoss, zeugen nicht zuletzt die
zahlreichen ehrenden Beinamen „unser Lehrer und Meister", „grösster Lehrer

in Israel", „Leuchte des Westens und des Ostens", „Banner der Weisen"

usw., mit denen er bereits von seinen jüdischen Zeitgenossen bedacht worden

ist. Spätere Deutung hat in ihm gleichsam die Erfüllung eines Schriftverses

gesehen und das Akronym seines Namens als (le-ma'an) revot moftai
be-eres misrayim „(damit) sich mehren meine Wunder im Lande Ägypten"
(Ex 11,9) gelesen.

Côrdoba

Geboren am 14. Nissan 4898 30. März 1138)3 im unter der Herrschaft
der Almoraviden (al-muräbitün) stehenden Cordoba - die Berberdynastie
der Almoraviden hatte 460/1068 in Marokko die Macht übernommen und
nach dem Sieg über die Reconquista 479/1086 bei Badajoz auch im
islamischen Spanien (483/1091- 541/1147)4 -, spiegelt sich in Mose ben Mai-

2 Zum Autor siehe C. E. Bosworth, Ibn Sana' al-Mulk, in: C. E. Bosworth et al.

(ed.), Encyclopaedia of Islam. New Edition. Band III, Leiden 1971, Sp. 929a; zu
Mose ben Maimons Beziehung zu ihm siehe J. L. Kraemer, Maimonides' Intellectual

Milieu in Cairo, in: T. Levy/R. Rashed (ed.), Maïmonide - Philosophe et
Savant (1138-1204), Leuven / Louvain 2004, S. 1-37, dort S. 27-30.

3 Das früher angenommene Geburtsdatum 14. Nissan 4895 30. März 1135) ist
vor Jahren schon durch S.D. Goitein, Mose Maimonides. Man of Action: A
Revision of the Master's Biography in Light of the Geniza Documents, in: G.
Nahon/C. Touati (ed.), Études d'histoire et de pensée juives. Hommage à Georges

Vajda, Louvain 1980, S. 155-167, dort S. 155, korrigiert worden.
4 P. Chalmeta, Al-muräbitün, in: C. E. Bosworth et al. (ed.), Encyclopaedia of

Islam. New Edition. Band VII, Leiden 1993, Sp. 583b—686b; W.M. Watt/P.
Cachla, A History of Islamic Spain, Edinburgh 21996 Islamic Surveys 4), S.

95-102; M. Makki, The Political History of al-Andalus (92/711 — 897/1492), in:
S. K. Jayyusi (ed.), The Legacy ofMuslim Spain. 2 Bände, Leiden, Boston, Köln
22000, I, S. 1 — 87, dort S. 60—68; A. Clot, AI Andalus. Das Maurische Spanien,
Darmstadt 2003, S. 166-171.

282



mons Lebensgeschichte die ganze Ambivalenz jüdischer Existenz im
Spannungsfeld zwischen Islam und Christentum, unter islamischer und christlicher

Herrschaft. Wie vieler anderer, beleuchtet auch und gerade sein von

erzwungenen Wanderungen geprägtes Leben die Tragik der convivencia, die

Licht- und die Schattenseiten des Zusammenlebens von Juden, Muslimen
und Christen im Mittelalter; und wie dieses Zusammenleben einerseits

unvergleichliche und bis heute ebenso beeindruckende wie nachwirkende
geistige und kulturelle Leistungen hervorgebracht hat, so steht es andererseits

für das Scheitern eines friedlichen, wenn schon nicht Mit-, so doch zumindest

Nebeneinanders der drei abrahamitischen Religionen.
Väterlicherseits entstammte Mose ben Maimon einer ebenso berühmten

wie angesehenen Gelehrtenfamilie, die der Uberlieferung nach ihren Stammbaum

über neunundvierzig Generationen von Gelehrten bis auf Rabbi Je-
huda ha-Nasi, den Redaktor der Mischna, ja, wie manche sagen, bis auf

König David zurückverfolgen kann:5 Mose ben Maimon selber ist freilich
weit zurückhaltender und sagte von seiner Herkunft am Ende seines

Kommentars zur Mischna nur:

„Ich — Mose, Sohn des Richters R. Maimon, Sohn des Weisen Josef, Sohn des

Richters R. Isaak, Sohn des Richters R. Josef, Sohn des Weisen R. Ovadja, des

Richters, Sohn des Lehrers R. Schelomo, Sohn des Richters R. Ovadja, ihrer aller
Andenken zum Segen, habe diesen Kommentar zu schreiben begonnen, als ich 23
Jahre alt war, und ihn in Kairo im Alter von 30 Jahren im Jahre 1479 nach den
Dokumenten 1167/8) beendet."6

Während von seiner Mutter nicht viel mehr bekannt ist, als dass sie aus

einfachen Verhältnissen stammte7 und bei der Geburt ihres Sohnes Mose

gestorben ist, zählte sein Vater Maimon ben Josef — so in seiner Chronik
Ma'amar 'al seder ha-dorot (VI, 10) der Dichter, Grammatiker und Historiker

Secadja ibn Danän aus Granada (gestorben um 5265/1505), der 1492

aus Spanien vertrieben, im algerischen Wahrän (Oran) Asyl gefunden hatte8

— zu den gedole talmidaw, den „bedeutendsten Schülern" des Talmudisten
Rabbi Josef ben Me ir ibn Migasch/Megas (4837/1077-4874/1114), des

5 Siehe die Belege dazu bei I. Münz, Mose ben Maimon (Maimonides). Sein Leben

und seine Werke, Frankfurt/M. 1912 Nachdruck Zürich 1986), S. 8.
6 Mose ben Maimon, Misna 'im perus Rabbenu Mose ben Maimon — maqor we-tir-

gum, ed. Y. D. Qafih, 6 Bände, Jerusalem 25729/1968, VI, S. 738; Gedalja ibn
Jahjä, Sefer salselet ha-qabbala, ed. A. Kahana, Warschau 5688/1928, S. 20c oben.

Mit diesen Angaben bestätigt übrigens Mose ben Maimon selber das Jahr 4898/
1138 als sein Geburtsjahr (siehe oben Anm. 3).

7 Gedalja ibn Jahjä, Salselet ha-qabbala, S. 19c.
8 A. SÄenz-Badillos/J. Targarona Borras (ed.), Diccionario de autores judios (Se-

farad. Siglos X—XV), Cördoba 1988 Estudios de Cultura Hebraea 10), S. 85.

283



Schülers und Nachfolgers des Talmudisten Rabbi Isaak ben Jakob al-FäsT

(4773/1013 —4863/1103) an der Talmudakademie im andalusischen Lucena

- die Araber nannten es Alisänä al-yahüd („das jüdische Lucena").9 In
Cordoba wirkte der Vater nicht nur als Richter {dayyan) am Rabbinatsgericht
(ibet din), sondern hatte sich auch als Verfasser mehrerer arabisch geschriebener

Werke auf verschiedenen Gebieten, darunter der Bibel- und Talmudexegese,

einen Namen gemacht und war über die Grenzen seiner Stadt hinaus

geachtet. Neben dem Dichter, neuplatonischen Philosophen und
Rabbiner in Cordoba, Josef (Abü Amr) ben Jakob ihn Zaddiq (um 4835 /1075 —

4909/1149), dem Autor des Sefer colam ha-qatan („Mikrokosmos"), war er

es denn auch, von dem Mose ben Maimon seinen ersten Unterricht erhielt
und seine arabische und hebräische Bildung empfing; und auf die Werke
seines Vaters nahm er später expressis verbis Bezug: „Ich sammelte alles, was

mir an Kommentaren (perusim) meines Herrn Vaters, sein Andenken zum
Segen, in die Hand kam", schrieb er später in der Einleitung zu seinem

Mischnakommentar.
Nach dem Tod der Mutter hatte Maimon ben Josef erneut geheiratet und

mit seiner zweiten Frau zwei weitere Kinder: eine Tochter und einen Sohn

namens David, zu dem Mose bis zu dessen vorzeitigen Tod eine besonders

enge Beziehung hatte.

Wenn auch Cördobas Ruhm als „Zierde des Weltalls", wie die Stadt in
einem Reisebericht aus dem Ende des 10. Jahrhunderts genannt wird, zu
Mose ben Maimons Zeit bereits verblasst war und seine von Mose ben

Hanokh -4725/965) gegründete Talmudakademie10 längst ihren Rang an
die Talmudakademie Lucenas abgetreten hatte,11 so stand die Stadt doch
noch immer als Symbol für das, was al-Andalus, das islamische Spanien,
einmal auszeichnete, und bis an Mose ben Maimons Lebensende sollte der

Ausspruch „bei uns in al-Andalus ." zugleich Ausdruck seiner Sehnsucht
nach der alten Heimat bleiben.12 Dies um so mehr, als die Jahre in Cordoba
noch vor der Mitte des 12. Jahrhunderts abrupt beendet wurden. Schwäche

und Zerstrittenheit der muslimischen Herrscher in Spanien und Portugal

9 Siehe dazu die Beiträge in: J. Pelaez del Rosal (ed.), Los Judiosy Lucena. Historia,
pensamiento y poesia, Cördoba 1988 Estudios de Cultura Hebrea 9).

10 Abraham ibn Daud, Sefer ha-qabbala - the Book of Tradition, ed. and translated
G. D. Cohen, London 1967, S. 47-48 (hebr.) und S. 65 (engl.).

11 F. Diaz Esteban, The Rabbinical Academy in Lucena (Cordoba), in: J. Pelaez del
Rosal (ed.), The Jews in Côrdoba (X—XLI centuries), Cordoba 21988, S. 123 — 137.

12 J. Blau, 'At Our Place in al-Andalus', 'At Our Place in the Maghreb', in: J.L.
Kraemer (ed.), Perspectives on Maimonides. Philosophical and Historical Studies,

Oxford et al. 1991, S. 293-294.

284



ausnutzend, stiessen die in ihrem Glaubenseifer für den Islam unerbittlichen
Almohaden, das sind die al-muwahhidün, die „Bekenner der Einheit und
Ausschliesslichkeit Gottes",13 unter Abd al-Mu min (525/1130-558/1163),
aus dem Maghreb kommend, nach Spanien vor und traten das Erbe der
Almoraviden an (541/1147-678/1269).14 1148 eroberten sie Cordoba und
Sevilla und stellten die nichtmuslimischen Bewohner vor die Wahl, entweder
den Islam anzunehmen oder zu emigrieren.15 Viele Juden flohen daraufhin
in den unter christlicher Herrschaft: stehenden Norden Spaniens, andere

konvertierten zumindest zum Schein zum Islam, um innerlich ihrem Judentum

die Treue halten zu können. Wieder andere suchten ihr Heil in der

Flucht übers Meer nach Süden, nach Nordafrika. So auch Maimon ben Josef
mit seiner Familie, für die ein Jahrzehnt erzwungener Wanderschaft anbrach.

Erzwungene Wanderschaft

Zunächst soll sie der Weg in die andalusische Hafenstadt Almeria geführt
haben. Hier soll der junge Mose ben Maimon nach einer späteren, in ihrer

Glaubwürdigkeit allerdings nicht unumstrittenen Überlieferung16 dem

Philosophen Abü 1-Walld Muhammad ibn Ahmad Ibn Rusd (Averroes) (521/

H Vgl. dazu die almohadische 'aqïda („Glaubensbekenntnis") von 1183; engl, in:
O. R. Constable (ed.), Medieval Iberia - Readings from Christian, Muslim, and
Jewish Sources, Philadelphia 1997, S. 191-197.

H H.Z. Hirschberg, A History of the Jews in Northafrica. 2 Bände, Leiden 1974-
1981, I, S. 123-139; M. Schatzmiller, Al-muwahhidün, in: C.E. Bosworth et
al (ed.), Encyclopaedia of Islam. New Edition. Band VII, Leiden 1993, Sp. 801b-
804b; W. M. Watt / P. Cachia, A History ofIslamic Spain, S. 103-111;M. Mak-
ki, The Political History of al-Andalus, S. 68-77; A. Clot, Al Andalus, S. 172 —

175; siehe auch R. P. Scheindlin, The Jews in Muslim Spain, in: S. K. Jayyusi
(ed.), The Legacy ofMuslim Spain, I, S. 188-200, dort S. 195-196.

*5 Darauf verweist Mose ben Maimon später selber in seinem Iggeret Teman-, siehe

Moses Maimonides, Epistle to Yemen. The Arabic Original and the three Hebrew
Versions, ed. A. S. Halkin, English translation B. Cohen, New York 1952, S. 76,18-
78,3 (arab.) und XV (engl.), dt. Übersetzung: Moses Maimonides, Der Brief in
den Jemen. Texte zum Messias, ed., übersetzt und kommentiert von S. Powels-
Niami, Berlin 2002 Jüdische Geistesgeschichte 1), S. 69. - Zur Sache siehe: H.
Zafrani, Juif dAndalusie et du Maghreb, Paris 1996, S. 112-113. - Was die

Eroberung Cördobas fur die Juden bedeutete, hat Abraham ben Mehr Ibn Esra in
einem Klagelied (qina) zum Ausdruck gebracht (engl. Übersetzung in: J. Pelaez

del Rosal [ed.], The Jews in Côrdoba, S. 143).
16 H. Graetz, Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis aufdie Gegenwart. 11

Bände, Leipzig 41896 Nachdruck Berlin 1998), VI, S. 265-266; I. Münz, Mose
ben Maimon, S. 13.

285



1126-595/1198) begegnet sein, der seiner freigeistigen Ansichten wegen,
vor allem über den Koran, gleichfalls seine Heimatstadt Cordoba hatte
verlassen müssen. Weitere Begegnungen sollten folgen, unter anderem mit Abü
Bakr Muhammad ibn A.bd al-Malik ibn Zuhr al-Hafld (504/1110 — 595/
1198), dem aus Sevilla gebürtigen Dichter und Arzt und späteren Vertrauten
und Leibarzt des Almohaden-Kalifen Abü Yüsuf Ya qüb al-Mansür (580/
1184-596/1199). Geradezu freundschaftliche Beziehungen soll er zu einem
Schüler des aus Zaragoza (Saragossa) stammenden Philosophen Abü Bakr
Muhammad ibn Yahyä ibn as-Säyig Ibn Bägga (Avempace) (gestorben
533/1138) geknüpft haben, von dem Leo Africanus, das ist al-Hasan ibn
Muhammad al-Wazzän aus Granada (1489 oder 1495 - nach 1550) - er
hatte sich 1520 von Papst Leo X. taufen lassen, war aber am Ende seines

Lebens zu seinem früheren Glauben zurückgekehrt - später berichtet, er sei

Nachkomme einer zum Islam übergetretenen jüdischen Familie gewesen.
Nach zehn Jahren Wanderschaft durch Andalusien verliess die Familie

Maimon ihre andalusische Heimat endgültig, emigrierte übers Meer und
liess sich 1159 im marokkanischen Fes, im heute Fäs al-Bäll genannten Teil
der Stadt nieder.17 Als Grund für die Wahl von Fes gibt Se'adja ibn Danän
in seiner Chronik (Seder ha-dorot VI,12) an:

„Als Rabbi Maimon, der Richter, von der Weisheit des Gaon (i.e. R. Jehuda ibn
Susan ha-Kohen), des Märtyrers, hörte, machte er sich auf mit seinen beiden
Söhnen R. Mose und R. David, dessen Bruder, aus der Stadt Cordoba zu ihm nach

Fes, damit R. Mose mit ihm lerne und von ihm Tora empfinge."18

Fes

Ist Fes zu jener Zeit auch seit bald einem Jahrhundert nicht mehr Hauptstadt

— 566/1070 bereits hatten die Almoraviden ihren Regierungssitz ins

weiter südlich gelegene Marrakesch verlegt, und die Almohaden hatten ihn
dort belassen -, so ist es doch noch immer die Stadt der Gelehrten und der
nach dem tunesischen Qairuan al-Qairawiyyïn (Qairaouine) benannten
berühmten Universität, die der Stadt den Beinamen „Baghdad des Maghreb"
eingetragen hatte. An dieser Universität soll im 10. Jahrhundert übrigens
auch der nachmalige Papst Silvester II. unter anderem Mathematik studiert

D A. Neubauer, Une pseudo-biographie de Moïse Maimonide, in: Revue des Études

Juives 4 (1882), S. 173-188; H. Zafrani, Juift d'Andalusie et du Maghreb, S.

113-114.
18 Se'adja ibn Danän, El orden de las generaciones "Seder ha-dorot", ed. C. del Valle/

G. Stemberger, Alcobendas 1997 Espana judia. Serie 1: Autores judios de

al-Andalus), S. 69-70 (hebr.) und S. 136 (span.).

286



haben; und es heisst, dass von hier aus die indisch-arabische Mathematik
ihren Weg nach Europa angetreten hat. Zu den Gelehrten, die um die Mitte
des 12. Jahrhunderts vor allem jüdische Studenten angezogen haben, zählten
nach Secadja ihn Danän (Seder ha-dorot VI, 12) in erster Linie „R. Jehuda ihn
Susan ha-Kohen und dessen Sohn R. Josef ihn Susan ha-Kohen, der Lehrer
des Astronomen R. Jehuda ha-Hurasani, der das Sefer aron ha-edut (,Buch
der Bundeslade') verfasst hat".19

In Les traf die Eamilie Maimon auf eine infolge der almohadischen

Religionsverfolgungen zerrissene jüdische Gemeinde. Während die einen um
des Lebens und Uberlebens willen bereit waren, zumindest äusserlich den

Islam anzunehmen, beharrten die anderen um so nachdrücklicher auf ihrem
Judentum. Scheinkonversion zum Islam galt ihnen als Apostasie; und diese

„Doppelgläubigen" (Abraham J. Heschel) mit allen Mitteln aus ihrer Mitte
zu Verstössen, sahen sie daher als heilige Pflicht an. Auf diese Zerrissenheit
der Gemeinde reagierte Maimon ben Josef mit einem Trostbrief (1159/60),
in dem er die „Doppelgläubigen" in Schutz nahm, zugleich jedoch ermahnte,
sich wenigstens dreimal am Tag in einem kurzen hebräischen Gebet zu Gott
zu wenden, den anderen aber vorhielt, dass die Verfolgungen nicht Zeichen
der Abwendung Gottes sind, sondern allein der Läuterung dienen und allen

gemeinsam eine lichtvolle Zukunft bevorsteht.20

Es war die eigene Erfahrung, die Maimon ben Josef so reagieren liess.

Denn auch die Familie Maimon gehörte zu denen, die zum Islam übergetreten

waren und ihre Religion nurmehr im Verborgenen ausgeübt haben.

Ahmad ihn al-Qäsim Ihn Abi Usaibi a (gestorben 669/1270) schreibt dazu

später in seinem „Handbuch der Arzte" ('Uyün al-anbä" ß tabaqät al-atib-
bä>),

„daß der Raüs Müsä (Mose b. Maimon) in Marokko den Islam angenommen {käna

qad aslama fi l-Magrib), den Koran studiert (hafiza l-Qur'äri) und sich mit dem

religiösen Recht befaßt hat (istagala bil-fiqh). Nachdem er nach Ägypten gekommen
war und sich in Fustat bei Kairo niedergelassen hatte, ist er vom Islam abgefallen
(;irtaddd),"lx

d.h. zum Judentum zurückgekehrt. Dazu ergänzt Gamäl ad-Dln Abü 1-Ha-

san 'All ihn Yüsuf Ihn al-Qiftl (568/1172-646/1248) in seinem Gelehrtenlexikon

Ta'rih al-hukamä\ dass Mose ben Maimon daher in Fustat von dem

Se'adja ibn Danän, Seder ha-dorot, S. 69 (hebr.) und S. 136 (span.).
20 I. Münz, Mose ben Maimon, S. 21 — 23; vgl. H. Zafrani, Juiß d'Andalusie et du

Maghreb, S. 114.
21 Ahmad ibn al-Qäsim ibn Abi UsaibFa, 'Uyün al-anbä' fi tabaqät al-atibbä', ed. A.

Müller, 2 Bände, Königsberg, Kairo 1882 — 1884 (Nachdruck Frankfurt/M.
1995), II, S. 118.

287



ebenfalls aus al-Andalus stammenden Juristen Abü l-'Arab ibn Ma'Isa des

Abfalls vom Islam beschuldigt worden sei und die auf Apostasie stehende

Todesstrafe verdiene. Sein Gönner Abd ar-Rahïm ibn 'All al-Fädil habe dies

jedoch mit den Worten verhindert: „Wenn jemand unter Zwang zum Islam

übergetreten ist, ist sein Ubertritt rechtlich nicht gültig (ragul mukrah lä

yasihhu islämubü sar'an)".22

Für Mose ben Maimon waren die Jahre in Fes eine Zeit intensiven
Lernens. War die Stadt auch nicht mehr das „geistige Zentrum der Juden in
Marokko", sondern „immer mehr zur Stätte jüdischer Assimilation an
arabisches Bildungsgut geworden",23 bot sie dennoch genügend Möglichkeiten,
Wissen zu erwerben: Von indischer Mathematik und Astronomie über
Medizin und Arzneikunde bis hin zu Geschichte und Literatur, zu Rechtswissenschaft

und Philosophie konnten noch immer alle Wissenschaften studiert
werden; und Gelehrte, die all diese Fächer zu lehren in der Lage waren, gab
es auch noch immer in genügender Zahl. Seinem Bildungsziel entsprechend,
„Gott zu erfassen, soweit es einem Menschen möglich ist" (Semoneh peraqim
V), dabei aber nicht mit der Metaphysik zu beginnen, weil sie den Glauben
nicht nur zu verunsichern, sondern zu zerstören vermag, begann Mose ben

Maimon mit dem Studium der Algebra, der Geometrie und Mechanik,
sodann der Astronomie und Astrologie, vor allem aber der Medizin, in deren

Studium er „eine der vorzüglichsten gottesdienstlichen Tätigkeiten" (Hbäda

min akbari l-'ibädätl 'avoda min ha-avodot ha-gedolot) sah (Semonehperaqim

V), denn die Gesundheit des Körpers ist die Voraussetzung für die Erlangung

von Erkenntnis.24

Darüber hinaus studierte er Theologie und Religionswissenschaft und
schliesslich auch die Philosophie in ihrer ganzen Breite: darunter die Werke
der jüdischen Philosophen Se'adja ben Josef al-Fajjüml (4652/892-4702/

22 Ibn al-Qiftï, Ta'rih al-hukamä\ ed. J. Lippert, Leipzig 1903 (Nachdruck Frank¬

furt/M. 1999), sub voce Müsä ibn Maimün, S. 317-319, dort S. 319 (diese Stelle

ist engl, zitiert in: A.M. Craig et al. [ed.], The heritage ofworld civilizations, New
York 61999, S. 381). - Zur Sache siehe jedoch dagegen: D.S. Margoliouth, The
Legend of the Apostasy of Maimonides, in: Jewish Quarterly Review 13 (1900/01),
S. 539-540; H. Zafrani, Juif d'Andalusie et du Maghreb, S. 112.

23 A.J. Heschel, Maimonides. Eine Biographie, Berlin 1935 (Nachdruck Neukirchen
1992 [= Information Judentum 12]), S. 23.

2^ Mose ben Maimon, Acht Kapitel. Eine Abhandlung zur jüdischen Ethik und Got¬

teserkenntnis, ed. M. Wolff, Hamburg 21992 Philosophische Bibliothek 342), S.

17 (arab.) und S. 36 (deutsch); hebr. Übersetzung von Schemuel ben Jehuda ibn
Tibbon in: Mose ben Maimon, Misneh Tora hu' ha-yad ha-hazaqa, 17 Bände,

Jerusalem 5741-5745/1981 — 1985, Band XVIII: Haqdamot le-ferus ha-misna, ed.

M.D. Rabinowitz, S. 153-223, dort S. 184-185.

288



942), Bahja (Abü Ishäq) ben Josef ibn Paquda (4800/1040? —4870/1110?),
Jehuda (Abü 1-Hasan) ben Schemuel ha-Lewi (um 4830/1070 oder 4835/
1075-4901/1141) Abraham bar Hijja (gestorben um 4896/1136) und
Abraham (Abü Ishäq) ben Mehr Ibn Esra (4849/1089-4924/1164) ebenso

wie die Schriften der arabisch-islamischen Philosophen Abü Nasr Muhammad

ibn Muhammad ibn Tarhän al-Färäbl (gestorben 339/950) und Abü
Hämid al-Gazzäll (451/1059-505/1111). Besonders vertieft hatte er sich in
die Philosophie des Aristoteles (384-322 v. u. Z.), die ihm in den

Kommentierungen durch Alexander von Aphrodisias (2./3. Jahrhundert) und
Themisdos (317-387) vorlag, die im 9./10. Jahrhundert ins Arabische

übersetzt worden waren25 und zudem auch über andere jüdische und
arabische Quellen zugänglich waren. Wie die Araber vor ihm Aristoteles als den

grössten aller Philosophen feierten, so betrachtete ihn auch Mose ben Mai-
mon als seinen eigentlichen Meister; denn „sein Wissen ist das vollkommenste,

das ein Mensch besitzen kann, mit Ausnahme derjenigen, die durch

göttliche Erleuchtung die Stufe der Prophétie haben, die höchste Stufe, die

es gibt".26

Zeitgleich mit seinen Studien verfasste Mose ben Maimon seine ersten
wissenschaftlichen Werke auf arabisch, eine „Abhandlung über die Berechnung

der Zeiten der jüdischen Feste" (Risäla ß hisbän al-mlqät lil-a'yäd
al-yahûdïya\ hebr. Ma'amar hesbon ha-'ibbur),17 insbesondere der Schalttage
und Schaltmonate, sowie ein Maqäla fi sinä'at al-mantiq (hebr. Sefer millot
ha-higgayon) überschriebenes „Wörterbuch der Logik",28 in dem er in 14

Kapiteln, von denen allerdings nur die Hälfte erhalten geblieben ist, eine

Einführung in die Grundlagen der Logik und Erklärungen bzw. Definitionen

zu insgesamt 175 logischen Begriffen bietet.

Der Aufenthalt in Fes sollte jedoch nur eine Zwischenstation auf der

Wanderung bleiben, denn nach wenigen Jahren schon kam es zu einer
neuerlichen Verschlechterung der Situation der Andersgläubigen im almohadi-

25 Siehe dazu die Angaben bei G. Strohmaier, al-Iskandar al-Afrudïsï, in: C. E. Bos-

worth et al. (ed.), Encyclopaedia of Islam. New Edition. Band I, Leiden 1960, Sp.

358b-359a.
26 Zitiert nach A.J. Heschel, Maimonides, S. 28.
27 Mose ben Maimon, Ma'amar ha-'ibbur, ed. L. Dünner, Frankfurt/M. 1911.
28 Maimonides, Treatise on Logic, ed. I. Efros, New York 1938 arab. Text und die

drei hebräischen Ubersetzungen von Mose ben Schemuel ibn Tibbon, Ahituv ben
Isaak und Josef ben Josua ben Vives de Lorca); I. Efros, Maimonides' Arabic
"Treatise on Logic"; introduction, in: Proceedings ofthe American Academy for Jewish
Research 34 (1966), S. 155-160 [arab. Text: S. 10-42 (hebr. Paginierung)];
Maïmonide, Traité de logique, traduction, présentation et notes par R. Brague,
Paris 1996.

289



sehen Marokko, von der auch die Familie Maimon betroffen war. Mit dem

Machtantritt Yüsuf ihn 'Abd al-Mu'mins 558/1163(— 580/II 84), der sich

einerseits als grosszügiger Förderer der islamischen Wissenschaften einen
Namen machte, andererseits aber in seinem Glaubenseifer für den Islam und
seiner Unduldsamkeit gegenüber Nichtmuslimen seinen Vorgänger noch
übertraf, setzte eine neue Periode des Glaubenszwanges ein. Jehuda ihn
Abbäs, Dichter und Rabbiner in Fes, musste fliehen; sein Sohn, der
Mathematiker Schemuel ibn 'Abbäs, trat zum Islam über, und von Rabbi
Jehuda ibn Susan ha-Kohen, dem Oberrabbiner von Fes, berichtet Se'adja ibn
Danän, „dass er zur Verherrlichung des göttlichen Namens und um des

Bekenntnisses Seiner Einheit willen den Tod erlitt, weil die grausamen Menschen

von ihm verlangt hatten, er solle sich von seinem Glauben abwenden",

er sich aber geweigert hatte (Seder ha-dorot VI, 12).29

Die Hinrichtung Rabbi Jehudas, des Lehrers und Freundes, war für die

Familie Maimon das Signal zu erneuter Flucht. Am 4. Ijjar 4925 18. April
1165) verliess sie Fes Richtung Ceuta und von dort weiter übers Mittelmeer
nach Akko, wo sie nach 28 Tagen am 3. Siwan 16. Mai) ankam.

Im Land der Väter

Akko war zu jener Zeit von den Kreuzrittern unter Amalrich (regierte 1162 —

1174) beherrscht.30 Nach Benjamin bar Jona von Tudela — 4934/1174),
der die Stadt ein (zwei?) Jahr(e) nach Mose ben Maimons Ankunft besucht

hat, war sie freilich nicht nur „der große Hafen für all jene Pilger, die mit
dem Schiff anreisen, um nach Jerusalem zu pilgern", sondern mit etwa 200
Familien zudem noch immer die grösste jüdische Gemeinde im Lande
Israel.31 In Akko, dem St. Jean dAcre der Kreuzritter, machte Mose ben

Maimon die Bekanntschaft des Rabbiners Jefet ben Elija, den auch der eben

zitierte Benjamin von Tudela noch als Oberhaupt der dortigen Gemeinde
erlebt hat. Jefet ben Elija gehörte später zu Mose ben Maimons Briefpartnern.

29 Se'adja ibn Danan, Seder ha-dorot, S. 69 (hebr.) und S. 136 (span.).
3° J. Prawer, The History ofthe Jews in the Latin kingdom ofJerusalem, Oxford 1988,

S. 60-62.
31 Benjamin bar Jona, Sefer ha-massa'ot — The itinerary ofBenjamin ofTudela, ed. and

translated M.N. Adler, London 1907, S. 21 (hebr.) und S. 19 (engl.); deutsche

Übersetzung: Benjamin von Tudela/Petachja von Regensburg, Jüdische Reisen

im Mittelalter, übersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort von S. Schreiner,

Leipzig 1991 [Köln 21998] Sammlung Dieterich 416), S. 37.

290



Der Aufenthalt in Akko war nur von kurzer Dauer. Bereits nach gut
einem halben Jahr, am Beginn des Monats Marcheschwan 4926 Oktober
1165), verliess die Familie Maimon die Stadt bereits wieder. Begleitet von
Rabbi Jefet ben Elija führte sie der Weg zunächst nach Jerusalem. War nach

der Eroberung Jerusalems durch die Kreuzritter im Jahre 1099 und der

Zerstörung der dortigen Gemeinde Juden das Betreten Jerusalems verboten,
ist seit der Mitte des 12. Jahrhunderts Nichtchristen der Aufenthalt in der
Stadt wieder gestattet worden; auch Juden durften sich unter Balduin III.
(regierte 1143-1162) gegen Zahlung einer Jahressteuer dort wieder niederlassen.

Als Benjamin von Tudela ein (zwei?) Jahr(e) nach Mose ben Maimon
Jerusalem bereiste, lebten dort zweihundert, nach anderer Lesart allerdings

nur vier jüdische Familien.32

Da die geltende Halacha die Auswanderung aus dem Land Israel zwar
grundsätzlich ftir verboten, unter bestimmten Umständen aber für erlaubt
erklärt hat, wie Mose ben Maimon ausdrücklich festhält (Misneh Tora, Sefer

sofiim, hilkhot melakhim V,933), verliess die Familie Maimon das Land wieder,

wohl weil es in dem von den Kreuzrittern beherrschten Land keine

Möglichkeit gab, sich niederzulassen und Lebensunterhalt zu verdienen. In
einem Brief an Rabbi Jefet ben Elija schreibt Mose ben Maimon rückschauend:

„Gott stärke mich in allem und stehe mir bei, meine Gelübde zu erfüllen, und so

wie ich dort [in Jerusalem] auf den Trümmern gebetet habe, so sei es mir und ganz
Israel vergönnt, das heilige Land bald getröstet und aus seinen Trümmern erstanden
wiederzusehen."

Nach dreitägigem Aufenthalt in Jerusalem ging es über Flebron (Besuch
der Patriarchengräber) weiter nach Ägypten, das seit dem Jahr 297/909
unter der Herrschaft der Fatimiden stand, von denen Benjamin von Tudela

in seinem Reisetagebuch sagte, sie

„werden 'aläwiyyün genannt, weil sie gegen den amïr al-midminïn („Gebieter der

Gläubigen", d.h. Kalif) aus dem Geschlecht der Abbasiden, der in Bagdad
residiert, rebelliert haben. Zwischen ihnen besteht immerwährender Haß, weil der eine

eigenmächtig einen Thron für sich in Kairo errichtet hat."34

32 Benjamin bar Jona, Sefer ha-massa'ot, S. 23 (hebr.) und S. 22 (engl.); deutsch:

Benjamin von Tudela/Petachja von Regensburg, Jüdische Reisen, S. 41.
33 Mose ben Maimon, Misneh Tora. Band XVII: Sefer sofiim, ed. S.T. Rubinstein, S.

377.
31 Benjamin bar Jona, Sefer ha-massa'ot, S. 62-63 (hebr.) und S. 71 (engl.); dt.:

Benjamin von Tudela / Petachja von Regensburg, Jüdische Reisen, S. 105 -106.

291



Dabei bedeutet der Begriff caläwiyyün nicht nur „die Rebellierenden",
sondern meint in Benjamins Sprachgebrauch zugleich auch „Anhänger Alls",
also „Schieten", und verweist damit auf die im Gegensatz zum sunnitischen
Kalifat der Abbasiden stehende schi'itische Orientierung der Fatimiden-
Dynastie.35 Beseitigt wurde die Fatimiden-Herrschaft 567/1171 durch al-

Malik an-Näsir Abu 1-Muzaffar Yüsuf Saläh ad-Dln ibn Ayyüb (532/1138-
589/1193), den Saladin des Westens, der 583/1187 die Kreuzritter am Horn
von Hattin besiegt und damit das Ende ihrer Herrschaft im Heiligen Lande

eingeleitet hatte.36 Sukzessive hatte er danach seinen Herrschaftsbereich bis

nach Syrien hin ausgedehnt und 587/1191, vier Jahre nach der Eroberung
Palästinas, unter anderem die Juden förmlich eingeladen, sich wieder in
Jerusalem anzusiedeln, aus dem sie von den Kreuzrittern vertrieben worden

waren. So jedenfalls berichtet es in seinem Sefer Tahkemoni (maqäma

XXVIII) der toledanische Dichter und Ubersetzer Jehuda ben Schelomo

al-HarlzI (um 4930/1170-4990/1230), der sich, um seine Arabischkenntnisse

zu verbessern, lange Jahre im Orient aufgehalten und dabei (1218)
auch das Heilige Land besucht hatte.37

Im Lande Ägypten

Was Mose ben Maimon und seine Familie am Ende bewogen hatte, sich in
Ägypten niederzulassen, wissen wir nicht. Er selbst ist eine Antwort auf diese

Frage schuldig geblieben. Denn nach dem auf Dtn 17,16 zurückgehenden
talmudischen Verbot, das er selber übrigens mehrfach zitiert und das

„Wohnen im Lande Ägypten auf ewig verbietet" (an-nahy 'an sakan diyär
misra abadan / asur li-skon be-eres misrayim le-'olam) (Sefer ha-miswot, Verbot
46;38 Misneh Tora, hilkhot melakhim V,7-839), hätten er und seine Familie
sich in Ägypten nicht niederlassen dürfen. Wenn sie es dennoch getan haben,

war es vielleicht die zu jener Zeit im Vergleich mit anderen Ländern ungleich

35 H. Halm, Die Kalifen von Kairo. Die Fatimiden in Ägypten 973-1074, München
2003.

36 J. Prawer, History, S. 64-68.
37 Jehuda al-Harïzî, Sefer Tahkemoni, ed. A. Kaminka, Warschau 1899, S. 242-246,

dort S. 245; engl. Übersetzung: Judah Alharizi, The Book of Tahkemoni. Jewish
Tales from Medieval Spain, translated D. S. Segal, London, Portland/ Oregon 2001,
S. 238-242, dort S. 241 mit Kommentar S. 552-557, dort S. 555.

38 Mose ben Maimon, Sefer ha-miswot - maqor we-tirgum, ed. Y. D. Qafih, Jerusa¬

lem 21971, S. 205.
39 Mose ben Maimon, Misneh Tora. Band XVII, S. 375-376.

292



bessere Lage der Juden im fatimidischen Ägypten,40 die am Ende auch Mose
ben Maimon und seine Familie über das biblisch-talmudische Verbot
hinwegsehen liess.

Über Alexandria, in dem nach Benjamin von Tudela zu jener Zeit
dreitausend jüdische Familien lebten,41 zog die Familie Maimon nach Fustat
bzw. Misr al-'atlqa („Alt-Kairo"), damals eine Vorstadt von Kairo, das zwar
kleiner war als Alexandria, nach Benjamin von Tudela mit siebentausend

Familien aber die grösste und bedeutendste jüdische Gemeinde in Ägypten
beherbergte.42 Fustat sollte die letzte Station auf der Wanderschaft der
Familie Maimon und zu ihrer neuen Heimat werden.43 Jedoch bald nach der

Ankunft (1166) starb Maimon ben Josefs zweite Frau; kurz darauf Maimon
ben Josef selbst.

Der Verlust der Eltern band Mose ben Maimon, nunmehr
Familienoberhaupt geworden, noch enger an seinen jüngeren Bruder David, der,

Kaufmann und Juwelenhändler, erheblich zum Lebensunterhalt der Familie

beitrug. Um so härter traf es ihn daher, als er die Nachricht vom Tod des

Bruders erhielt, der bei einem Schiffbruch auf dem Indischen Ozean ums
Leben gekommen war. Noch Jahre später klagte er in einem Brief an Rabbi

Jefet ben Elija in Akko:

„Das größte Unglück, das zuletzt mich traf, das Schwerste, das mir, seit ich lebe,

geschah, ist der Heimgang meines Bruders, des Gerechten, sein Andenken zum
Segen. Er ging im Indischen Meer unter und mit ihm mein, sein und anderer
reicher Besitz. [. .] und vom Tag an, da die traurige Kunde kam, lag ich fast ein
Jahr lang mit böser Krankheit, Fieber und verwirrten Herzens zu Bett und war
beinahe verloren. Seither sind acht Jahre vergangen, ich trauere und kann keinen
Trost finden. Wie sollte ich auch Trost finden, er ist auf meinen Knien aufgewachsen,

er war mein Bruder und war mein Schüler. Er führte das Geschäft und
verdiente, und ich konnte sorglos leben. Er war bewandert im Talmud, in der Schrift
und in der Grammatik. Ich kannte keine größere Freude, als die, ihn zu sehen. Nun
ist alle Freude gewichen, denn er ist ins ewige Leben eingegangen und ließ mich
zerrüttet im fremden Lande zurück."

40 Zur Lage und Geschichte der Juden im fatimidischen Ägypten siehe J. Mann, The

Jews in Egypt and in Palestine under the Fatimid Caliphs. A contribution to their
political and communal history, 2 Bände, London 1920-1922 (New York 21969-
1970). - Zur fatimidischen Religionspolitik siehe B. May, Die Religionspolitik der

ägyptischen Fatimiden 969-1171, Hamburg 1975-
4] Benjamin bar Jona, Sefer ha-massa'ot, S. 69 (hebr.) und S. 77 (engl.); dt.: Ben¬

jamin von Tudela /Petachja von Regensburg, Jüdische Reisen, S. 114.
42 Benjamin bar Jona, Sefer ha-massa'ot, S. 62 (hebr.) und S. 69-70 (engl.); dt.:

Benjamin von Tudela/Petachja von Regensburg, Jüdische Reisen, S. 104-105.
43 M. Ben-Sasson, Maimonides in Egypt: The First Stage, in: Maimonidean Studies 2

(1991), S. 3-30.

293



Am Ende gesteht er dem Freund: „Gäbe es nicht die Tora, die mein Ergötzen
ist, und die Wissenschaft, bei der ich meinen Jammer vergessen kann, so

wäre ich in meinem Elend verloren."44

„Doch endlich", schreibt Isak Münz in seiner Maimonides-Biographie,
„raffte sich Maimuni auf. [. .] Der zeitlichen Güter des Lebens verlustig,

war er desto eifriger bestrebt, die ewigen, unvergänglichen Güter des Geistes

zu erwerben: ein ernstes, tiefes Studium brachte endlich Ruhe und Linderung

dem schwergeprüften Manne. Alle seine Geisteskräfte konzentrierten
sich in einem Brennpunkte: Maimuni begann seine fruchtbare
literarische Tätigkeit", und die liess ihn alsbald zum gefeierten Lehrer und
Gelehrten nicht nur seiner Generation aufsteigen.45

Als erstes (1167/8) schloss er seinen arabisch geschriebenen Kommentar

zur Mischna Kitäb as-siräg (hebr. Sefer ha-ma'or „Buch der Leuchte")46 ab,

den er noch in Fes (1161) zu schreiben begonnen hatte. Von besonderer

Bedeutung sind darin zum einen die Einleitung zum Traktat Pirqe avot

(„Sprüche der Väter"), die unter dem Titel Tamäniya fusül (hebr. Semoneh

peraqim „Acht Kapitel")47 einen Grundriss der Ethik enthält, und zum
anderen die Einleitung zu Mischna Sanhédrin X (Pereq heleq)f an deren Ende

Mose ben Maimon in 13 ciqqarim („Grundlehren") zentrale theologische
Lehren der jüdischen Tradition zusammenfasste und damit zugleich wesentliche

Demarkationslinien zwischen Judentum und Christentum einerseits

und Judentum und Islam andererseits zog.
Dem Kommentar zur Mischna folgte das gleichfalls arabisch

geschriebene Kitäb al-farä'id (hebr. Sefer ha-miswot „Buch der Gebote"),49 das

44 Mose ben Maimon, Iggerot ha-Rambam, ed. I. Shailat, 2 Bände, Jerusalem 1987-
1988, I, S. 229-230; hier zitiert nach N.N. Glatzer (ed.), Rabbi Mosche ben

Maimon. Ein systematischer Querschnitt durch sein Werk, Berlin 1935 [Nachdruck
Köln 1966], S. 150.

45 I. Münz, Mose ben Maimon, S. 37-38.
46 Mose ben Maimon, Misna 'im perus Rabbenu Mose ben Maimon.
47 Mose ben Maimon, Acht Kapitel [arab. und dt.]; hebr. Übersetzung von Mose ben

Schemuel ben Jehuda ibn Tibbon in: Mose ben Maimon, Misneh Tora. Band

XVIII, S. 153-223.
48 Arabischer Text mit hebräischer Übersetzung des Schelomo ibn Ya'qüb aus Sara¬

gossa in: J. Holzer (ed.), Zur Geschichte der Dogmenlehre in der jüdischen
Religionsphilosophie des Mittelalters. Mose Maimûni's Einleitung zu Chelek, Berlin 1901;
hebr. auch in: Mose ben Maimon, Misneh Tora. Band XVIII, S. 109-150. - Zur
Sache: M. B. Shapiro, The Limits ofOrthodox Theology. Maimonides' Thirteen Principles

Reappraised, Oxford, Portland/Oregon 2004.
49 Siehe oben Anm. 38; Mose ben Maimon, Sefer ha-miswof, hebr. Übersetzung des

Mose ben Schemuel ben Jehuda ibn Tibbon in: Sefer ha-miswot leha-RaMBaM 'im
hassagot ha-RaMBaN, ed. C. D. Chavel, Jerusalem 101981; engl. Übersetzung: The

294



in thematischer Ordnung, den Zehn Worten des biblischen Dekalogs (Ex
20) folgend, im ersten Teil die 248 Gebote (miswot \aseh) und im zweiten
Teil die 365 Verbote der Tora (miswot lo' ta'aseh) auflistet und erläutert. Im
Anschluss daran entstand zwischen 1170 und 1180 das - hebräisch
geschriebene - halachische Hauptwerk Misneh Tora („Wiederholung der Lehre)

- Mose ben Maimon selber nennt es ta'Iif al-fiqh al-kablr bzw. ta'llfunä
al-kabïr (hebräisch hibbur ha-dinim ha-gadol bzw. hibburenu ha-gadol „das

grosse Buch des Rechts" bzw. „unser grosses Buch") (Moreh Nevukhim I

petiha-, 111,29)50 —, das in systematischer Zusammenfassung in vierzehn
Bänden (daher Yad ha-hazaqa „die starke Hand" genannt: hebräisch yad hat
den Zahlenwert 14) eine Gesamtdarstellung der talmudisch-rabbinischen
Halacha bietet. Schliesslich verfasste Mose ben Maimon zwischen 1180 bis

1191 in Fustat auch sein letztes grosses, gleichfalls arabisch geschriebenes

philosophisches Hauptwerk Dalälat al-hä'irln („Wegweisung ftir die
Ratlosen"),51 das in Mose ben Schemuel ben Jehuda ibn Tibbons hebräischer

Übersetzung Moreh ha-nevukhim („Führer der Verwirrten")52 bis heute eines

der wichtigsten Werke, wenn nicht das wichtigste Werk der mittelalterlichen

jüdischen Religionsphilosophie geblieben ist. In ihm hatte Mose ben Maimon

den Versuch gemacht, mit den Mitteln der zeitgenössischen (arabischen)

aristotelischen Philosophie die Vernunftgemässheit der jüdischen Lehre

darzulegen und zu beweisen, dass Auseinandersetzung mit der Philosophie
keineswegs dazu fuhrt, sich vom jüdischen Glauben zu entfernen, sondern
dass es vielmehr möglich ist, ihn mit ihrer Hilfe plausibel zu machen und
rational zu begründen. Gewidmet hatte Mose ben Maimon sein Werk
übrigens seinem Lieblingsschüler, dem aus Barcelona gebürtigen, später in Ceu-

ta ansässigen Philosophen Josef ben Jehuda ben Jakob Ibn Aknin (um
4910/1150-4980/1220), der sich unter dem Druck der Almohaden-Herr-

Commandments. Sefer ha-miswot ofMaimonid.es, translated C. D. Chavel, 2 Bände,

London, New York 1967.
5° Mose ben Maimon, Moreh nevukhim — maqor tve-tirgum, ed. Y. D. Qafih, 3

Bände, Jerusalem 1972, I, S. 10; III, S. 568; engl. Übersetzung: Moses Maimo-
nides, The Guide of the Perplexed, translated S. Pines, introduction L. Strauss, 2

Bände, Chicago 31974, I, S. 10; III, S. 517; dt. Übersetzung: Mose ben Maimon,
Führer der Unschlüssigen, übersetzt A. Weiss, ed. J. Maier, 3 Teile in 2 Bänden,

Hamburg 1972 Philosophische Bibliothek 184a-c), I, S. 11; III, S. 184.
51 Siehe dazu die Anm. 50.
52 Mose ben Schemuel ben Jehuda ibn Tibbon, Moreh nevukhim, ed. J. Even-

Shmuel, 3 Bände, Jerusalem 1959-60 und öfter. Eine weitere hebr. Übersetzung

stammt von Jehuda ben Schemuel al-Harïzï, Moreh nevukhim, ed. L. Schlossberg,

Wilna 1912 und öfter.

295



schaft in Marokko zum Islam bekannt hatte, 1185 nach Fustat gekommen,
wieder zum Judentum zurückgekehrt war.

Nach dem Tod des Vaters und des Bruders vor die Frage gestellt, wie er,
Mose ben Maimon, seinen und seiner Familie — seit dem Tod des Bruders

gehörten dazu auch dessen Frau und Tochter — Lebensunterhalt verdienen

sollte, schlägt er die Übernahme des Amtes eines Gemeinde-Rabbiners
dennoch aus. Das Vorbild des grossen Hillel nachahmend, der sich „vom Erlös

seiner Hände Arbeit ernährt hatte", betrachtete er das Amt eines Gemeinde-
Rabbiners nicht als Beruf, mit dem man Geld verdienen darf, sondern sah es

als Berufung an. Wie zahlreiche andere grosse jüdische Gelehrte vor und nach

ihm wurde er Arzt. War ihm doch die Heilkunst seit seiner Studienzeit in
Fes nachgerade Teil des Lebens geworden. Als Arzt war er bald ebenso

geachtet und berühmt wie als Gelehrter geschätzt und verehrt. Sein medizinisches

Können und das Ansehen, das er als Arzt genoss, liessen al-Qädl
al-Fädil al-Baisänl (gestorben 597/1200), den Dichter, Gelehrten und
Ratgeber Saläh ad-Dïns, auf ihn aufmerksam werden.53 Al-Fädil freundete sich

mit ihm an und holte ihn schliesslich an den Hof des Sultans. Saläh ad-Dïns
Leibarzt, wie oft erzählt wird,54 ist Mose ben Maimon allerdings nicht
gewesen. Saläh ad-Dïn hatte zwar einen jüdischen Leibarzt,55 der aber hiess

Rabbi Nethan'el Sar ha-Sarim bzw. mit seinem arabischen Namen Hibat
Alläh ibn al-Gumai (gestorben 1198), der Autor der Risâla as-Salâhïya fï
ihyä' al-'ulüm as-sihhïya („Abhandlung für Saladin über die Wiederbelebung
der medizinischen Wissenschaften").56 Leibarzt des Sultans wurde Mose ben

Maimon erst unter Saläh ad-Dïns erstgeborenem Sohn und Nachfolger Abü
1-Hasan 'All Nür ad-Dïn al-Afdal ibn Saläh ad-Dïn (565/1169-622/1225),
der 589/1193 den Sultansthron bestiegen hatte. Dank al-Fädils Protektion
wurde Mose ben Maimon jedoch ins Verzeichnis der Hofärzte aufgenommen,

was ihm den Bezug eines Jahresgehaltes (rizq) ermöglichte.57

53 Zur Beziehung zwischen den beiden siehe J. L. Kraemer, Maimonides' Intellectual
Milieu in Cairo, S. 25-27.

54 Siehe dazu M. Meyerhof, Medieval Jewish Physicians in ther Near East from
Arabic Sources, in: Isis 28 (1938), S. 432-460, dort S. 446 mit Bezug auf Ibn Abï
Usaibi'a, 'Uyün al-anbä\ II, S. 117.

55 Ibn Abi Usaibi'a nennt insgesamt 21 Arzte an Saladins Hof, davon acht Muslime,
acht Juden und fünf Christen: Siehe dazu J. L. Kraemer, Maimonides' Intellectual
Milieu in Cairo, S. 20.

56 Ibn Abï Usaibi'a, cUyün al-anbä\ II, S. 112-115; M. Meyerhof, Medieval Jew¬
ish Physicians, S. 450; J. L. Kraemer, Maimonides' Intellectual Milieu in Cairo, S.

21.
57 Ibn al-Qiftï, Ta'rih al-hukamä', S. 318.

296



Noch enger werden sollte die Nähe zum Hof durch Mose ben Maimons
Heirat mit der Schwester des angesehenen Arztes und einflussreichen Höflings

Abü 1-Macâlï Tammäm ihn Hibat Alläh ihn Tammäm, der zum einen

zu Saläh ad-Dlns und seines Nachfolgers, al-Malik al-Adils, Ärzten zählte

und zum anderen nach Gamal ad-Dïn Abü 1-Hasan All ben Yüsuf Ihn
al-Qiftl (568/1172-646/1248) einer der Frauen Saläh ad-Dlns, der Mutter
des eben erwähnten späteren Sultans al-Afdal ihn Saläh ad-Dln als persönlicher

Sekretär diente. Während Ihn al-Qiftl in seinem Gelehrtenlexikon
Ta'rih al-hukamä' Abü 1-Macäll einen „jüdischen Schreiber" (kätib min al-

yahüd) nennt,58 sind nach Ihn Abi Usaibra er und seine Familie zum Islam

übergetreten.59 Um die Beziehungen zwischen beiden Familien noch enger
werden zu lassen, heiratete Abü 1-Ma'äll im Gegenzug Mose ben Maimons
Schwester. Dieser Ehe entstammte unter anderen der Arzt Yüsuf ihn Abd
Alläh, der sich als Kopist der medizinischen Aphorismen Mose ben Maimons
verdient gemacht hat.60 Aus Mose ben Maimons Ehe mit Abü l-Ma'älls
Schwester ist Abraham ben Mose ben Maimon (4946/1186-4997/1237)
hervorgegangen, der sich später als Sachwalter des geistigen Erbes seines

Vaters verdient machte.

Im Zusammenhang mit seiner ärztlichen Tätigkeit61 entstanden Mose
ben Maimons zahlreiche arabisch geschriebene medizinische Werke - darunter

ein Buch über das Asthma, eine Abhandlung über Gifte, ein Kommentar zu
den Aphorismen des Hippokrates, Auszüge aus Galens Werken, eine Abhandlung
über Hämorrhoiden, eine Abhandlung über Kohabitation, 21 Abhandlungen
medizinischer Aphorismen und schliesslich das unter dem lateinischen Titel
regimen sanitatis bis heute am bekanntesten gebliebene diätetische
Sendschreiben Fï tadbïr as-sihha („Uber die gesunde Lebensführung") fur seinen

Dienstherrn und Sultan al-Malik al-Afdal. In seinen medizinischen Werken

erweist sich Mose ben Maimon zugleich als Vermittler arabischen
medizinischen Wissens.62 Diese im Lauf der Jahre verfassten medizinischen Ahand-

58 Ibn al-Qiftî, Ta'rih al-hukamä', S. 318 (diese Stelle ist engl, zitiert in: A.M.
Craig et al. [ed.], The Heritage of World Civilizations, S. 381).

59 Ibn Abï Usaibi'a, 'Uyün al-anbâ', II, S. 117-118.
60 M. Meyerhof, Medieval Jewish Physicians, S. 446.
6! Darüber informiert er unter anderem in einem Brief an seinen Ubersetzer Schemuel

ibn Tibbon, in: Mose ben Maimon, Iggerot ha-Rambam, II, S. 530-554, dort S.

550-551; dt. in: N. N. Glatzer (ed.), Rabbi Mosche ben Maimon, S. 151-155
(gekürzt), dort S. 153-154.

62 Maimonides'Medical Writings, translated F. Rosner, 7 Bände, Haifa 1984-1997. -
Siehe dazu auch Y. T. Langermann, L'œuvre médicale de Maïmonide: un aperçu
général, in: T. LÉvy/R. Rashed (ed.), Maïmonide - Philosophe et Savant, S. 275-
302.

297



lungen haben schliesslich dafür gesorgt, dass sein Ruhm als Arzt auch über

seinen Tod hinaus nicht verblasste, wovon nicht zuletzt auch Ihn Abi Usai-

bf as Eintrag über Mose ben Maimon in seinem biographischen „Handbuch
der Ärzte" ('Uyün al-anbä' fi tabaqät al-atibbä') zeugt.63

Mit dem Aufstieg zum ra'ïs al-yahüd, zum „Oberhaupt der Juden" im
Jahre 1171 (oder 1176) hatte Mose ben Maimon darüber hinaus ein Ehrenamt

erhalten, das er bis zu seinem Tode am 20. Tevet 4965 13. Dezember

1204) innehatte. Wenn auch nicht restlos klar ist, welche Funktion(en) er in
diesem Amt wahrnahm bzw. wahrzunehmen hatte,64 scheint doch soviel

zumindest sicher zu sein, dass es mit der Errichtung der Fatimiden-Herr-
schaft als Gegengewicht zum Amt des res galuta („Oberhaupt der Zerstreuten")

bzw. Exilarchen, das ist des in Bagdad residierenden „Oberhauptes der

Diaspora" geschaffen worden war und unter Saläh ad-Dln wiederbelebt wurde.65

Als ra'ïs al-yahüd erliess Mose ben Maimon Anordnungen (taqqanot)
unter anderem in Sachen Familienrecht, beaufsichtigte die Gemeindefinanzen

und unterzeichnete amtliche Urkunden. Sein bet din war zugleich die

höchste Appellationsinstanz. Ihren literarischen Niederschlag fand diese

diesbezügliche Tätigkeit nicht zuletzt in seinen Responsen66 und Briefen.

Wie schnell sich sein Name (und Ruhm) über Fustats und Ägyptens
Grenzen hinaus verbreitet hatte, bezeugt sein Iggeret Teman, sein „Brief an
die Juden Jemens" von 1172.67 Besorgt wegen eines messianischen Aufruhrs,
der die Juden im Jemen erfasst hatte, hatte sich deren Oberhaupt, Jakob ben

Nethan'el al-Fayyüml, der Sohn des Philosophen und Autors des theologischen

Kompendiums Bustän al-'uqül („Garten des Verstandes") Netan'el

al-Fayyüml (gestorben um 4925/1165),68 mit der Frage an Mose ben Maimon

gewandt, ob der Messias tatsächlich gekommen sein kann. Mit seiner

verneinenden Antwort darauf leistete Mose ben Maimon nicht nur einen

63 Ibn Abi Usaibi'a, cUyün al-anbä\ II, S. 217-218.
64 Siehe dazu die bei J. L. Kraemer, Maimonides' Intellectual Milieu in Cairo, S. 20

Anm. 57, genannte Literatur.
65 Zur Geschichte und Bedeutung dieses Amtes siehe M. R. Cohen, Jewish Self-

Government in Medieval Egypt. The Origins of the Office of Head of the Jews, ca.

1065-1126, Princeton/New Jersey 1980 (zu Mose ben Maimon dort S. 35); vgl.
dazu auch A. S. Ehrenkreutz, Saladin's Egypt and Maimonides, in; J. L. Kraemer
(ed.), Perspectives on Maimonides, S. 303-307.

66 Mose ben Maimon, Tesuvot ha-RaMBaM, ed. J. Blau, 4 Bände, Jerusalem
5718/1957-5746/1986.

67 Bibliographische Angaben oben in Anm. 15.
68 Netan'el al-Fayyûmï, Gan ha-sekhalim — bustän al-uqül, ed. Y. D. Qafih, Jeru¬

salem 1984.

298



wichtigen Beitrag zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum,69
sondern bewahrte vor allem die Gemeinde im Jemen davor, einem falschen

Messias auf den Leim zu gehen. Mit seiner Schlussbemerkung, dass „das
Gemeinwohl (hasdaqat ba-rabbim) es wert ist, dass man vor keiner Gefahr
zurückschreckt",70 hatte er zugleich die Maxime seines eigenen Lebens und
Handelns zu Papier gebracht, der er bis in seine letzten Lebenstage hinein
folgte, wie ihm Zeitgenossen ebenso wie spätere Autoren - trotz aller

Kontroverse, die er und sein Werk alsbald auslösten — gleichermassen bescheinigen.71

Am 20. Tevet 4965 13. Dezember 1204) starb Mose ben Maimon in
Fustat, drei Tage von Juden und Muslimen gleichermassen beweint, wie

spätere Uberlieferung zu berichten weiss. Die Legende will zudem, dass er

wegen der Gewissensbisse, die er sich machte, weil er mit seinem Leben in
Ägypten das biblisch-talmudische Verbot missachtet hatte, kurz vor seinem
Tode noch seinem Sohn Abraham — wie einst Jakob seinem Sohn Josef (Gen
50,5 und 12) - aufgetragen haben soll: „Begrabe mich nicht in Ägypten".
Also habe man ihn nach Eretz Israel überfuhrt und in Tiberias „etwa zwanzig
Schritte von den Gräbern Jochanan ben Sakkais und seiner Schüler"
begraben. Und wie die von Gedalja ihn Jahjä überlieferte Legende weiter
erzählt, soll den Trauerzug auf seinem Wege nach Eretz Israel eine Schar
Beduinen überfallen haben, aber sie vermochten den Sarg nicht von der Stelle

zu bewegen. Ergriffen von diesem Wunder, haben sie sich daraufhin dem

Trauerzug angeschlossen und ihn bis zur Begräbnisstätte begleitet.72

Wie sehr sich indessen an Mose ben Maimon und seinen Werken alsbald

die Geister schieden, belegt der mehr als zwei Jahrhunderte währende

sogenannte maimonideische Streit,73 dessen Schärfe bereits die Nachricht il-

69 Siehe dazu A. Ravitzky, 'To the Utmost Human Capacitiy'. Maimonides on the

Days of the Messiah, in: J.L. Kraemer (ed.), Perspectives on Maimonides, S. 221-
256 (Literatur).

70 Moses Maimonides, Epistle to Yemen, S. 106,8-10 (arab.) und S. XX (engl.); dt.:
Moses Maimonides, Der Brief in den Jemen, S. 86.

71 Siehe dazu die Zitate bei I. Münz, Mose ben Maimon, S. 301-303.
72 Gedalja ibn Jahjä, SaEelet ha-qabbala, S. 20c Mitte.
73 Ohne dass trotz umfangreicher Untersuchungen bis heute der eigendiche Grund

und die Einzelheiten des Verlaufs der „maimonideischen Kontroverse" klar geworden

sind. Siehe dazu unter anderen H. H. Ben-Sasson, Maimonidean Controversy,
in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band XI, Jerusalem 1971, Sp.

745-754; D.J. Silver, Maimonidean Criticism and Maimonidean Controversy

1180-1240, Leiden 1965; A. Shohat, Concerning the first Controversy on the

Writings of Maimonides [hebr.], in: Zion 36 (1971), S. 27—60.

299



lustriert, die Gedalja ibn Jahja über die Grabinschrift mitgeteilt hat. Hatte
zunächst jemand auf den Grabstein geschrieben:

„[Hier ruht] ein Mensch, und doch kein Mensch (adam welo' adam). Wenn ein
Mensch du warst, hat von den Engeln der Höhe deine Mutter dich empfangen
0we'im adam hayita mi-mal'akhe rom immekha hareta), oder durchs [götdiche]
Schöpferwort ohne eine Frau und einen Mann als ein Engel in der unteren Welt
warst du erschaffen (o ummera la-EL be'en issa wa-is mal'akh ba-'olam ha-tahton
nivreta

soll eine spätere Hand diese Inschrift entfernt und durch die lapidaren Worte

ersetzt haben: R. Mose Maimon muhram u-min („R. Mose Maimon, ein
Gebannter und Häretiker").74

74 Gedalja ibn Jahjä, Salselet ha-qabbala, S. 20c unten.

300


	Mose ben Maimon : Arzt, Philosoph und Oberhaupt der Juden : eine Erinnerung anlässlich senes 800. Todestages

