Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 60 (2004)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

FINE, LAWRENCE (ed.), Judaism in Practice. From the Middle Ages trough the
Early Modern Period, Princeton, Oxford: Princeton University Press 2001,
XVI + 537 S.; ISBN 0-691-05787-7.

Der in der Reihe der Princeton Readings in Religions erschienene und von daher in seiner
Konzeption vorgegebene Band méchte in Gestalt einer Anthologie einen Uberblick
iiber die zwolf Jahrhunderte jiidischen Lebens, jiidischer Kultur- und Religionsgeschich-
te zwischen 600 und 1800 in ihrer ganzen Vielfalt und Breite geben (Introduction, S.
1-36). In sieben Teilen mit insgesamt 39 Einzelthemen — im Zentrum stehen jeweils
ausgewihlte Quellentexte in englischer Ubersetzung — wird die ganze Breite jiidischer
Tradition vorgestellt. Das Spektrum reicht von der Liturgie (tidgliche und Festgebete) (S.
39-95) iiber den Zyklus des Lebens (S. 99 —167) und des Studiums der Tora und der
Ethik (S. 171-226), jiidische ,,Sekten® (dazu werden unter anderen die Karier gezihlt!)
und marginalisierte Gemeinschaften (S. 229-277), Kunst und Asthetik (S. 281-338)
bis hin zu Magie und Mystik (S. 341-409) und endet mit einer Auswahl von Bio-
graphien bedeutender Personlichkeiten aus verschiedenen Jahrhunderten von Mose ben
Maimon bis zum Gaon von Wilna (S. 413-520). Jedem in Ubersetzung zitierten
Quellentext voraus geht eine entsprechende Einleitung, die in der Summe eine Art
Handbuch der jiidischen Kultur(geschichte) und Tradition bilden. Entstanden ist auf
diese Weise, ohne hier niher auf einzelne Texte einzugehen, ein ausserordentlich niitz-
liches Studienbuch, dessen Adressaten in erster Linie wohl Studierende sind, denen auf
diese Weise wesentliche Quellentexte in gut eingefithrten und mit bibliographischen
Hinweisen verschenen englischen Ubersetzungen geboten werden. Fiir die Bereitstel-
lung und Bearbeitung der einzelnen Texte, ihrer Ubersetzung und Einfithrung hat der
Herausgeber die jeweils besten Fachleute gewinnen kénnen, so dass der Benutzer/die
Benutzerin dieser Anthologie sich ebenso auf die Reprisentativitit der ausgewihlten
Texte wie auf die Zuverlissigkeit der ihnen angebotenen Informationen verlassen
konnen. Als Begleitbuch fiir Vorlesungen und Seminare ist die Anthologie nur nach-
driicklich zu empfehlen.

Tiibingen Stefan Schreiner

GALLEY, SUSANNE, Das jiidische Jabr. Feste, Gedenk- und Feiertage, Miinchen:
C.H. Beck 2003 (= Beck’sche Reihe 1523), 208 S., 10 Abb., paperback,
€ 12,90; ISBN 3-406-49442-0.

In recht dichter Folge erscheinen seit den letzten Jahren — erfreulicherweise — einfiih-
rende Darstellungen rund ums Judentum; es stellt sich daher die Frage, ob es einer

221



neuerlichen solchen Einfiihrung (vielfach Nebenprodukt ganz anderer Forschungspro-
jekte), zumal zu den jiidischen Feiertagen, bedarf. Um es gleich vorwegzunehmen: Im
Falle der konzisen, gut lesbaren Ausfithrungen der an der Universitit Potsdam lehren-
den Religionshistorikerin Susanne Galley lohnte sich ein uneingeschrinktes ,ja“, denn:
Das ockerfarbene Biichlein aus der Beck’schen Reihe verfiigt keineswegs nur iiber for-
male Tugenden, die durch die optische Trennung von weiterfithrenden Informationen
und Quellentexten vom Lauftext durch Grauunterlegung sowie einen stringenten Auf-
bau erginzt werden, sondern bietet auf ,einem Gang durch den jiidischen Festkalender®
(5. 9) einen umfassenden Einblick in die Welt der jiidischen Feier- und Gedenktage.

Auf einer spannenden Tour d’Horizon fithrt uns Susanne Galley zunichst — im
ersten Kapitel von fiinf — nach einer kurzen Einfiihrung in den jiidischen Kalender im
allgemeinen zum Schabbat, dem ,Urbild aller jiidischen Feste® (S. 30). Interessant der
explizite Hinweis darauf, dass der Tanach den Schabbat ,nachhaltig einschirft®, aber
andererseits kaum konkrete Handlungsanweisungen gibt, wie dieser Tag denn zu be-
gehen sei (S. 35). Dem Schabbat als bedeutendstem jiidischen Tag wird denn auch das
lingste Kapitel gewidmet — neben denjenigen zu den Feiertagen Sukkot und Pessach.

Das Herzstiick des Buches sind die drei grossen , Festblocke®, die Herbstfeste mit
Rosch ha-Schana, Jom Kippur, Sukkot und — etwas spiter im Jahr — Chanukka, die
Friihlingsfeste mit Tu bi-Schwat, Purim, Pessach, Lag be-Omer und Schawuot, sodann
die Gedenktage Tisch’a be-Aw, Jom ha-Schoa, Jom ha-Sikaron und Jom ha-Atzma’ut.
Das fiinfte Kapitel ist als Nachtrag dem ,Lebenskreis® mit Geburt und Brit Mila, Bar
und Bat Mitzwa, Familiengriindung, Tod und Trauerriten gewidmet. Spannend ist, dass
Susanne Galley nicht nur die gegenwirtige Situation der Feste und Briuche schildert,
sondern stets Riickblick in die Vergangenheit von Bibel, rabbinischer Literatur wie auch
der Kabbala hilt; somit kann sie auch zu der erdgebundenen — und damit eher weniger
theologischen — Feststellung gelangen, dass viele Feste in ihren Urspriingen agrarisch-
irdischen Charakter besessen hitten und erst im Laufe der Zeit auf eine abstraktere und
damit theologische Ebene gelegt worden seien (z.B. S. 155 — 156).

Die sorgfiltige Einfithrung wird abgerundet durch einen Anhang, in dem die Bi-
bellesungen, die Wochenabschnitte, Worterklirungen sowie ein Literaturverzeichnis
und ein Abkiirzungs- und Quellenregister aufgefiihrt sind.

Ziirich Yvonne Dombardt

SeyBoLD, Kvraus, Poetik der Psalmen, Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2003 (=
Poetologische Studien zum Alten Testament 1), 407 S., gebunden, € 40,--;
ISBN 3-17-017895-4.

Hatte schon seinen Studien zur Psalmenauslegung (Stuttgart 1998) ein ,experimenteller
Zug® geeignet (Vorwort), so verfolgt Klaus Seybold auch in der Poetik der Psalmen
weniger ein systematisches Interesse, sondern bewegt sich weiter auf ,Such- und E:-
kundungsginge[n]“, deren studienhaften Charakter ernstzunehmen der Leser explizit
gebeten wird (S. 12). Dass gleichwohl mehr geboten wird, die Erkundungsginge — um
im Bild zu bleiben — zumindest zu einer iibersichtlichen und einladenden Wanderkarte
gestaltet und damit durchaus Umrisse eines Ganzen sichtbar werden, zeigt sich dem
Leser schon beim Blick auf das Inhaltsverzeichnis.

252



Der Stoff ist in 5 Teilen organisiert, die gleichsam den Werdegang der Texte nach-
zeichnen: Nach einer Einleitung (zu Theorie, Methodik; kurzer geschichtlicher Abriss)
folgen 1. Die Uberlieferung; I1. Satzstil und Versbildung; III. Textplanung und Text-
gestaltung; IV. Textausrichtung und Textverwendung; V. Textverarbeitung und Text-
sammlung. Insofern man am Ende bei den Psaltereditionen anlangt und so wieder die
tiberlieferte Dichtung in den Blick riicke, schliesst sich im ganzen ein Kreis, der ,alle
erkennbaren sprachbildenden und sprachformenden Aktivititen [. . .], die an der End-
fassung der Textgebilde noch feststellbar sind“, einfassen méchee (S. 375). Mit solch
weitem Poesiebegriff (Poesie ist ,Sprachschépfung als Prozess und als Resultat, S. 376)
zielt die Arbeit sowohl auf die poetischen Maglichkeiten als auch auf das, was man aus
deren Resultaten an theologischem Gewinn schopfen kann.

Seybold setzt texttheoretisch konsensfihig voraus, dass Texte eine Systemschichtung
aufweisen, insofern verschiedene Systeme die Texte formen. Daraus folgt eine mehr-
perspektivische Betrachtung, die Stilistik, Strukeur, Dimensionalitit, Rhetorik, Prag-
matik und Redaktion beriicksichtigt. Die Zusammenfiihrung einer solchen Fiille an
Aspekten, dokumentiert in einer beeindruckenden Zahl punktuell tiefgreifender oder
auch exemplarisch iibergreifender Untersuchungen, erdffnet dem Leser, der nun sei-
nerseits auf vielfiltige Erkundungsginge gehen kann, eine Reihe ungewohnter Perspek-
tiven und neuer Entdeckungszusammenhiinge. Freilich sind auch altbekannte Fragen zu
stellen und zu beantworten bzw. ihre Aporien aufzuzeigen. Nicht zuletzt wenn es um
Entstehungsprozesse, Sammlungsvorginge, Verfasserfragen und Verwendungsfragen
geht, fillt auf, wie massiv nach wie vor in Konjunktiven formuliert werden muss. Auf
der anderen Seite werden sehr konkrete Situationen angegeben: héfische Szene offent-
licher Verlautbarungen zu Ps 2, Tagebuchnotiz eines Pilgers auf einem Ostrakon zu Ps
131, fliichtig auf einem Pergamentblatr dahingeschriebene Asylbitte zu Ps 11 (S. 55).

Neue Riume werden etwa in der immerhin 20 Seiten umfassenden Behandlung der
Graphemik, also des iiberlieferten Schriftbildes und seiner (Be-)Deutungsméglichkeiten
in verschiedenen Psaltern erschlossen (Kap. 2.2), ebenso in der Entfaltung des zweiten
Hauptteils, der den Versbau (in Versstruktur und Versmass) vom Versklang (in Rhyth-
mik und Phonematik) unterscheidet und dabei ebenso anschaulich wie umsichtig, ja
selbstkritisch vorgeht. Die ,Perspektivik (Vorstellung/ Darstellung/ Einstellung des
Psalmautors) erhilt innerhalb der Diskussion der ,Iextwelt® (Kap. 6) zu Recht eigenes
Gewicht, wenngleich gerade hier der exemplarisch-experimentelle Charakter der Stu-
dien uniibersehbar wird (die ,Gebetsperspektive® gerit als ,poetologischer Sonderfall,
im Psalter sehr hiufig“, doch zum merkwiirdigen Appendix, S. 227). Starke Passagen
sind nicht zuletzt auch in den Teilen zu finden, die methodisch wie inhaltlich mutig in
die Bereiche der Pragmatik, der Textregie und den ganzen Komplex der Rezeption
vorstossen, hier zu entflechten und dennoch iibersichtlich zusammenfassend darzustel-
len versuchen. Besonders lohnend und lehrreich ist in diesem Band das ,,Querlesen®, da
verschiedene Psalmen je unter unterschiedlichen Aspekten analysiert werden. So ergibt
sich etwa fiir Ps 2.13.18.29.30.40.62.119 in diesem Sinne aus einer Reihe von Einzel-
ergebnissen ein differenziertes Bild vom Ganzen. Hierfiir sind auch die beigegebenen
Register hilfreich, wenngleich zu diesen angemerkt sei, dass die Schwichen des knappen
Begriffsregisters sowie das Fehlen eines Namenregisters an diesem Punkt Einbussen
bedeuten.

Es entspricht einem Projekt solchen Zuschnitts, dass auch Fragen bleiben. So kann
man beispielsweise fragen, wie sich der Autor das Verhiltnis von Historisierung und
Demotisierung, das unter dem Stichwort ,Theologisierung® der Psalmen in den spiten

233



Phasen der Rezeption behandelt wird, niherhin denke (S. 344ff.). Die unklare Bezug-
nahme auf die intendierte Identifikationsméglichkeit des Rezipienten erscheint zur Un-
terscheidung wenig geeignet, zumal Seybold selbst zugesteht, dass beide Momente auf
individuelle Aneignung gemiinzt sind oder doch zumindest in diesem Sinne wirksam
werden kénnen. Die Relektiire von Psalmtexten im Sinne von historisch-archaischen
Dokumenten widerspricht einer individuellen Identifikation durch den Leser eben
nicht. Andererseits bewirkt die theologische Bearbeitung etwa der Wallfahrtspsalmen —
gleich, ob man sie als ,Zuordnung auf die Theologie des Segens® (Seybold) oder als
Riickbindung jerusalemischer Priester- und Tempeltheologie an den Erfahrungsbereich
der Rezipienten beschreiben méchte (E. Zenger) — ein semantisch, theologisch, poe-
tisch-architektonisch so komplexes Flechtwerk, dass man die Herkunft von Ps 120 — 134
aus der individuellen Laiendichtung (S. 346) mit Zenger bezweifeln méchte. Man kann
schliesslich fragen, ob nicht die Erschliessung des ,theologischen Gewinns“ aus den
Resultaten der poetologischen Analyse — wie gesagt ebenfalls ein Ziel des Buches —
neben dem weit iiberwiegenden Augenmerk auf die poiesis der Texte allzu kurz gekom-
men ist.

Dennoch: Klaus Seybold erschliesst mit der ersten Poetik der Psalmen Neuland,
und dies in dankenswert ansprechender, informativer und anregender Weise. Diese
enorme Forschungs- wie auch didaktische Leistung wird sich trotz des Vorbehalts einer
experimentellen Versuchsanordnung angesichts des umfangreichen Themas durchaus
im Sinne eines ersten Lehr- und Handbuchs etablieren. Dass in Zukunft noch mehr zu
erwarten ist, zeigt schon die Tatsache, dass es sich beim vorliegenden Band um die
Eroffnung einer geplanten Reihe poetologischer Studien zum Alten Testament handelt —
eine erfreuliche Tatsache.

Tiibingen Friedmann EifSler

MrrTMANN-RICHERT, ULRIKE / FRIEDRICH AVEMARIE/ GERBERN S. OEGEMA
(ed.), Der Mensch vor Gott. Forschungen zum Menschenbild in Bibel, antikem
Judentum und Koran. Festschrift fiir Hermann Lichtenberger zum 60. Geburts-
tag, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2003, XIV + 242 §., paper-
back, € 29,90; ISBN 3-7887-2000-X.

Der sechzehn Beitrige, eine Grussadresse anstelle eines Vorworts sowie fiir eine Auf-
satzsammlung bemerkenswert gute Register umfassende Band zum Geburtstag des
Tiibinger Neutestamentlers und Leiters des Instituts fiir antikes Judentum und helle-
nistische Religionsgeschichte an der Universitit Tiibingen, Hermann Lichtenberger,
greift ein Thema auf, das sich wie ein roter Faden durch die Bi(bli)ographie des Ge-
feierten zieht: die Anthropologie in theologischer Perspektive. Die — hier nicht in stren-
ger Reihenfolge vorzustellenden — Beitrige sind in fiinf thematischen Rubriken unter-
gebracht: fmago Dei, Condicio humana, Oeconomia salutis, lustificatus et doctor iustitiae,
Homo interpres.

In erkenntnistheoretischer und metakritischer Hinsicht fragt zunichst H.-P.
Miiller, ,,[w]as der Akzeptanz einer biblischen Anthropologie entgegensteht und wie wir
mit der Herausforderung umgehen®, und stellt dabei die unmittelbare, Wahrheitsfihig-
keit in Anspruch nehmende begrifflich-diskursive Weltinterpretation durch Erwigun-

254



gen zur prinzipiellen Selbstriickbeziiglichkeit unseres Denkens und Daseins in Frage,
wodurch der Spiess gegeniiber einer reduktionistisch-naturwissenschaftlichen Perspek-
tive gleichsam umgekehrt und die Lebensdienlichkeit der narrativ-mythischen Wirk-
lichkeitsdeutung hervorgehoben wird. J.D.G. Dunn skizziert einen Plan zur Untersu-
chung der Frage, wie die Gottebenbildlichkeit des Menschen angesichts des klaren
Idolatrieverbots zu verstehen sein kann, und zieht dabei die Linien bis zur paulinischen
Adam-Christus-Typologie aus. S. Schreiner erhellt die engen Beziige zwischen bibli-
schen, rabbinischen und koranisch-islamischen Deutungen des Menschen im Schép-
fungswerk und zeigt die Spannungen, die durch die strikte Anthropomorphismusab-
wehr des Korans entstehen, im Kontext des Stellvertreterbegriffs auf: Der Mensch ist
halifa, nicht imago Dei. Die Condicio humana wird von B. Janowski aus dem Blick-
winkel der Psalmen beleuchtet, deren bildergesittigte Sprache durch Metaphorisierung,
welche Allcigliches experimentell aufbricht und Gewohntes verwandelt, gerade hinsicht-
lich existentieller Fragen wie der nach Leben und Tod ihre schépferische Kraft erweist.
In der Septuaginta, so F. Siegert, lassen sich bei der Ubersetzung aus dem Hebriischen
im Blick auf anthropologische Grundeinstellungen charakteristische Verschiebungen
beobachten. So werden einerseits die Vorlage abgeschwiicht (etwa Emotionen, Sexua-
litdt), andererseits neue Differenzierungen eingebracht (etwa im psychologischen Be-
reich). Und noch einmal Sexualitit: Negative Konnotation derselben durch Verkniip-
fung mit dem ,bésen Trieb“ geht, dies diskutiert P. W. van der Horst, in der rabbini-
schen Tradition einher mit der vom biblischen Mehrungsgebot ausgehenden positiven
Wertung, was zu einer paradox ambivalenten Haltung gegeniiber dem menschlichen
Triebleben fiithrt. — Drei weitere Beitridge gehen in den Bereich der friihjiidischen Li-
teratur: D.R. Schwartz erhebt eine durch bestimmte Textmarker signalisierte theolo-
gische Linie in 2 Makk, die die Konzeption gottlicher Strafe als Entwicklung von Rache
zu Erziehung aus Liebe nachzeichnen lisst; J. C. VanderKam entfaltet Implikationen
der im Jubildenbuch vorfindlichen doppelten Anthropologie, nach der Israel im Ge-
gensatz zu den Weltvélkern schon im Schépfungsgeschehen in einzigartiger und ex-
klusiver Weise erwihlt ist, wihrend G. W. E. Nickelsburg Differenz und zugleich Kom-
plementaritit von Einschitzungen der anthropologischen Grundsituation in 1 Hen und
in Qumran (1QS und Hodayot) identifiziert. — Eingehender beschiftigen sich mit
Qumran ferner B. Ego und A. Lange, die, ausgehend vom Pseudo-Jubildentext 4QQ225,
dem Motiv der ,,Anrechnung der Gerechtigkeit® in der Abrahamsperikope (Gen 15,6)
rezeptionsgeschichtlich durch die antik-jiidische Literatur nachgehen, sowie J.H.
Charlesworth in seiner Rekonstruktion des Hintergrunds der autobiographischen Pas-
sage 1QH 16,16ff des Lehrers der Gerechtigkeit, in der dieser die Homonymie von
moreh ,Frithregen® in Joel 2,23 und moreh ,Lehrer programmatisch fruchtbar macht. —
Weitere drei Beitrige befassen sich mit Paulus: R. Bergmeier bestimmt das Unterwor-
fensein unter die ,Stoicheia® Gal 4,3 als Kennzeichen des unerlésten Stands des ge-
schopflichen Lebens und will auf diesem Hintergrund wegkommen von der auslegungs-
geschichtlich einseitigen Bezugnahme auf die angeblich analog versklavende Tora; O.
Hofius wendet sich dem in Gal 5,17 angezeigten Verhiltnis zwischen Fleisch und Geist
zu, wihrend W. Klaiber die paulinische Rechtfertigungsterminologie auf Herkunft und
Verwendung untersucht. — Daran schliesst sich P. Stuhlmachers Studie zum ,Leben
unter der Vergebung* nach Matthius-Texten an, das fiir Christen als Entsprechung zum
Verhalten Gottes in der Gemeinde ebenso méglich wie verpflichtend wird. Schliesslich
vermittelt unter der Rubrik Homo interpres E. Tov einen fundierten Eindruck davon,

255



wie persénliche Priferenzen und (nicht nur philosophische) Vorentscheidungen die
Ubersetzer der Septuaginta in ihrer Arbeit pridisponieren.

Tiibingen Friedmann Eifsler

GUGGENHEIMER, HEINRICH W., The Jerusalem Talmud. First Order: Zeraim.
Tractates Terumot and Ma’serot. Edition, Translation, and Commentary, Berlin,
New York: de Gruyter 2002 (= Studia Judaica. Forschungen zur Wissen-
schaft des Judentums 21), 584 S., € 148,--; ISSN 0934-2575.

GUGGENHEIMER, HEINRICH W., The Jerusalem Talmud. First Order: Zeraim.
Tractates Ma’aser Sheni, Hallah, >Orlah, and Bikkurim. Fdition, Translation,
and Commentary, Berlin, New York: de Gruyter 2003 (= Studia Judaica.
Forschungen zur Wissenschaft des Judentums 23), 672 S., € 148,--; ISBN
3-11-017763-3.

Mit beiden anzuzeigenden Binden legt der Autor die Frucht seiner langjihrigen Be-
schiiftigung mit den jeweils im Titel genannten Traktaten des palistinensischen Talmud
vor, mit denen er seine Edition (der Text ist um der leichteren Lesbarkeit willen nach
sephardisch-rabbinischen Regeln vokalisiert), englische Ubersetzung und Kommentie-
rung der ersten Ordnung zum Abschluss bringt. Erneut verzichtet der Autor nicht nur,
wie er in den Vorworten schreibt, auf Emendationen, sondern teilweise (nicht durch-
gingig) auch auf die textkritische Analyse: Der erste Band basiert in der Hauptsache auf
der editio princeps, der zweite auf einer 2001 von der Jerusalemer Sprachakademie
verdffentlichten Handschrift. Fiir die Interpretation zieht er vorzugsweise Maimonides
und von den Kommentatoren des 18. Jahrhunderts Eliahu Fulda (weniger Moses Mar-
galit) zu Rate. Auf kritische Erwigungen zum Text kann freilich nicht verzichtet wer-
den, wie die Textgestaltung etwa im siebten Kapitel des Traktates Terumot (S. 222)
zeigt, wo parallele Formulierungen aus dem Traktat Ketubot, in Klammer gesetzt, in
den Editionstext Eingang finden. Und wenn es im ersten Kapitel des genannten
Traktates nach der editio princeps heisst: ,Everybody is permitted to write a bill of
divorce, even (afilu) an insane person® (S. 8), so hitte man gern ein erklirendes Wort
zur gegenteiligen Lesart der Leidener Handschrift (dort heisst es: ,aufler ein Unsinni-
ger”) gelesen.

Wenn man von diesen prinzipiellen methodischen Erwigungen absieht, sind beide
Binde freilich eine Fundgrube fiir vielfiltige Entdeckungen in der Welt des Jerusalemer
Talmud. Im Traktat ,Ma’aser Sheni“ findet sich im vierten Kapitel zum Beispiel eine
ganze Abfolge von Traumschilderungen und Erwigungen zur rabbinischen Traumdeu-
tung: ,,Dreams do not improve or detract®, heisst es zur neunten Halakha im Hinblick
auf die Frage nach méglichen Geltungsanspriichen, die sich aus einem Traum (oder
seiner Deutung) ergeben kénnten. Im Anschluss kommt ein Mann zu Rabbi Halaphta
und berichtet von einem im Traum erhaltenen Befehl, nach Kappadozien zu gehen, um
dort das Eigentum seines Vaters wiederzufinden. Da der Vater des Triumers nie in
Kappadozien gewesen sei, lduft — so das Diktum Halaphtas — die Deutung auf zwanzig
(griechisch fiir ,,kappa“) Balken hinaus, die im Hause des Ratsuchenden zu finden seien.

256



Hier und an anderer Stelle hitte sich der uninformierte Leser natiirlich iiber erklirende
Bemerkungen gefreut. Auch stellt sich die Frage, ob der Grundsatz, dass ein Traum sich
erst nach erfolgter Deutung bewahrheiten kann, hilfreich iibersetzt ist. Vor dem Hin-
tergrund dieser Lehrmeinung hatte Rabbi Eliezer seine Schiiler getadelt, weil diese den
Traum einer Frau daraufhin ausgelegt hatten, dass ihr Ehemann in Kiirze sterben
wiirde, was darauthin auch geschah: ,You killed a person for the dream goes only after
its interpretation® (S. 165).

Beide Binde sind mit ausfiihrlichen biographischen, biblischen sowie weiteren
(griechische, lateinische, hebriische und arabische Worter) Indizes versehen. Der zweite
Band enthilt im Schlussteil Uberlegungen zur Stellung der Tosephta zwischen den
palistinensischen und babylonischen Traditionen sowie zur Redaktion der Mischna im
Hinblick auf die tiberiensische Akademie Rabbi Yohanans, die durch eine statistische
Untersuchung zur Hiufigkeit der Nennung der wichtigsten rabbinischen Gelehrten in
den untersuchten Traktaten untermauert werden.

Tiibingen Matthias Morgenstern

MaAIMONIDES, MOSES, Der Brief in den Jemen. Téxte zum Messias, herausge-
geben, iibersetzt und kommentiert von Sylvia Powels-Niami, unter Mitwir-
kung von Helen Thein. Mit einem Vorwort von Friedrich Niewdhner, Ber-
lin: Parerga Verlag 2002 (= Jiidische Geistesgeschichte 1), 117 S., Broschur,
kl. 8°, € 15,--; ISBN 3-930450-74-7.

Ohne Zweifel gehért Mose ben Maimons aus aktuellem Anlass 1172 an die Juden
Jemens auf arabisch geschriebener (zumeist jedoch unter dem hebriischen Titel Iggeret
Teman zitierter) Brief nicht nur zu den bedeutendsten geistesgeschichtlichen Dokumen-
ten des jiidischen Mittelalters, sondern zugleich zu den wichtigsten Texten aus der
Geschichte des Ringens um die messianische Idee im Judentum ebenso wie der jiidi-
schen (hier Mose ben Maimons) Auseinandersetzung mit Christentum und Islam. Um
so verdienstvoller ist es daher, dass dieser Brief nun erstmals aus dem Arabischen ins
Deutsche iibersetzt vorgelegt wird. Die sorgfiltig gearbeitete Ubersetzung (S. 27-86)
beriicksichtigt dabei zugleich auch die drei bekannten, mittelalterlichen hebriischen
Versionen Abraham ben Schemuel ha-Lewi ibn Hasdais (erste Hilfte 13. Jahrhundert),
Schemuel ben Jehuda ibn Tibbons (um 1150 — um 1230) und Nahum ha-Ma‘ravis
(erste Hilfte 13. Jahrhundert). Zum Verstindnis von Inhalt und Sprache des Textes
erforderliche Erklirungen werden in den Fussnoten zur Ubersetzung geboten und/oder
im Nachwort der Ubersetzerin (S. 95 —110) nachgereicht. Besondere Aufmerksamkeit
schenkt sie dabei dem islamischen Umfeld des Briefes sowie den oft subtilen Bezug-
nahmen auf islamische Uberlieferung und Auseinandersetzung mit ihr. Ein Portrit des
Denkers Mose ben Maimon schliesslich liefert F. Niewshner in seinem Vorwort (S.
9—26). Schade nur, dass die als thematische Erginzung zu Mose ben Maimons Brief
abgedruckten Ausziige aus dessen Mischne Tora, hilkhot melakhim X1 und XII (S. 87—
93) nach Moritz Zobels auf einer zensierten und nicht — wie in Judaica 42 (1986), S.
7479 geschehen — nach einer auf der unzensierten jemenitischen Textausgabe beru-
henden Ubersetzung zitiert werden. So bleiben der Leserin/dem Leser die beiden wich-
tigen Abschnitte am Ende von Kap. XI vorenthalten, in denen Mose ben Maimon noch

237



einmal auf Christentum und Islam zu sprechen kommt. Der Wert der Ubersetzung des
Briefes wird dadurch allerdings nicht gemindert.

Tiibingen Stefan Schreiner

Suariro, MARrC B., The Limits of Orthodox Theology. Maimonides™ Thirteen
Principles Reappraised, Oxford, Portland/Oregon: The Littman Library of
Jewish Civilization 2004, XII + 221 S., gr. 8° ISBN 1-874774-90-0.

Den Anstoss, sich mit diesem Thema zu befassen, gab Marc B. Shapiro ein Aufsatz in
Torah u-Madda Journal 1 (1989), S. 68-71, dessen Autor, R. Yehudah Parnes, die
These vertreten hat, dass aus Sicht des orthodoxen Judentums ,heresy is defined by the
Thirteen Principles of Maimonides“ und es demzufolge nicht erlaubt ist, ,to read
anything that disagrees with these Principles, since it is ipso facto heresy®. Tatsichlich
hat kein anderer Text aus der Feder Mose ben Maimons nicht nur eine so intensive
Rezeptions- und Wirkungsgeschichte entfaltet wie die 13 Prinzipien — davon zeugen
nicht zuletzt ihre zahllosen poetischen Bearbeitungen, von denen eine in den Siddur
Eingang gefunden hat —, sondern so oft, und dies bis heute, immer wieder auch als eine
Art ,,Orthodox catechism® herhalten miissen. Urspriinglich nur ein Teil der Einleitung
zum Kommentar von Mischna Sanhedrin X, sind Mose ben Maimons 13 Prinzipien
alsbald aus ihrem urspriinglichen Kontext herausgelost und gleichsam in den Rang von
Dogmen erhoben, als solche rezipiert worden. Ausgehend von dieser Beobachtung so-
wie der oben erwihnten These, ist es daher Shapiros Anliegen, ,to examine the claim
that Maimonides™ Principles are the last word in Jewish theology® (S. 158). Vorausge-
gangen ist diesem Bemiihen ein gleichnamiger Aufsatz (in: 7orah u-Madda Journal 4
[1993], S. 187-242), in dem Shapiro derselben Frage bereits nachgegangen war, die er
hier wieder aufgreift und in einem breiteren Kontext vertieft.

In aller Sorgfalt analysiert er dazu die 13 Prinzipien der Reihe nach (S. 38 -156)
jeweils im Zusammenhang sowohl der Werke Mose ben Maimons und der dort ge-
botenen Interpretation einerseits als auch unter Beriicksichtigung der rabbinischen
Tradition ebenso wie in bemerkenswert breitem Umfang herangezogener sogenannter
Sekundirliteratur andererseits (Bibliographie: S. 169—203!). Entstanden ist auf diese
Weise zugleich ein durchgehender Kommentar zu den 13 Prinzipien, in dessen Mittel-
punkt die Diskussion nicht allein traditioneller, d.h. ,orthodoxer® theologischer Deu-
tungen steht, sondern ebenso die Erérterung der mit ihnen verbundenen philosophi-
schen Fragen. Der Einzeluntersuchung vorangestellt ist eine ,,Introduction® (S. 1-37),
in der Shapiro die Bedeutung der 13 Prinzipien erortert und dabei zugleich der grund-
sitzlichen Frage nach dem Dogma und seinem Ort in der jiidischen Uberlieferung im
allgemeinen und der Sicht des Maimonides auf seine 13 Prinzipien im besonderen
nachgeht. Mit aller nur wiinschenswerten Deutlichkeit zeigt Shapiro darin, dass trotz
bis heute verbreiteter anderer Ansicht (1) ,traditional Jewish theology [bzw. ,Orthodox
Judaism‘] has allowed for much more latitude than found in the Thirteen Principles®, es
deswegen immer auch (2) ,a history of opposition to Maimonides’ Principles among
the ranks of traditional [. . .] Judaism®“ gegeben hat, die ausfiihrlich dokumentiert wird,
und (3) Mose ben Maimon selber seine 13 Prinzipien nicht ,as his final statement on
the fundamentals of Jewish faith® (S. 7) verstanden wissen wollte. Vielmehr — so der

258



Schluss, zu dem Shapiro am Ende seiner Untersuchung gelangt — zeigt sich, dass ,,many
of his Principles were not regarded as authoritative, either before his time or afterwards*
(S. 158).

Es ist ein in doppelter Hinsicht bemerkenswertes Buch, das Shapiro vorgelegt hat:
Zum einen Kommentar zu Mose ben Maimons 13 Prinzipien, ist es zum anderen
zugleich eine gelungene zusammenfassende Darstellung der zentralen Themen jiidischer
Theologie und gewihrt damit einen tiefen Einblick in das, was im Klappentext des
Buches ,traditional Jewish thought“ genannt worden ist.

Tiibingen Stefan Schreiner

Brann, Ross, Power in the Portrayal. Representations of Jews and Muslims in
Eleventh- and Twelfth-Century Islamic Spain, Princeton, Oxford: Princeton
University Press 2002, XI + 194 S., gr. 8°; ISBN 0-691-00187-1.

Auf der Suche nach eventuellen historischen Vorbildern einer convivencia insbesondere
von Juden und Muslimen ist in jiingster Zeit nicht zuletzt immer wieder auch al-
Andalus, das mittelalterliche islamische Spanien bemiiht worden, und zahlreiche hi-
storische Untersuchungen haben versucht, dieses Zusammenleben, soweit es anhand
vorhandener Quellen darstellbar ist, mit seinen Licht- und Schattenseiten zu beschrei-
ben. Wenn R. Branns Buch auf den ersten Blick in dieselbe Richtung zu weisen scheint,
ist sein Interesse gleichwohl ein anderes. Hier geht es nicht um , the historian’s effort to
arrive at a meaningful generalization of the Jewish experience in al-Andalus®, auch nicht
um ,,pinpointing the extent and depth of anti-Jewish sentiment in Andalusi Islam“ (S.
6); vielmehr interessiert Brann, durch seine bisherigen Arbeiten zur andalusischen he-
briisch-arabischen Poesie als Fachmann dafiir ausgewiesen, die Frage: ,how did the
social and literary imagination of Andalusi-Muslim and -Jewish literary religious intel-
lectuals represent their counterparts and rivals, elite members of one another’s com-
munities during the eleventh and twelfth centuries?” (S. 7) bzw. was und wie dachten
jiidische und muslimische Intellektuelle im 11./12. Jahrhundert in al-Andalus vonein-
ander? Eine Antwort darauf versucht Brann in den von Introduction (S. 1-23) und
Bibliography (S. 161—184) eingerahmten fiinf Kapiteln seines Buches, von denen drei
bereits zuvor als Aufsatz erschienen und fiir den Wiederabdruck entsprechend umge-
arbeitet worden sind.

Im Mittelpunke der ersten drei Kapitel (S. 1-53.54—90.91-118) stehen ,Muslim
representations des jiidischen Dichters, Gelehrten und Politikers Isma‘il ibn Naghrila,
das ist Samuel ha-Nagid (993 —1055/6), Wesir am Hof in Granada und Oberhaupt der
spanischen Juden. An seinem Beispiel illustriert Brann zum einen, wie freimiitig und
zugleich unterschiedlich Juden, ihre Stirken und Schwichen, vor allem aber ihre reli-
gidse Andersartigkeit in der arabisch-islamischen historiographischen, biographischen
und anderen Literatur dargestellt werden, und zum anderen, dass deren mit ,issues of
sovereignty, power, and knowledge” befasste Darstellungen ,resonate with specifically
Muslim apprehensions and misgivings and [. . .] structures of thought internal to Islam
for which the Jew serves as the relational concept®, so dass wir am Ende ,,more about
their producers and consumers than about Ibn Naghrila himself “ erfahren (S. 118). Ein
ganz anderes Bild bietet demgegeniiber die jiidische Literatur im Blick auf Islam und

259



Muslime; denn ,the liberties Andalusi-Jewish liturgical poets, biblical exegetes, and
theologians sometimes permitted themselves in their remarks about Islam and Islam-
dom figure hardly at all in the poet’s representations of Muslims® (S. 120), wie Brann
in Kapitel 4 und 5 (S. 119-139.140 —159) am Beispiel von Texten von Abraham ben
Esra, Mose ben Esra, Abraham ben Da’ud, Samuel ha-Nagid und Jehuda al-Harizi
aufzeigt. So gilt auch hier, dass die Darstellung des in religiéser Hinsicht anderen mehr
aussagt ,about the cultural situation of the scriptor’s textual community than that of the
depicted subject”. In der Tat, so hiufig uns Juden und Muslime im Gesprich iiber
wissenschaftliche und literarische Themen begegnen, so selten finden wir sie als Ge-
sprichspartner iiber religiose Themen, beispielsweise als jiidische Informanten von
Muslimen iiber das Judentum. Damit méchte Brann zugleich belegen, dass trotz aller
tatsichlichen oder nur vermeintlichen convivencia das Wissen umeinander, vor allem
aber das Interesse aneinander offenbar weitaus geringer war, als dies iiblicherweise an-
genommen oder zumindest unterstellt wird. Eine offene Frage muss einstweilen aber
noch bleiben, ob — und wenn: ja — wie weit dieses aufgrund ausgewihlter Textbeispiele
gewonnene Ergebnis am Ende auch verallgemeinert werden kann.

Tiibingen Stefan Schreiner

LANGE, NicHoras DE (ed.), Hebrew Scholarship and the Medieval World,
Cambridge: University Press 2001, XIV + 247 §S., gr. 8% ISBN 0-521-
78116-7.

Mit ihrem Sammelband haben sich Herausgeber und Autoren/Autorinnen ein dop-
peltes Ziel gesetzt: Ihre Absicht war zum einen, ,to celebrate Professor [Raphael] Loe-
we’s long life in the service of Hebrew scholarship® (Bibliographie ausgewihlter Schrif-
ten: S. 240—245), und zum anderen, ,,to celebrate [. . .] the currant vibrancy of Hebrew
scholarship relating to the medieval period and to reflect on its achievements during the
latter part of the twentieth century® (S. XI).

Die insgesamt fiinfzehn Beitrige sind in vier Themenbereiche gegliedert. Thema
von Teil I ist die Forschungsgeschichte: D. Frank resiimiert zehn Jahre (1989 -1999)
Forschung zum mittelalterlichen Karaismus (S. 3—22); anschliessend beschreiben N. de
Lange das hebriische Erbe der jiidischen Gelehrten in Byzanz und den gegenwirtigen
Stand seiner Erforschung (S. 23-37), A. Séenz-Badillos den status quaestionis im Blick
auf die Erforschung der hebriischen Philologie im mittelalterlichen Spanien (S. 38—59)
und S.C. Reif aktuelle Trends der in den letzten Jahren sprunghaft angewachsenen
Erforschung der hebriischen Liturgie des Mittelalters. — In den folgenden drei Teilen
geht es um drei verschiedene Forschungsgebiete: in Teil II zunichst um die hebriische
Sprache und die Entwicklung der hebriischen Sprachwissenschaft. G. Khan befasst sich
mit den frithen kariischen Grammatikern und Saadja Gaon und ihrem wechselseitigen
Einfluss aufeinander (S. 77—91). A. van der Heide untersucht am Beispiel des Verbs
nissa ,versuchen, erproben” und seinem Derivat massa einige Grundprobleme der
frithen hebriischen Lexikographie (S. 92-106). An R. Loewes Pionierarbeit iiber die
christlichen Hebraisten im mittelalterlichen England (in: Hebrew Union College Annual
28 [1957]) ankniipfend, analysiert J. Olszowy-Schlanger anhand einiger zweisprachiger
hebriisch-lateinischer Handschriften den Umfang der Kenntnis in hebriischer Gram-

260



matik unter den christlichen Gelehrten im England des 12./13. Jahrhunderts (S. 107 -
128). — Gebet und Poesie sind Gegenstand von Teil III: M. Weitzman (s. A.) rekon-
struiert die Anfinge des seines Erachtens ins 3. Jahrhundert zu datierenden Qaddisch
(S. 131-137). Wie Jehuda ha-Lewis seinen Platz zwischen Christen und Muslimen in
Spanien, Agypten und Palistina in seinen Gedichten dokumentiert hat, ist Gegenstand
der Untersuchung J. Yahaloms (S. 138 —148), und M. Itzhaki zeigt an einigen Bei-
spielen, welche Neuerungen Abraham ibn Esra in die weltliche hebriische Poesie ein-
gebracht hat (S. 149 -155). Wihrend W. van Bekkum an Textbeispielen aus dem 15.
Jahrhundert die Bedeutung der se/ibot und ginot als ,a unique source for the spiritual
anxiety of the Jews in Spain in a century of growing exclusion® erldutert (S. 156 —170),
diskutiert A. Tanenbaum Probleme der Ubersetzung mittelalterlicher hebriischer Poesie
(S.171-185). — In Teil IV mit dem Thema ,The World Outside” versucht W. Horbury
eine Beschreibung des Spektrums hebriischer und apologetischer Literatur des Mittel-
alters und ihre Definition (S. 189-209). C. Sirat spiirt dem christlichen Einfluss auf
die Bibelkommentare des provencalischen Gelehrten Lewi ben Gerson/Gersonides
nach (S. 210-223), und 1.E. Zwiep schliesslich erortert Profiat Durans Umgang mit
christlicher Tradition im Rahmen jiidischer Tora-Gelehrsamkeit (S. 224 —239).

Auch wenn im Rahmen dieser Anzeige nicht mehr als ein Hinweis auf die Inhalte
der einzelnen Beitrige gegeben werden konnte, ist am Ende gleichwohl festzuhalten,
dass das doppelte Ziel, das Herausgeber und Autoren/Autorinnen vor Augen hatten,
erreicht worden ist. Gelungen ist ihnen nicht nur ein Resiimee des aktuellen Standes
der Erforschung der hebriischen Sprache, Literatur und Philologie des Mittelalters,
sondern damit zugleich auch ein Exposé, das in seiner ganzen Breite und Vielfalt der
Themen willkommene Anregungen fiir weitere Forschung bietet. Das an Themen, die
es aufzugreifen lohnt, alles andere als Mangel herrscht, belegen die Beitrige je auf ihre
Weise zur Geniige.

Tiibingen Stefan Schreiner

Dob1, Amos, Studies in the Linguistic Tradition of Spanish Jews before the

Expulsion [hebr.], Beer-Sheva: Ben Gurion University of the Negev Press
2002, 256 S., 4 Abb.; ISBN 965-342-845-4.

Amos Dodi, Dozent fiir hebriische Sprachwissenschaft und Semitistik an der Bar-Ilan
Universitit in Ramat-Gan/Israel, baut auf eine Reihe eigener Untersuchungen zur
Punktierung mittelalterlicher spanischer Siddurim und Machsorim auf, wenn er mit
diesem Band als vorliufige Kronung dieser Forschungen die linguistische Analyse eines
sefardischen Machsors aus dem 15. Jahrhundert vorlegt. Gegenstand der Untersuchung
ist eine in verschiedener Hinsicht herausragende mittelspanische Handschrift (Ms.
hebr. 30, 242 fol.) aus der Kéniglichen Bibliothek in Kopenhagen. Sie diente anderen
bekannten, in Aufbau und Inhalt vergleichbaren Machsorim der Region (etwa Vatikan
Bibliotheca Rossiana 360 und Paris Bibliotheque nationale hébr. 658) offenbar als
Vorbild und wird so auch durchgehend in dieser Funktion wahrgenommen. Die Be-
deutung der punktiert erhaltenen Machsorhandschriften aus dem Spanien des 13. — 15.
Jahrhunderts liegt nicht nur in der Bezeugung der linguistischen Tradition des Hebrii-
schen im christlichen Spanien vor der Vertreibung der Juden, sondern ebenso auch in

261



der fiir diesen Raum einzigartigen Bewahrung einer Fiille von unterschiedlichsten
Texten aus Mischna, Baraita, Talmud und Pijjut. Der Autor stellt Machsor Kopenhagen
in der Einleitung in den grosseren Rahmen der Geschichte der spanischen Juden im
allgemeinen und ihrer linguistischen Traditionen im besonderen, um dann auf me-
thodische Fragen und spezifische Schwierigkeiten bei der Erforschung von Manuskrip-
ten liturgischer Texte aus diesem Bereich einzugehen. Nachdem in Kap. 1 Ms. Kopen-
hagen 30 eingehend vorgestellt wird, folgen in fiinf Kapiteln Spezialuntersuchungen
unterschiedlichen Umfangs zu den Verbal- (2) und den Nominalformen (3) im einzel-
nen, zu den in diesem Machsor enthaltenen Fremd- und Lehnwortern (4), zur Wie-
dergabe rabbinischer Namen (5) sowie zum Bereich zwischen Formenbildung und Syn-
tax (6), jeweils streng unter dem Gesichtspunkt der Punktierung. In Kap. 7 werden die
Ergebnisse festgehalten, worauf im letzten Kapitel Textbeispiele aus den schon erwihn-
ten Bereichen der Traditionsliteratur nach der Fassung des Machsor Kopenhagen im
Wortlaut dokumentiert werden. Am Ende stehen iibliche Register und Indizes, unter
denen ein umfangreiches Verzeichnis einschligiger Handschriften aus ganz Europa als
besonders hilfreich hervorgehoben zu werden verdient.

Tiibingen Friedmann Eiffler

BERGER, RuTH, Sexualitit, Ebe und Familienleben in der jiidischen Moral-
Literatur (900—1900), Wiesbaden: Harrassowitz 2003 (= Jiidische Kultur.
Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur 10), VIII + 374 S,
gebunden, € 49,--; ISBN 3-447-04702-X.

Das vorliegende Buch fusst auf der Dissertation der Autorin (Duisburg 2001). Es
mdchte darstellen, ,was die jiidische Moralliteratur iiber das Geschlechtsleben und da-
mit zusammenhingende Fragen zu sagen weiss“, wie nach Meinung ihrer Autoren ,eine
ideale Beziehung zwischen Mann und Frau aussehen und welche Funktion sie erfiillen
soll [...] und wie sich schliesslich das Verhiltnis zwischen Eltern und ihren Kindern
gestalten sollte” (S. 3). Gleichzeitig soll es der kiinftigen Forschung zur jiidischen Mo-
ralliteratur als eine Arbeitshilfe dienen, ,mit deren Hilfe es leichter méglich wird,
festzustellen, welche Vorstellungen spezifisch fiir den jeweils behandelten Autor, fiir sein
Milieu, seine Zielgruppe oder die behandelte Epoche sind und welche zum Allgemein-
gut gehéren® (S. 5).

Diesem Anliegen geht die Verfasserin in zehn — nach eigenem Bekunden auch
unabhingig voneinander lesbaren (S. IX) — Kapiteln nach. Dabei spannt sich der in-
haltliche Bogen von Reflexionen iiber Sexualitit und Kérperlichkeit im Allgemeinen
(Kap. II) iiber sexuelle Siinden (Kap. III) bis hin zu konkreten Vorstellungen zur
Anbahnung und Gestaltung der Ehe (Kap. IV-VIII) und der Erzichung von Kindern
(Kap. IX). Demgegeniiber bietet die Einleitung (Kap. I) eine Definition des Begriffs
Moussar (Moralliteratur), seiner Autoren und Adressaten sowie eine Begriindung fiir den
gewihlten zeitlichen Rahmen und die zugrunde gelegten Quellen. Neben einer Uber-
sicht zur Geschichte des Mussar gibt die Verfasserin an dieser Stelle Auskunft iiber ihre
methodologischen und terminologischen Vorentscheidungen. Als Hauptproblem ihrer
Untersuchung kristallisiert sich der Verfasserin alsbald die Bindung der Moralschriften
an (vor allem rabbinische) Traditionen und (soziale) Konventionen heraus, was es oft

262



unméglich macht, die persénliche Ansicht eines Autors vom iiberlieferten Material
abzuheben (vgl. S. 17). Man méchte hinzufiigen, dass die Divergenz zwischen dem in
der Mussarliteratur vorausgesetzten und den tatsichlichen sozialen Verhiltnissen der
jeweiligen Zeit einen weiteren Aspekt dieses Grundproblems darstellt.

Zunichst aber ist die beachtliche Zahl an bearbeiteten Quellen (etwa 80 Einzeltitel
auf hebriisch, jiddisch, ladino) hervorzuheben. Diese werden durchweg iiberzeugend
auf ihren kulturellen und theologischen Hintergrund bezogen und methodisch ausge-
wertet. Insbesondere in den ersten Kapiteln (II-I1I) bietet die Verfasserin ein einleuch-
tendes Modell der Entwicklung sexual-ethischer Vorstellungen an — ein Verfahren, das
leider in spiteren Kapiteln weniger transparent gemacht wird. Als die bedeutendsten
Einschnitte in der Geschichte der jiidischen Sexualethik arbeitet sie die auf einem
neoplatonischen Dualismus fussende Anthropologie Bachja b. Paqudas (vgl. S. 39-40)
sowie das Eindringen kabbalistischer Konzepte in den Mussar heraus. Wihrend der sich
aus Bachjas ergebende Leib-Seele-Dualismus seit dem Spitmittelalter zu einer Abwer-
tung alles Korperlichen und zu einer Hochschitzung der Askese fiihrte, erbrachten die
theurgischen Vorstellungen der Kabbala eine erhebliche Verschirfung in der Bewertung
menschlicher (insbesondere sexueller) Vergehen. Die negativen Folgen kérperlicher Be-
gierden betrafen nun nicht mehr nur den Ubeltiter, sondern konnten das gesamte
Gefiige kosmischer und géttlicher Krifte aus dem Gleichgewicht bringen (S. 44-47).

Ein wichtiges Anliegen der Verfasserin ist es, die unterschiedlichen sexualethischen
Standards und Anspriiche an die beiden Geschlechter aufzuzeigen und deren Folgen fiir
Ehe und Erziehung transparent zu machen. Zwar wird der aussercheliche Geschlechts-
verkehr Frauen wie Minern gleichermassen untersagt, der Ehebruch jedoch vor allem
als Verletzung minnlichen Eigentumsrechts — also androzentrisch — definiert (vgl. S.
85-89). Ein dhnliches Ungleichgewicht zeigt sich bei der Formulierung von Massnah-
men zur Aufrechterhaltung der Keuschheit: Auch hier werden der Frau die hirteren
Kriterien aufgebiirdet (S. 119) — zumal die Keuschheit der Frau das nahezu einzige
Merkmal unter den iiberraschend wenig materiell definierten Voraussetzungen einer
Ehe-Anbahnung darstellt. Einen weiteren, hochst interessanten Aspekt der vorliegenden
Untersuchung bildet die Frage nach den Unterschieden zwischen aschkenasischen und
sefardischen Sozialformen, wie sie insbesondere an Ehe und Familie gerichtet wird (8.
149 -159).

Zwar wirken gelegentliche Riickgriffe auf sozialbiologische Hypothesen manchmal
etwas deplaziert (z. B. S. 153), die Reflexionen iiber den Zusammenhang sozialethischer
Theorie und der Realitit sowie iiber die Interaktion jiidischer Lebensweisen mit ihrer
christlichen bzw. islamischen Umwelt zeigen neue Einsichten ebenso auf wie grosse
Desiderate in der Forschung. Zweifelsohne ist das vorliegende Buch — schon gar im
deutschen Sprachraum — eine Pionierarbeit, die aufgrund ihrer sorgfiltigen und me-
thodisch reflektierten Aufarbeitung einer Vielzahl von Quellen eine Fiille von Einsich-
ten zum jiidischen Sozialleben bereitstellt. Es sei jedem/jeder, der/die sich fundiert
tiber die Entwicklung der jiidischen Sexual- und Familienethik informieren méchte,
dringend zur Lektiire empfohlen.

Berlin Susanne Galley

263



WiepeBAcH, HARTWIG, Hirntod als Wertverbalt. Medizinethische Bausteine
aus Jonas Cobns Wertwissenschaft und Maimonides’ Theologie, Miinster: LIT-
Verlag 2003 (= Naturwissenschaft — Philosophie — Geschichte 20), 84 S., €
12,90; ISBN 3-8258-7098-7.

Ausgehend vom aus dem klinischen Alltag bekannten Phinomen und medizinethischen
Problem des Hirntodes, geht es in diesem Text — einem Vortrag vor der Evangelischen
Akademie Miilheim vom 3. Dezember 2002 — um den Beitrag zu einer ,medizinischen
Anthropologie” in historischer Perspektive. Im Sinne des Freiburger Philosophen Jonas
Cohn (1869 —1947), eines Lehrers Viktor von Weizsickers, stellt der Verfasser Uber-
legungen zur maimonidianischen ,Theorie des Lebens® im Anschluss an seine Ausle-
gung zu 1 Sam 20,3 an (S. 63); diese will er — mit Blick auf die Gegenwart — der
»Qualititskontrolle klinischer Entscheidungen® (S. 74) nutzbar machen. Originalitit ist
diesem bemerkenswerten Versuch nicht abzusprechen, wenngleich auffillt, dass der
Verfasser die philosophischen — und eben nicht die medizinischen — Schriften des
grossen mittelalterlichen Gelehrten zu Rate gezogen hat; auch sonst bleiben (etwa mit
Blick auf die Terminologie: Wiedebach bezeichnet die negative Dialektik der Gottes-
lehre bei Maimonides eher missverstindlich als ,negative Biologie Gottes®) einige Fra-
gen offen.

Tiibingen Matthias Morgenstern

ALBERTINI, FRANCESCA, Das Verstindnis des Seins bei Hermann Cohen. Vom

Neukantianismus zu einer jiidischen Religionsphilosophie, Wiirzburg: Konigs-
hausen & Neumann 2003 (= Epistemata. Reihe Philosophie 335), 212 S.,
geheftet, € 29,50; ISBN 3-8260-2390-0.

Er ,lese fleiffig und fast ohne was zu verstehen die Cohensche Logik® und fresse sich
»durch den dicken Hirsebreiberg der 4 oder 5 Systembinde“ durch, schreibt Franz
Rosenzweig, sich selbst als Rezipient ironisierend, in einem Brief an Margrit Rosenstock
vom 18. 8. 1918. In der Tat: Dieses Werk erschliesst sich nur einer geduldigen Rezep-
tion, welche auch den Weg durch die , Eiswiiste der Abstraktion® begrifflicher Diffe-
renzierungen (W. Benjamin) nicht scheut. Auf einen solchen Weg hat sich nun auch F.
Albertini in ihrer Freiburger Dissertation gemacht. Im ersten Kapitel ihrer Untersu-
chung durchquert sie die Schriften ihres Autors, welche ihn — nicht nur wegen der
analogen Dreiteilung zu den drei Kritiken des grossen Meisters neuzeitlicher Erkennt-
nistheorie — als bedeutenden Neukantianer berithmt gemacht haben: die ,Logik der
reinen Erkenntnis®, die ,Ethik des reinen Willens® und die , Asthetik des reinen Ge-
fiihls“ sowie die methodisch und begrifflich grundlegenden anderen Schriften, vor allem
zu Kant, zu Platon und zur Infinitesimalmethode.

Albertini ist auf die Spuren im Werk Cohens aufmerksam, die zum Begriff des Seins
zu fithren versprechen. Zwar scheint dieser in den eben genannten Schriften alles in
allem abwesend zu sein (S. 17), sieht man von einzelnen Stellen ab. Der spitere Begriff
aber zeigt sich schon hier und da wie ein Teil des Musters, dessen Fiden auf der
Riickseite des Teppichs ein verborgenes Dasein haben. Seine so prignante wie zentrale

264



Stelle findet er erst in der spiteren Schrift ,Begriff der Religion im System der Philo-
sophie®, der das zweite Kapitel gewidmet ist. Hervorgegangen aus allgemein kulturellen
Auseinandersetzungen der Zeit (wie dem Berliner Antisemitismusstreit) und spezielleren
in der Schule des Neukantianismus selbst (mit Paul Natorp etwa [S. 61f.]), begriindet
diese Schrift den Begriff des Seins als ,,Hauptschliissel in Cohens reiferem Denken (S.
80). Die paukenschlagartige Kritik der ,,Philosophie des Alls“ vorwegnehmend, mit der
Rosenzweig sein Hauptwerk erdffnet, wird dieser Begriff nun aus dem spezifisch
jlidischen Gorttesverstindnis gebildet: Biblisch hat er seinen Niederschlag in dem Satz
gefunden, dass Gott ,ist“ (Ex 3,14); liturgisch wird dieses Verstindnis im synagogalen
Gottesdienst als Bekenntnis aufgenommen, philosophisch ergibt sich hieraus die Kritik
an der parmenideischen Einheit von Denken und Sein, an der aristotelischen Meta-
physik (S. 85ff.)) und am Formalismus einer Ethik, die es mit der Deduktion ihrer
Begriffe aus allgemeinen Bestimmungen gut sein lisst.

Nachdem das dritte Kapitel die sprachliche und zeitliche Funktion des Verbs ,,sein®
im hebriischen Denken — im Unterschied zum griechischen — herausgearbeitet hat,
bringt das vierte Cohens ,neues Verstindnis des Seins“ zur Darstellung, wie es sich in
der ,Grundkategorie der Korrelation® (S. 133) und in der Geschichtlichkeit des pro-
phetischen Messianismus manifestiert. Vor dem Hintergrund der Philosophie Kants
geht es Cohen um das ,,Sein des Sollens®, doch nicht so, dass er hinter Kant zuriick-
ginge (und das Sollen in einem naturalistischen Fehlschluss aus einer Seinsaussage be-
griindete), sondern so, dass er das die ,Wirklichkeit des gesetzlichen Sollens“ sichernde
,Faktum der Vernunft als ,individuelle Erfahrung des sittlichen Subjekts* ernst nimmt
(S. 140). Der ,héhere sittliche Sinn“ (S. 143) individueller Erfahrung wird aber durch
den zugeschriebenen ,Geltungswert® (S. 141) historisch tradierter Normen gewihrlei-
stet. Es ist eine der leitenden Thesen dieser Arbeit, dass diese auf ,,Geschichte als
phinomenal gegebene Erscheinungswelt® (S. 143) verweisende Problematik einer lan-
gen ,Inkubationszeit® (S. 140) im Denken Cohens unterlag. Sein ,Interesse [...] an
einer Ethik, die gleichzeitig Hermeneutik der Fakeizitit ist™ (S. 144), sei schon friih
erkennbar.

Der Religion als ,einer Funktion des menschlichen Bewusstseins“ (S. 159) kommt
(anders als etwa bei Schleiermacher, der ihr eine spezielle Provinz im Gemiit des Men-
schen, neben Willen und Vernunft zugestanden hatte) ,keine Autonomie gegeniiber
Ethik, Logik und Asthetik“ zu, sondern nur eine ,,Eigentiimlichkeit“. So wird sie davor
bewahrt, ,von der Ethik gleichsam ,verschluckt'® (S. 156), so ist sie aber auch frei, als
»griindende Voraussetzung der Vernunft“ in Anspruch genommen zu werden (S. 84).
So erhilt sie ihre Bedeutung fiir die geschichtliche, existentielle und soziale Stellung des
Menschen. Denn dessen Einheit (Einheit des Begriffs in der Spannung zwischen ethi-
scher Allgemeinheit und historischer Individualitit) ,,ist bedingt durch seine Korrelation
mit Gott“ (S. 62.168), dem ,einzigen (S. 164 —167). Albertini zeigt, wie Cohen den
(auch fiir die messianische Erkenntnistheorie Rosenzweigs zentralen) Satz aus der jii-
dischen Mystik philosophisch rekonstruiert: ,Gott spricht: Wenn ihr mich nicht be-
kennt, so bin ich nicht.“ Der Mensch wird zum Menschen in der ,Erkenntnis der
Sittlichkeit” aufgrund der ,,Schépfung der Vernunft“. Andererseits wird aber auch ,das
Sein Gottes erst in der Erkenntnis des Menschen aktuell“ (S. 169).

Fiir den spiten Cohen ist die Seinsfrage nur noch in dieser Korrelation zu beant-
worten. Kurz gesagt ist Sein als die lebendige Beziehung zu denken, in der der im Mideid
auf seinen Mitmenschen verwiesene Mensch in der Umkehr vor Gott seine Menschlich-
keit je und je neu zu gewinnen vermag (S. 179ff.). Grundmotive Bubers und Lévinas’

265



vorwegnehmend, geht Cohens Entdeckung des Du iiber die , Ethik in ihrer ungeschicht-
lichen Abstraktheit hinaus und sichert der ,Religion ihre Teilnahme an der Vernunft®
(8. 160). Ohne dass er die Hohe des philosophischen Bewusstseins der Neuzeit preis-
gibe, wird Gott iiber die Bestimmungen der Marburger Zeit (als einer ,regulativ-her-
meneutischen® Idee [S. 151]) hinaus im Spitwerk zum ,Gesprichspartner des Men-
schen® (S. 161). Gottes Sein und das Sein des Menschen bedingen sich wechselseitig:
Einzig Gott kann die Versshung des in seiner Freiheit fehlbaren Menschen bewirken (S.
182). Anders als in der romantischen Konzeption von Individualitit entdeckt sich aber
auch der Mensch erst in der Siinde als Individuum (S. 181). Anders als in der ideali-
stischen Konzeption von Subjektivitit wird er erst in der ,Befreiung vom Schuldbe-
wusstsein” (S. 183) zum Ich. Im korrelativen Geschehen der Versdhung, wie es urphi-
nomenal beim Propheten Ezechiel zu finden und in der liturgischen Form des Jom
Kippur ausformuliert ist, wird sich ,der Mensch [. . .] durch die BufSe [Umkehr, Ein-
kehr in sich selbst] seines Seins bewusst® (S. 183).

Insgesamt geht es Albertini darum, aus einer einlisslichen Relecture des Cohen-
schen Werkes Argumente fiir die Kontinuitidt und Entwicklung in diesem Denken zu
erhirten. Wie etwa M. Zank ist sie mit neueren Interpreten einer Meinung darin, dass
der spite Meister sich nicht zum fritheren verhilt wie der Paulus zum Saulus, der —
mutatis mutandis — nun aus einer christlichen Kultur zur jidischen Religion
»zuriickgekehrt® sei. Vielmehr ist Cohen auch schon in der Marburger Zeit ,ein jidi-
scher Theologe“ gewesen (S. 42), der in seiner Person die Strenge des philosophischen
Gedankens mit der Praxis seiner Religion zu verbinden verstand.

Dass er sich hierbei stets, und zwar zumeist implizit, mit der christlichen Tradition
auseinandergesetzt hat, wird durch diese Untersuchung weiter belegt. Hierbei ging es
fiir Cohen darum, Unterscheidungen festzuhalten: Das steht ausser Frage. Die Forde-
rung aber, dass Gottes Sein von anderer Art sein miisse als das der Natur (S. 42), ein
Sein-in-Beziehung und ein Sein-im-Werden (S. 84ff. und S. 107ff. zu Ex 3,14), das erst
in Korrelation zum an seinen Mitmenschen verwiesenen Menschen ganz nachvollzieh-
bar wird, liegt (jedenfalls hinsichtlich dieser philosophischen Bestimmungen) zeitge-
nossischen theologischen Arbeiten niher, als Albertini zuzugestehen bereit scheint (vgl.
etwa E. Jiingels Barth-Paraphrase ,,Gottes Sein ist im Werden®).

Ein Letztes: Es ist fiir das Verstindnis Cohens als eines jiidischen Religionsphiloso-
phen unverzichtbar, die diirren begrifflichen Uberlegungen mit den lebensvollen Quel-
len des Judentums, mit Bibel, Talmud, Midrasch und den Gebeten stets zusammen-
zudenken. Die einen interpretieren die anderen in einer unauflgslichen Wechselseitig-
keit. Sie in den Blick zu nehmen leitet die vorliegende Untersuchung immer wieder an,
auch wenn die Darstellung der methodisch schwierigen Verkniipfung von (Grundle-
gungsfragen der) Ethik und Hermeneutik nicht immer ganz klar ist. Vielleicht hitte in
dieser Hinsicht die experimentelle Projektion eben dieser Problematik auf andere
Losungsvorschlige und die kritische Auseinandersetzung mit ihnen gut getan, etwa mit
Schleiermachers Grundlegung der Geisteswissenschaften (vgl. G. Scholtz, Ethik und
Hermeneutik. Schleiermachers Grundlegung der Geisteswissenschaften, Frankfurt am Main
1995 [= Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1191]). Anders als Albertinis Formulie-
rung es nahelegt, ist auch Cohens Bemiihen, ,eine Geschichtsphilosophie auf der
Grundlage der Ethik zu etablieren, ohne ,,methodische Fundierung der Geisteswissen-
schaft® gar nicht denkbar (S. 152). Fiir die Wechselseitigkeit jedenfalls, in der begriff-
liche Arbeit und eine Verstehensbemiihung der historischen Quellen von ihm gehalten
werden, hat ein spiterer Denker folgende Worte gefunden: ,In meinen Augen hat die

266



abendlindische philosophische Tradition in keinem Moment ihr Recht auf das letzte
Wort verloren; denn in der Tat muss alles in ihrer Sprache (langue) ausgedriickt werden;
aber vielleicht ist nicht sie der Ort des ersten Sinns der Seienden, der Ort, wo das
Verniinftige beginnt® (E. Lévinas).

Tiibingen Hans Martin Dober

RUTISHAUSER, CHRISTIAN M., Josef Dov Soloveitchik. Einfiibrung in sein Den-
ken, Stuttgart: Kohlhammer 2003 (= Judentum und Christentum 14), 287
S., kartoniert, € 30,--; ISBN 3-17-018220-X.

Mit seiner Studie ,Halachische Existenz. Philosophisch-theologische Deutung des
jidisch-orthodoxen Daseinsvollzugs in den Schriften von Josef Dov haLevi Soloveit-
chik® (so der urspriingliche Titel der an der theologischen Fakultit Luzern eingereich-
ten Dissertation) fiillc der Autor eine schmerzlich empfundene Forschungsliicke der
zeitgendssischen Judaistik. Denn obwohl es sich bei dem litauisch-orthodoxen Gelehr-
ten Soloveitchik (1903 —1993), der die Tradition der europidischen Philosophie mit
einer eigenwilligen Interpretation der amerikanischen Moderne zu verbinden wusste,
um eine Zentralgestalt der modern Orthodoxy des 20. Jahrhunderts handelt, ist bis auf
den heutigen Tag noch keine seiner Schriften ins Deutsche iibersetzt worden und liegt
weder eine biographische Darstellung noch eine monographische Behandlung seines
Werkes vor. Mit guten Griinden stellt der Verfasser daher eine Skizze zur vita Soloveit-
chiks (mit den Hauptstationen ,,Brisk und Volozhin®, ,Berlin“ sowie ,Boston und New
York®) an den Anfang. Im folgenden Kapitel, in dem der Verfasser unter anderem
vergleichsweise S.R. Hirschs ,Neunzehn Briefe“ hinzuzieht — dessen Texte (,Moriah"
wurde iibrigens nicht von Hirsch, sondern von Isaac Breuer geschrieben) sollten aller-
dings nicht in englischer Ubersetzung, sondern im deutschen Original zu Rate gezogen
werden! —, geht es um die religionsphilosophischen Grundlagen. Es folgen Abschnitte
tiber das menschliche ,,Geworfensein® (,,Jiidischer-orthodoxer Existentialismus®, S. 107 -
111), Soloveitchiks Konzeption der Halacha (vgl. die Ausfiihrungen zur Halacha ,als
Schépfungsgrundlage®, S. 154 —156) und seinen halachischen Existenzvollzug (mit ei-
nem Unterkapitel , Der halachisch Weise und seine vollendete Existenz®, S. 216-229)
sowie ein Schlussteil iiber ,soziale Konkretionen“ mit Ausfithrungen iiber Soloveitchiks
Verhiltnis zum liberalen Judentum, zum Zionismus und seine Position im Hinblick auf
einen jiidisch-christlichen Dialog.

Besonders dieses letztere Thema ist dem Autor, der diese Studie seinen Mitbriidern
im Jesuitenorden gewidmet hat, ein besonderes Anliegen, und einmal mehr zeigt sich,
wie fruchtbar die Interpretation eines originellen jiidischen Denkers sein kann, wenn sie
von soliden Kenntnissen nicht nur der Philosophie-, sondern auch der christlichen
Theologiegeschichte ausgeht. Der kontrastierende Blick auf die von Karl Barth ausge-
l6ste theologische Bewegung in der protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts
kann in der Tat — wenn es etwa um die Zuriickweisung des Liberalismus geht — durch-
aus hilfreich sein; jedoch sollte man in diesem Fall, um unnétigen Risiken aus dem Weg
zu gehen, hinzunehmen, was aus jiidischer Perspektive in den vergangenen Jahrzehnten
sonst zur dialektischen Theologie gedussert wurde (etwa bei Y. Leibowitz oder Z.
Werblowsky). Auch an anderer Stelle vermisst man die nétigen Kontextualisierungen,

267



die doch meist erst die angemessene Distanz zu einem kritischen Urteil erméglichen,
etwa im Hinblick auf den jiidischen (und spezieller den jiidisch-orthodoxen) Kantia-
nismus und Neokantianismus und die Beziehungen zwischen der nordamerikanischen
modern Orthodoxy und der deutsch-jiidischen Neoorthodoxie.

Tiibingen Matthias Morgenstern

WEIDNER, DANIEL, Gershom Scholem. Politisches, esoterisches und historiogra-
phisches Schreiben, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 2003, 446 S., kartoniert,
€ 49,90; ISBN 3-506-3754-8.

Gershom Scholems ungeheure Wirkung in Deutschland hatte ihre Ursache vor allem
darin, dass er nicht nur das Judentum weitgehend auf die Kabbala verkiirzte — und
dabei die praktizierte Volks-Kabbala beiseite schob —, sondern dariiber hinaus seine
Schriften verritselte und ihnen eine geheimnisvolle, esoterische Dimension verlieh. Nie
schrieb er direkt, immer stand das, was er wirklich sagen wollte, zwischen den Zeilen, es
musste hineingelesen werden, und dies iibte eine grosse Faszination aus. Inzwischen
werden nicht nur Scholems rein wissenschaftliche Forschungen hinterfragt, es scheint
so, als habe auch seine Faszinationskraft nachgelassen. Ein deutliches Zeichen dafiir ist
Daniel Weidners Buch, das genau diese Problematik thematisiert: Hier wird mit breiten
Kenntnissen und auf héchstem Reflektionsniveau analysiert, wie Scholem geschrieben
hat und warum er dies auf diese esoterische, enigmatische Weise tat. Méglich war dies
nur durch eine Distanzierung, die sich z. B. dort dussert, wo Weidner darauf hinweist,
dass man Scholems Begriff der Tradition nicht mit dem von diesem selbst geprigten
Traditions-Begriff messen diirfe (S. 154 —155); iiberhaupt miisse man ,auch gegeniiber
Scholems Charakterisierung des Judentums insgesamt kritische Distanz wahren® (S.
80). Scholem habe ,durch seine apodiktischen Aussagen und esoterischen Formulie-
rungen“ die Probleme ,mehr zu verdringen versucht, als dass es ihm gelinge, sie wirk-
lich zu 18sen” (S. 151). Weidner behauptet nun keineswegs, er konne die Losung jener
Probleme prisentieren, die Scholem aufgriff, er analysiert sehr genau und mit breiten
Kenntnissen und kann es sich leisten zuzugestehen, dass es Ausserungen Scholems gebe,
»die ich schlicht nicht verstehe® (S. 152). Im Zentrum stehen bei ihm die vielfiltigen
Ebenen des Schreibens und Verstehens, die Tradition, die Grenze, das (Ver-)Schweigen,
Unlesbarkeit und unendliche Deutbarkeit — alles Problemkomplexe, die ihren Ursprung
in der Romantik hatten (wie ja auch Walter Benjamin durch seine Romantik-Rezeption
geprigt war). Immer wieder wird deutlich, dass Scholems dialektisches Judentum eine
yDialektik des Zerfalls, aber nie von dialektischem Aufbau® (S. 386) war, dass sein
Messianismus eine Katastrophentheorie war, gezeichnet von der europiischen Geschich-
te der ersten Hilfte des vorigen Jahrhunderts. Es ist dies nicht nur ein gutes, es ist ein
wichtiges Buch, das hoffentlich das Autoritative der Schriften Scholems — von Scholem
selbst thematisiert — etwas demokratisiert. Bei einem Buch, das sich so intensiv mit dem
Geheimnisvollen befasst, mag es ein Geheimnis bleiben, warum auf der Titelgraphik
einzig und allein die hebriischen Druckzeilen auf dem Kopf stehend abgebildert sind.

Potsdam Manfred Voigts

268



MaiMoN, ARYE [s.A.]/ MorpEcHAT BREUER/ Yacov GUGGENHEIM, Germa-
nia Judaica. Band 1I1, 3. Teilband: Gebietsartikel, Einleitungsartikel und In-
dices 1350—1519, Tiibingen: ]J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) Verlag 2003, XII
+ 840 S., leinen, € 149,--; CHF 239--; ISBN 3-16-147859-2.

Der lange erwartete Abschlussband ist nun mic iiber zehn Jahren Verspitung endlich
erschienen. Die Germania Judaica ist das massgebliche Nachschlagewerk zur Geschichte
der jiidischen Gemeinden im alten Deutschen Reich von den Anfingen bis 1520.
Insgesamt gibt es jetzt sechs Binde. Der vorliegende ist der letzte. Die Gebietsartikel
sind sehr kurz und nach einem grosso modo einheitlichen Schema abgefasst (S. 1753—
2078). Fast noch bedeutender sind die ,Einleitungsartikel, die zentrale Themen der
spatmittelalterlichen jiidischen Geschichte behandeln, so die Gemeindestrukturen, die
Wirtschaftstitigkeit, die Rechtsstellung, Steuern und Abgaben, die Kirche und die Ju-
den sowie die in dieser Epoche wichtigen Verfolgungen (S. 2079-2327).

Fiir das deutschsprachige Publikum wird der Uberblicksartikel ,Gemeinden® sehr
viel Neues bringen (S. 2079-2138). Hingegen ist das Kapitel , Kirche und Juden® sehr
knapp und unter Ausblendung der Ikonographie, die in dieser Epoche fast noch wich-
tiger als die schriftlichen Quellen war, abgefasst worden (S. 2282-2297). Auch zur
Wirtschaftstitigkeit erfihrt man Neues, da Michael Toch immer wieder die Konventio-
nen kritisch hinterfragt (S. 2139-2164). In den Indices werden auch die zwei voraus-
gehenden Binde, die die Ortsartikel umfasst haben, eingeschlossen.

Im Vorwort geben die Herausgeber Mordechai Breuer und Yacov Guggenheim ein
engagiertes Plidoyer fiir die Beriicksichtigung der jiidischen Quellen ab, die zu diesem
Zeitpunkt meist in hebriisch verfasst wurden (S. VIII-IX). Bis heute hinkt die deut-
sche Mittelalterforschung etwa der spanischen hinten nach, was die Verbreitung der
Hebriischkenntnisse bei der ,,Zunft® der Historiker betrifft. Allerdings zeichnet sich
langsam eine Wende ab.

Fiir den westlichen Teil des Reiches, westlich einer Linie Halberstadt—Niirnberg—
Innsbruck, hat Alfred Haverkamp (Trier) 2002 einen umfangreichen Atlasband mit
Kommentaren und sehr kurzen Ortsartikeln vorgelegt (Geschichte der Juden im Mittel-
alter von der Nordsee bis zu den Siidalpen, Hannover 2002). Haverkamp war zugleich
auch die tragende Siule des Germania Judaica-Projektes in Deutschland. Es war somit
nur verniinftig, dass nur das Haverkamp-Projekt Karten herausgab.

Bedauerlich ist, dass fiir die Germania Judaica in der Zeit nach 1989 die Archive
der neuen Bundeslinder und Polens (etwa fiir Schlesien) nicht genutzt wurden, wenn
sich schon die Drucklegung bis 2003 verzdgerte. So wird fiir diese Gebiete ein For-
schungsstand aus der Zeit vor 1989 veroffentlicht. Das Haverkamp-Projekt umfasst nur
die Westhilfte des alten Deutschen Reiches (westlich Halberstadt—Niirnberg—Inns-
bruck), kann also hier auch nichts Neues liefern, und die lébliche Erfassung der Ju-
daica-Betreffe in den neuen Bundeslindern durch Stefi Jersch-Wenzel und Reinhard
Riirup (Quellen zur Geschichte der Juden in den Archiven der neuen Bundeslinder,
Miinchen) kann da keine Abhilfe schaffen. Wichtige Siedlungsriume, etwa das Kénig-
reich Bohmen mit (damals) der Lausitz und Mihren, die Herzogtiimer Schlesiens,
Meissen und Sachsen werden so nach einem veralteten Forschungsstand abgehandelt.

Die Herausgeber miissen zudem darauf hinweisen, dass wichtige Gebietsartikel wie
die iiber die Hochstifte Mainz und Wiirzburg, Brandenburg und Innerésterreich iiber-
haupt nicht abgefasst wurden (S. VIII, ,Scheitern an objektiven [?] Schwierigkeiten®).

269



Ob keine Versuche unternommen wurden, nach 1989 ein Aktualisierungsprojekt zu
beantragen? Die Herausgeber dussern sich auch hierzu nicht.

Die Deutsche Forschungsgemeinschaft hat ein Nachfolgeprojeke fiir die Siedlungs-
geschichte der Juden im 16. Jahrhundert bewilligt, das sich allerdings mit drei erheblich
kleineren Regionen beschiiftigt und heute bei Stefan Rohrbacher an der Universitit
Diisseldorf angesiedelt ist. Die Forschungsorganisation hat sich somit von Israel nach
Deutschland verlagert.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Hoos, Hans Hewmut, Kehillah Kedoschah — Spurensuche. Zur Geschichte
der jiidischen Gemeinde Friedberg und der Friedberger Juden von den Anfingen
bis 1942, Friedberg: Selbstverlag des Verfassers 2002, 384 S., mit histori-
schen Photos und Skizzen, broschiert; ISBN 3-927006-36-X.

Fiir die deutsch-jiidische Geschichte hat Friedberg (Wetterau) nicht zuletzt deshalb
besondere Bedeutung, weil dort seit etwa 1214 bis 1942 kontinuierlich Juden leben
konnten. In der Wahrung ihres Schutzes spielten die kaiserliche Reichsburg neben der
Stadt und der Burggraf eine grosse Rolle. Bekannt ist Friedberg auch wegen seiner
monumentalen Mikwe (rituelles Tauchbad) aus dem Jahr 1260, die bis heute erhalten
ist.

Seit 1984 hat sich H.H. Hoos mit der jiidischen Ortsgeschichte beschiftigt, vor
allem mit der Zeit vor dem Nationalsozialismus. Die mittelalterliche Geschichte folgt
weitgehend den bekannten Entwicklungslinien. In ihrer Darstellung bezieht sich Hoos
auf Sekundirliteratur. Eine Besonderheit sind die Biographie eines Geldhindlers vom
Ende des 16. Jahrhunderts einerseits und die Rolle selbstindig titiger jiidischer Ge-
schiftsfrauen andererseits. Von der jiidischen Gemeinde in Friedberg berichtet ein
frither christlicher Reisebericht von Thomas Carve (um 1600). Eine Zeitlang wirkee in
Friedberg Chajim ben Bezalel (Amtszeit 1562 —1588), der Bruder des Rabbi Low aus
Prag (,Maharal®). Im 17./18. Jahrhundert befand sich dort auch eine wichtige Talmud-
Hochschule. Im 18. Jahrhundert bildeten die Juden knapp ein Fiinftel der Stadtbevél-
kerung. Mit ihrer Rechtsgleichheit konnten sich die christlichen Stadtrite, auf die
Wahrung ihrer Vorrechte bedacht, jahrzehntelang nicht anfreunden.

1802 zu Hessen-Darmstadt gekommen, baute die neue Regierung die wichtigsten
Einschrinkungen allmihlich ab. Dem setzten allerdings viele christliche Biirger hart-
nickigen Widerstand entgegen. 1841 wurde das Rabbinat nach Gieflen verlegt. Die
Gemeinde verlor an Bedeutung. Viele Juden wanderten in die grosseren Stidte ab. Mit
dem Anschluss ans Eisenbahnnetz verbesserte sich die wirtschaftliche Lage der Stadt.
Zumindest ein Teil der christlichen Biirgerschaft begriisste die beginnende Integration
der Juden. An der Neuweihung der umgebauten Synagoge 1846 nahmen viele christ-
liche Notabeln teil. Eine Integrationsfigur war der jiidische Religionslehrer, der nach
1907 sogar einen Lehrauftrag fiir Mathematik am Polytechnikum erhielt, was nicht nur
in Hessen selten vorkam. Anschaulich zeigt Hoos, dass sich die Umsetzung der Gleich-
stellung jedoch bis 1930 hinzog: Erst dann erhielt die jiidische Gemeinde einen Zu-
schuss aus der Stadtkasse fiir Beerdigungen. Dabei hatte die Wirtschaftskrise um 1890
bereits die Antisemiten bei der Reichstagswahl in der oberhessischen Stadt 24% der

270



Stimmen gewinnen lassen. Wie fiir viele Stidte in der jungen Bundesrepublik typisch,
wurde der Synagogenplatz 1962 , Kinderspielplatz“, um unangenehme Erinnerungen
abzuwehren. 1984 erst nahm die Stadt Kontakt zu ehemaligen jiidischen Einwohnern
auf, und auch dies nur aufgrund privater Initiative. Zitate aus Briefen belegen ihre
Erfahrungen in der Zeit zwischen 1920 und 1942. Die heutigen christlichen Zeitge-
nossen waren Hoos gegeniiber sehr zuriickhaltend. Ebenso kam bis November 2002 die
jidische Ortsgeschichte im Stadtmuseum nicht vor, obwohl im 18. Jahrhundert bereits
Juden einen Anteil von 20% an der Gesamtbevélkerung hatten.

Ein Viertel des Buches ist der Zeit des Nationalsozialismus gewidmet; ein Kapitel
zum Umgang mit der Vergangenheit schliesst den Band ab. Hinsichtlich der von Hoos
benutzten Quellen ist anzumerken, dass er das Stadtarchiv erst fiir die Zeit nach 1824
nutzt: Gibt es fiir die Zeit davor keine Quellen? Korrespondentenberichte aus Friedberg
wihren in der jiidischen Presse (Allgemeine Zeitung des Judentums, Der Israelit) zu fin-
den, die heute in Deutschland als Mikrofilm zuginglich ist. Heranzuziehen gewesen
wire auch die Responsenliteratur (fast 300 Jahre wirkten Rabbiner in Friedberg!) oder
die erhaltenen Teile eines hebriischen Protokollbuches (1536 —1680) sowie ein Me-
morbuch (Gedenkbuch der Verstorbenen), das sich 2002 in Privatbesitz befand. Den-
noch liefert diese Ortsgeschichte eine wichtige Erginzung zur Lokalgeschichte ausser-
halb der grossen Gemeinden wie Frankfurt und Berlin.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

DALINGER, BriGITTE, Quellenedition zur Geschichte des jiidischen Theaters in
Wien, Tiibingen: Niemeyer Verlag 2003 (= Conditio Judaica 42), V + 281
S., kartoniert, € 64,--; ISBN 3-484-65142-3.

Das jiidische Theater hat in den vergangenen Jahren aus Sicht der unterschiedlichen
Philologien, der Theater- und Kulturwissenschaft sowie der Judaistik wachsendes In-
teresse gefunden. Dies auch, weil man sich von der Untersuchung des Theaters als der
nsozialsten aller kiinstlerischen und literarischen Formen® (George Steiner) Impulse fiir
das Verstindnis der Wandlungen der jiidischen Gesellschaft in der Moderne erhofft. Im
Hintergrund steht fast immer die Frage nach dem Verhiltnis der jiidischen Tradition
zur bildenden Kunst in Geschichte und Gegenwart. In diesem wissenschaftsgeschicht-
lichen Kontext hat Brigitte Dalinger nun eine Quellenedition vorgelegt, die die Ent-
stehungs- und Wirkungsgeschichte des jiidischen Theaters (auch des hebriischen, nicht
nur des jiddischen, wie es auf dem Umschlagtext irrefiihrend heisst) in Wien in den
Jahren 1880 —1955 dokumentieren soll. Die bislang schwer zuginglichen und zum Teil
erstmals in deutscher Sprache publizierten Materialien — etwa ein Zeitungsartikel des
jungen Martin Buber iiber ,eine jungjiidische Bithne® (S. 1-3) oder der Bericht von
einem Gesprich mit dem Ha-Bima-Direktor Nachum Zemach in der Wiener Morgen-
zeitung vom 26. Mai 1926 (S. 82—-83) — sind aber weit iiber den lokalhistorischen
Horizont hinaus von Bedeutung und Interesse. Die Texte sind thematisch und chro-
nologisch geordnet (Ideen, Initiativen und Vereinsgriindungen, S. 1-7; Theaterauffiih-
rungen und Kritiken, S. 9-96; Schauspieler, Jubilien, Erinnerungen, Nachrufe, S.
97—-112; Politik, Antisemitismus und Exil, S. 113 —129) und werden ausfiihrlich kom-
mentiert (S. 167—258). Ein Anhang — mit historischen Angaben zu den wichtigsten

271



Autoren, Dramen und Schauspielern sowie Registern unter anderem zu Theatern, En-
sembles und Spielorten — macht das Buch zu einem fiir die kiinftige Arbeit unverzicht-
baren Hilfsmittel.

Tiibingen Matthias Morgenstern

VALENTIN, JoacHIM (ed.), Weltreligionen im Film. Christentum, Islam, Juden-
tum, Hinduismus, Buddhismus, Marburg: Schiiren 2002 (= Film und Theo-
logie 3), 268 S., kartoniert, € 19,80; ISBN 3-89472-369-6.

Der vorliegende Sammelband hat es sich zum Ziel geserzt, die Entwicklungen, Ver-
schiebungen und Problemstellungen zu verfolgen, welche sich bei der Uberfiihrung
religivser Inhalte in das Medium ,Film* ergeben. Unter den — hier nicht im einzelnen
aufzufithrenden — Beitriigen finden sich dabei auch vier Untersuchungen zu kinema-
tographischen Entwiirfen des Judentums. Das Augenmerk richtet sich dabei unter an-
derem auf die filmische Aufarbeitung der Shoah (und dem sich spitestens seit Benignis
La vita ¢ bella abzeichnenden Hang zur komédiantischen Darstellungsform), daneben
stehen Einzeldeutungen zu Michal Waszynskis Dibbuk und Jeroen Krabbés Kalmans
Geheimnis. Diese beschiftigen sich in erster Linie allerdings mit dem doch bereits
hinlinglich bekannten gesellschaftshistorischen Hintergrund der durch diese Filme ab-
gebildeten Welt des osteuropiischen Chassidismus bzw. der Antwerpener Ultraortho-
doxie. Die eigentlich spannende Frage nach der via Medialitit erfolgenden Verhandlung
jidisch-theologischer Komplexe, d.h. nach der Macht der Abbildung iiber das ihr
zugrunde liegende Deutungsraster wird hier — im Gegensatz etwa zur Diskussion um
die Wandlungen der Jesus-Figur im Kino der letzten Dekade — nicht wirklich gestellt.
Eine Ausnahme bildet demgegeniiber der von Matthias Miiller und Joachim Valentin
verfasste Beitrag zum Werk Amos Gitais, welcher sich am Beispiel von Gitais Haredi-
Film Kadosh eingehender den Problemen der Medialisierung einer zerbrochenen und
dennoch in diesem Zerbrechen stets prisenten Heilsgeschichte widmet und dabei auch
nicht die Aufgabe aus den Augen verliert, jiidische Religiositit filmtheoretisch iiber-
haupt fassbar zu machen. Erst in diesem Horizont wird eine sicherlich wiinschenswerte
Ausweitung und Vertiefung der Themenstellung ihre volle Legitimitit erhalten. Abzu-
warten bleibt, ob es dabei auch gelingt, der wechselseitigen Beziehung von Film und
Judentum nicht nur eine sozialgeschichtliche, sondern ebenso eine theologische Di-
mension abzugewinnen.

Tiibingen Philipp Theisohn

Haumann, HEeiko (ed.), Luftmenschen und rebellische Tochter. Zum Wandel
ostjiidischer Lebenswelten im 19. Jahrhundert, Koln, Weimar, Wien: Bohlau
2003 (= Lebenswelten osteuropiischer Juden 7), 337 S., Paperback, CHF
67,--; € 39,90; ISBN 3-412-06699-0.

Der vorliegende Band beruht auf Arbeiten an der Universitit Basel aus den 90er Jahren.
Sowohl die Bedeutung der Forschungsergebnisse als auch der Forschungszeitraum

272



rechtfertigen die zeitverzogerte Publikation. Das Buch besteht aus vier Teilen mit un-
terschiedlichem Umfang. In einem ersten Abschnitt (S. 11-70) schildern Monica Rii-
thers und Desanka Schwara ,Regionen im Portrit®, d. h. den osteuropiischen Raum in
seiner Vielfalt, die selbst dem Fachmann in dieser Differenziertheit der Geschichte, der
politischen Herrschaft, der Sprache und der unter solchen unterschiedlichen soziokul-
turellen Bedingungen entstandenen mannigfachen Erscheinungsformen des Ostjuden-
tums nicht immer gegenwirtig sein diirfte. Das scheint mir das herausragende Ergebnis
des hier vorliegenden Unterfangens: an die Stelle eines stereotypen Begriffs von ,,Ost-
juden® ein Bild von ausgeprigter Vielfalt und breiter Varianz zu setzen. Desanka Schwa-
ra schildert im umfangreichsten Teil (S. S. 71— 222) Ursachen und Erscheinungsformen
eines Dahinvegetierens in dusserster Armut, das Dasein der ,Luftmenschen®, die kei-
nerlei Einkommensquelle angeben kénnen, jedoch allein durch ihre schiere Anzahl die
Mebhrheit in einer sowohl 6konomisch als auch nach ihrem Akkulturationsgrad stark
binnendifferenzierten jiidischen Bevélkerung bildeten. Monica Rii- thers (S. 223-307)
beschreibt Ursachen, Formen und Auswirkungen der sich im Berichtszeitraum allmih-
lich verindernden Lebensformen jiidischer Midchen und Frauen, oft ein ,rebellischer*
Aufbruch aus einem religios-kulturell zu eng gewordenen Milieu, mitbedingt durch die
gravierenden 6konomischen Verwerfungen im éstlichen Europa dieses Zeitraums. Hei-
ko Haumann (S. 309-337) erweitert die geschilderten Entwicklungen durch Verweis
auf die grundlegenden religiésen Erschiitterungen vor allem des 18. Jahrhunderts als
Vorboten und Voraussetzungen der Umbriiche ostjiidischer Existenz im 19. Jahrhun-
dert.

Hofheim a.Ts. Viktoria Pollmann

Scuorz, ALBrecHT/ CAR1s-PETRA HEIDEL (ed.), Das Bild des jiidischen Arztes
in der Literatur, Frankfurt am Main: Mabuse 2002 (= Schriftenreihe Me-
dizin und Judentum 6), 177 S., kartoniert, € 18,--; ISBN 3-933050-94-4.

Im Mabuse-Verlag wird seit 1994 die Schriftenreihe ,Medizin und Judentum® heraus-
gegeben. Der vorliegende Band 6 dieser Reihe, entstanden aus einer Fachtagung, wid-
met sich in 15 anschaulichen Beitrigen dem ,Bild des jiidischen Arztes in der Litera-
tur“. Es sind nicht etwa (wie vielleicht zu erwarten gewesen wire) Literaturwissen-
schaftler und Germanisten, die sich hier des Themas annehmen, sondern fast aus-
schliesslich Medizinhistoriker und Arzte, wodurch die literaturwissenschaftliche Analyse
selbst etwas in den Hintergrund tritt und statt dessen das Interesse auf historisch-bio-
graphische Ansitze gerichtet wird. Der Begriff ,Literatur® wird sehr weit gefasst und soll,
gemiss Werner F. Kiimmel in seinem Einfiihrungskapitel, neben den gingigen litera-
rischen Gattungen auch die Bereiche Theater und Film in verschiedenen Sprachen
abdecken. Desgleichen wird der Sammelband nicht nur die Darstellung jiidischer Arzte
als fikeiv-literarische Gestalten in der entsprechenden Literaturgattung beleuchten, son-
dern auch die Rolle jiidischer Arzte als Schriftsteller und Dichter (vgl. unter anderen
Arthur Schnitzler, Ernst Weiss, Alfred Déblin) nachzeichnen.

Legitim scheint eine solch breit angelegte Untersuchung, wie sie bisher noch nie
durchgefiihrt wurde, allemal, wurde doch ,der jiidische Arzt* in der nicht-jiidischen
Umwelt nicht nur geschiitzt, sondern auch gern konsultiert; immerhin betrug der Anteil

273



jildischer Arzte im Deutschen Reich gegen Ende des 19. Jahrhunderts 16%. Einen
ersten wegweisenden Beitrag zum Thema hat Peter Voswinckel, Professor fiir Medizin-
geschichte in Liibeck, bereits im Mai 2001 in einer Dietrich von Engelhardt zum 60.
Geburtstag zugeeigneten Festschrift geleistet — im vorliegenden Sammelband auf den S.
44 —63 unverindert (bis auf zusitzliche Anmerkungen sowie einige Erginzungen in der
sehr hilfreichen alphabetischen Ubersicht) nachgedruckt.

Die jeweiligen Beitrige gehen der wichtigen Frage nach, inwieweit die literarischen
Arztfiguren mit authentischen jiidischen Arzten in ihren historisch-biographischen
Kontexten iibereinstimmen und welche (literarische) Funktion den Figuren im Gesamt-
zusammenhang des Textes zugewiesen wird. Besondere Erwihnung verdient in diesem
Zusammenhang das von Thomas Miiller gezeichnete Portrit der im orthodoxen Um-
feld aufgewachsenen Frieda Reichmann, der einzigen im Band vorgestellten Arztin, die —
seit 1926 verheiratet mit Erich Fromm — durch den Roman von Hannau GRreeN (/ch
habe Dir nie einen Rosengarten versprochen) sowie den gleichnamigen Film posthum zu
Weltruhm gelangte.

Der Sammelband hat einen entscheidenden Grundstein fiir die Erforschung eines
Lfiktiv-kollektiven Bildes® jiidischer Arzte (S. 10) gelegt, das realen Arzte(auto)biogra-
phien gegeniibergestellt werden koénnte. Eine interdisziplinire Studie, die zwischen Li-
teraturwissenschaft und Medizingeschichte sowie den Kultur- und Textwissenschaften
angesiedelt ist, konnte dariiber hinaus weitere wichtige Impulse zur Weiterarbeit an
diesem brisanten Thema geben.

Ziirich Yvonne Dombard:

SCHREUDER, Saskia, Wiirde im Widerspruch. Jiidische Erziblliteratur im na-
tionalsozialistischen Deutschland 1933 —1938, Tiibingen: Max Niemeyer Ver-
lag 2002 (= Conditio Judaica 39), VII + 321 S., kartoniert, € 68,--; [ISBN
3-484-65139-3.

Jiidische Erziiblliteratur im nationalsozialistischen Deutschland — allein der Untertitel der
iiber 300 Seiten starken germanistischen Dissertation der Universitit Miinster lisst
authorchen: jiidische Literatur zu einer Zeit, da die Bewegungsfreiheit der Juden im
,Dritten Reich® immer stirker, immer gezielter eingeschrinkt wurde? Tatsichlich gab es,
wie die Verfasserin iiberzeugend darlegt, in der von ihr untersuchten Zeit von 1933 bis
1938 eine recht vielfiltige jiidische Literatur, die von nationalsozialistischer Seite ge-
duldet, wenn nicht gar ein Stiick weit geférdert wurde. Just diesem Umstand wurde
bislang in der literaturwissenschaftlichen Forschung so gut wie keine Beachtung gezollt
— allenfalls, wobei dies kleine Wort keineswegs das grosse Verdienst dieser Untersu-
chungen schmilern soll, beschiftigte man sich mit der Frage nach jiidischen Verlagen
und Bibliotheken in besagtem Zeitraum (vgl. z.B. die Arbeiten von Volker Dahm,
Markus Kirchhoff, Anatol Schenker, Dov Schidorski). Saskia Schreuder, auf jenem
Fachgebiet bereits als Mitherausgeberin einer Untersuchung mit dem Titel Der Schok-
ken Verlag Berlin (1994) hervorgetreten, gelingt mit ihrer im Sommersemester 2001
angenommenen Arbeit in der Tat das, was Promotionen recht eigentlich ihrer Bestim-
mung nach tun sollten, namentlich eine Forschungsliicke nachhaltig zu schliessen.

274



Schreuders Erkenntnisinteresse gilt somit der Erzihlliteratur jiidischer Autorinnen
und Autoren, deren Adressatenkreis fast ausschliesslich, und das ist interessant, die noch
in Deutschland verbliebene jiidische Minderheit ist; eine ,dezidiert jiidische Literatur®
(S. 4), die die wachsende Ausgrenzung ebenso thematisiert, wie sie sich als Mittel der
Selbstvergewisserung versteht, ist auf diese Weise entstanden, eine Literatur, die sich
freilich dem Zugriff der Nationalsozialisten keineswegs entzichen konnte, war doch
durch die Ghettoisierung eine nahezu liickenlose Kontrolle des gesamten jiidischen
Kulturbetriebes méglich. Anhand ausgewihlter Werke der fiir die in Rede stehende Zeit
charakeeristischen Schriftsteller Gerson Stern (Weg ohne Ende), Rudolf Frank (Ahnen
und Enkel) und Jacob Picard (Der Gezeichnete) kristallisiert Saskia Schreuder Funktio-
nen und Inhalte dieser ,besonderen’ Literatur heraus: Funktionen und Intentionen
dieser ganz dem innerjiidischen Diskurs verpflichteten Literatur sind neben Tréstung,
Sinngebung und Kompensation auch padagogische Weisung, Erziehung und Identitits-
stiftung — letzteres eine entscheidende Komponente zu einer Zeit, da Jiidischsein kei-
neswegs ,positiv’ erfahren werden konnte und Judentum massgeblich von aussen an die
Betroffenen gewissermassen herangetragen wurde. Eng gekoppelt an diese Funktionen
sind die literarischen Genres und Stoffe, die in den Werken aufscheinen; folgende
Kategorien dominieren die zeitgendssische deutschsprachige Literatur insgesamt wie
auch die jiidische als einen Teil von ihr: die historische Erzihlung, der Geschichtsro-
man, der Zeitroman bzw. die Gegenwartserzihlung (vgl. S. 56). Auf der Basis dieser
formalen wie funktionalen Gegebenheiten gelingt es der jiidischen Erzihlliteratur von
1933 bis 1938, mit einer Art ,Wiirde im Widerspruch® zu leben, indem sie ,,Gegen-
bilder zur bedringenden Realitit“ (S. 281) entwirft und etwa auch konkrete Schritte fiir
die Realisierung einer Flucht aus Deutschland aufzeigt. Dieses der Entwiirdigung auf
literarischer Ebene Wider-Sprechen’ stellt eine wesentliche Scharnierfunktion der jii-
dischen Erzihlliteratur im nationalsozialistischen Deutschland dar, deren ,isthetische
Verarbeitung historischer Erfahrungen auf dem Hintergrund ihrer komplexen Entste-
hungsbedingungen® (S. 18) die Verfasserin schliissig und iiberzeugend analysiert. Die
Frage nach dem Echo, das diese Literatur bei der jiidischen Leserschaft seinerzeit her-
vorgerufen hat, muss Saskia Schreuder im Rahmen ihrer Arbeit notwendigerweise un-
beantwortet lassen; zu hoffen bleibt, dass auf diese Frage im Rahmen einer weiteren
Arbeit zu diesem Themenbereich eine plausible Antwort gefunden werden kann.

Ziirich Yvonne Dombardt

275



	Rezensionen

