
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Fine, Lawrence (ed.), Judaism in Practice. From the Middle Ages trough the

Early Modern Period, Princeton, Oxford: Princeton University Press 2001,
XVI + 537 S.; ISBN 0-691-05787-7.

Der in der Reihe der Princeton Readings in Religions erschienene und von daher in seiner

Konzeption vorgegebene Band möchte in Gestalt einer Anthologie einen Uberblick
über die zwölfJahrhunderte jüdischen Lebens, jüdischer Kultur- und Religionsgeschichte

zwischen 600 und 1800 in ihrer ganzen Vielfalt und Breite geben (Introduction, S.

1 — 36). In sieben Teilen mit insgesamt 39 Einzelthemen — im Zentrum stehen jeweils
ausgewählte Quellentexte in englischer Übersetzung - wird die ganze Breite jüdischer
Tradition vorgestellt. Das Spektrum reicht von der Liturgie (tägliche und Festgebete) (S.

39-95) über den Zyklus des Lebens (S. 99-167) und des Studiums der Tora und der
Ethik (S. 171-226), jüdische „Sekten" (dazu werden unter anderen die Karäer gezählt!)
und marginalisierte Gemeinschaffen (S. 229-277), Kunst und Ästhetik (S. 281-338)
bis hin zu Magie und Mystik (S. 341-409) und endet mit einer Auswahl von
Biographien bedeutender Persönlichkeiten aus verschiedenen Jahrhunderten von Mose ben

Maimon bis zum Gaon von Wilna (S. 413-520). Jedem in Übersetzung zitierten
Quellentext voraus geht eine entsprechende Einleitung, die in der Summe eine Art
Handbuch der jüdischen Kultur(geschichte) und Tradition bilden. Entstanden ist auf
diese Weise, ohne hier näher auf einzelne Texte einzugehen, ein ausserordentlich
nützliches Studienbuch, dessen Adressaten in erster Linie wohl Studierende sind, denen auf
diese Weise wesentliche Quellentexte in gut eingeführten und mit bibliographischen
Hinweisen versehenen englischen Übersetzungen geboten werden. Für die Bereitstellung

und Bearbeitung der einzelnen Texte, ihrer Übersetzung und Einführung hat der

Herausgeber die jeweils besten Fachleute gewinnen können, so dass der Benutzer/die
Benutzerin dieser Anthologie sich ebenso auf die Repräsentativität der ausgewählten
Texte wie auf die Zuverlässigkeit der ihnen angebotenen Informationen verlassen

können. Als Begleitbuch für Vorlesungen und Seminare ist die Anthologie nur
nachdrücklich zu empfehlen.

Tübingen Stefan Schreiner

Galley, Susanne, Das jüdische Jahr. Feste, Gedenk- und Feiertage, München:
C. H. Beck 2003 Beck'sehe Reihe 1523), 208 S., 10 Abb., paperback,

12,90; ISBN 3-406-49442-0.

In recht dichter Folge erscheinen seit den letzten Jahren - erfreulicherweise - einführende

Darstellungen rund ums Judentum; es stellt sich daher die Frage, ob es einer

251



neuerlichen solchen Einführung (vielfach Nebenprodukt ganz anderer Forschungsprojekte),

zumal zu den jüdischen Feiertagen, bedarf. Um es gleich vorwegzunehmen: Im
Falle der konzisen, gut lesbaren Ausführungen der an der Universität Potsdam lehrenden

Religionshistorikerin Susanne Galley lohnte sich ein uneingeschränktes „ja", denn:
Das ockerfarbene Büchlein aus der Beck'schen Reihe verfügt keineswegs nur über
formale Tugenden, die durch die optische Trennung von weiterfuhrenden Informationen
und Quellentexten vom Lauftext durch Grauunterlegung sowie einen stringenten Aufbau

ergänzt werden, sondern bietet auf „einem Gang durch den jüdischen Festkalender"
(S. 9) einen umfassenden Einblick in die Welt der jüdischen Feier- und Gedenktage.

Auf einer spannenden Tour d'Horizon fuhrt uns Susanne Galley zunächst - im
ersten Kapitel von fünf - nach einer kurzen Einführung in den jüdischen Kalender im
allgemeinen zum Schabbat, dem „Urbild aller jüdischen Feste" (S. 30). Interessant der

explizite Hinweis darauf, dass der Tanach den Schabbat „nachhaltig einschärft", aber
andererseits kaum konkrete Handlungsanweisungen gibt, wie dieser Tag denn zu
begehen sei (S. 35). Dem Schabbat als bedeutendstem jüdischen Tag wird denn auch das

längste Kapitel gewidmet - neben denjenigen zu den Feiertagen Sukkot und Pessach.

Das Herzstück des Buches sind die drei grossen „Festblöcke", die Herbstfeste mit
Rosch ha-Schana, Jörn Kippur, Sukkot und - etwas später im Jahr - Chanukka, die

Frühlingsfeste mit Tu bi-Schwat, Purim, Pessach, Lag be-Omer und Schawuot, sodann
die Gedenktage Tisch'a be-Aw, Jom ha-Schoa, Jörn ha-Sikaron und Jörn ha-Atzma'ut.
Das fünfte Kapitel ist als Nachtrag dem „Lebenskreis" mit Geburt und Brit Mila, Bar
und Bat Mitzwa, Familiengründung, Tod und Trauerriten gewidmet. Spannend ist, dass

Susanne Galley nicht nur die gegenwärtige Situation der Feste und Bräuche schildert,
sondern stets Rückblick in die Vergangenheit von Bibel, rabbinischer Literatur wie auch
der Kabbala hält; somit kann sie auch zu der erdgebundenen - und damit eher weniger
theologischen — Feststellung gelangen, dass viele Feste in ihren Ursprüngen agrarischirdischen

Charakter besessen hätten und erst im Laufe der Zeit auf eine abstraktere und
damit theologische Ebene gelegt worden seien (z.B. S. 155- 156).

Die sorgfältige Einführung wird abgerundet durch einen Anhang, in dem die

Bibellesungen, die Wochenabschnitte, Worterklärungen sowie ein Literaturverzeichnis
und ein Abkürzungs- und Quellenregister aufgeführt sind.

Zürich Yvonne Domhardt

Seybold, Klaus, Poetik der Psalmen, Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2003

Poetologische Studien zum Alten Testament 1), 407 S., gebunden, 40,—;

ISBN 3-17-017895-4.

Hatte schon seinen Studien zur Psalmenauslegung (Stuttgart 1998) ein „experimenteller
Zug" geeignet (Vorwort), so verfolgt Klaus Seybold auch in der Poetik der Psalmen

weniger ein systematisches Interesse, sondern bewegt sich weiter auf „Such- und Er-
kundungsgängejn]", deren studienhaften Charakter ernstzunehmen der Leser explizit
gebeten wird (S. 12). Dass gleichwohl mehr geboten wird, die Erkundungsgänge - um
im Bild zu bleiben — zumindest zu einer übersichtlichen und einladenden Wanderkarte

gestaltet und damit durchaus Umrisse eines Ganzen sichtbar werden, zeigt sich dem
Leser schon beim Blick auf das Inhaltsverzeichnis.

252



Der Stoff ist in 5 Teilen organisiert, die gleichsam den Werdegang der Texte
nachzeichnen: Nach einer Einleitung (zu Theorie, Methodik; kurzer geschichtlicher Abriss)

folgen I. Die Uberlieferung; II. Satzstil und Versbildung; III. Textplanung und
Textgestaltung; IV. Textausrichtung und Textverwendung; V. Textverarbeitung und
Textsammlung. Insofern man am Ende bei den Psaltereditionen anlangt und so wieder die
überlieferte Dichtung in den Blick rückt, schliesst sich im ganzen ein Kreis, der „alle
erkennbaren sprachbildenden und sprachformenden Aktivitäten [...], die an der

Endfassung der Textgebilde noch feststellbar sind", einfassen möchte (S. 375). Mit solch

weitem Poesiebegriff (Poesie ist „Sprachschöpfung als Prozess und als Resultat", S. 376)
zielt die Arbeit sowohl auf die poetischen Möglichkeiten als auch auf das, was man aus
deren Resultaten an theologischem Gewinn schöpfen kann.

Seybold setzt texttheoretisch konsensfähig voraus, dass Texte eine Systemschichtung
aufweisen, insofern verschiedene Systeme die Texte formen. Daraus folgt eine

mehrperspektivische Betrachtung, die Stilistik, Struktur, Dimensionalität, Rhetorik,
Pragmatik und Redaktion berücksichtigt. Die Zusammenführung einer solchen Fülle an

Aspekten, dokumentiert in einer beeindruckenden Zahl punktuell tiefgreifender oder
auch exemplarisch übergreifender Untersuchungen, eröffnet dem Leser, der nun
seinerseits auf vielfältige Erkundungsgänge gehen kann, eine Reihe ungewohnter Perspektiven

und neuer Entdeckungszusammenhänge. Freilich sind auch altbekannte Fragen zu
stellen und zu beantworten bzw. ihre Aporien aufzuzeigen. Nicht zuletzt wenn es um
Entstehungsprozesse, Sammlungsvorgänge, Verfasserfragen und Verwendungsfragen
geht, fällt auf, wie massiv nach wie vor in Konjunktiven formuliert werden muss. Auf
der anderen Seite werden sehr konkrete Situationen angegeben: höfische Szene öffentlicher

Verlautbarungen zu Ps 2, Tagebuchnotiz eines Pilgers auf einem Ostrakon zu Ps

131, flüchtig auf einem Pergamentblatt dahingeschriebene Asylbitte zu Ps 11 (S. 55).
Neue Räume werden etwa in der immerhin 20 Seiten umfassenden Behandlung der

Graphemik, also des überlieferten Schriftbildes und seiner (Be-)Deutungsmöglichkeiten
in verschiedenen Psaltern erschlossen (Kap. 2.2), ebenso in der Entfaltung des zweiten

Hauptteils, der den Versbau (in Versstruktur und Versmass) vom Versklang (in Rhythmik

und Phonematik) unterscheidet und dabei ebenso anschaulich wie umsichtig, ja
selbstkritisch vorgeht. Die „Perspektivik" (Vorstellung/Darstellung/Einstellung des

Psalmautors) erhält innerhalb der Diskussion der „Textwelt" (Kap. 6) zu Recht eigenes

Gewicht, wenngleich gerade hier der exemplarisch-experimentelle Charakter der
Studien unübersehbar wird (die „Gebetsperspektive" gerät als „poetologischer Sonderfall,
im Psalter sehr häufig", doch zum merkwürdigen Appendix, S. 227). Starke Passagen
sind nicht zuletzt auch in den Teilen zu finden, die methodisch wie inhaltlich mutig in
die Bereiche der Pragmatik, der Textregie und den ganzen Komplex der Rezeption
vorstossen, hier zu entflechten und dennoch übersichtlich zusammenfassend darzustellen

versuchen. Besonders lohnend und lehrreich ist in diesem Band das „Querlesen", da

verschiedene Psalmen je unter unterschiedlichen Aspekten analysiert werden. So ergibt
sich etwa für Ps 2.13.18.29.30.40.62.119 in diesem Sinne aus einer Reihe von
Einzelergebnissen ein differenziertes Bild vom Ganzen. Hierfür sind auch die beigegebenen

Register hilfreich, wenngleich zu diesen angemerkt sei, dass die Schwächen des knappen
Begriffsregisters sowie das Fehlen eines Namenregisters an diesem Punkt Einbussen

bedeuten.
Es entspricht einem Projekt solchen Zuschnitts, dass auch Fragen bleiben. So kann

man beispielsweise fragen, wie sich der Autor das Verhältnis von Historisierung und

Demotisierung, das unter dem Stichwort „Theologisierung" der Psalmen in den späten

253



Phasen der Rezeption behandelt wird, näherhin denkt (S. 344f£). Die unklare Bezugnahme

auf die intendierte Identifikationsmöglichkeit des Rezipienten erscheint zur
Unterscheidung wenig geeignet, zumal Seybold selbst zugesteht, dass beide Momente auf
individuelle Aneignung gemünzt sind oder doch zumindest in diesem Sinne wirksam
werden können. Die Relektüre von Psalmtexten im Sinne von historisch-archaischen
Dokumenten widerspricht einer individuellen Identifikation durch den Leser eben

nicht. Andererseits bewirkt die theologische Bearbeitung etwa der Wallfahrtspsalmen -
gleich, ob man sie als „Zuordnung auf die Theologie des Segens" (Seybold) oder als

Rückbindung jerusalemischer Priester- und Tempeltheologie an den Erfahrungsbereich
der Rezipienten beschreiben möchte (E. Zenger) — ein semantisch, theologisch,
poetisch-architektonisch so komplexes Flechtwerk, dass man die Herkunft von Ps 120-134
aus der individuellen Laiendichtung (S. 346) mit Zenger bezweifeln möchte. Man kann
schliesslich fragen, ob nicht die Erschliessung des „theologischen Gewinns" aus den
Resultaten der poetologischen Analyse - wie gesagt ebenfalls ein Ziel des Buches -
neben dem weit überwiegenden Augenmerk auf die poiesis der Texte allzu kurz gekommen

ist.
Dennoch: Klaus Seybold erschliesst mit der ersten Poetik der Psalmen Neuland,

und dies in dankenswert ansprechender, informativer und anregender Weise. Diese

enorme Forschungs- wie auch didaktische Leistung wird sich trotz des Vorbehalts einer

experimentellen Versuchsanordnung angesichts des umfangreichen Themas durchaus
im Sinne eines ersten Lehr- und Handbuchs etablieren. Dass in Zukunft noch mehr zu
erwarten ist, zeigt schon die Tatsache, dass es sich beim vorliegenden Band um die

Eröffnung einer geplanten Reihe poetologischer Studien zum Alten Testament handelt -
eine erfreuliche Tatsache.

Tübingen Friedmann Eißler

Mittmann-Richert, Ulrike/Friedrich Avemarie / Gerbern S. Oegema

(ed.), Der Mensch vor Gott. Forschungen zum Menschenbild in Bibel, antikem

Judentum und Koran. Festschrififür Hermann Lichtenberger zum 60. Geburtstag,

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2003, XIV + 242 S., paperback,

29,90; ISBN 3-7887-2000-X.

Der sechzehn Beiträge, eine Grussadresse anstelle eines Vorworts sowie für eine

Aufsatzsammlung bemerkenswert gute Register umfassende Band zum Geburtstag des

Tübinger Neutestamentiers und Leiters des Instituts für antikes Judentum und
hellenistische Religionsgeschichte an der Universität Tübingen, Hermann Lichtenberger,
greift ein Thema auf, das sich wie ein roter Faden durch die Bi(bli)ographie des

Gefeierten zieht: die Anthropologie in theologischer Perspektive. Die - hier nicht in strenger

Reihenfolge vorzustellenden - Beiträge sind in fünf thematischen Rubriken
untergebracht: Imago Dei, Condicio humana, Oeconomia salutis, Iustificatus et doctor iustitiae,
Homo interpres.

In erkenntnistheoretischer und metakritischer Hinsicht fragt zunächst H.-P.
Müller, ,,[w]as der Akzeptanz einer biblischen Anthropologie entgegensteht und wie wir
mit der Herausforderung umgehen", und stellt dabei die unmittelbare, Wahrheitsfähigkeit

in Anspruch nehmende begrifflich-diskursive Weltinterpretation durch Erwägun-

234



gen zur prinzipiellen Selbstrückbezüglichkeit unseres Denkens und Daseins in Frage,
wodurch der Spiess gegenüber einer reduktionistisch-naturwissenschaftlichen Perspektive

gleichsam umgekehrt und die Lebensdienlichkeit der narrativ-mythischen
Wirklichkeitsdeutung hervorgehoben wird. J. D. G. Dunn skizziert einen Plan zur Untersuchung

der Frage, wie die Gottebenbildlichkeit des Menschen angesichts des klaren
Idolatrieverbots zu verstehen sein kann, und zieht dabei die Linien bis zur paulinischen
Adam-Christus-Typologie aus. S. Schreiner erhellt die engen Bezüge zwischen
biblischen, rabbinischen und koranisch-islamischen Deutungen des Menschen im
Schöpfungswerk und zeigt die Spannungen, die durch die strikte Anthropomorphismusab-
wehr des Korans entstehen, im Kontext des Stellvertreterbegriffs auf: Der Mensch ist

halïfa, nicht imago Dei. Die Condicio humana wird von B. Janowski aus dem
Blickwinkel der Psalmen beleuchtet, deren bildergesättigte Sprache durch Metaphorisierung,
welche Alltägliches experimentell aufbricht und Gewohntes verwandelt, gerade hinsichtlich

existentieller Fragen wie der nach Leben und Tod ihre schöpferische Kraft erweist.
In der Septuaginta, so F. Siegert, lassen sich bei der Übersetzung aus dem Hebräischen
im Blick auf anthropologische Grundeinstellungen charakteristische Verschiebungen
beobachten. So werden einerseits die Vorlage abgeschwächt (etwa Emotionen, Sexualität),

andererseits neue Differenzierungen eingebracht (etwa im psychologischen
Bereich). Und noch einmal Sexualität: Negative Konnotation derselben durch Verknüpfung

mit dem „bösen Trieb" geht, dies diskutiert P.W. van der Horst, in der rabbinischen

Tradition einher mit der vom biblischen Mehrungsgebot ausgehenden positiven
Wertung, was zu einer paradox ambivalenten Haltung gegenüber dem menschlichen
Triebleben führt. - Drei weitere Beiträge gehen in den Bereich der frühjüdischen
Literatur: D. R. Schwartz erhebt eine durch bestimmte Textmarker signalisierte theologische

Linie in 2 Makk, die die Konzeption göttlicher Strafe als Entwicklung von Rache

zu Erziehung aus Liebe nachzeichnen lässt; J. C. VanderKam entfaltet Implikationen
der im Jubiläenbuch vorfindlichen doppelten Anthropologie, nach der Israel im

Gegensatz zu den Weltvölkern schon im Schöpfungsgeschehen in einzigartiger und
exklusiver Weise erwählt ist, während G. W. E. Nickelsburg Differenz und zugleich
Komplementarität von Einschätzungen der anthropologischen Grundsituation in 1 Hen und
in Qumran (1QS und Hodayot) identifiziert. — Eingehender beschäftigen sich mit
Qumran ferner B. Ego und A. Lange, die, ausgehend vom Pseudo-Jubiläentext 4Q225,
dem Motiv der „Anrechnung der Gerechtigkeit" in der Abrahamsperikope (Gen 15,6)

rezeptionsgeschichtlich durch die antik-jüdische Literatur nachgehen, sowie J. H.
Charlesworth in seiner Rekonstruktion des Hintergrunds der autobiographischen
Passage 1QH 16,I6ff des Lehrers der Gerechtigkeit, in der dieser die Homonymie von
moreh „Frühregen" in Joel 2,23 und moreh „Lehrer" programmatisch fruchtbar macht. -
Weitere drei Beiträge befassen sich mit Paulus: R. Bergmeier bestimmt das Unterworfensein

unter die „Stoicheia" Gal 4,3 als Kennzeichen des unerlösten Stands des

geschöpflichen Lebens und will auf diesem Hintergrund wegkommen von der

auslegungsgeschichtlich einseitigen Bezugnahme auf die angeblich analog versklavende Tora; O.
Hofius wendet sich dem in Gal 5,17 angezeigten Verhältnis zwischen Fleisch und Geist

zu, während W. Klaiber die paulinische Rechtfertigungsterminologie auf Herkunft und

Verwendung untersucht. - Daran schliesst sich P. Stuhlmachers Studie zum „Leben

unter der Vergebung" nach Matthäus-Texten an, das für Christen als Entsprechung zum
Verhalten Gottes in der Gemeinde ebenso möglich wie verpflichtend wird. Schliesslich

vermittelt unter der Rubrik Homo interpres E. Tov einen fundierten Eindruck davon,

255



wie persönliche Präferenzen und (nicht nur philosophische) Vorentscheidungen die
Ubersetzer der Septuaginta in ihrer Arbeit prädisponieren.

Tübingen Friedmann Eißler

Guggenheimer, Heinrich W., The Jerusalem Talmud. First Order: Zeraim.
Tractates Terumot andMa'serot. Edition, Translation, and Commentary, Berlin,
New York: de Gruyter 2002 Studia Judaica. Forschungen zur Wissenschaft

des Judentums 21), 584 S., 148,—; ISSN 0934-2575.

Guggenheimer, Heinrich W., The Jerusalem Talmud. First Order: Zeraim.
Tractates Ma'aser Sheni, Hallah, JOrIah, and Bikkurim. Edition, Translation,
and Commentary, Berlin, New York: de Gruyter 2003 Studia Judaica.

Forschungen zur Wissenschaft des Judentums 23), 672 S., 148,—; ISBN
3-11-017763-3.

Mit beiden anzuzeigenden Bänden legt der Autor die Frucht seiner langjährigen
Beschäftigung mit den jeweils im Titel genannten Traktaten des palästinensischen Talmud

vor, mit denen er seine Edition (der Text ist um der leichteren Lesbarkeit willen nach

sephardisch-rabbinischen Regeln vokalisiert), englische Übersetzung und Kommentierung

der ersten Ordnung zum Abschluss bringt. Erneut verzichtet der Autor nicht nur,
wie er in den Vorworten schreibt, auf Emendationen, sondern teilweise (nicht
durchgängig) auch auf die textkritische Analyse: Der erste Band basiert in der Hauptsache auf
der editio princeps, der zweite auf einer 2001 von der Jerusalemer Sprachakademie
veröffentlichten Handschrift. Für die Interpretation zieht er vorzugsweise Maimonides
und von den Kommentatoren des 18. Jahrhunderts Eliahu Fulda (weniger Moses Mar-
galit) zu Rate. Auf kritische Erwägungen zum Text kann freilich nicht verzichtet werden,

wie die Textgestaltung etwa im siebten Kapitel des Traktates Terumot (S. 222)
zeigt, wo parallele Formulierungen aus dem Traktat Ketubot, in Klammer gesetzt, in
den Editionstext Eingang finden. Und wenn es im ersten Kapitel des genannten
Traktates nach der editio princeps heisst: „Everybody is permitted to write a bill of
divorce, even (afilu) an insane person" (S. 8), so hätte man gern ein erklärendes Wort
zur gegenteiligen Lesart der Leidener Handschrift (dort heisst es: „außer ein Unsinniger")

gelesen.
Wenn man von diesen prinzipiellen methodischen Erwägungen absieht, sind beide

Bände freilich eine Fundgrube für vielfältige Entdeckungen in der Welt des Jerusalemer
Talmud. Im Traktat „Ma'aser Sheni" findet sich im vierten Kapitel zum Beispiel eine

ganze Abfolge von Traumschilderungen und Erwägungen zur rabbinischen Traumdeutung:

„Dreams do not improve or detract", heisst es zur neunten Halakha im Hinblick
auf die Frage nach möglichen Geltungsansprüchen, die sich aus einem Traum (oder
seiner Deutung) ergeben könnten. Im Anschluss kommt ein Mann zu Rabbi Halaphta
und berichtet von einem im Traum erhaltenen Befehl, nach Kappadozien zu gehen, um
dort das Eigentum seines Vaters wiederzufinden. Da der Vater des Träumers nie in
Kappadozien gewesen sei, läuft - so das Diktum Halaphtas - die Deutung auf zwanzig
(griechisch für „kappa") Balken hinaus, die im Hause des Ratsuchenden zu finden seien.

256



Hier und an anderer Stelle hätte sich der uninformierte Leser natürlich über erklärende

Bemerkungen gefreut. Auch stellt sich die Frage, ob der Grundsatz, dass ein Traum sich

erst nach erfolgter Deutung bewahrheiten kann, hilfreich übersetzt ist. Vor dem

Hintergrund dieser Lehrmeinung hatte Rabbi Eliezer seine Schüler getadelt, weil diese den
Traum einer Frau daraufhin ausgelegt hatten, dass ihr Ehemann in Kürze sterben

würde, was daraufhin auch geschah: „You killed a person for the dream goes only after
its interpretation" (S. 165).

Beide Bände sind mit ausführlichen biographischen, biblischen sowie weiteren
(griechische, lateinische, hebräische und arabische Wörter) Indizes versehen. Der zweite
Band enthält im Schlussteil Überlegungen zur Stellung der Tosephta zwischen den

palästinensischen und babylonischen Traditionen sowie zur Redaktion der Mischna im
Hinblick auf die tiberiensische Akademie Rabbi Yohanans, die durch eine statistische

Untersuchung zur Häufigkeit der Nennung der wichtigsten rabbinischen Gelehrten in
den untersuchten Traktaten untermauert werden.

Tübingen Matthias Morgenstern

Maimonides, Moses, Der Brief in den Jemen. Texte zum Messias, herausgegeben,

übersetzt und kommentiert von Sylvia Powels-Niami, unter Mitwirkung

von Helen Thein. Mit einem Vorwort von Friedrich Niewöhner, Berlin:

Parerga Verlag 2002 Jüdische Geistesgeschichte 1), 117 S., Broschur,
kl. 8°, 15,-; ISBN 3-930450-74-7.

Ohne Zweifel gehört Mose ben Maimons aus aktuellem Anlass 1172 an die Juden
Jemens auf arabisch geschriebener (zumeist jedoch unter dem hebräischen Titel Iggeret
Teman zitierter) Brief nicht nur zu den bedeutendsten geistesgeschichtlichen Dokumenten

des jüdischen Mittelalters, sondern zugleich zu den wichtigsten Texten aus der
Geschichte des Ringens um die messianische Idee im Judentum ebenso wie der
jüdischen (hier Mose ben Maimons) Auseinandersetzung mit Christentum und Islam. Um
so verdienstvoller ist es daher, dass dieser Brief nun erstmals aus dem Arabischen ins
Deutsche übersetzt vorgelegt wird. Die sorgfältig gearbeitete Übersetzung (S. 27-86)
berücksichtigt dabei zugleich auch die drei bekannten, mittelalterlichen hebräischen
Versionen Abraham ben Schemuel ha-Lewi ibn Hasdais (erste Hälfte 13. Jahrhundert),
Schemuel ben Jehuda ibn Tibbons (um 1150 - um 1230) und Nahum ha-Macravis

(erste Hälfte 13. Jahrhundert). Zum Verständnis von Inhalt und Sprache des Textes

erforderliche Erklärungen werden in den Fussnoten zur Übersetzung geboten und/oder
im Nachwort der Übersetzerin (S. 95-110) nachgereicht. Besondere Aufmerksamkeit
schenkt sie dabei dem islamischen Umfeld des Briefes sowie den oft subtilen
Bezugnahmen auf islamische Überlieferung und Auseinandersetzung mit ihr. Ein Porträt des

Denkers Mose ben Maimon schliesslich liefert F. Niewöhner in seinem Vorwort (S.

9-26). Schade nur, dass die als thematische Ergänzung zu Mose ben Maimons Brief
abgedruckten Auszüge aus dessen Mischne Tora, hilkhot melakhim XI und XII (S. 87-
93) nach Moritz Zobels auf einer zensierten und nicht - wie in Judaica 42 (1986), S.

74-79 geschehen - nach einer auf der unzensierten jemenitischen Textausgabe
beruhenden Übersetzung zitiert werden. So bleiben der Leserin / dem Leser die beiden wichtigen

Abschnitte am Ende von Kap. XI vorenthalten, in denen Mose ben Maimon noch

257



einmal auf Christentum und Islam zu sprechen kommt. Der Wert der Übersetzung des

Briefes wird dadurch allerdings nicht gemindert.

Tübingen Stefan Schreiner

Shapiro, Marc B., The Limits of Orthodox Theology. Maimonides' Thirteen

Principles Reappraised, Oxford, Portland/Oregon: The Littman Library of
Jewish Civilization 2004, XII + 221 S., gr. 8°; ISBN 1-874774-90-0.

Den Anstoss, sich mit diesem Thema zu befassen, gab Marc B. Shapiro ein Aufsatz in
Torah u-Madda Journal 1 (1989), S. 68-71, dessen Autor, R. Yehudah Parnes, die
These vertreten hat, dass aus Sicht des orthodoxen Judentums „heresy is defined by the
Thirteen Principles of Maimonides" und es demzufolge nicht erlaubt ist, „to read

anything that disagrees with these Principles, since it is ipso facto heresy". Tatsächlich
hat kein anderer Text aus der Feder Mose ben Maimons nicht nur eine so intensive

Rezeptions- und Wirkungsgeschichte entfaltet wie die 13 Prinzipien - davon zeugen
nicht zuletzt ihre zahllosen poetischen Bearbeitungen, von denen eine in den Siddur

Eingang gefunden hat -, sondern so oft, und dies bis heute, immer wieder auch als eine

Art „Orthodox catechism" herhalten müssen. Ursprünglich nur ein Teil der Einleitung
zum Kommentar von Mischna Sanhédrin X, sind Mose ben Maimons 13 Prinzipien
alsbald aus ihrem ursprünglichen Kontext herausgelöst und gleichsam in den Rang von
Dogmen erhoben, als solche rezipiert worden. Ausgehend von dieser Beobachtung
sowie der oben erwähnten These, ist es daher Shapiros Anliegen, „to examine the claim
that Maimonides' Principles are the last word in Jewish theology" (S. 158). Vorausgegangen

ist diesem Bemühen ein gleichnamiger Aufsatz (in: Torah u-Madda Journal 4

[1993], S. 187-242), in dem Shapiro derselben Frage bereits nachgegangen war, die er
hier wieder aufgreift und in einem breiteren Kontext vertieft.

In aller Sorgfalt analysiert er dazu die 13 Prinzipien der Reihe nach (S. 38-156)
jeweils im Zusammenhang sowohl der Werke Mose ben Maimons und der dort
gebotenen Interpretation einerseits als auch unter Berücksichtigung der rabbinischen
Tradition ebenso wie in bemerkenswert breitem Umfang herangezogener sogenannter
Sekundärliteratur andererseits (Bibliographie: S. 169-2031). Entstanden ist auf diese

Weise zugleich ein durchgehender Kommentar zu den 13 Prinzipien, in dessen Mittelpunkt

die Diskussion nicht allein traditioneller, d. h. „orthodoxer" theologischer
Deutungen steht, sondern ebenso die Erörterung der mit ihnen verbundenen philosophischen

Fragen. Der Einzeluntersuchung vorangestellt ist eine „Introduction" (S. 1-37),
in der Shapiro die Bedeutung der 13 Prinzipien erörtert und dabei zugleich der
grundsätzlichen Frage nach dem Dogma und seinem Ort in der jüdischen Überlieferung im
allgemeinen und der Sicht des Maimonides auf seine 13 Prinzipien im besonderen

nachgeht. Mit aller nur wünschenswerten Deudichkeit zeigt Shapiro darin, dass trotz
bis heute verbreiteter anderer Ansicht (1) „traditional Jewish theology [bzw. .Orthodox
Judaism'] has allowed for much more latitude than found in the Thirteen Principles", es

deswegen immer auch (2) „a history of opposition to Maimonides' Principles among
the ranks of traditional [. .] Judaism" gegeben hat, die ausführlich dokumentiert wird,
und (3) Mose ben Maimon selber seine 13 Prinzipien nicht „as his final Statement on
the fundamentals of Jewish faith" (S. 7) verstanden wissen wollte. Vielmehr - so der

258



Schluss, zu dem Shapiro am Ende seiner Untersuchung gelangt - zeigt sich, dass „many
of his Principles were not regarded as authoritative, either before his time or afterwards"
(S. 158).

Es ist ein in doppelter Hinsicht bemerkenswertes Buch, das Shapiro vorgelegt hat:
Zum einen Kommentar zu Mose ben Maimons 13 Prinzipien, ist es zum anderen

zugleich eine gelungene zusammenfassende Darstellung der zentralen Themen jüdischer
Theologie und gewährt damit einen tiefen Einblick in das, was im Klappentext des

Buches „traditional Jewish thought" genannt worden ist.

Tübingen Stefan Schreiner

Brann, Ross, Pouter in the Portrayal. Representations ofJews and Muslims in
Eleventh- and Twelfth-Century Islamic Spain, Princeton, Oxford: Princeton

University Press 2002, XI + 194 S., gr. 8°; ISBN 0-691-00187-1.

Auf der Suche nach eventuellen historischen Vorbildern einer convivencia insbesondere

von Juden und Muslimen ist in jüngster Zeit nicht zuletzt immer wieder auch al-

Andalus, das mittelalterliche islamische Spanien bemüht worden, und zahlreiche
historische Untersuchungen haben versucht, dieses Zusammenleben, soweit es anhand
vorhandener Quellen darstellbar ist, mit seinen Licht- und Schattenseiten zu beschreiben.

Wenn R. Branns Buch auf den ersten Blick in dieselbe Richtung zu weisen scheint,
ist sein Interesse gleichwohl ein anderes. Hier geht es nicht um „the historian's effort to
arrive at a meaningful generalization of the Jewish experience in al-Andalus", auch nicht
um „pinpointing the extent and depth of anti-Jewish sentiment in Andalusi Islam" (S.

6); vielmehr interessiert Brann, durch seine bisherigen Arbeiten zur andalusischen
hebräisch-arabischen Poesie als Fachmann dafür ausgewiesen, die Frage: „how did the
social and literary imagination of Andalusi-Muslim and -Jewish literary religious
intellectuals represent their counterparts and rivals, elite members of one another's
communities during the eleventh and twelfth centuries?" (S. 7) bzw. was und wie dachten

jüdische und muslimische Intellektuelle im 11./12. Jahrhundert in al-Andalus voneinander?

Eine Antwort darauf versucht Brann in den von Introduction (S. 1-23) und
Bibliography (S. 161-184) eingerahmten fünf Kapiteln seines Buches, von denen drei
bereits zuvor als Aufsatz erschienen und für den Wiederabdruck entsprechend
umgearbeitet worden sind.

Im Mittelpunkt der ersten drei Kapitel (S. 1-53.54-90.91-118) stehen „Muslim
representations" des jüdischen Dichters, Gelehrten und Politikers Isma'il ibn Naghrila,
das ist Samuel ha-Nagid (993 -1055/6), Wesir am Hof in Granada und Oberhaupt der

spanischen Juden. An seinem Beispiel illustriert Brann zum einen, wie freimütig und
zugleich unterschiedlich Juden, ihre Stärken und Schwächen, vor allem aber ihre
religiöse Andersartigkeit in der arabisch-islamischen historiographischen, biographischen
und anderen Literatur dargestellt werden, und zum anderen, dass deren mit „issues of
sovereignty, power, and knowledge" befasste Darstellungen „resonate with specifically
Muslim apprehensions and misgivings and [. .] structures of thought internal to Islam

for which the Jew serves as the relational concept", so dass wir am Ende „more about
their producers and consumers than about Ibn Naghrila himself" erfahren (S. 118). Ein

ganz anderes Bild bietet demgegenüber die jüdische Literatur im Blick auf Islam und

259



Muslime; denn „the liberties Andalusi-Jewish liturgical poets, biblical exegetes, and

theologians sometimes permitted themselves in their remarks about Islam and Isiam-
dom figure hardly at all in the poet's representations of Muslims" (S. 120), wie Brann
in Kapitel 4 und 5 (S. 119-139.140-159) am Beispiel von Texten von Abraham ben

Esra, Mose ben Esra, Abraham ben Da'ud, Samuel ha-Nagid und Jehuda al-Harizi
aufzeigt. So gilt auch hier, dass die Darstellung des in religiöser Hinsicht anderen mehr

aussagt „about the cultural situation of the scriptor's textual community than that of the

depicted subject". In der Tat, so häufig uns Juden und Muslime im Gespräch über
wissenschaftliche und literarische Themen begegnen, so selten finden wir sie als

Gesprächspartner über religiöse Themen, beispielsweise als jüdische Informanten von
Muslimen über das Judentum. Damit möchte Brann zugleich belegen, dass trotz aller
tatsächlichen oder nur vermeintlichen convivencia das Wissen umeinander, vor allem
aber das Interesse aneinander offenbar weitaus geringer war, als dies üblicherweise

angenommen oder zumindest unterstellt wird. Eine offene Frage muss einstweilen aber

noch bleiben, ob - und wenn: ja - wie weit dieses aufgrund ausgewählter Textbeispiele

gewonnene Ergebnis am Ende auch verallgemeinert werden kann.

Tübingen Stefan Schreiner

Lange, Nicholas de (ed.), Hebrew Scholarship and the Medieval World,

Cambridge: University Press 2001, XIV + 247 S., gr. 8°; ISBN 0-521-
78116-7.

Mit ihrem Sammelband haben sich Herausgeber und Autoren/Autorinnen ein
doppeltes Ziel gesetzt: Ihre Absicht war zum einen, „to celebrate Professor [Raphael] Loe-
we's long life in the service of Hebrew scholarship" (Bibliographie ausgewählter Schriften:

S. 240-245), und zum anderen, „to celebrate [. .] the currant vibrancy of Hebrew

scholarship relating to the medieval period and to reflect on its achievements during the
latter part of the twentieth century" (S. XI).

Die insgesamt fünfzehn Beiträge sind in vier Themenbereiche gegliedert. Thema

von Teil I ist die Forschungsgeschichte: D. Frank resümiert zehn Jahre (1989-1999)
Forschung zum mittelalterlichen Karaismus (S. 3-22); anschliessend beschreiben N. de

Lange das hebräische Erbe der jüdischen Gelehrten in Byzanz und den gegenwärtigen
Stand seiner Erforschung (S. 23—37), A. Säenz-Badillos den status quaestionis im Blick
auf die Erforschung der hebräischen Philologie im mittelalterlichen Spanien (S. 38-59)
und S. C. Reif aktuelle Trends der in den letzten Jahren sprunghaft angewachsenen

Erforschung der hebräischen Liturgie des Mittelalters. - In den folgenden drei Teilen

geht es um drei verschiedene Forschungsgebiete: in Teil II zunächst um die hebräische

Sprache und die Entwicklung der hebräischen Sprachwissenschaft. G. Khan befasst sich

mit den frühen karäischen Grammatikern und Saadja Gaon und ihrem wechselseitigen
Einfluss aufeinander (S. 77-91). A. van der Heide untersucht am Beispiel des Verbs

nissa „versuchen, erproben" und seinem Derivat massa einige Grundprobleme der

frühen hebräischen Lexikographie (S. 92-106). An R. Loewes Pionierarbeit über die

christlichen Hebraisten im mittelalterlichen England (in: Hebrew Union College Annual
28 [1957]) anknüpfend, analysiert J. Olszowy-Schlanger anhand einiger zweisprachiger
hebräisch-lateinischer Handschriften den Umfang der Kenntnis in hebräischer Gram-

260



matik unter den christlichen Gelehrten im England des 12. /13. Jahrhunderts (S. 107—

128). - Gebet und Poesie sind Gegenstand von Teil III: M. Weitzman (s.A.)
rekonstruiert die Anfänge des seines Erachtens ins 3. Jahrhundert zu datierenden Qaddisch
(S. 131 — 137). Wie Jehuda ha-Lewis seinen Platz zwischen Christen und Muslimen in
Spanien, Ägypten und Palästina in seinen Gedichten dokumentiert hat, ist Gegenstand
der Untersuchung J. Yahaloms (S. 138-148), und M. Itzhaki zeigt an einigen
Beispielen, welche Neuerungen Abraham ibn Esra in die weltliche hebräische Poesie

eingebracht hat (S. 149-155). Während W. van Bekkum an Textbeispielen aus dem 15.

Jahrhundert die Bedeutung der selihot und qinot als „a unique source for the spiritual
anxiety of the Jews in Spain in a century of growing exclusion" erläutert (S. 156-170),
diskutiert A. Tanenbaum Probleme der Ubersetzung mittelalterlicher hebräischer Poesie

(S. 171-185). - In Teil IV mit dem Thema „The World Outside" versucht W. Horbury
eine Beschreibung des Spektrums hebräischer und apologetischer Literatur des Mittelalters

und ihre Definition (S. 189-209). C. Sirat spürt dem christlichen Einfluss auf
die Bibelkommentare des provencalischen Gelehrten Lewi ben Gerson / Gersonides
nach (S. 210-223), und I.E. Zwiep schliesslich erörtert Profiat Durans Umgang mit
christlicher Tradition im Rahmen jüdischer Tora-Gelehrsamkeit (S. 224-239).

Auch wenn im Rahmen dieser Anzeige nicht mehr als ein Hinweis auf die Inhalte
der einzelnen Beiträge gegeben werden konnte, ist am Ende gleichwohl festzuhalten,
dass das doppelte Ziel, das Herausgeber und Autoren/Autorinnen vor Augen hatten,
erreicht worden ist. Gelungen ist ihnen nicht nur ein Resümee des aktuellen Standes
der Erforschung der hebräischen Sprache, Literatur und Philologie des Mittelalters,
sondern damit zugleich auch ein Exposé, das in seiner ganzen Breite und Vielfalt der
Themen willkommene Anregungen für weitere Forschung bietet. Das an Themen, die

es aufzugreifen lohnt, alles andere als Mangel herrscht, belegen die Beiträge je auf ihre
Weise zur Genüge.

Tübingen Stefan Schreiner

Dodi, Amos, Studies in the Linguistic Tradition of Spanish Jews before the

Expulsion [hebr.], Beer-Sheva: Ben Gurion University of the Negev Press

2002, 256 S., 4 Abb.; ISBN 965-342-845-4.

Amos Dodi, Dozent für hebräische Sprachwissenschaft und Semitistik an der Bar-Ilan
Universität in Ramat-Gan / Israel, baut auf eine Reihe eigener Untersuchungen zur
Punktierung mittelalterlicher spanischer Siddurim und Machsorim auf, wenn er mit
diesem Band als vorläufige Krönung dieser Forschungen die linguistische Analyse eines

sefardischen Machsors aus dem 15. Jahrhundert vorlegt. Gegenstand der Untersuchung
ist eine in verschiedener Hinsicht herausragende mittelspanische Handschrift (Ms.
hebr. 30, 242 fol.) aus der Königlichen Bibliothek in Kopenhagen. Sie diente anderen

bekannten, in Aufbau und Inhalt vergleichbaren Machsorim der Region (etwa Vatikan
Bibliotheca Rossiana 360 und Paris Bibliothèque nationale hébr. 658) offenbar als

Vorbild und wird so auch durchgehend in dieser Funktion wahrgenommen. Die
Bedeutung der punktiert erhaltenen Machsorhandschriften aus dem Spanien des 13. - 15.

Jahrhunderts liegt nicht nur in der Bezeugung der linguistischen Tradition des Hebräischen

im christlichen Spanien vor der Vertreibung der Juden, sondern ebenso auch in

261



der für diesen Raum einzigartigen Bewahrung einer Fülle von unterschiedlichsten
Texten aus Mischna, Baraita, Talmud und Pijjut. Der Autor stellt Machsor Kopenhagen
in der Einleitung in den grösseren Rahmen der Geschichte der spanischen Juden im
allgemeinen und ihrer linguistischen Traditionen im besonderen, um dann auf
methodische Fragen und spezifische Schwierigkeiten bei der Erforschung von Manuskripten

liturgischer Texte aus diesem Bereich einzugehen. Nachdem in Kap. 1 Ms. Kopenhagen

30 eingehend vorgestellt wird, folgen in fünf Kapiteln Spezialuntersuchungen
unterschiedlichen Umfangs zu den Verbal- (2) und den Nominalformen (3) im einzelnen,

zu den in diesem Machsor enthaltenen Fremd- und Lehnwörtern (4), zur
Wiedergabe rabbinischer Namen (5) sowie zum Bereich zwischen Formenbildung und Syntax

(6), jeweils streng unter dem Gesichtspunkt der Punktierung. In Kap. 7 werden die

Ergebnisse festgehalten, worauf im letzten Kapitel Textbeispiele aus den schon erwähnten

Bereichen der Traditionsliteratur nach der Fassung des Machsor Kopenhagen im
Wortlaut dokumentiert werden. Am Ende stehen übliche Register und Indizes, unter
denen ein umfangreiches Verzeichnis einschlägiger Handschriften aus ganz Europa als

besonders hilfreich hervorgehoben zu werden verdient.

Tübingen Friedmann Eißler

Berger, Ruth, Sexualität, Ehe und Familienleben in der jüdischen Moral-
Literatur (900 — 1900), Wiesbaden: Harrassowitz 2003 Jüdische Kultur.
Studien zur Geistesgeschichte, Religion und Literatur 10), VIII + 374 S.,

gebunden, 49,—; ISBN 3-447-04702-X.

Das vorliegende Buch fusst auf der Dissertation der Autorin (Duisburg 2001). Es

möchte darstellen, „was die jüdische Moralliteratur über das Geschlechtsleben und
damit zusammenhängende Fragen zu sagen weiss", wie nach Meinung ihrer Autoren „eine
ideale Beziehung zwischen Mann und Frau aussehen und welche Funktion sie erfüllen
soll [. .] und wie sich schliesslich das Verhältnis zwischen Eltern und ihren Kindern
gestalten sollte" (S. 3). Gleichzeitig soll es der künftigen Forschung zur jüdischen
Moralliteratur als eine Arbeitshilfe dienen, „mit deren Hilfe es leichter möglich wird,
festzustellen, welche Vorstellungen spezifisch für den jeweils behandelten Autor, für sein

Milieu, seine Zielgruppe oder die behandelte Epoche sind und welche zum Allgemeingut

gehören" (S. 5).
Diesem Anliegen geht die Verfasserin in zehn - nach eigenem Bekunden auch

unabhängig voneinander lesbaren (S. IX) - Kapiteln nach. Dabei spannt sich der
inhaltliche Bogen von Reflexionen über Sexualität und Körperlichkeit im Allgemeinen
(Kap. II) über sexuelle Sünden (Kap. III) bis hin zu konkreten Vorstellungen zur
Anbahnung und Gestaltung der Ehe (Kap. IV—VIII) und der Erziehung von Kindern
(Kap. IX). Demgegenüber bietet die Einleitung (Kap. I) eine Definition des Begriffs
Mussar (Moralliteratur), seiner Autoren und Adressaten sowie eine Begründung für den

gewählten zeitlichen Rahmen und die zugrunde gelegten Quellen. Neben einer Ubersicht

zur Geschichte des Mussar gibt die Verfasserin an dieser Stelle Auskunft über ihre
methodologischen und terminologischen Vorentscheidungen. Als Hauptproblem ihrer
Untersuchung kristallisiert sich der Verfasserin alsbald die Bindung der Moralschriften
an (vor allem rabbinische) Traditionen und (soziale) Konventionen heraus, was es oft

262



unmöglich macht, die persönliche Ansicht eines Autors vom überlieferten Material
abzuheben (vgl. S. 17). Man möchte hinzufügen, dass die Divergenz zwischen dem in
der Afcjwliteratur vorausgesetzten und den tatsächlichen sozialen Verhältnissen der

jeweiligen Zeit einen weiteren Aspekt dieses Grundproblems darstellt.
Zunächst aber ist die beachtliche Zahl an bearbeiteten Quellen (etwa 80 Einzeltitel

auf hebräisch, jiddisch, ladino) hervorzuheben. Diese werden durchweg überzeugend
auf ihren kulturellen und theologischen Hintergrund bezogen und methodisch
ausgewertet. Insbesondere in den ersten Kapiteln (II-III) bietet die Verfasserin ein einleuchtendes

Modell der Entwicklung sexual-ethischer Vorstellungen an - ein Verfahren, das

leider in späteren Kapiteln weniger transparent gemacht wird. Als die bedeutendsten
Einschnitte in der Geschichte der jüdischen Sexualethik arbeitet sie die auf einem

neoplatonischen Dualismus fussende Anthropologie Bachja b. Paqudas (vgl. S. 39-40)
sowie das Eindringen kabbalistischer Konzepte in den Mussar heraus. Während der sich

aus Bachjas ergebende Leib-Seele-Dualismus seit dem Spätmittelalter zu einer Abwertung

alles Körperlichen und zu einer Hochschätzung der Askese führte, erbrachten die

theurgischen Vorstellungen der Kabbala eine erhebliche Verschärfung in der Bewertung
menschlicher (insbesondere sexueller) Vergehen. Die negativen Folgen körperlicher
Begierden betrafen nun nicht mehr nur den Übeltäter, sondern konnten das gesamte
Gefüge kosmischer und göttlicher Kräfte aus dem Gleichgewicht bringen (S. 44-47).

Ein wichtiges Anliegen der Verfasserin ist es, die unterschiedlichen sexualethischen
Standards und Ansprüche an die beiden Geschlechter aufzuzeigen und deren Folgen für
Ehe und Erziehung transparent zu machen. Zwar wird der aussereheliche Geschlechtsverkehr

Frauen wie Mänern gleichermassen untersagt, der Ehebruch jedoch vor allem
als Verletzung männlichen Eigentumsrechts - also androzentrisch - definiert (vgl. S.

85-89). Ein ähnliches Ungleichgewicht zeigt sich bei der Formulierung von Massnahmen

zur Aufrechterhaltung der Keuschheit: Auch hier werden der Frau die härteren
Kriterien aufgebürdet (S. 119) - zumal die Keuschheit der Frau das nahezu einzige
Merkmal unter den überraschend wenig materiell definierten Voraussetzungen einer

Ehe-Anbahnung darstellt. Einen weiteren, höchst interessanten Aspekt der vorliegenden
Untersuchung bildet die Frage nach den Unterschieden zwischen aschkenasischen und
sefardischen Sozialformen, wie sie insbesondere an Ehe und Familie gerichtet wird (S.

149-159).
Zwar wirken gelegentliche Rückgriffe auf sozialbiologische Hypothesen manchmal

etwas deplaziert (z. B. S. 153), die Reflexionen über den Zusammenhang sozialethischer
Theorie und der Realität sowie über die Interaktion jüdischer Lebensweisen mit ihrer
christlichen bzw. islamischen Umwelt zeigen neue Einsichten ebenso auf wie grosse
Desiderate in der Forschung. Zweifelsohne ist das vorliegende Buch - schon gar im
deutschen Sprachraum - eine Pionierarbeit, die aufgrund ihrer sorgfältigen und
methodisch reflektierten Aufarbeitung einer Vielzahl von Quellen eine Fülle von Einsichten

zum jüdischen Sozialleben bereitstellt. Es sei jedem/jeder, der/die sich fundiert
über die Entwicklung der jüdischen Sexual- und Familienethik informieren möchte,

dringend zur Lektüre empfohlen.

Berlin Susanne Galley

263



Wiedebach, Hartwig, Hirntod als Wertverhalt. Medizinethische Bausteine

aus Jonas Cohns Wertwissenschaft und Maimonides' Theologie, Münster: LIT-
Verlag 2003 Naturwissenschaft - Philosophie — Geschichte 20), 84 S.,

12,90; ISBN 3-8258-7098-7.

Ausgehend vom aus dem klinischen Alltag bekannten Phänomen und medizinethischen
Problem des Hirntodes, geht es in diesem Text - einem Vortrag vor der Evangelischen
Akademie Mülheim vom 3. Dezember 2002 - um den Beitrag zu einer „medizinischen

Anthropologie" in historischer Perspektive. Im Sinne des Freiburger Philosophen Jonas
Cohn (1869-1947), eines Lehrers Viktor von Weizsäckers, stellt der Verfasser

Überlegungen zur maimonidianischen „Theorie des Lebens" im Anschluss an seine Auslegung

zu 1 Sam 20,3 an (S. 63); diese will er - mit Blick auf die Gegenwart - der

„Qualitätskontrolle klinischer Entscheidungen" (S. 74) nutzbar machen. Originalität ist
diesem bemerkenswerten Versuch nicht abzusprechen, wenngleich auffällt, dass der
Verfasser die philosophischen - und eben nicht die medizinischen - Schriften des

grossen mittelalterlichen Gelehrten zu Rate gezogen hat; auch sonst bleiben (etwa mit
Blick auf die Terminologie: Wiedebach bezeichnet die negative Dialektik der Gotteslehre

bei Maimonides eher missverständlich als „negative Biologie Gottes") einige Fragen

offen.

Tübingen Matthias Morgenstern

Albertini, Francesca, Das Verständnis des Seins bei Hermann Cohen. Vom

Neukantianismus zu einer jüdischen Religionsphilosophie, Würzburg: Königshausen

& Neumann 2003 Epistemata. Reihe Philosophie 335), 212 S.,

geheftet, 29,50; ISBN 3-8260-2390-0.

Er „lese fleißig und fast ohne was zu verstehen die Cohensche Logik" und fresse sich

„durch den dicken Hirsebreiberg der 4 oder 5 Systembände" durch, schreibt Franz

Rosenzweig, sich selbst als Rezipient ironisierend, in einem Brief an Margrit Rosenstock

vom 18. 8. 1918. In der Tat: Dieses Werk erschliesst sich nur einer geduldigen Rezeption,

welche auch den Weg durch die „Eiswüste der Abstraktion" begrifflicher
Differenzierungen (W. Benjamin) nicht scheut. Auf einen solchen Weg hat sich nun auch F.

Albertini in ihrer Freiburger Dissertation gemacht. Im ersten Kapitel ihrer Untersuchung

durchquert sie die Schriften ihres Autors, welche ihn - nicht nur wegen der

analogen Dreiteilung zu den drei Kritiken des grossen Meisters neuzeitlicher
Erkenntnistheorie - als bedeutenden Neukantianer berühmt gemacht haben: die „Logik der
reinen Erkenntnis", die „Ethik des reinen Willens" und die „Ästhetik des reinen
Gefühls" sowie die methodisch und begrifflich grundlegenden anderen Schriften, vor allem

zu Kant, zu Piaton und zur Infinitesimalmethode.
Albertini ist auf die Spuren im Werk Cohens aufmerksam, die zum Begrijfdes Seins

zu führen versprechen. Zwar scheint dieser in den eben genannten Schriften alles in
allem abwesend zu sein (S. 17), sieht man von einzelnen Stellen ab. Der spätere Begriff
aber zeigt sich schon hier und da wie ein Teil des Musters, dessen Fäden auf der

Rückseite des Teppichs ein verborgenes Dasein haben. Seine so prägnante wie zentrale

264



Stelle findet er erst in der späteren Schrift „Begriff der Religion im System der
Philosophie", der das zweite Kapitel gewidmet ist. Hervorgegangen aus allgemein kulturellen
Auseinandersetzungen der Zeit (wie dem Berliner Antisemitismusstreit) und spezielleren
in der Schule des Neukantianismus selbst (mit Paul Natorp etwa [S. 6Iff.]), begründet
diese Schrift den Begriff des Seins als „Hauptschlüssel in Cohens reiferem Denken" (S.

80). Die paukenschlagartige Kritik der „Philosophie des Alls" vorwegnehmend, mit der

Rosenzweig sein Hauptwerk eröffnet, wird dieser Begriff nun aus dem spezifisch
jüdischen Gottesverständnis gebildet: Biblisch hat er seinen Niederschlag in dem Satz

gefunden, dass Gott „ist" (Ex 3,14); liturgisch wird dieses Verständnis im synagogalen
Gottesdienst als Bekenntnis aufgenommen, philosophisch ergibt sich hieraus die Kritik
an der parmenideischen Einheit von Denken und Sein, an der aristotelischen
Metaphysik (S. 85ff.) und am Formalismus einer Ethik, die es mit der Deduktion ihrer
Begriffe aus allgemeinen Bestimmungen gut sein lässt.

Nachdem das dritte Kapitel die sprachliche und zeitliche Funktion des Verbs „sein"
im hebräischen Denken — im Unterschied zum griechischen - herausgearbeitet hat,

bringt das vierte Cohens „neues Verständnis des Seins" zur Darstellung, wie es sich in
der „Grundkategorie der Korrelation" (S. 133) und in der Geschichtlichkeit des

prophetischen Messianismus manifestiert. Vor dem Hintergrund der Philosophie Kants

geht es Cohen um das „Sein des Sollens", doch nicht so, dass er hinter Kant zurückginge

(und das Sollen in einem naturalistischen Fehlschluss aus einer Seinsaussage
begründete), sondern so, dass er das die „Wirklichkeit des gesetzlichen Sollens" sichernde
„Faktum der Vernunft" als „individuelle Erfahrung des sittlichen Subjekts" ernst nimmt
(S. 140). Der „höhere sittliche Sinn" (S. 143) individueller Erfahrung wird aber durch
den zugeschriebenen „Geltungswert" (S. 141) historisch tradierter Normen gewährleistet.

Es ist eine der leitenden Thesen dieser Arbeit, dass diese auf „Geschichte als

phänomenal gegebene Erscheinungswelt" (S. 143) verweisende Problematik einer langen

„Inkubationszeit" (S. 140) im Denken Cohens unterlag. Sein „Interesse [. .] an
einer Ethik, die gleichzeitig Hermeneutik der Faktizität ist" (S. 144), sei schon früh
erkennbar.

Der Religion als „einer Funktion des menschlichen Bewusstseins" (S. 159) kommt
(anders als etwa bei Schleiermacher, der ihr eine spezielle Provinz im Gemüt des

Menschen, neben Willen und Vernunft zugestanden hatte) „keine Autonomie gegenüber
Ethik, Logik und Ästhetik" zu, sondern nur eine „Eigentümlichkeit". So wird sie davor
bewahrt, „von der Ethik gleichsam ,verschluckt'" (S. 156), so ist sie aber auch frei, als

„gründende Voraussetzung der Vernunft" in Anspruch genommen zu werden (S. 84).
So erhält sie ihre Bedeutung für die geschichtliche, existentielle und soziale Stellung des

Menschen. Denn dessen Einheit (Einheit des Begriffs in der Spannung zwischen
ethischer Allgemeinheit und historischer Individualität) „ist bedingt durch seine Korrelation
mit Gott" (S. 62.168), dem „einzigen" (S. 164-167). Albertini zeigt, wie Cohen den

(auch für die messianische Erkenntnistheorie Rosenzweigs zentralen) Satz aus der
jüdischen Mystik philosophisch rekonstruiert: „Gott spricht: Wenn ihr mich nicht
bekennt, so bin ich nicht." Der Mensch wird zum Menschen in der „Erkenntnis der

Sittlichkeit" aufgrund der „Schöpfung der Vernunft". Andererseits wird aber auch „das
Sein Gottes erst in der Erkenntnis des Menschen aktuell" (S. 169).

Für den späten Cohen ist die Seinsfrage nur noch in dieser Korrelation zu
beantworten. Kurz gesagt ist Sein als die lebendige Beziehung zu denken, in der der im Mitleid
auf seinen Mitmenschen verwiesene Mensch in der Umkehr vor Gott seine Menschlichkeit

je und je neu zu gewinnen vermag (S. 179fif.). Grundmotive Bubers und Lévinas'

265



vorwegnehmend, geht Cohens Entdeckung des Du über die „Ethik in ihrer ungeschichtlichen

Abstraktheit" hinaus und sichert der „Religion ihre Teilnahme an der Vernunft"
(S. 160). Ohne dass er die Höhe des philosophischen Bewusstseins der Neuzeit preisgäbe,

wird Gott über die Bestimmungen der Marburger Zeit (als einer „regulativ-her-
meneutischen" Idee [S. 151]) hinaus im Spätwerk zum „Gesprächspartner des

Menschen" (S. 161). Gottes Sein und das Sein des Menschen bedingen sich wechselseitig:

Einzig Gott kann die Versöhung des in seiner Freiheit fehlbaren Menschen bewirken (S.

182). Anders als in der romantischen Konzeption von Individualität entdeckt sich aber
auch der Mensch erst in der Sünde als Individuum (S. 181). Anders als in der
idealistischen Konzeption von Subjektivität wird er erst in der „Befreiung vom Schuldbe-
wusstsein" (S. 183) zum Ich. Im korrelativen Geschehen der Versöhung, wie es

urphänomenal beim Propheten Ezechiel zu finden und in der liturgischen Form des Jom
Kippur ausformuliert ist, wird sich „der Mensch [. .] durch die Buße [Umkehr,
Einkehr in sich selbst] seines Seins bewusst" (S. 183).

Insgesamt geht es Albertini darum, aus einer einlässlichen Relecture des Cohen-
schen Werkes Argumente für die Kontinuität und Entwicklung in diesem Denken zu
erhärten. Wie etwa M. Zank ist sie mit neueren Interpreten einer Meinung darin, dass

der späte Meister sich nicht zum früheren verhält wie der Paulus zum Saulus, der -
mutatis mutandis - nun aus einer christlichen Kultur zur jüdischen Religion
„zurückgekehrt" sei. Vielmehr ist Cohen auch schon in der Marburger Zeit „ein
jüdischer Theologe" gewesen (S. 42), der in seiner Person die Strenge des philosophischen
Gedankens mit der Praxis seiner Religion zu verbinden verstand.

Dass er sich hierbei stets, und zwar zumeist implizit, mit der christlichen Tradition
auseinandergesetzt hat, wird durch diese Untersuchung weiter belegt. Hierbei ging es

für Cohen darum, Unterscheidungen festzuhalten: Das steht ausser Frage. Die Forderung

aber, dass Gottes Sein von anderer Art sein müsse als das der Natur (S. 42), ein
Sein-in-Beziehung und ein Sein-im-Werden (S. 84ff. und S. 107ff. zu Ex 3,14), das erst
in Korrelation zum an seinen Mitmenschen verwiesenen Menschen ganz nachvollziehbar

wird, liegt (jedenfalls hinsichtlich dieser philosophischen Bestimmungen)
zeitgenössischen theologischen Arbeiten näher, als Albertini zuzugestehen bereit scheint (vgl.
etwa E. Jüngels Barth-Paraphrase „Gottes Sein ist im Werden").

Ein Letztes: Es ist für das Verständnis Cohens als eines jüdischen Religionsphilosophen

unverzichtbar, die dürren begrifflichen Überlegungen mit den lebensvollen Quellen

des Judentums, mit Bibel, Talmud, Midrasch und den Gebeten stets zusammenzudenken.

Die einen interpretieren die anderen in einer unauflöslichen Wechselseitigkeit.

Sie in den Blick zu nehmen leitet die vorliegende Untersuchung immer wieder an,
auch wenn die Darstellung der methodisch schwierigen Verknüpfung von
(Grundlegungsfragen der) Ethik und Hermeneutik nicht immer ganz klar ist. Vielleicht hätte in
dieser Hinsicht die experimentelle Projektion eben dieser Problematik auf andere

Lösungsvorschläge und die kritische Auseinandersetzung mit ihnen gut getan, etwa mit
Schleiermachers Grundlegung der Geisteswissenschaften (vgl. G. Scholtz, Ethik und
Hermeneutik. Schleiermachers Grundlegung der Geisteswissenschaften, Frankfurt am Main
1995 [= Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1191]). Anders als Albertinis Formulierung

es nahelegt, ist auch Cohens Bemühen, „eine Geschichtsphilosophie auf der

Grundlage der Ethik zu etablieren", ohne „methodische Fundierung der Geisteswissenschaft"

gar nicht denkbar (S. 152). Für die Wechselseitigkeit jedenfalls, in der begriffliche

Arbeit und eine Verstehensbemühung der historischen Quellen von ihm gehalten
werden, hat ein späterer Denker folgende Worte gefunden: „In meinen Augen hat die

266



abendländische philosophische Tradition in keinem Moment ihr Recht auf das letzte

Wort verloren; denn in der Tat muss alles in ihrer Sprache (Langue) ausgedrückt werden;
aber vielleicht ist nicht sie der Ort des ersten Sinns der Seienden, der Ort, wo das

Vernünftige beginnt" (E. Lévinas).

Tübingen Hans Martin Dober

Rutishauser, Christian MJosefDov Soloveitchik. Einführung in sein Denken,

Stuttgart: Kohlhammer 2003 Judentum und Christentum 14), 287
S., kartoniert, 30,—; ISBN 3-17-018220-X.

Mit seiner Studie „Halachische Existenz. Philosophisch-theologische Deutung des

jüdisch-orthodoxen Daseinsvollzugs in den Schriften von Josef Dov haLevi Soloveitchik"

(so der ursprüngliche Titel der an der theologischen Fakultät Luzern eingereichten

Dissertation) füllt der Autor eine schmerzlich empfundene Forschungslücke der

zeitgenössischen Judaistik. Denn obwohl es sich bei dem litauisch-orthodoxen Gelehrten

Soloveitchik (1903-1993), der die Tradition der europäischen Philosophie mit
einer eigenwilligen Interpretation der amerikanischen Moderne zu verbinden wusste,
um eine Zentralgestalt der modern Orthodoxy des 20. Jahrhunderts handelt, ist bis auf
den heutigen Tag noch keine seiner Schriften ins Deutsche übersetzt worden und liegt
weder eine biographische Darstellung noch eine monographische Behandlung seines

Werkes vor. Mit guten Gründen stellt der Verfasser daher eine Skizze zur vita Soloveit-
chiks (mit den Hauptstationen „Brisk und Volozhin", „Berlin" sowie „Boston und New
York") an den Anfang. Im folgenden Kapitel, in dem der Verfasser unter anderem

vergleichsweise S. R. Hirschs „Neunzehn Briefe" hinzuzieht - dessen Texte („Moriah"
wurde übrigens nicht von Hirsch, sondern von Isaac Breuer geschrieben) sollten
allerdings nicht in englischer Ubersetzung, sondern im deutschen Original zu Rate gezogen
werden! -, geht es um die religionsphilosophischen Grundlagen. Es folgen Abschnitte
über das menschliche „Geworfensein" („Jüdischer-orthodoxer Existentialismus", S. 107-
111), Soloveitchiks Konzeption der Halacha (vgl. die Ausführungen zur Halacha „als

Schöpfungsgrundlage", S. 154-156) und seinen halachischen Existenzvollzug (mit
einem Unterkapitel „Der halachisch Weise und seine vollendete Existenz", S. 216-229)
sowie ein Schlussteil über „soziale Konkretionen" mit Ausführungen über Soloveitchiks
Verhältnis zum liberalen Judentum, zum Zionismus und seine Position im Hinblick auf
einen jüdisch-christlichen Dialog.

Besonders dieses letztere Thema ist dem Autor, der diese Studie seinen Mitbrüdern
im Jesuitenorden gewidmet hat, ein besonderes Anliegen, und einmal mehr zeigt sich,
wie fruchtbar die Interpretation eines originellen jüdischen Denkers sein kann, wenn sie

von soliden Kenntnissen nicht nur der Philosophie-, sondern auch der christlichen
Theologiegeschichte ausgeht. Der kontrastierende Blick auf die von Karl Barth ausgelöste

theologische Bewegung in der protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts
kann in der Tat - wenn es etwa um die Zurückweisung des Liberalismus geht - durchaus

hilfreich sein; jedoch sollte man in diesem Fall, um unnötigen Risiken aus dem Weg

zu gehen, hinzunehmen, was aus jüdischer Perspektive in den vergangenen Jahrzehnten

sonst zur dialektischen Theologie geäussert wurde (etwa bei Y. Leibowitz oder Z.

Werblowsky). Auch an anderer Stelle vermisst man die nötigen Kontextualisierungen,

267



die doch meist erst die angemessene Distanz zu einem kritischen Urteil ermöglichen,
etwa im Hinblick auf den jüdischen (und spezieller den jüdisch-orthodoxen) Kantia-
nismus und Neokantianismus und die Beziehungen zwischen der nordamerikanischen
modern Orthodoxy und der deutsch-jüdischen Neoorthodoxie.

Tübingen Matthias Morgenstern

Weidner, Daniel, Gershom Scholem. Politisches, esoterisches und historiogra-
phisches Schreiben, München: Wilhelm Fink Verlag 2003, 446 S., kartoniert,

49,90; ISBN 3-506-3754-8.

Gershom Scholems ungeheure Wirkung in Deutschland hatte ihre Ursache vor allem
darin, dass er nicht nur das Judentum weitgehend auf die Kabbala verkürzte - und
dabei die praktizierte Volks-Kabbala beiseite schob -, sondern darüber hinaus seine

Schriften verrätselte und ihnen eine geheimnisvolle, esoterische Dimension verlieh. Nie
schrieb er direkt, immer stand das, was er wirklich sagen wollte, zwischen den Zeilen, es

musste hineingelesen werden, und dies übte eine grosse Faszination aus. Inzwischen
werden nicht nur Scholems rein wissenschaftliche Forschungen hinterfragt, es scheint

so, als habe auch seine Faszinationskraft nachgelassen. Ein deutliches Zeichen dafür ist
Daniel Weidners Buch, das genau diese Problematik thematisiert: Hier wird mit breiten
Kenntnissen und auf höchstem Reflektionsniveau analysiert, wie Scholem geschrieben
hat und warum er dies auf diese esoterische, enigmatische Weise tat. Möglich war dies

nur durch eine Distanzierung, die sich z. B. dort äussert, wo Weidner darauf hinweist,
dass man Scholems Begriff der Tradition nicht mit dem von diesem selbst geprägten
Traditions-Begriff messen dürfe (S. 154-155); überhaupt müsse man „auch gegenüber
Scholems Charakterisierung des Judentums insgesamt kritische Distanz wahren" (S.

80). Scholem habe „durch seine apodiktischen Aussagen und esoterischen Formulierungen"

die Probleme „mehr zu verdrängen versucht, als dass es ihm gelänge, sie wirklich

zu lösen" (S. 151). Weidner behauptet nun keineswegs, er könne die Lösung jener
Probleme präsentieren, die Scholem aufgriff, er analysiert sehr genau und mit breiten
Kenntnissen und kann es sich leisten zuzugestehen, dass es Äusserungen Scholems gebe,

„die ich schlicht nicht verstehe" (S. 152). Im Zentrum stehen bei ihm die vielfältigen
Ebenen des Schreibens und Verstehens, die Tradition, die Grenze, das (Ver-)Schweigen,
Unlesbarkeit und unendliche Deutbarkeit - alles Problemkomplexe, die ihren Ursprung
in der Romantik hatten (wie ja auch Walter Benjamin durch seine Romantik-Rezeption
geprägt war). Immer wieder wird deutlich, dass Scholems dialektisches Judentum eine

„Dialektik des Zerfalls, aber nie von dialektischem Aufbau" (S. 386) war, dass sein

Messianismus eine Katastrophentheorie war, gezeichnet von der europäischen Geschichte

der ersten Hälfte des vorigen Jahrhunderts. Es ist dies nicht nur ein gutes, es ist ein

wichtiges Buch, das hoffentlich das Autoritative der Schriften Scholems — von Scholem
selbst thematisiert - etwas demokratisiert. Bei einem Buch, das sich so intensiv mit dem
Geheimnisvollen befasst, mag es ein Geheimnis bleiben, warum auf der Titelgraphik
einzig und allein die hebräischen Druckzeilen auf dem Kopf stehend abgebildet sind.

Potsdam Manfred Voigts

268



Maimon, Arye [s.A.] /Mordechai Breuer/Yacov Guggenheim, Germania

Judaica. Band III, 3. Teilband: Gebietsartikel, Einleitungsartikel und
Indices 1350 — 1519, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) Verlag 2003, XII
+ 840 S„ leinen, 149,-; CHF 239-; ISBN 3-16-147859-2.

Der lange erwartete Abschlussband ist nun mit über zehn Jahren Verspätung endlich
erschienen. Die Germania Judaica ist das massgebliche Nachschlagewerk zur Geschichte
der jüdischen Gemeinden im alten Deutschen Reich von den Anfängen bis 1520.

Insgesamt gibt es jetzt sechs Bände. Der vorliegende ist der letzte. Die Gebietsartikel
sind sehr kurz und nach einem grosso modo einheitlichen Schema abgefasst (S. 1753 —

2078). Fast noch bedeutender sind die „Einleitungsartikel", die zentrale Themen der

spätmittelalterlichen jüdischen Geschichte behandeln, so die Gemeindestrukturen, die

Wirtschaftstätigkeit, die Rechtsstellung, Steuern und Abgaben, die Kirche und die
Juden sowie die in dieser Epoche wichtigen Verfolgungen (S. 2079-2327).

Für das deutschsprachige Publikum wird der Uberblicksartikel „Gemeinden" sehr

viel Neues bringen (S. 2079-2138). Hingegen ist das Kapitel „Kirche und Juden" sehr

knapp und unter Ausblendung der Ikonographie, die in dieser Epoche fast noch wichtiger

als die schriftlichen Quellen war, abgefasst worden (S. 2282-2297). Auch zur
Wirtschaftstätigkeit erfährt man Neues, da Michael Toch immer wieder die Konventionen

kritisch hinterfragt (S. 2139-2164). In den Indices werden auch die zwei
vorausgehenden Bände, die die Ortsartikel umfasst haben, eingeschlossen.

Im Vorwort geben die Herausgeber Mordechai Breuer und Yacov Guggenheim ein

engagiertes Plädoyer für die Berücksichtigung der jüdischen Quellen ab, die zu diesem

Zeitpunkt meist in hebräisch verfasst wurden (S. VIII — IX). Bis heute hinkt die deutsche

Mittelalterforschung etwa der spanischen hinten nach, was die Verbreitung der
Hebräischkenntnisse bei der „Zunft" der Historiker betrifft. Allerdings zeichnet sich

langsam eine Wende ab.

Für den westlichen Teil des Reiches, westlich einer Linie Halberstadt—Nürnberg—
Innsbruck, hat Alfred Haverkamp (Trier) 2002 einen umfangreichen Atlasband mit
Kommentaren und sehr kurzen Ortsartikeln vorgelegt (Geschichte der Juden im Mittelalter

von der Nordsee bis zu den Südalpen, Hannover 2002). Haverkamp war zugleich
auch die tragende Säule des Germania Judaica-Vrojektes in Deutschland. Es war somit

nur vernünftig, dass nur das Haverkamp-Projekt Karten herausgab.
Bedauerlich ist, dass für die Germania Judaica in der Zeit nach 1989 die Archive

der neuen Bundesländer und Polens (etwa für Schlesien) nicht genutzt wurden, wenn
sich schon die Drucklegung bis 2003 verzögerte. So wird für diese Gebiete ein
Forschungsstand aus der Zeit vor 1989 veröffentlicht. Das Haverkamp-Projekt umfasst nur
die Westhälfte des alten Deutschen Reiches (westlich Halberstadt—Nürnberg—Innsbruck),

kann also hier auch nichts Neues liefern, und die löbliche Erfassung der Ju-
daica-Betreffe in den neuen Bundesländern durch Stefi Jersch-Wenzel und Reinhard

Rürup (Quellen zur Geschichte der Juden in den Archiven der neuen Bundesländer,

München) kann da keine Abhilfe schaffen. Wichtige Siedlungsräume, etwa das Königreich

Böhmen mit (damals) der Lausitz und Mähren, die Herzogtümer Schlesiens,

Meissen und Sachsen werden so nach einem veralteten Forschungsstand abgehandelt.
Die Herausgeber müssen zudem darauf hinweisen, dass wichtige Gebietsartikel wie

die über die Hochstifte Mainz und Würzburg, Brandenburg und Innerösterreich
überhaupt nicht abgefasst wurden (S. VIII, „Scheitern an objektiven [?] Schwierigkeiten").

269



Ob keine Versuche unternommen wurden, nach 1989 ein Aktualisierungsprojekt zu
beantragen? Die Herausgeber äussern sich auch hierzu nicht.

Die Deutsche Forschungsgemeinschaft hat ein Nachfolgeprojekt für die Siedlungsgeschichte

der Juden im 16. Jahrhundert bewilligt, das sich allerdings mit drei erheblich
kleineren Regionen beschäftigt und heute bei Stefan Rohrbacher an der Universität
Düsseldorf angesiedelt ist. Die Forschungsorganisation hat sich somit von Israel nach

Deutschland verlagert.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Hoos, Hans Helmut, Kehillah Kedoschah — Spurensuche. Zur Geschichte

der jüdischen Gemeinde Friedberg und der FriedbergerJuden von den Anfangen
bis 1942, Friedberg: Selbstverlag des Verfassers 2002, 384 S., mit historischen

Photos und Skizzen, broschiert; ISBN 3-927006-36-X.

Für die deutsch-jüdische Geschichte hat Friedberg (Wetterau) nicht zuletzt deshalb

besondere Bedeutung, weil dort seit etwa 1214 bis 1942 kontinuierlich Juden leben

konnten. In der Wahrung ihres Schutzes spielten die kaiserliche Reichsburg neben der
Stadt und der Burggraf eine grosse Rolle. Bekannt ist Friedberg auch wegen seiner
monumentalen Mikwe (rituelles Tauchbad) aus dem Jahr 1260, die bis heute erhalten
ist.

Seit 1984 hat sich H.H. Hoos mit der jüdischen Ortsgeschichte beschäftigt, vor
allem mit der Zeit vor dem Nationalsozialismus. Die mittelalterliche Geschichte folgt
weitgehend den bekannten Entwicklungslinien. In ihrer Darstellung bezieht sich Hoos
auf Sekundärliteratur. Eine Besonderheit sind die Biographie eines Geldhändlers vom
Ende des 16. Jahrhunderts einerseits und die Rolle selbständig tätiger jüdischer
Geschäftsfrauen andererseits. Von der jüdischen Gemeinde in Friedberg berichtet ein
früher christlicher Reisebericht von Thomas Carve (um 1600). Eine Zeitlang wirkte in

Friedberg Chajim ben Bezalel (Amtszeit 1562-1588), der Bruder des Rabbi Low aus

Prag („Maharal"). Im 17./18. Jahrhundert befand sich dort auch eine wichtige Talmud-
Hochschule. Im 18. Jahrhundert bildeten die Juden knapp ein Fünftel der Stadtbevölkerung.

Mit ihrer Rechtsgleichheit konnten sich die christlichen Stadträte, auf die

Wahrung ihrer Vorrechte bedacht, jahrzehntelang nicht anfreunden.
1802 zu Hessen-Darmstadt gekommen, baute die neue Regierung die wichtigsten

Einschränkungen allmählich ab. Dem setzten allerdings viele christliche Bürger
hartnäckigen Widerstand entgegen. 1841 wurde das Rabbinat nach Gießen verlegt. Die
Gemeinde verlor an Bedeutung. Viele Juden wanderten in die grösseren Städte ab. Mit
dem Anschluss ans Eisenbahnnetz verbesserte sich die wirtschaftliche Lage der Stadt.
Zumindest ein Teil der christlichen Bürgerschaft begrüsste die beginnende Integration
der Juden. An der Neuweihung der umgebauten Synagoge 1846 nahmen viele christliche

Notabein teil. Eine Integrationsfigur war der jüdische Religionslehrer, der nach

1907 sogar einen Lehrauftrag für Mathematik am Polytechnikum erhielt, was nicht nur
in Hessen selten vorkam. Anschaulich zeigt Hoos, dass sich die Umsetzung der
Gleichstellung jedoch bis 1930 hinzog: Erst dann erhielt die jüdische Gemeinde einen Zu-
schuss aus der Stadtkasse für Beerdigungen. Dabei hatte die Wirtschaftskrise um 1890
bereits die Antisemiten bei der Reichstagswahl in der oberhessischen Stadt 24% der

270



Stimmen gewinnen lassen. Wie für viele Städte in der jungen Bundesrepublik typisch,
wurde der Synagogenplatz 1962 „Kinderspielplatz", um unangenehme Erinnerungen
abzuwehren. 1984 erst nahm die Stadt Kontakt zu ehemaligen jüdischen Einwohnern
auf, und auch dies nur aufgrund privater Initiative. Zitate aus Briefen belegen ihre
Erfahrungen in der Zeit zwischen 1920 und 1942. Die heutigen christlichen Zeitgenossen

waren Hoos gegenüber sehr zurückhaltend. Ebenso kam bis November 2002 die

jüdische Ortsgeschichte im Stadtmuseum nicht vor, obwohl im 18. Jahrhundert bereits

Juden einen Anteil von 20% an der Gesamtbevölkerung hatten.
Ein Viertel des Buches ist der Zeit des Nationalsozialismus gewidmet; ein Kapitel

zum Umgang mit der Vergangenheit schliesst den Band ab. Hinsichtlich der von Hoos
benutzten Quellen ist anzumerken, dass er das Stadtarchiv erst für die Zeit nach 1824

nutzt: Gibt es für die Zeit davor keine Quellen? Korrespondentenberichte aus Friedberg
währen in der jüdischen Presse (Allgemeine Zeitung des Judentums, Der Israelit) zu
finden, die heute in Deutschland als Mikrofilm zugänglich ist. Heranzuziehen gewesen
wäre auch die Responsenliteratur (fast 300 Jahre wirkten Rabbiner in Friedberg!) oder
die erhaltenen Teile eines hebräischen Protokollbuches (1536-1680) sowie ein Me-
morbuch (Gedenkbuch der Verstorbenen), das sich 2002 in Privatbesitz befand. Dennoch

liefert diese Ortsgeschichte eine wichtige Ergänzung zur Lokalgeschichte ausserhalb

der grossen Gemeinden wie Frankfurt und Berlin.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Dalinger, Brigitte, Quellenedition zur Geschichte des jüdischen Theaters in
Wien, Tübingen: Niemeyer Verlag 2003 Conditio Judaica 42), V + 281

S., kartoniert, 64,—; ISBN 3-484-65142-3.

Das jüdische Theater hat in den vergangenen Jahren aus Sicht der unterschiedlichen

Philologien, der Theater- und Kulturwissenschaft sowie der Judaistik wachsendes

Interesse gefunden. Dies auch, weil man sich von der Untersuchung des Theaters als der

„sozialsten aller künstlerischen und literarischen Formen" (George Steiner) Impulse für
das Verständnis der Wandlungen der jüdischen Gesellschaft in der Moderne erhofft. Im
Hintergrund steht fast immer die Frage nach dem Verhältnis der jüdischen Tradition
zur bildenden Kunst in Geschichte und Gegenwart. In diesem wissenschaftsgeschichtlichen

Kontext hat Brigitte Dalinger nun eine Quellenedition vorgelegt, die die Ent-
stehungs- und Wirkungsgeschichte des jüdischen Theaters (auch des hebräischen, nicht
nur des jiddischen, wie es auf dem Umschlagtext irreführend heisst) in Wien in den

Jahren 1880-1955 dokumentieren soll. Die bislang schwer zugänglichen und zum Teil
erstmals in deutscher Sprache publizierten Materialien - etwa ein Zeitungsartikel des

jungen Martin Buber über „eine jungjüdische Bühne" (S. 1-3) oder der Bericht von
einem Gespräch mit dem Ha-Bima-Direktor Nachum Zemach in der Wiener Morgenzeitung

vom 26. Mai 1926 (S. 82—83) - sind aber weit über den lokalhistorischen
Horizont hinaus von Bedeutung und Interesse. Die Texte sind thematisch und
chronologisch geordnet (Ideen, Initiativen und Vereinsgründungen, S. 1-7; Theateraufführungen

und Kritiken, S. 9-96; Schauspieler, Jubiläen, Erinnerungen, Nachrufe, S.

97-112; Politik, Antisemitismus und Exil, S. 113-129) und werden ausführlich
kommentiert (S. 167-258). Ein Anhang - mit historischen Angaben zu den wichtigsten

271



Autoren, Dramen und Schauspielern sowie Registern unter anderem zu Theatern,
Ensembles und Spielorten — macht das Buch zu einem für die künftige Arbeit unverzichtbaren

Hilfsmittel.

Tübingen Matthias Morgenstern

Valentin, Joachim (ed.), Weltreligionen im Film. Christentum, Islam, Judentum,

Hinduismus, Buddhismus, Marburg: Schüren 2002 Film und Theologie

3), 268 S., kartoniert, 19,80; ISBN 3-89472-369-6.

Der vorliegende Sammelband hat es sich zum Ziel gesetzt, die Entwicklungen,
Verschiebungen und Problemstellungen zu verfolgen, welche sich bei der Uberführung
religiöser Inhalte in das Medium ,Film' ergeben. Unter den — hier nicht im einzelnen
aufzuführenden - Beiträgen finden sich dabei auch vier Untersuchungen zu kinema-

tographischen Entwürfen des Judentums. Das Augenmerk richtet sich dabei unter
anderem auf die filmische Aufarbeitung der Shoah (und dem sich spätestens seit Benignis
La vita è bella abzeichnenden Hang zur komödiantischen Darstellungsform), daneben
stehen Einzeldeutungen zu Michal Waszynskis Dibbuk und Jeroen Krabbés Kaimans
Geheimnis. Diese beschäftigen sich in erster Linie allerdings mit dem doch bereits

hinlänglich bekannten gesellschaftshistorischen Hintergrund der durch diese Filme
abgebildeten Welt des osteuropäischen Chassidismus bzw. der Antwerpener Ultraorthodoxie.

Die eigentlich spannende Frage nach der via Medialität erfolgenden Verhandlung
jüdisch-theologischer Komplexe, d. h. nach der Macht der Abbildung über das ihr
zugrunde liegende Deutungsraster wird hier - im Gegensatz etwa zur Diskussion um
die Wandlungen der Jesus-Figur im Kino der letzten Dekade - nicht wirklich gestellt.
Eine Ausnahme bildet demgegenüber der von Matthias Müller und Joachim Valentin
verfasste Beitrag zum Werk Arnos Gitais, welcher sich am Beispiel von Gitais Haredi-
Film Kadosh eingehender den Problemen der Medialisierung einer zerbrochenen und
dennoch in diesem Zerbrechen stets präsenten Heilsgeschichte widmet und dabei auch
nicht die Aufgabe aus den Augen verliert, jüdische Religiosität filmtheoretisch
überhaupt fassbar zu machen. Erst in diesem Horizont wird eine sicherlich wünschenswerte

Ausweitung und Vertiefung der Themenstellung ihre volle Legitimität erhalten.
Abzuwarten bleibt, ob es dabei auch gelingt, der wechselseitigen Beziehung von Film und
Judentum nicht nur eine sozialgeschichtliche, sondern ebenso eine theologische
Dimension abzugewinnen.

Tübingen Philipp Theisohn

Haumann, Heiko (ed.), Luftmenschen und rebellische Töchter. Zum Wandel

ostjüdischer Lebenswelten im 19. Jahrhundert, Köln, Weimar, Wien: Böhlau
2003 Lebenswelten osteuropäischer Juden 7), 337 S., Paperback, CHF
67,-; 39,90; ISBN 3-412-06699-0.

Der vorliegende Band beruht auf Arbeiten an der Universität Basel aus den 90er Jahren.
Sowohl die Bedeutung der Forschungsergebnisse als auch der Forschungszeitraum

272



rechtfertigen die zeitverzögerte Publikation. Das Buch besteht aus vier Teilen mit
unterschiedlichem Umfang. In einem ersten Abschnitt (S. 11-70) schildern Monica
Rüthers und Desanka Schwara „Regionen im Porträt", d. h. den osteuropäischen Raum in
seiner Vielfalt, die selbst dem Fachmann in dieser Differenziertheit der Geschichte, der

politischen Herrschaft, der Sprache und der unter solchen unterschiedlichen soziokul-
turellen Bedingungen entstandenen mannigfachen Erscheinungsformen des Ostjudentums

nicht immer gegenwärtig sein dürfte. Das scheint mir das herausragende Ergebnis
des hier vorliegenden Unterfangens: an die Stelle eines stereotypen Begriffs von
„Ostjuden" ein Bild von ausgeprägter Vielfalt und breiter Varianz zu setzen. Desanka Schwara

schildert im umfangreichsten Teil (S. S. 71-222) Ursachen und Erscheinungsformen
eines Dahinvegetierens in äusserster Armut, das Dasein der „Luftmenschen", die
keinerlei Einkommensquelle angeben können, jedoch allein durch ihre schiere Anzahl die

Mehrheit in einer sowohl ökonomisch als auch nach ihrem Akkulturationsgrad stark
binnendifferenzierten jüdischen Bevölkerung bildeten. Monica Rü- thers (S. 223-307)
beschreibt Ursachen, Formen und Auswirkungen der sich im Berichtszeitraum allmählich

verändernden Lebensformen jüdischer Mädchen und Frauen, oft ein „rebellischer"
Aufbruch aus einem religiös-kulturell zu eng gewordenen Milieu, mitbedingt durch die

gravierenden ökonomischen Verwerfungen im östlichen Europa dieses Zeitraums. Heiko

Haumann (S. 309-337) erweitert die geschilderten Entwicklungen durch Verweis

auf die grundlegenden religiösen Erschütterungen vor allem des 18. Jahrhunderts als

Vorboten und Voraussetzungen der Umbrüche ostjüdischer Existenz im 19. Jahrhundert.

Hofheim a. Ts. Viktoria Pollmann

Scholz, Albrecht / Caris-Petra Heidel (ed.), Das Bild des jüdischen Arztes

in der Literatur, Frankfurt am Main: Mabuse 2002 Schriftenreihe
Medizin und Judentum 6), 177 S., kartoniert, 18,—; ISBN 3-933050-94-4.

Im Mabuse-Verlag wird seit 1994 die Schriftenreihe „Medizin und Judentum"
herausgegeben. Der vorliegende Band 6 dieser Reihe, entstanden aus einer Fachtagung, widmet

sich in 15 anschaulichen Beiträgen dem „Bild des jüdischen Arztes in der Literatur".

Es sind nicht etwa (wie vielleicht zu erwarten gewesen wäre) Literaturwissenschaftler

und Germanisten, die sich hier des Themas annehmen, sondern fast
ausschliesslich Medizinhistoriker und Arzte, wodurch die literaturwissenschaftliche Analyse
selbst etwas in den Hintergrund tritt und statt dessen das Interesse auf historisch-biographische

Ansätze gerichtet wird. Der Begriff .Literatur' wird sehr weit gefasst und soll,

gemäss Werner F. Kümmel in seinem Einführungskapitel, neben den gängigen
literarischen Gattungen auch die Bereiche Theater und Film in verschiedenen Sprachen
abdecken. Desgleichen wird der Sammelband nicht nur die Darstellung jüdischer Ärzte
als fiktiv-literarische Gestalten in der entsprechenden Literaturgattung beleuchten,
sondern auch die Rolle jüdischer Ärzte als Schriftsteller und Dichter (vgl. unter anderen

Arthur Schnitzler, Ernst Weiss, Alfred Döblin) nachzeichnen.

Legitim scheint eine solch breit angelegte Untersuchung, wie sie bisher noch nie

durchgeführt wurde, allemal, wurde doch ,der jüdische Arzt' in der nicht-jüdischen
Umwelt nicht nur geschätzt, sondern auch gern konsultiert; immerhin betrug der Anteil

273



jüdischer Ärzte im Deutschen Reich gegen Ende des 19. Jahrhunderts 16%. Einen
ersten wegweisenden Beitrag zum Thema hat Peter Voswinckel, Professor für
Medizingeschichte in Lübeck, bereits im Mai 2001 in einer Dietrich von Engelhardt zum 60.

Geburtstag zugeeigneten Festschrift geleistet - im vorliegenden Sammelband auf den S.

44-63 unverändert (bis auf zusätzliche Anmerkungen sowie einige Ergänzungen in der
sehr hilfreichen alphabetischen Ubersicht) nachgedruckt.

Die jeweiligen Beiträge gehen der wichtigen Frage nach, inwieweit die literarischen

Arztfiguren mit authentischen jüdischen Ärzten in ihren historisch-biographischen
Kontexten übereinstimmen und welche (literarische) Funktion den Figuren im
Gesamtzusammenhang des Textes zugewiesen wird. Besondere Erwähnung verdient in diesem

Zusammenhang das von Thomas Müller gezeichnete Porträt der im orthodoxen Umfeld

aufgewachsenen Frieda Reichmann, der einzigen im Band vorgestellten Ärztin, die -
seit 1926 verheiratet mit Erich Fromm - durch den Roman von Hannah Green (Ich
habe Dir nie einen Rosengarten versprochen) sowie den gleichnamigen Film posthum zu
Weltruhm gelangte.

Der Sammelband hat einen entscheidenden Grundstein für die Erforschung eines

„fiktiv-kollektiven Bildes" jüdischer Ärzte (S. 10) gelegt, das realen Ärzte(auto)biogra-
phien gegenübergestellt werden könnte. Eine interdisziplinäre Studie, die zwischen
Literaturwissenschaft und Medizingeschichte sowie den Kultur- und Textwissenschaften

angesiedelt ist, könnte darüber hinaus weitere wichtige Impulse zur Weiterarbeit an
diesem brisanten Thema geben.

Zürich Yvonne Domhardt

Schreuder, Saskia, Würde im Widerspruch. Jüdische Erzählliteratur im
nationalsozialistischen Deutschland 1933 — 1938, Tübingen: Max Niemeyer Verlag

2002 Conditio Judaica 39), VII + 321 S., kartoniert, 68,—; ISBN
3-484-65139-3.

Jüdische Erzählliteratur im nationalsozialistischen Deutschland - allein der Untertitel der
über 300 Seiten starken germanistischen Dissertation der Universität Münster lässt

aufhorchen: jüdische Literatur zu einer Zeit, da die Bewegungsfreiheit der Juden im
.Dritten Reich' immer stärker, immer gezielter eingeschränkt wurde? Tatsächlich gab es,

wie die Verfasserin überzeugend darlegt, in der von ihr untersuchten Zeit von 1933 bis

1938 eine recht vielfältige jüdische Literatur, die von nationalsozialistischer Seite

geduldet, wenn nicht gar ein Stück weit gefördert wurde. Just diesem Umstand wurde

bislang in der literaturwissenschaftlichen Forschung so gut wie keine Beachtung gezollt
— allenfalls, wobei dies kleine Wort keineswegs das grosse Verdienst dieser Untersuchungen

schmälern soll, beschäftigte man sich mit der Frage nach jüdischen Verlagen
und Bibliotheken in besagtem Zeitraum (vgl. z. B. die Arbeiten von Volker Dahm,
Markus Kirchhoff, Anatol Schenker, Dov Schidorski). Saskia Schreuder, auf jenem
Fachgebiet bereits als Mitherausgeberin einer Untersuchung mit dem Titel Der Schok-

ken Verlag Berlin (1994) hervorgetreten, gelingt mit ihrer im Sommersemester 2001

angenommenen Arbeit in der Tat das, was Promotionen recht eigentlich ihrer Bestimmung

nach tun sollten, namentlich eine Forschungslücke nachhaltig zu schliessen.

274



Schreuders Erkenntnisinteresse gilt somit der Erzählliteratur jüdischer Autorinnen
und Autoren, deren Adressatenkreis fast ausschliesslich, und das ist interessant, die noch
in Deutschland verbliebene jüdische Minderheit ist; eine „dezidiert jüdische Literatur"
(S. 4), die die wachsende Ausgrenzung ebenso thematisiert, wie sie sich als Mittel der

Selbstvergewisserung versteht, ist auf diese Weise entstanden, eine Literatur, die sich

freilich dem Zugriff der Nationalsozialisten keineswegs entziehen konnte, war doch
durch die Ghettoisierung eine nahezu lückenlose Kontrolle des gesamten jüdischen
Kulturbetriebes möglich. Anhand ausgewählter Werke der für die in Rede stehende Zeit
charakteristischen Schriftsteller Gerson Stern (Weg ohne Ende), Rudolf Frank (Ahnen
und Enkel) und Jacob Picard (Der Gezeichnete) kristallisiert Saskia Schreuder Funktionen

und Inhalte dieser besonderen' Literatur heraus: Funktionen und Intentionen
dieser ganz dem innerjüdischen Diskurs verpflichteten Literatur sind neben Tröstung,
Sinngebung und Kompensation auch pädagogische Weisung, Erziehung und Identitätsstiftung

- letzteres eine entscheidende Komponente zu einer Zeit, da Jüdischsein

keineswegs .positiv' erfahren werden konnte und Judentum massgeblich von aussen an die
Betroffenen gewissermassen herangetragen wurde. Eng gekoppelt an diese Funktionen
sind die literarischen Genres und Stoffe, die in den Werken aufscheinen; folgende
Kategorien dominieren die zeitgenössische deutschsprachige Literatur insgesamt wie
auch die jüdische als einen Teil von ihr: die historische Erzählung, der Geschichtsroman,

der Zeitroman bzw. die Gegenwartserzählung (vgl. S. 56). Auf der Basis dieser

formalen wie funktionalen Gegebenheiten gelingt es der jüdischen Erzählliteratur von
1933 bis 1938, mit einer Art „Würde im Widerspruch" zu leben, indem sie „Gegenbilder

zur bedrängenden Realität" (S. 281) entwirft und etwa auch konkrete Schritte für
die Realisierung einer Flucht aus Deutschland aufzeigt. Dieses der Entwürdigung auf
literarischer Ebene ,Wider-Sprechen' stellt eine wesentliche Scharnierfunktion der
jüdischen Erzählliteratur im nationalsozialistischen Deutschland dar, deren „ästhetische

Verarbeitung historischer Erfahrungen auf dem Hintergrund ihrer komplexen
Entstehungsbedingungen" (S. 18) die Verfasserin schlüssig und überzeugend analysiert. Die
Frage nach dem Echo, das diese Literatur bei der jüdischen Leserschaft seinerzeit

hervorgerufen hat, muss Saskia Schreuder im Rahmen ihrer Arbeit notwendigerweise
unbeantwortet lassen; zu hoffen bleibt, dass auf diese Frage im Rahmen einer weiteren
Arbeit zu diesem Themenbereich eine plausible Antwort gefunden werden kann.

Zürich Yvonne Domhardt

275


	Rezensionen

