
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Jüdische Kryptochristen im 18. Jahrhundert? : Dokumente aus dem
Archiv der Evangelischen Brüderunität in Herrnhut (Teil I)

Autor: Greisiger, Lutz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdische Kryptochristen im 18. Jahrhundert?

Dokumente aus dem Archiv
der Evangelischen Brüderunität in Herrnhut

(Teil I)

von Lutz Greisiger*

Im Jahre 1890 veröffentlichte der Theologe und Orientalist Gustaf Dalman

„Dokumente eines christlichen Geheimbundes unter den Juden im
achtzehnten Jahrhundert".1 In einer kurzen Einleitung schildert er die Umstände,

unter denen diese Dokumente entstanden, erhalten geblieben und
schliesslich ihm selbst zur Kenntnis gekommen sind. Im Jahre 1772 habe

den Pfarrer der deutschen lutherischen Gemeinde in London, Burgmann,
ein Jude namens Simon aufgesucht, der „um seine Seligkeit bekümmert"

gewesen sei. Simon habe dem Pfarrer eröffnet, dass er bereits christlich
getauft sei — ohne jedoch das Judentum öffentlich verlassen zu haben. Es stellte

sich heraus, dass er einer jüdischen Sekte in Amsterdam angehörte, deren

Mitglieder sich als Christen verstanden, insgeheim Taufe und Abendmahl

praktizierten, dabei aber äusserlich Juden blieben und ihren wahren Glauben

vor jedermann geheim hielten. Simon habe es erreicht, dass seine Amsterdamer

Glaubensbrüder sich selbst brieflich an Burgmann gewandt und ihn -
unter dem Siegel strengster Verschwiegenheit — in die Geheimnisse der
Geschichte und der Bräuche ihrer Gruppe eingeweiht hätten. Burgmann
seinerseits habe den Londoner „Prediger" der Brüdergemeine, La Trobe, ins

Vertrauen gezogen, da er „die Herrnhuter Brüder für geeignet hielt, diese

Leute [die Judenchristen] geistlich zu fördern". La Trobe habe die Angelegenheit

„seiner Behörde" unterbreitet, die nicht zögerte, einen Bruder, Christian

Salomo Dober, mit dem Auftrag nach Amsterdam zu entsenden, mit
jenen Judenchristen Kontakt aufzunehmen - ohne Ergebnis. Nachdem der

Lutz Greisiger, Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Seminar für Judaistik,
Franckeplatz 1, Haus 26, D-06110 Halle/Saale. - Ich danke Herrn Prof. Dr.
Giuseppe Veltri und Herrn Dr. Gerold Necker für ihre Ermutigung und
Unterstützung meiner Forschungen.

1 In: Saat aufHoffnung. Zeitschrift fur die Mission der Kirche an Israel 27 (1890), S.

18-37.

204



Briefkontakt 1776 gänzlich abgebrochen war, sei Dober abberufen worden.
Vier Jahre später seien alle die Angelegenheit betreffenden Papiere in Herrnhut

archiviert worden. Jetzt, rund hundert Jahre danach, könne, so Dalman,
das ehedem so genau beobachtete Schweigegebot wohl als hinfällig gelten.2

Anschliessend gibt er das Material in drei Haupt- und zwei
Unterabschnitten wieder. Schon beim Überfliegen der Seiten wird deutlich, dass die
Texte weder vollständig noch zuverlässig ediert sind: Obwohl in der Einleitung

sämtlich als Briefe charakterisiert, lassen sie Anrede- und Grussformeln

weitgehend vermissen; Sprache und Orthographie entstammen nicht dem
18. Jahrhundert, sondern sind offenbar geglättet und modernisiert worden.

Dalmans Veröffentlichung blieb in der wissenschaftlichen Literatur, von
gelegentlichen beiläufigen Erwähnungen abgesehen,3 weitere hundert Jahre
unbeachtet. Im Jahre 1984 widmete erstmals Yehuda Liebes diesem Thema
eine Studie, mit dem Titel: „Über eine geheime judenchristliche Sekte sab-

batianischen Ursprungs",4 in der er versucht, die Entstehungsgeschichte der
Sekte vor dem Hintergrund der Entwicklungen innerhalb der sabbatianischen

Bewegung im 18. Jahrhundert zu rekonstruieren. Liebes stützt sich hierfür
jedoch nur auf Dalmans Artikel, ohne die Originaldokumente heranzuziehen.3

Erst in jüngster Zeit hat sich Pawel Maciejko (Chicago) mit den
Originaldokumenten befasst und sie in einer noch unveröffentlichten Studie zum
frühen Frankismus kurz beschrieben/'

2 G. Dalman, Dokumente, S. 18-19.
3 A. Schulze, Samuel Lieberkühns Leben und Wirken, in: G. Dalman /A. Schulze,

Zinzendorf und Lieberkühn. Studien zur Geschichte der Judenmission, Leipzig 1903,
S. 76; M. Grunwald, Hamburgs deutsche Juden bis zur Auflösung der Dreigemeinden
1811, Hamburg 1904, S. 124, Anm. 7; P. G. Aring, Christliche Judenmission. Ihre
Gestalt und Problematik dargestellt und untersucht am Beispiel des evangelischen Rheinlandes,

Neukirchen-Vluyn 1980, S. 22.
4 Y. Liebes, niXrûED m'ip^ msirmiir mio DD hu, in: Tarbiz 37, 1988, S.

349-375. Eine erweiterte Fassung, aus der auch im folgenden zitiert wird, erschien

in Y. Liebes, JVXrOttTI rWQXn HD, Jerusalem 1995, S. 212-237. Eine
unvollständige, in vielen Einzelheiten zum Teil grob fehlerhafte deutsche Übersetzung
findet sich in: Hebräische Beiträge zur Wissenschaft des Judentums deutsch angezeigt 6

(1990), S. 138-158.
5 Er gibt S. 216 an, er wisse nicht, wo sich die Dokumente heute befänden, und

empfiehlt Nachforschungen in London. Dalman sei aber bekanntermassen ein

respektabler Orientalist gewesen, „sein Bemühen um historische Genauigkeit" sei

„auch in dem vorliegenden Aufsatz erkennbar".
6 P. Maciejko, Christian Elements in the Early Frankist Doctrine, in: Gal-ed 20

(2004) [im Druck]. Die vorliegende Arbeit verdankt dem regen Austausch mit ihm
viel. Seine Ergebnisse werden weiter unten diskutiert.
Sid Leiman (New York) teilte mir mit, dass auch er die Dokumente in Herrnhut
studiert habe, vorläufig jedoch keine Vöffentlichung zum Thema plane.

205



Die Dokumente

Die Unterlagen im Archiv der Evangelischen Brüderunität in Herrnhut, die

die Kontakte mit jener kryptochristlichen Sekte dokumentieren, erwiesen

sich als weit zahlreicher und umfangreicher, als Dalmans spärliche Angaben
erwarten Hessen. Es handelt sich im einzelnen um drei Briefe unterschiedlichen

Umfangs an Burgmann,7 eine von La Trohe angefertigte englische
Übersetzung eines dieser Briefe,8 fünf Rückübersetzungen solcher englischer
Übersetzungen weiterer Briefe,9 zwölf teils unvollständige Briefe La Trohes

an die Unitäts-Altestenkonferenz,10 drei deutsche Übersetzungen von Briefen
La Trohes,11 drei Übersetzungen oder Abschriften von Briefen des Juden
Simon an La Trobe12 und vier Briefe von und an Samuel Lieberkühn in
dieser Angelegenheit.'3 Über den Umgang der Brüdergemeine mit den aus

London eintreffenden Nachrichten und ihren Versuch, mit den Amsterdamer

Kryptochristen in Kontakt zu treten, geben die Protokolle mehrerer

Sitzungen der Unitäts-Altestenkonferenz (UAC) aus den Jahren 1773-1780
Auskunft,1,1 die als Handreichung unter anderem wiederum Rückübersetzungen

zweier Briefe der Judenchristen an Burgmann15 enthalten. Dalman

gibt Auszüge dreier der genannten Dokumente wieder, wobei er zahlreiche

Passagen auslässt und Abschnitte willkürlich neu kombiniert.16

Der Empfänger der Briefe, Johann Gustav Burgmann (1744-1795) war
seit 1768 Pfarrer an der deutschen lutherischen Savoy-St.-Marien-Kirche in
London.17 Er hatte 1760 — 1764 mit der Unterstützung von Stephan Schultz

7 UA R.16.6.1; 2; 7.
8 UA R. 16.6.12. Es handelt sich um die englische Fassung von R.16.6.1.
9 UA R. 16.6.3 & 4; 5; 23.
10 UA R. 16.6.8 — 11; 13; 15; 16; 19; 20; 24; 26; 28.
11 UA R.16.6.14; 21; 23.
12 UA R.16.6.21; 22; 23.
13 UAR.16.6.6; 17; 25; 27.
14 UAR.16.4.
'5 Diese Briefe sind unter UA R.16.6.2 und 7 als Originale erhalten, die erst 1780

nach Herrnhut gelangten und daher der UAC noch nicht zur Verfügung standen.
16 Der erste Abschnitt von Dalmans Text, S. 21-27 entspricht UA R.16.6.2, S.

3-6.9.13 — 14. Der zweite Abschnitt S. 27-29 entspricht UA R.16.6.2, S. 10-12.
Der dritte (Unter-)Abschnitt S. 29-31 gibt UA R.16.6.2, S. 1-2 wieder. (Un-
ter-)Abschnitt 4, S. 31-33 entspricht UA R.16.6.23. Abschnitt 5, S. 34-37
entspricht UA R.16.6.1, S. 1 — 5 (^î—H). 13 (2^) —14. Die Behauptung Maciejkos,
Dalmans Text basiere auf den Handreichungen der UAC, bedürfte eines genauen
Vergleichs beider Fassungen.

17 G.W. Pieper, Züge aus dem Leben des Jobann Gustav Burgmann, Bielefeld 1851

(dasselbe in: A. Rische, Sonntags-Bibliothek. Lebensbeschreibungen christlich-frommer

206



(1713-1776),18 dem Direktor des Institutum Judaicum et Muhammedicum
in Halle Theologie studiert und war etwa drei Jahre, 1762-1765, im Dienst
des Instituts als Judenmissionar durch Deutschland und Europa gereist.
Während einer dieser Reisen hatte er sich im Jahre 1764 schon einmal für
ein halbes Jahr in London aufgehalten.19

Aus dieser Zeit stammt auch eine Meldung, die Burgmann in seinem

Tagebuch erwähnt:

„Den 28sten [Oktober] höreten wir von einem glaubhaften Lehrer; es sey hier eine
Nachricht eingelauffen, daß die mehresten reichen Juden in Amsterdam von der
Wahrheit der christlichen Religion überzeuget worden wären, und auch heimliche
Zusammenkünfte hielten, in welchen sie JEsum von Nazareth anbeteten. Man habe
sie gefragt: warum sie sie nicht öffentlich bekenneten? Worauf sie zur Antwort
gegeben: daß sie alsdenn nicht nur weit mehrerer Lästerung und Verfolgung un-

Männer zur Erweckung und Erbauung der Gemeine. Band V, Bielefeld 1853). Vgl. S.

Steinmetz, 300 Jahre deutsche Evangelisch-Lutherische St.-Marien-Kirche in London:

1694-1994, in: Deutsche Evangelisch-Lutherische St.-Marienkirche, London,

1694-1994, London 1994, S. 13-81.
Zu Burgmann finden sich ferner Einträge in A. Rosenkranz (ed.), Das Evangelische
Rheinland. Ein rheinisches Gemeinde- und Pfarrerbuch. Band II: Die Pfarrer, ohne
Ort [Düsseldorf] 1958, S. 69; J.G. Meusel, Lexikon der vom Jahr 1750 bis 1800
verstorbenen Teutschen Schriftsteller. Band I, Leipzig 1802 (Nachruck Hildesheim
1967), S. 745-746.

18 Eine Biographie Schultz' liegt bislang nicht vor. Vgl. zu ihm J. F. A. de LeRoi, Die
evangelische Christenheit und die Juden unter dem Gesichtspunkte der Mission
geschichtlich betrachtet. Band I: Von der Reformation bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts,
Karlsruhe, Leipzig 1884, S. 306-323. Vgl. ferner E. Wolf-Crome, Stephanus
Schultz. Aus den Lebenserinnerungen. Leitungen des Höchsten nach seinem Rath auf
den Reisen durch Europa, Asien und Africa. Hamburg-Bergstedt 1977; W. Beltz,
Stephan Schultz, der 2. Direktor des Institutum Judaicum und sein Reisebericht

„Der Leitungen des Höchsten nach seinem Rath auf den Reisen durch Europa,
Asien und Afrika", in: E. Goodman -Thau/W. Beltz (ed.), Von Halle nach
Jerusalem. Konferenzbeiträge zur gleichnamigen Tagung der Seminare Jüdische Studien und
Christlicher Orient im Institut für Orientalistik der Martin-Luther-Universität Halle-
Wittenberg in Halle vom 27. — 30. Juni 1994, Halle 1994 Hallesche Beiträge zur
Orientwissenschaft 18 [Umschlag, Titelblatt und Vorwort mit falscher Zählung:
16]), S. 78-92; W. Beltz, Biographie als Pilgerreise — Zur Vita von Stephan
Schultz, in: W. Beltz (ed.), Biographie und Religion. Zur Personalität der Mitarbeiter

des Institutum Judaicum et Muhammedicum J. H. Callenbergs. LIL. Internationales

Callenberg-Kolloquium in Halle vom 15- — 17. 10. 1997, Halle 1997
Hallesche Beiträge zur Orientwissenschaft 24), S. 75-90.

19 G.W. Pieper, Züge aus dem Leben, S. 9-18.21-36. Auszüge aus den Tagebüchern,
die Burgmann in seiner Missionarszeit, wie es am Institutum üblich war, verfasste,

sind abgedruckt in S. Schultz (ed.), Fernere Nachricht von der zum Heil der Juden
errichteten Anstalt 13-15, Halle 1774-1776; J.I. Beyer, Fortgesetzte Nachricht von
der zum Heil der Juden errichteten Anstalt 1-2, Halle 1777—1778.

207



terworfen seyn, sondern auch in ihrem Handel einen unersetzlichen Schaden leiden
würden".20

Aus einem der Briefe, den ein Bruder jenes Simon namens Baruch, ebenfalls

ein Anhänger der Sekte, am 28. Februar 1772 aus dem ungarischen
Raab (Györ) an Burgmann richtete,21 ist ersichtlich, dass dessen Begegnung
mit Simon bereits spätestens um die Jahreswende 1771/72 stattgefunden
haben muss. Offenbar kam der Kontakt mit der Amsterdamer Gruppe selbst

erst einige Monate später zustande, was auch ein Brief Burgmanns aus
demselben Jahr, den sein Biograph Pieper zitiert, zu belegen scheint:

„Der jüdische gelehrte Rabbi, welchen ich nun schon über ein Jahr fast täglich
unterrichtet habe, hält sich durch Gottes Gnade sehr wohl und macht mir gute
Hoffnung. Ich stehe mit seinem Bruder in Correspondenz, dessen Briefe in der
That niemals ohne Erbauung gelesen werden können, wegen der in denselben
herrschenden gründlichen, soliden und christlichen Gesinnungen. Diesen erwarte
ich nebst einem Knaben noch in London, um sie abdann zusammen durch die

heilige Taufe zur Gemeinschaft der christlichen Kirche zu führen.
Durch diese Personen bin ich denn auch mit einer gewissen ziemlich großen
Gesellschaft von Juden bekannt worden, die heimlich in der Nacht zusammen kommen

und sich mit einander sowohl aus dem Neuen Testamente erbauen, als auch
durch Gebet zu dem Erlöser der Welt zu ermuntern suchen. Es scheint, als ob die
herrliche Zeit der Erlösung Israels näher rückt. Meine ganze Seele freut sich darauf
und wartet darauf mit Verlangen".22

Im Laufe des Jahres 1772 trafen die ersten Briefe von der Amsterdamer

Gruppe in London ein.23 In diesen religionshistorisch einzigartigen
Dokumenten werden ausführlich Geschichte, Gebräuche und Selbstverständnis

einer Gruppe dargestellt, die, äusserlich gesetzestreue Juden, heimlich einen

mehr oder weniger christlichen Glauben hegten, christliche Gottesdienste
abhielten und sakramentale Handlungen vollzogen.

Zwei quellenkritische Fragen sind bei der Beurteilung des Inhalts dieser

Briefe zu berücksichtigen: Erstens: Sind die Absender tatsächlich Juden-

20 J.I. Beyer, Fortgesetzte Nachricht 2, S. 61.
21 UA R.16.6.3 & 4 (Nr. 1). Das Dokument ist ausdrücklich als Abschrift ausgewie¬

sen. Ort und Datum des Briefs sind von La Trohes Hand nachgetragen.
22 G.W. Pieper, Züge aus dem Leben, S. 20. Weshalb Burgmann hier von einem

„gelehrten Rabbi" spricht, ist unklar - es kann jedoch wohl nur Simon gemeint
sein.

23 Der früheste datierte Brief, in dem auch auf ein früheres Schreiben Bezug genom¬
men wird, wurde am 2. 9. verfasst: UA R.16.6.3 & 4 (Nr. 3), S. 8. Erst im
darauffolgenden Jahr jedoch erfuhr Burgmann Genaueres, denn der Brief, der
erstmals Geschichte und Selbstverständnis der Sekte umfassend darstellt, kann nicht
vor dem Frühjahr 1773 entstanden sein. — Vgl. unten die Bemerkungen zu den

Folgen der Ersten Polnischen Teilung.

208



christen oder kommen eventuell andere Kreise in Betracht, die ein Interesse

an der Erfindung einer solchen Gruppe haben konnten? Und zweitens:

Wenn diese Gruppe existierte, wie weit stimmt ihre Selbstdarstellung mit der

Wirklichkeit überein?

Die Anfänge der „Kirche in Israel"

In den achtziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts - so die Briefschreiber

- habe sich der Herr in Gnade und Barmherzigkeit seinem Volk Israel

zugewandt. Rabbi Chay Chayon in Konstantinopel, Rabbi Krokeffer in Prag
und Rabbi Sender in Mähren hätten zur selben Zeit durch Erscheinungen,
Traumgesichte und Stimmen den Befehl erhalten, sich zu Rabbi Megalle
Amuqqot nach Pintschof zu begeben. Durch wunderbare Fügung seien alle

drei zur selben Stunde am 9. Av dort eingetroffen und hätten auf des Rabbi

Megalle 'Amuqqot Gruss „Schalom!" wie aus einem Munde geantwortet:
„mwi1? ,ml7X nax m1?!!? px [„Kein Friede mit den Frevlern! spricht mein
Gott", Jes 57,21] wie solten wir den frieden haben, da wir verlohrne sinder
sind nicht Erlöset verdamet und entfernet von dem angesicht Gottes?"

Die vier frommen Männer begaben sich ins Haus und begingen gemeinsam

den 9. Av, den Tag der Tempelzerstörung unter inbrünstigen Gebeten

und flehten den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs um Gnade und Vergebung

der Sünden an, als sich eine Stimme hören liess mit den Worten: „geht
hin und taufft euch im nahmen des Vatters sohnes und heilligen geists! und

zwar in diese worte in der Ebraische Spraake 003 Q3DR V73U1 TITO

inpn mim pn axm '. Die Betenden glaubten, es könne sich nur um eine

Stimme aus dem Sitra ahra24 handeln und verstärkten ihr Beten und Flehen.

Erst nachdem sie ein zweites und drittes Mal ertönte und zuletzt gar der

unaussprechliche Gottesname zu hören war, erhob sich Rabbi Megalle

'Amuqqot, ergriff die Hände der anderen und sprach zu ihnen: „Stärket eich

Ihr Männer aus Jsrael, last uns heute nicht trauren sonderen fröhlich seyn
denn der herr hat mit uns gesprochen und will uns erlösen". Sie stiegen in
den Keller zur Mikwe des Rabbi Megalle 'Amuqqot hinab „und da waren alle

zeit drey zeugen und Einer da von hat sich unter getaucht, bis sie Endlich auf

24 Der Begriff („Die andere Seite"), der das Reich des Bösen bezeichnet, dessen Ema¬

nationen in dem „Gericht" genannten Aspekt der Gottheit ihren Ursprung haben,
welcher von dem Aspekt der Barmherzigkeit strikt getrennt ist, taucht zuerst in den

Werken Geroneser Kabbala (13. Jahrhundert) und im Sohar (um 1300) auf. Vgl.
das Kapitel „The Problem of Evil" in: G. Scholem, Kabbalah, New York 1978, S.

122-128.

209



dieser arth alle Vier getaufet waren". Jeder habe bei seiner Taufe die christliche

Trinitätsformel in hebräischer Sprache gesprochen, worauf die Zeugen
antworteten: „pX IHTa mnö3 ini3"?a H^IT" „Möge sich sein Reich

bald, in unseren Tagen, offenbaren. Amen!"). Hier habe, so schliesst dieser

Abschnitt der Schilderung, die Kirche Jesu Christi ihren Anfang in Israel

genommen.25

Eine Reihe von Einzelheiten dieser Gründungslegende lässt bereits den

sabbatianischen Hintergrund erkennen. Die drei Besucher des Rabbi Me-
galle Amuqqot sind sämtlich mehr oder weniger prominente Gestalten der

sabbatianischen Bewegung. Der hier Chay Chayon genannte Rabbi Nehemia
Chia Chaion (ca. 1655-1730) war wegen seiner heterodoxen kabbalistischen

Lehren und engen Verbindungen zu sabbatianischen Kreisen einer der

umstrittensten Gelehrten seiner Zeit. Gegen Ende des 17. Jahrhunderts hielt
er sich überwiegend in dem zum Osmanischen Reich gehörenden Teil des

Balkans auf.26 Hinter dem Namen Rabbi Krokeffer verbirgt sich Rabbi Sa-

lomo ben Samuel Krakauer, der in der sabbatianischen Erweckung im Prag
der 20er Jahre, über die noch zu sprechen sein wird, eine wichtige Rolle

spielte.27 Dasselbe gilt für den als einen der Sektengründer genannten Rabbi
Sender aus Mähren.28 Höchst aufschlussreich ist auch das Gründungsdatum
der Sekte: Der 9. Av, Tag der Zerstörung beider Tempel und Beginn des

Exils, galt der sabbatianischen Tradition nicht nur als Geburtstag Sabbatai

Zwis,29 der Messias selbst hatte 1666 das Fasten des 9. Av aufgehoben und

25 UA R. 16.6.2, S. 3—4. Vgl. Dalman, Dokumente, S. 21 — 22.
26 Y. Liebes, rPXrOttT îTIDXn TO, S. 223. Zu Leben und Wirken Chaions siehe G.

Scholem, Kabbalah, S. 412-415. Vgl. die ausführliche Darstellung der

Auseinandersetzungen um Chaion und seine Lehren bei E. Carlebach, The Pursuit of
Heresy. Rabbi Moses Hagiz and the Sabbatian Controversies, New York 1990, S.

75-159.
27 Y. Liebes, JVXrOttT TIOXH TO, S. 232.
28 Y. Liebes, JTXratOT .TlöXH TO, S. 232-233. Vgl. G. Scholem, Kabbalah, S.

442. Seine Angaben beruhen auf L. Löwenstein, Beiträge zur Geschichte der Juden
in Deutschland. Band 1: Geschichte der Juden in der Kurpfalz, Frankfurt/M. 1895,
S. 198-199. Die Legende nennt als vierte und zentrale Gründergestalt den Rabbi

Megalle 'Amuqqot, dessen Name („entdeker der Geheimnisse"), wie ausdrücklich
im Brief mitgeteilt wird, von dem Titel seines berühmtesten Buches abgeleitet ist.
Es handelt sich um Rabbi Nathan Schapira ben Salomo von Krakau, der 1585 —

1633 lebte, und die Behauptung, er sei in den 80er Jahren an der Gründung der
Sekte beteiligt gewesen, ist mithin ein krasser Anachronismus. Zu ihm vgl. Y.
Liebes, rrXMttT TIOXH TO, S. 233-237.

29 G. Scholem, Sabbatai Zivi. Der mystische Messias, Frankfurt a. M. 1992, S. 131 —

133 kommt zu dem Ergebnis, dass dieses Geburtsdatum höchstwahrscheinlich
historisch ist.

210



den Tag zu einem Festtag erklärt, da mit dem Anbruch der messianischen

Zeit die Trauer wegen des Exils ihren Sinn verloren hatte, die bevorstehende

Heimkehr und Erlösung Israels vielmehr Anlass zu grosser Freude gab.30 Im
späteren Sabbatianismus galt der Tag als Hauptfeiertag schlechthin.31

Um das Heil unter Israel auszubreiten, wurde beschlossen, dass jeder der

vier Männer an seinem Heimatort zunächst die Heilige Schrift Alten und
Neuen Testaments studieren und sich dann um die Bekehrung seiner Brüder
bemühen solle. Sie kehrten für ein Jahr nach Hause zurück und gewannen
bald Dutzende von Männern ftir den neuen Glauben. Alle gingen, um
keinen Verdacht zu erregen, weiter ihren gewohnten Geschäften nach und setzten

„mit dem beystand des heilligen geistes" ihr Bekehrungswerk fort,

„allein Kein versamlung zum gebet, Kein abentmahl wird gedacht, und Sie liesen es

damit beruhet, um getauft zu seyen an die drey Einigkeit mit gantzem hertzen und

gantzer seele zu glauben, hielten sich ferner an dem ceremonialischen gesetze es

wirden aller tage mehre nach Überweisung aus der schrifft getaufet [. .] und dabey
blieb es eine lange zeit".32

Besonders stark sei die Bewegung in Prag, dem grossen Zentrum rabbini-
scher Gelehrsamkeit, und in Mähren gewesen. Rabbi Chay Chayon aber

habe in Konstantinopel weniger ausrichten können, „weihen satan zu der

selbige zeit seine irrthümer hin und wider durch den 1113111 [Sabbatai

Zwi] im Weege legte". Auch „in Praag und mahren selbst nam endlich diese

Pest überhand", und die Brüder wurden Opfer von Verfolgung, denn „weih

mann eine gantz besonderen wandel und gemeinschafftliches leeben an Sie

gewahr wird, so glaubten die Juden daß diese auch Sabsazebiten waren".
Trotz dieser Widrigkeiten sei es den Brüdern gelungen, zwei junge Männer,
Rabbi Chaim Aschkenas und Rabbi Meir Eisenstadt dem verderblichen Ein-
fluss der „Sabsazebiten" zu entziehen und sie auf den rechten Weg zu führen.
Beide seien später Oberrabbiner in Ungarn geworden, der eine in Kreuz

(Deutschkreuz), der andere in Eisenstadt.33

Meir Eisenstadt (1670-1744) war eine wichtige Gestalt im Umkreis der
sabbatianischen Bewegung am Anfang des 18. Jahrhunderts und wurde

später Rabbiner in Eisenstadt.34 Die Frage nach der Identität des Rabbi
Chaim Aschkenas, der in dem Brief als Grossvater von Simon und seinem

Bruder Baruch bezeichnet wird und später Oberrabbiner in Deutschkreuz

30 G. Scholem, Sabbatai Zwi, S. 699-700.709-713.
3! Vgl. das von E. Carlebach, The Pursuit ofHeresy, S. 184 zitierte Zeugnis.
32 UA R.16.6.2, S. 5. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 22-23.
33 UA R.16.6.2, S. 5-6. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 23-24.
34 Y. Liebes, TPKrOOTI illlOKn 710, S. 231-232. Vgl. unten die Bemerkung zu

Leibele Prossnitz.

211



geworden sein soll, ist ungeklärt.35 Deutschkreuz liegt, wie die Landeshauptstadt

Eisenstadt, im damals ungarischen Burgenland.
Rabbi Megalle Amuqqot, so der Bericht weiter, habe in Pintschof (das

ist Pinczöw bei Krakow) zwar auch „vielle seegen in seiner arbeit" gehabt, sei

aber bald gestorben. Auf dem Sterbebett habe er prophezeit, in seiner
Familie werde bald ein Kind mit Namen Jonathan geboren werden, das „vieil
heill in Jsrael stifften" werde. Der junge Rabbi Nathan, ein Enkel des Rabbi

Megalle Amuqqot, studierte zu dieser Zeit auf der Jeschiwa in Prag, wo er
auch bekehrt worden war. Seine Frau hatte er schwanger in Pintschof
zurückgelassen36 und begab sich nun, als er von seines Grossvaters Weissagung
erfuhr, eilends auf den Heimweg. In einer Herberge in Dresden habe er sich

mit einem „Prediger dessen nähme herr maysinger war", die Kammer geteilt.
Des Christen Missionseifer war durch diese Begegnung entfacht, doch fand

er zu seiner Überraschung in Nathan einen bereitwilligen Zuhörer, der
bereits dem christlichen Glauben anhing. Es wurde beschlossen, dass Maysinger

den Rabbi nach Pintschof begleiten und, wenn dessen Kind ein Knabe

wäre, diesen nach seiner Beschneidung taufen solle. Tatsächlich wurde
Nathans Frau von einem Sohn entbunden, den er Jonathan nannte. Beschneidung

und Taufe wurden vollzogen, und wenig später wurde Maysinger krank
und starb.37

Rabbi Nathan sei bald danach auf Betreiben der Brüder in Mähren zum
Rabbiner in Eybeschütz (das ist Eibenschitz, Ivancice bei Brno) berufen

worden, auf dem Weg dorthin jedoch plötzlich gestorben. Der kleine Jonathan

wuchs nun in Eybeschütz bei seiner Mutter in grosser Armut auf, aber

da er Begabung zeigte, wurde er zum Studium auf die Jeschiwa nach Prag

geschickt. Dort habe er zum Erstaunen der Juden schon „in sein lOten Jahr
eine sehr scharf sinige ilttHl [Homilie, Predigt] in öfentlicher Sinagoge"

gehalten, und alle waren überzeugt, dass er der Knabe sein müsse, den Rabbi

Megalle 'Amuqqot prophezeit hatte.38

Es ist nicht schwer, in diesem Wunderkind den berühmten Rabbi Jonathan

ben Nathan Neta Eibeschütz (gestorben 1764), 1715 Vorsteher der

Jeschiwa in Prag, 1741 Rabbiner in Metz und ab 1750 Oberrabbiner der

Dreigemeinden Altona, Hamburg und Wandsbek, zu erkennen.

35 Y. Liebes, JTXrüün HllOKH 110, S. 232.
36 Hier ist folgende Erklärung eingefügt: „es war damahlen der gebrauch unter den

Juden daß sobald die frau schwanger war, muste der Mann wegreisen".
37 UA R.16.6.2, S. 6—7. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 24—25.
38 UA R.16.6.2, S. 7. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 25.

212



Die Brüder in Prag weihten ihn nun allmählich in ihre Lehre ein und
eröffneten schliesslich dem 13jährigen,39 dass er bereits getauft sei. Wenig
später

„erbauete er schon seine Brüder, und Endlich überwiese er Sie, daß es nicht recht
mit Sie seye. Sie müsten eine reine lehre, daß heillige abend mahl haben sonst
waren Sie noch weit ärger daran, er Predigte entlich für sie zwey drey mahl in der
woche in Einem gewissen Killar der schon lange da zu bestimmt war."

Um diesem Mangel abzuhelfen, habe sich Rabbi Jonathan entschlossen,

„nach die reformierte lander zu reisen", um sich durch Bücher oder geeignete
Lehrer „die reine lehre der kürche" anzueignen.40

Er reist nach Leipzig, „wo er sich mit dem dortigen gimnasium bekannt
machte", und wählt nach eingehendem Studium „die reine Luterische lehre".
Von einem gewissen „diaconus stephanus" empfängt er schliesslich das

Abendmahl. Ein Eid besiegelt, dass dieses Geheimnis niemandem entdeckt
werden soll. Anschliessend begibt sich Rabbi Jonathan nach Hamburg, wo er
18 Monate lang viele Seelen bekehrt und mit einem „gewissen Michaelus"
Bekanntschaft schliesst. In Begleitung von Michaelus und einem „anderen
rechtschaffenen alten mann (der zwahr Kein Prediger war)" kehrt er nach

Leipzig zurück und wird von diesem und Stephanus zum „lehrer in Jsrael"
ordiniert. Nach Prag zurückgekehrt, legt er die „grundsetze der christlichen]
Kürche in Jsrael" fest und teilt das Abendmahl aus. Seit dieser Zeit sei die

„Kirche in Israel" in Amsterdam, Prag, Mähren, Ungarn, Polen, Deutschland

verbreitet und sogar in der Türkei, denn Rabbi Chay Chayon sei ein
zweites Mal nach Prag gekommen, habe das Heilige Abendmahl von Rabbi

Jonathan empfangen, der ihn auch zum Lehrer einsetzte, so dass er seinerseits

das Sakrament den türkischen Brüdern spenden konnte - in Erfüllung
des Wortes: „Herrsche inmitten deiner Feinde!" (Ps 110,2).41

Soweit dieser Teil der Geschichte der „Kirche in Israel" gemäss ihrem
Selbstbild beziehungsweise ihrer Selbstdarstellung. Im folgenden sollen die

Anfänge der Sekte und ihre Verwurzelung in der sabbatianischen Bewegung,

39 „Endlich fanden Sie ihm in sein I4te Jahr tüchtig ihm zu entdeken daß er getaufet
seye" - er ist also gemäss der Halacha Bar Mizwa, religionsmündig. Eine Parallele

zu der in der Autobiographie des Moses Porges (1781-1870) geschilderten
Einweihung in die frankistische Lehre durch seinen Vater, wie Y. Liebes, 1310X1 110

rPXrOüin, S. 219 sie zieht, besteht nicht, denn dort heisst es, diese habe „Nach
zurückgelegtem I4ten Jahr" stattgefunden. Der Text ist bislang nicht ediert - vgl. Y.

Liebes, rPXrOWI 1310X1 110, S. 423, Anm. 13. Eine (gelegentlich fehlerhafte)
Abschrift findet sich unter http: //www.porges.net/MosesPorgesMemoirs German,

html.
4° UA R.16.6.2, S. 8. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 25-26.
41 UA R.16.6.2, S. 9. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 26-27.

213



wie Liebes sie rekonstruiert, dargestellt werden. Auf eine genaue Analyse der
zahlreichen Anachronismen, Verwechslungen und Verzerrungen, insbesondere

der legendarischen Vorgeschichte' der Sekte, muss und kann hier
verzichtet werden.

In den 20er Jahren des 18. Jahrhunderts kam es in Prag zu einer sab-

batianischen Erweckungsbewegung, in deren Zentrum Rabbi Jonathan
Eibeschütz und Leibele (Juda Leib) Prossnitz (ca. 1670-1730), der in Mähren
und Schlesien wirkte, standen. Der Hausierer Juda Leib war im mährischen
Prossnitz (Prostëjov) gegen Ende des 17. Jahrhunderts nach dem Studium
der Mischna, des Sohar und anderer kabbalistischer Schriften als sabbatia-

nischer Prophet aufgetreten und hatte die Wiederkunft Sabbatai Zwis für das

Jahr 1706 vorhergesagt.42 Rabbi Meir Eisenstadt, seit 1702 Rabbiner in
Prossnitz, wurde sein wichtigster Förderer. Leibele, wie Juda Leib allgemein

genannt wurde, agitierte umherreisend die mährischen und schlesischen

Gemeinden und geriet in Konflikt mit den rabbinischen Autoritäten. Nachdem
das Jahr 1706 verstrichen und die messianischen Ereignisse ausgeblieben

waren, liess man den ,Scharlatan' fallen, und es wurde still um ihn.43

Jonathan Eibeschütz, wie Leibele ein Schüler von Rabbi Meir Eisenstadt,
stand in enger Verbindung mit ihm.44 Als in den beginnenden 20er Jahren
Missionare der radikalen' Sabbatianer Salonikis in Podolien und von dort
aus in Prag, Fürth, Berlin und Mannheim die Bewegung neu belebten, trat
Leibele Prossnitz wieder in Erscheinung. Auf dem Höhepunkt der sabbatia-

nischen Agitation kehrte auch Nehemia Chaion, der 10 Jahre vorher von
seinen Gegnern zur Emigration gezwungen worden war, nach Europa
zurück. Leibele trat nun als Messias ben Joseph auf; Jonathan Eibeschütz
wurde in sabbatianischen Kreisen als der Messias ben David angesehen.45 Im
Mittelpunkt der sabbatianischen und anti-sabbatianischen Propaganda der

Jahre 1724 und 1725 stand das anonyme sabbatianisch-kabbalistische Werk
Wa-avo ha-yom el ha-'ayin, das, inhaltlich stark von den Lehren Chaions

abhängig, von Sabbatianern und ihren Gegnern gleichermassen Jonathan
Eibeschütz zugeschrieben wurde.46 Liebes geht jedoch davon aus, dass

Leibele und Eibeschütz das Buch gemeinsam verfasst hätten und dass es dem

42 Die Erwartung der Rückkehr des Messias nach 40 Jahren der Verborgenheit im
Anschluss an seine Apostasie war in sabbatianischen Kreisen weit verbreitet. - Vgl.
E. Carlebach, The Pursuit ofHeresy, S. 90-91.

43 G. Scholem, Kabbalah, S. 441-442.
44 G. Scholem, Kabbalah, S. 441-442.
45 E. Carlebach, The Pursuit of Heresy, S. 172-174 und Y. Liebes, nilOXH "710

irxraœn, s. 224.
46 E. Carlebach, The Pursuit ofHeresy, S. 177.

214



sabbatianischen Mythos eines Nathan von Gaza (ca. 1643-1680)47 näher
stehe als den Werken Chaions. Den Einfluss von dessen Kabbala spiegele erst
Eibeschütz' Shem 'olam wider, das nach der Begegnung mit Chaion
entstand.48

Aus dieser Erweckungsbewegung sei, so Liebes, letztlich die judenchristliche

Sekte hervorgegangen. Tatsächlich heisst es in dem der „Geschichtsdarstellung"

der Sekte vorangeschickten Gebet: „du allwißender heilland du
weist es doch mit was für Eiffer Ernst und tränen dein nähme werend 50

Jahre unter Jsrael in der stille an gebeten word" - die sabbatinanische

Erweckung 1724 — 1725 liegt zur Zeit der Abfassung der Briefe fast genau 50

Jahre zurück.49 Die Mitglieder der Sekte hätten, so Liebes, im Lauf der Zeit
ihre messianischen Hoffnungen enttäuscht gesehen und begonnen, sich als

Christen zu betrachten.

„Daher änderten sie nachträglich ihre Theologie, erklärten, daß sie schon immer
heimlich Christen gewesen seien und prangerten Sabbatai Zwi als Betrüger und
Abgesandten des Satans an. Dieser Weg wurde ihnen durch die seit jeher in ihrem
Glauben vorhandenen christlichen Elemente ermöglicht, deren Ursprünge sowohl
im Erbe des Sohar und der Kabbala als auch im synkretistischen Charakter des

Sabbatianismus liegen. Aufgrund der Tradition des ,ein Bekenntnis im Munde und
ein anderes im Herzen', die ihnen aus ihrer sabbatianischen Zeit geblieben war,
fuhren die Sektenmitglieder fort, ihren wahren Glauben zu verheimlichen, auch, als

sie schon Christen geworden waren".50

Die Geschichte Simons

Angesichts der zentralen Rolle, die Liebes dem Propheten und Messiasprätendenten

Leibele Prossnitz für die Entstehung der Sekte zuschreibt, lässt der

Umstand aufhorchen, dass der Name Prossnitz tatsächlich an recht prominenter

Stelle in den Briefen der Amsterdamer Gruppe auftaucht, was Liebes,

der sich nur auf Dalmans Veröffentlichung stützte, unbekannt war. Jener

Simon, der später in London mit Burgmann in Kontakt trat und ihm die

Existenz der „Kirche in Israel" enthüllte, habe, so die Briefschreiber, schon

„in seine sehr zärtliche Jugend durch Einen benochbarten Studenten den

Ersten eindruck zur christlichen] religon [sie!] bekomen". Er habe vor ei-

47 Zu Nathan, dem Ideologen und Propagandisten des frühen Sabbatianismus, vgl. G.

Scholem Kabbalah, S. 435-440; G. Scholem, Sabbatai Zwi, passim.
48 Y. Liebes, IVXraiPl 1110X1 TD, S. 224.
49 UA R. 16.6.2, S. 1. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 30. - Y. Liebes, 1110X1 110

rrxrmi, s. 221.
50 Y. Liebes, JTXrOtül 1110X1 HD, S. 212.

215



nigen Jahren „in eine liefrung das seinige verlohren" und sei auf der Reise

von Breslau nach Hamburg, die er ,,[ent] weder aus unruhe wegen seiner

seeligkeit wie er vorgibt, oder in der absieht in deutschland gold zu erwerben"

unternommen habe, bei einem Schiffsunglück mit knapper Not dem
Tod entronnen. In tiefer Verzweiflung sei er „gantz nackend ohne schuhe

und Strumpf" im mecklenburgischen Schwerin eingetroffen, wo sein (ihm
unbekannter) Verwandter Rabbi Prossnitz als Rabbiner amtierte.51

Die nun folgende Begegnung mit Rabbi Prossnitz wird als Gespräch in
direkter Rede wiedergegeben und füllt fast eine ganze Briefseite. Da es

geeignet scheint, das Selbstbild beziehungsweise die Selbstdarstellung der Sekte

zu illustrieren, sei es hier vollständig wiedergegeben. - Es ist Jom Kippur,
und Simon steht betend „vor dem for hof der Sinagoge". Rabbi Prossnitz

spricht ihn an und fragt, warum er nicht wie die anderen in der Synagoge bete:

„S. das singen und Unordnung macht mich irre in gebet.
R Prossnitz, betet ihr denn etwa änderst als die leute hierinn?
S. nein, ich weis nicht ein mal wie oder was ich beten soll ich bin Ellend!
R Prossnitz könte ihr nicht beten die gemeinen formal des TITO [Machsor,
Gebetbuch]

S. ach ja, aber ich finde kein Trost bey diesem gebet, mein hertz ist sehr betriebt
R Prossnitz, warum? seit ihr denn so arm, oder ist Jemand in eure famillie [siel]
gestorben oder sonst Unglück Passiert?
S. dieses ist der gegenständ nicht daß mich so ausser massen betrieben kann, Es ist

gantz etwas änderst und wichtiger als weltliche Sachen.

R Prossnitz, so sind es geistliche] Sachen die ihm betrieben, was mögen den diese

seyn?
S. die meine seele betriffen, eine wahre Vergebung der sinde.

R Prossnitz, nun ist nicht heute der versehnugs [sie!] tage, müssen wir nicht
zuversichtig glauben daß uns an diesem tage alle sinde vergeben werden, heist es nicht
in der schrift "Dl D3,bil IDS'" Hin DPS D [Lev 16,30: Denn an diesem Tag wird
man fur euch Sühnung erwirken .]?
S. schweigte hier. R Prossnitz aber sähe daß er etwas ein zu wenden hat, allein aber
schichtern ist; darum führ er fort, und sagte, habt ihr etwas Ein zu wenden? scheuet
euch nicht -
S. wenn dieses so wäre, daß uns an diesem tage alle sinde vergeben werden wie
komt es dann daß wir in Plbl [Galut, Exil] sind? so solten wir schon längst erloset

seyn, und denn es heist in der schrift daß wir durch dem bluth der mD~lp
[Opfergaben] an diesem tage eine wahre vorsenung haben sollen,'52' und dieses haben

wir nicht
R Prossnitz, und nun, so ihr glaubet hat Jsrael gar keine versenung nicht, ist denn

gar kein weeg nicht übrig wodurch wir eine versenung haben könen, so wären wir
als denn gantz verlohren?

51 UA R. 16.6.2, S. 12.
52 Vgl. z.B. Lev 9,7; 15; Num 31,50.

216



S. Eben dieses bestürtzte mich, es mus nicht richtig mit Jsrael seyn, es muß gantz
etwas änderst darhinter seyn.
R. Prossnitz, was möchte denn dieses Euer gedanken nach seyn?
S. da bin ich vieil zu schwach um davon zu urtheillen, ich glaube aber daß wir nicht
recht acht haben auf die Verheißungen der [Propheten], vielleicht hoffen wir
auf Sachen die lange schon geschehn sind -
R prossnitz, wie? so seit ihr zweiffelhafft: in eure glauben auf der ilblX) [Erlösung]?
S. die schrift selbst macht nicht so. und eben darum bite ich um bey stand des

tînpil nn [Ruah ha-Qodesh, „Heiliger Geist"] der mich auf dem rechten weege
führen mochte.
R Prossnitz, was vorsteht ihr denn mit das wort ÜHp nil?
S. Eben das selbige was ihr darunter versteht, und was im anfang der heillige schrifft
heisset "131 OTlbX mil [Gen 1,2: Und der Geist Gottes .].
R Prossnitz, das ware Ja die lehre der christen, das ginge ja bis zu eine drey Einigkeit
zu glauben, doch scheuet euch nicht sagte mir doch eure meinung, ihr habt nicht
das geringste zu befürchten, glaubte ihr auch an söhn? ich habe es schon an Eure
rede angehöret, nur herauß damit -
S. schwieg und wolte nicht das geringste beantworten."

Rabbi Prossnitz, der im weiteren Verlauf des Gesprächs herausgefunden habe,

dass Simon „sein an verwandeter wegen des R chayem aschkenaas" sei

und nach Hamburg reisen wolle, habe Rabbi Jonathan dieses Gespräch
mitgeteilt. Tatsächlich sei Simon nach kurzer Zeit in Hamburg im Hause des

berühmten Rabbiners aufgenommen worden.53

Der Chronologie der „Geschichtsdarstellung" der Briefschreiber zufolge
müsste sich diese Begegnung am Anfang der 60er Jahre zugetragen haben, 30
oder mehr Jahre nach Leibele Prossnitz' Tod. Die zeitliche Nähe des Ereignisses

zu der Abfassung der Briefe spricht wohl dagegen, dass es sich hier um
einen weiteren legendarischen Anachronismus handelt. Die Klärung der

Identität jenes Schweriner Rabbiners Prossnitz könnte daher vielleicht auch

zur Frage nach derjenigen des Rabbi Chaim Aschkenas Erhellendes beitra-

Glaube und Bräuche

Rabbi Jonathan, so der Bericht weiter, sei bei Simons Ankunft „schon sehr

krank" gewesen, hätte jedoch begonnen, ihn unbemerkt in die Richtung des

christlichen Glaubens zu lenken, wobei er vor allem die Dreieinigkeit traktiert

habe, „weill diese das härteste für ein Juden ist". Neben einem gewissen

53 UA R. 16.6.2, S. 12-13.
54 P. Maciejko, Christian Elements, glaubt dagegen aufgrund einer Bemerkung bei

Jakob Emden, dass in dieser Episode von Leibele die Rede ist.

217



Rabbi Porios55 habe der sterbende Rabbi Jonathan nur Simon56 in seiner

Nähe geduldet. In seinen letzten Stunden habe der grosse Rabbi „nichts
änderst als die drey Einigkeit widerholt und zwar in folgende worte !7!7X

«lio pin xro 0*711:17 unra Trrnan invai T-n1 [Der Eine, Einzige und
Geeinte, der sich vereinigt in der verborgenen Wurzel im Geheimnis des

Unendlichen]".57
Allenthalben begegnet in den Briefen eine auffallende Betonung der

Dreieinigkeit Gottes, so dass der Eindruck entsteht, diese sei der zentrale
Glaubenssatz der Sekte. Selbst dem Glauben an die Messianität Jesu von
Nazareth messen die Briefschreiber offenbar keine annähernd so grosse
Bedeutung bei wie dem Trinitätsdogma. Yehuda Liebes sieht hierin den Beweis

dafür, dass die Vorstellungswelt der Sekte ihren Ursprung in der sabbatia-

nisch-kabbalistischen Lehre von Nehemia Chaion hat. Tatsächlich stand im
Zentrum dieser Lehre ein trinitarischer Gottesbegriff. Chaion hatte in
seinem Werk Oz le-Elohim 1713 einen exegetischen Traktat über einen Teil
des Sohar mit dem Titel Mehemanuta de-kholla (Glaube von allen) veröffentlicht,

der von verschiedenen Zeitgenossen als eine Schrift Sabbatai Zwis,
Raza de-mehemanuta (.Mysterium des Glaubens), identifiziert wurde, die dieser

in seinen letzten Jahren im albanischen Dulcigno verfasst habe und die seine

esoterische Lehre, das „Mysterium der Gottheit" (Sod ha-Elohut) enthalte.58

Chaion veröffentlichte diesen Traktat und versah ihn mit zwei Kommentaren

aus eigener Feder. Der kabbalistische Gottesbegriff, der in den drei Traktaten
entwickelt wird, ist ein dreifältiger, bestehend aus Attika Qadisha (dem

„Heiligen Alten", dem ,Schöpfer'), Malka Qadisha (dem „Heiligen König",
dem männlichen Element) und der Shechina (dem weiblichen Element). Der
Schöpfungsprozess, in dem diese drei entstehen, wird durch die Nishmata

55 Y. Liebes, XYKrDIPn 17110X17 710, S. 231 identifiziert diesen „Rabbi Porios" als den
Frankisten Gabriel Porges (1738-1824) aus Prag, der auch „Porias" genannt wurde.

Er war der Vater von Moses Porges (vgl. oben Anm. 39), und Liebes trägt einige
Indizien für die enge Verbindung der Familien Eibeschütz und Porges zusammen.

56 Aus der lückenhaften Wiedergabe des Textes bei G. Dalman, Dokumente, S. 27 (in
der die Schilderung des Todes von Rabbi Jonathan direkt im Anschluss an die

Prager Ereignisse erscheint) wird nicht ersichtlich, dass von jenem Simon die Rede

ist, mit dem später Burgmann in London in Kontakt stand. Dies wird sogar noch
zusätzlich dadurch verschleiert, dass Dalman ohne ersichtlichen Grund den Text
ändert von „bey sein Sterben, wo S zu gegen war Einzig und allein mit R. Porios"
in: „Nur Rabbi Porios und ein gewisser Simon waren gegenwärtig". Y. Liebes,
rVXrOVn 17310X17 710, S. 230-231 kommt daher zu dem irrigen Schluss, es müsse
sich um den Eibeschütz-Schüler Simon Buchhalter handeln.

57 UA R.16.6.2, S. 13-14. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 27.
58 G. Scholem, Sabbatai Zwi, S. 996-998.

218



de-khol Hayye, den „Geist allen Lebens" angeregt, dessen verborgene Wurzel,
Shoresh ne'elam, in einem Willen und einer begrenzten Struktur (Shïur qo-
ma) bestellen, die von der unendlichen ('En sof) und vollkommen einigen
Gottheit abgegrenzt sind. Am Ende des Prozesses stehen die drei

Ausformungen der Gottheit, die allein Gegenstand der Verehrung durch die
Menschen sind, beziehungsweise sein sollen, durch die diese zu ihrer erneuten
Vereinigung und damit zum Erlösungsprozess beitragen.59

Die Neuerung Chaions liegt allerdings nicht in der Idee der „Drei Knoten

des Glaubens" (telat qishre de-mebemanuta) selbst - ähnliche Vorstellungen

finden sich auch schon in klassischen kabbalistischen Texten wie dem

Sohar -, sondern in der absoluten Geltung, die er für sie beansprucht. Wer
nicht an die Dreieinigkeit glaube, dem würde keines der Gebote, die er halte,

angerechnet werden, ja er habe schlicht keinen Anteil an der kommenden
Welt und gehöre nicht zu Israel. Dem Vorwurf seiner Gegner, er verbreite

christliche Irrlehren, entgegnete Chaion, man dürfe von der wahren
Erkenntnis nicht abweichen, nur weil die Gojim sie bekennten; diese seien

allerdings der Wahrheit nahe gekommen, dann jedoch in Verwirrung geraten,

und so sei sie ihnen schliesslich doch verborgen geblieben. Ein andermal

argumentiert er, die christliche Dreieinigkeit sei kein heiliger Glaube,
sondern die Entsprechung der „Drei Knoten des Glaubens" im Bereich des Sitra
ahra,60

Liebes gibt eine Art .genetisches Modell' der Trinitätsformel, die
Eibeschütz gemäss dem Bericht der Briefschreiber auf dem Totenbett gesprochen
haben soll, indem er ihre Elemente durch die Geschichte der klassischen und
sabbatianischen Kabbala bis in das Eibeschütz zugeschriebene kabbalistische

Werk Shem colam verfolgt. Gerade der Umstand, dass sie sich in dieser

vollständigen Form sonst nirgendwo findet, belege, dass sie als authentisches

Produkt sabbatianisch-kabbalistischer Spekulation anzusehen sei.61

59 E. Carlebach, The Pursuit ofHeresy, S. 102 -103. Schon in Chaions erstem Werk,
Raza de-yihuda (Venedig 1711), einer Auslegung des Shema Yisra'el, hatte er .be¬

wiesen', dass das richtige Verständnis der Einheit Gottes in diesem Gebet eine

dreifältige Einheit sei. - Y. Liebes, ITXrOttT TIOXH TO, S. 225.
60 Y. Liebes, rPXrOSTI 17110X17 TO, S. 225-226. Die letztere Aussage ist bemerkens¬

wert auch im Hinblick auf die Gründungslegende der Sekte, in der die vier Frommen

die Stimme, die ihnen befiehlt, sich im Namen der christlichen Trinität zu
taufen, ja zunächst ebenfalls dem Sitra ahra zuschreiben.

Zur Rolle der trinitarischen Spekulationen Chaions für den Hintergrund der

Disputationen zwischen Frankisten und ,Talmudisten' in Polen vgl. P. Maciejko,
Christian Elements.

61 Y. Liebes, IVXrOtlT 17)10X17 TO, S. 229-230.

219



Besondere Beachtung verdient ferner die ausführliche Beschreibung der

„Gebräuche" der Sekte, die vor allem in der Schilderung der Aufnahmeprozedur

besteht. Jedem neuen Kandidaten lege man — ohne sich etwas
anmerken zu lassen und „unter heimliche seiftzer zu den Erlöser" - zunächst

die Fragen und Antworten aus dem Sefer Nissahon und dem Sefer Hizzuq
'Emuna vor. Erweise sich der Kandidat bei dieser Prüfung als „Eilender
lästerer", so lasse man von ihm ab.62

In einem nächsten Schritt lege man dem Anwärter „das alte und neu
testament in vergleichen vor". Schliesslich „Bauen wir auf nichts änderst als

auf der heillige drey Einigkeit ferner auf die versehnung in Jesus Christus".
Wenn er „ein redlichen moralischen wandel" zeige und „daß er es recht mit
gantzem herzen glaube", würden „zwey oder drey unser Brüder" bestimmt,
ihn zu betreuen und auf die Taufe vorzubereiten. Wenn er diese „mit rechtem

Ernst" begehre und „rechtschaffene merkmahle seines gefühls des

verderben" zeige, werde sie schliesslich vollzogen, und zwar in einer Mikwe,
„darum weill es ohne dem bey Juden der gebrauch ist" (gemeint ist wohl:
Weil man so am wenigsten Aufmerksamkeit erregt). Bei der Taufe sind drei

Zeugen anwesend, von denen zwei anschliessend — offenbar aus Gründen der

Geheimhaltung - den Ort verlassen müssten. Der dritte bleibe zur weiteren

Betreuung des Neophyten in der Nähe und, wenn „Sich merkmahle der

gnade bey ihm äusseren so bekomt er mehr besuch und Unterricht und
zwahr die reine evangelische Luterische lehre".

Hat „unser Proselit" diese gebührend verinnerlicht, wird er zur „versam-
lung" zugelassen, muss jedoch, wenn das Vaterunser gebetet wird, den Raum
verlassen. Schliesslich werde ihm auch die Teilnahme am Gebet gestattet

62 UA R. 16.6.2, S. 10. Der Sefer Nissahon des Rabbi Yomtov Lipmann Mühlhausen
(14./15. Jahrhundert) und der Hizzuq 'Emuna des Isaak ben Abraham von Troki
(ca. 1530-1586?) sind die seit dem Mittelalter verbreitetsten antichristlich-polemischen

Schriften. Besonders das letztere diente als Handbuch für religiöse
Disputationen mit Christen. Vgl. zum Sefer Nissahon D.J. Lasker, Jewish philosophical

polemics in Ashkenaz, in: O. Limor/G.G. Stroumsa, Contra Iudaeos. Ancient
and Medieval Polemics between Christians and Jews, Tübingen 1996, S. 195—213.
Zum Hizzuq Emuna-. S. Schreiner, Jes 53 in der Auslegung des Sepher Chizzuq
Emunah von R. Isaak ben Avraham aus Troki, in: B. Janowski/P. Stuhlmacher
(ed.), Der Leidende Gottesknecht. Jesaja 53 und seine Wirkungsgeschichte, Tübingen
1996 Forschungen zum Alten Testament 14), S. 159 — 195, besonders S. 159 —

165. Zum Forschungsstand (Literatur) vgl. S. Schreiner, Rabbanitische Quellen
im „Buch der Stärkung des Glaubens" des Karäers Isaak ben Abraham aus Troki, in:
Frankfurter Judaistische Beiträge 26 (1999), S. 52 Anm. 5. Dort noch nicht verzeichnet

ist ferner S. Schreiner, Vom Sinn des Exils. Anmerkungen zu Isaak von Trokis

Deutung der „galut", in: Judaica 55 (1999), S. 34-50.

220



„und Endlich nach Einer examination der lehre und ablegnis des Bekentnis
der selben wird ihm das heillige abendmahl über reicht".63

Geheimnis und Verrat

Nach dem Tod von Rabbi Jonathan habe Simon seine Zeit „wie ein verirrtes
schaafe in hamburg mit nichts" verbracht. Er geriet in „gezänke" mit dem

neuen Oberrabbiner und konnte (infolgedessen?) seinen Lebensunterhalt
nicht mehr verdienen. Ein „R. Lewi eine redliche seele der eine aufsieht über

ihm hate", habe Simon an „R. Morena" in Amsterdam vermittelt. Die
Amsterdamer Brüder hätten sich seiner angenommen und „einen ungemeinen

seegen in Jhr arbeit" gefunden. Es hätten sich an Simon „die beste

merkmahlen des heilligen geists" gezeigt, und schliesslich sei er am Karfreitag des

Jahres 1768 getauft worden. Wenig später habe man „zu unser gröste be-

stürtzung" festgestellt, „daß es nach der tauf täglich schlimmer mit ihm
word, er begab sich zur verdorbnus filosofie, bekam eine bekandschafft mit
ein gewissen Hertz Wessel 1641 der ihm in abgrund führte", schliesslich „dis-

putirte" er „offendlich um der christlichen] religion von welcher er noch

heutigs tags vielleicht wenig weiss, kam in die äusserste Verfolgung und word
alle tage Eilender". Die Brüder hätten sich von ihm abgewandt und mussten
fürchten, verraten zu werden. Sein Bruder Baruch, der ebenfalls später mit
Burgmann korrespondierte, wurde gerufen und „fand ihm in der gröste

Zerstreuung selbst im zweifei auf der drey Einigkeit"; es sei ihm aber schliesslich

gelungen, Simon „in eine etwas bessere Verfassung" zu bringen. Dann
habe dieser Amsterdam verlassen müssen und zum wiederholten Mal seine

Eide gebrochen, indem er jüdische Kinder im Talmud unterrichtet, sich

„Einen ofentlichen lehrer" anvertraut und diesem obendrein entdeckt habe,

dass auch sein Bruder Baruch Christ sei, „der darüber Tag und nacht

Jammert, da er durchaus nicht mehr zur versamlung der Brüder gelassen werden
kann".65 Die übrigen Männer, die in den Briefen erwähnt werden, seien,

63 UA R.16.6.2, S. 11.
64 Möglicherweise ist Naphtali Herz (Hartwig) Wessely (1725-1805) gemeint, einer

der einflussreichsten Vertreter der Haskala. Vgl. ]. Barzilay (Folman), Wessely,

Naphtali Herz, in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band XVI, Jerusalem

1971, Sp. 461-463.
65 Baruch war nach Auskunft zweier seiner Briefe an Burgmann, die in Abschriften

erhalten sind (UA R.16.6. 3 & 4, S. 1-5) wegen dieser Ausgrenzung im höchsten

Mass um sein Seelenheil besorgt, „da ich noch nicht im Bund der H31Ü mittO [der

„Frohen Botschaft"] aufgenommen bin" - UA R.16.6. 3 & 4, S. 3.

221



nebenbei bemerkt, „alle schon in der Ewigkeit über gangen", daher könne
die Nennung ihrer Namen keinen Schaden mehr verursachen.66

Diese Schilderung lässt an Glaubwürdigkeit nichts zu wünschen übrig:
ein Jude, der unter dem Einfluss sabbatianischer und christlicher Ideen mit
der rabbinischen Autorität in Konflikt gerät, einer Sekte beitritt, die ihn kurz
darauf verstösst, mit der „Philosophie" — dem Erzfeind jeder wahren

Frömmigkeit - liebäugelt und schliesslich, wohl nicht zuletzt aus ökonomischer

Not, die Nähe zu den Gojim sucht, um zu konvertieren und endlich
ein gesichertes Auskommen zu finden - es gibt zahlreiche Beispiele für
ähnliche Lebensgeschichten.67

Geheimhaltung, so betonen die Briefschreiber immer wieder, ist oberstes

Gebot. Wird die Mitgliedschaft eines der Brüder öffentlich bekannt,

„wie offter geschehen ist aus Eyfer daß er sich an Einen christen entdeckt hat, oder

sonst bey andere fälle daß er als ein christ bekand ist, so wird es ihm nimer mehr zu

gelassen Eine versamlung bey zu wohnen, er kann wohl das heillige abend mahl
durch Einen Bruder Empfangen allein aber nicht mehr öffendlich, so ist unser

gebrauch und Bey unsere lehrer Ein gesetzt wo rauf wir schwehren müssen wir
schweren auch dabey es an keinem christen zu Entdeken oder unser haupt lehrer

müsten es als nothwendig finden und erlauben".68

Offenbar ist eine solche Erlaubnis erteilt worden, denn die Gruppe enthüllt
nach anfänglicher Zurückhaltung69 ihr Geheimnis ja in aller Ausführlichkeit.
Das Ziel, welches die Briefschreiber mit dieser plötzlichen Offenheit verfolgen,

scheint es zu sein, Burgmann, der bereits durch Simon zu viel erfahren

66 UA R.16.6.2, S. 16-17.
67 Vgl. etwa den Lebenslauf von Benjamin David Kirchhof (1716-1784), abgedruckt

in C. Dithmar, Zinzendorfs nonkonformistische Haltung zum Judentum, Heidelberg
2000 Schriften der Hochschule für Jüdsche Studien Heidelberg 1), S. 275-279
oder die Autobiographie eines Juden, der durch die Hallesche Mission getauft
wurde, nun aber noch mehr an der Gottgefälligkeit seines Handelns zweifelte und
sich schliesslich zwischen allen Stühlen wiederfand: „Kurtz zu sagen, ich war kein

Jud und kein Christ, sondern machte alles mit denen Welt=Kindern und
Maul=Christen", in: Geistliche Fama, mittheilend Einige Neuere Nachrichten von
Göttlichen Erweckungen, Wegen, Führungen und Gerichten. Band II, Nr. 11, 1733, S.

31-40, zitiert nach H.-J. Schräder, Sulamiths verheißene Wiederkehr. Hinweise

zu Programm und Praxis der pietistischen Begegnung mit dem Judentum, in: H. O.
Horch/H. Denkler (ed.), Conditio Judaica. Judentum, Antisemitismus und
deutschsprachige Literatur vom 18. Jahrhundert bis zum Ersten Weltkrieg. Teil 1,

Tübingen 1988, S. 102-103 sowie Anm. 96 mit einer Reihe weiterer Beispiele.
68 UA R.16.6.2, S. 11. Vgl. G. Dalman, Dokumente, S. 29.
69 So berufen sich die Briefschreiber noch im September 1772 auf dieses Geheimhal¬

tungsgebot und bedauern, keine weiteren Einzelheiten mitteilen zu können. - UA
R.16.6.3 & 4, S. 6.

222



hat, davon zu überzeugen, dass Stillschweigen die einzig richtige Handlungsweise

ist. Indem sie ihn zum Mitwisser machen, versuchen sie zugleich, ein
Gefühl der besonderen Verpflichtung in ihm zu wecken:

„nun werthester herr, sehen Sie die grosse und unEndliche Wichtigkeit dieses ge-
heimnis, unsere Brüder leben meistens theils in Catolische lander, Eben hier, solte

es gott bewahre verrathen werden, waß Konten wir thun, es hiesse wir bringen eine

neue reglion [sie!] auf, was für zerstreiung sollte es nicht geben zwischen Manner
ihre weiber und Kinder famillien an ver wanten. [. .] nun sehen Sie unsere schwache

und arme seelen mit mitleiden an und prüfen Sie doch o theurester Herr es so

geheim zu halten als immer möglich ist, las ihnen doch umb himmels willen kein
freund so theur seyn als ihm dieses geheimnis zu Entdeken. Sie kenen nicht nur
allein particuliare [sie!] seelen schaden; sonderen so gar das Heill Jsraels über haupt,
da mit den bey stand des heilligen geistes in eine Zeit von hundert Jahr die groste
helffte Jsraels bekehret werden könten, es nimt auch gelobet seye gott und die

gnade unseres gekreutzigten heilland, taglich zu, betrachten Sie doch, und erwegen
es für das angesicht Jesus Christus, was für unEndlicher schaden an unsere schwache

seelen gethan würden, versieglen Sie dieses geheimnis um der liebe und barm-

hertzigkeit willen, amen amen!"70

Besonders beschäftigt die Briefschreiber daher das Schicksal Simons, welcher
derzeit die grösste Gefahr für die Geheimhaltung ist. Burgmann war offenbar
der Ansicht, Simon solle offiziell konvertieren, was von den Amsterdamer
Brüdern in einem der Briefe, nach weitschweifigen Erörterungen von
„schaden und unheil, das da von entstehen" könne, mit den allerdeutlichsten
Worten abgelehnt wird: „es ist nun so beschlossen [...], daß S[imon] kein
öffendliches glaubens bekentnis ab legen soll, und da von ist nicht abzutret-
ten".71 Da man — wohl nicht zu Unrecht - in Amsterdam davon ausgeht,
dass es Simon bei der geplanten Konversion vor allem darum gehe, den

ökonomischen Beschränkungen, denen er als Jude unterworfen ist, zu
entkommen und so seinen Lebensunterhalt zu sichern, wird beschlossen, ihm
heimlich Erwerbsmöglichkeiten zu vermitteln. Im August 1773 teilen die
Brüder Burgmann mit, man wolle Simon einen Handel mit Lotterielosen

ermöglichen.72 In seinem letzten Brief an die UAC meldet Benjamin La
Trohe sieben Jahre später, Simon verdiene nun sein Brot „as a Lottery office

Keeper, and is very clever in that branch".73 Zu dieser Zeit hatten die
Amsterdamer Brüder aus unbekannten Gründen den Kontakt auch zu Simon
längst abgebrochen - ,,tho' there is no doubt but they are attentive to Him".
Das weitere Schicksal der Sekte liegt im dunkeln.

[Lortsetzung folgt]

70 UA R. 16.6.2, S. 10.
71 UA R.16.6.1, S. 6-10 [1 - 7V],
72 UA R. 16.6.7, S. 3.
73 UA R. 16.6.28.

223


	Jüdische Kryptochristen im 18. Jahrhundert? : Dokumente aus dem Archiv der Evangelischen Brüderunität in Herrnhut (Teil I)

