Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Samuel ha-Nagids Gedicht Uber die Schlacht von Alfuente als
Kunstwerk judisch-arabischer Kultur

Autor: Scheindlin, Raymond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Samuel ha-Nagids Gedicht
iiber die Schlacht von Alfuente
als Kunstwerk jiidisch-arabischer Kultur

von Raymond Scheindlin®

Das Gedicht XM RP 98 MY MR (im folgenden als die ,Schlacht von
Alfuente” zitiert) von Samau’al Ibn Naghralla, auf hebriisch als Schmuel
ha-Nagid (993 —1056) bekannt, gewihrt uns einen Einblick nicht nur in die
stolzen Leistungen jiidisch-muslimischer Symbiose, sondern auch in ihre
Mehrdeutigkeiten und eine Vorahnung ihres Zusammenbruchs. Abwech-
selnd lyrisch, dramatisch, oratorisch und ehrerbietig fingt die ,,Schlacht von
Alfuente® sowohl die Zufriedenheit als auch die Befiirchtungen eines viel-
seitigen Mannes ein, der selbst ein musterhafter Vertreter seiner Zeit war.'
Das Gedicht ist geschrieben worden, um an den Sieg des Stadtstaates
Granada iiber den Stadtstaat Almeria in einer Schlacht zu erinnern, die 1038
stattfand, und um die zentrale Rolle zu preisen, die der Dichter personlich in
jener Schlacht spielte, der gleichzeitig Wesir von Granada und staatlich an-
erkannter Vorsteher der jiidischen Gemeinde war. Die Schlacht selbst war
ausschliesslich eine Angelegenheit der Politik der andalusischen Stadtstaaten,
die uns nicht weiter beschiftigen soll. Spannungen zwischen den benach-
barten Kénigreichen hatte es seit der Zeit des Emirs Habbus (Amtszeit
1019-1038) gegeben, unter dessen Herrschaft Samuel an den Hof von
Granada gekommen war; er blieb bis in die Regierungszeit von Habbus’
Nachfolger Badis (Amtszeit 1038 —1073). Badis hatte Samuel zum Wesir
ernannt. Zu Samuels Aufgaben gehorte, Granadas Truppen bei ihren jihr-
lichen Ausfillen vermutlich als Vertreter des Emirs zu begleiten (obschon oft
behauptet wird, dass er als General diente, gibt es keinen stichhaltigen Be-
weis, dass er tatsichlich militdrische Befehlsgewalt ausiibte). Badis verliess

*

Prof. Dr. Raymond Scheindlin, The Jewish Theological Seminary, 3080 Broadway,
New York, NY 10027, U.S.A. — Aus dem Englischen von Norbert Rabe.

I Das Gedicht erscheint in: D. YARDEN (ed.), Divan Shmuel Hanagid, Jerusalem
1966, S. 4 —14 (Gedicht Nr. 2).

193



sich auf Samuel — teilweise wegen dessen intellektuellen Begabungen, dessen
Personlichkeit sowie dessen Diplomatie und teilweise weil an einem von
Intrigen beherrschten Hof der zuverlissigste Hofling am ehesten ein Dhim-
mi sein mochte, der selbst nicht nach Herrschaft streben konnte und voll-
stindig von der Gunst des Herrschers abhingig war.”

Samuel wurde, wie es oft in der islamischen Welt geschah, als der dem
Herrscher am nichsten stehende Jude mit dem Vorsitz der fast autonomen
judischen Dhimmi-Gemeinde betraut, nimlich mit dem Einzug ihrer Steu-
ern sowie der Regelung ihrer sozialen und rechtlichen Angelegenheiten. Sa-
muel war fiir diese Verpflichtungen bestens geeignet, weil er selbst ein rab-
binischer Gelehrter von Format war. Neben seinen anderen Talenten war
Samuel auch ein Dichter — nicht bloss ein Verseschmied, sondern der erste
wirklich grosse Dichter des hebriischen Goldenen Zeitalters. Seine zu Hun-
derten erhalten gebliebenen Gedichte schliessen eine Anzahl bedeutender
Stiicke ein, die von seinen Titigkeiten bei Hofe und von seiner Teilnahme an
den Kriegen Granadas handeln. Es ist wichtig, in Erinnerung zu rufen, dass
diese Gedichte nicht an eine breite Offentlichkeit oder an die muslimischen
Hofkreise gerichtet waren. Durch ihre Abfassung auf hebriisch richten sie
sich an die jidische Gemeinde. Sie behandeln 6ffentliche Ereignisse aus dem
Blickwinkel der Interessen jener Gemeinde und der Interessen Samuels in-
nerhalb jener Gemeinde. Daher ist das Gedicht, obwohl es aus einem ara-
bisch-muslimischen Milieu hervorgeht, ein durch und durch jiidisches Werk.
Es ist dusserst unwahrscheinlich, dass irgendein Muslim von seinem Inhalt
oder auch nur von seinem Vorhandensein wusste.

Das Gedicht besteht aus drei Teilen. Der erste (Vers 1—11) ist als Lob-
preis Gottes fiir die Rettung Granadas und seines Wesirs, des Nagids, im
Augenblick der Gefahr formuliert und schliesst eine Verteidigung der ei-
genen Stellung des Nagids am Hof ein, die offenbar an Kritiker innerhalb
der jiidischen Gemeinde gerichtet ist. Der zweite Teil (Vers 12 —132) ist eine
Erzihlung der Schlacht, die mit einer Skizze des politischen Hintergrundes
beginnt und mit dem Bericht iiber den Aufmarsch der Truppen und den
Beginn der Feindseligkeiten, dem Gebet des Nagids auf dem Schlachtfeld,
dem Sieg der Truppen Granadas, der Vernichtung des Feindes und der Hin-
richtung seines Anfiihrers fortfihrt. Im dritten Teil (Vers 133 —149) driicke

2 Zur Laufbahn des Nagids siche E. AsutoRr, The Jews of Moslem Spain. 2 Binde,
Philadelphia 1992, dort Band II, S. 41-189. Zum politischen Hintergrund siehe
D. WasserSTEIN, The Rise and Fall of the Party-Kings, Princeton 1985, S. 190-223.
Zu seinem literarischen Werdegang sieche H. SCHIRMANN, Toldot ha-schira ha-Ivrit

bisfarad ha-muslemit [ Geschichte der hebriiischen Dichtung im muslimischen Spanien),
ed. von E. FLEiscHER. Band I, Jerusalem 1995, S. 183 -256.

194



der Dichter in einer Reihe von Maximen seine Genugtuung iiber das Er-
gebnis aus, preist Gott erneut und erklirt den Tag des Sieges zu einem
Festtag, der nicht nur von den Juden Granadas, sondern von der Judenheit
weltweit begangen werden sollte.

Aber das Gedicht ist nicht allein ein rithmendes Werk. In seinem Zen-
trum steht ein Problem — der problematische Status eines jiidischen Héflings
an einem muslimischen Hof —, das das Gedicht hervorbrachte und zu dessen
Losung das in ihm offenkundig werdende, atemberaubende literarische Kon-
nen entfaltet wurde. Gerade in der Art und Weise der Behandlung dieses
Problems durch den Nagid wird der jiidisch-arabische Charakter des Ge-
dichtes in konzentriertester Form entwickelt. Der eigentiimliche jiidisch-
arabische Charakter der , Schlacht von Alfuente“ kann treffend in sechs
Punkten skizziert werden:

1. Form

Formal ist das Gedicht eine Mischung hebriischer und arabischer literari-
scher Traditionen. Die Sprache ist Hebriisch, das nur Juden verstindlich
war, jedoch sind Versmass und Reim der arabischen Poesie entnommen.
Desgleichen ist die Gattung des Gedichts aus dem Arabischen {ibernommen
— Vorbild sind Gedichte zum Ruhm eines Kriegsherrn, die Schlachtbe-
schreibungen enthalten (der am meisten mit dieser Gattung verbundene
arabische Dichter ist al-Mutanabbi [10. Jahrhundert] aus dem Osten; Ge-
dichte dieser Art wurden ebenfalls von andalusischen Dichtern fiir andalu-
sische Herrscher verfasst). Indem er Gott anstelle eines menschlichen Herr-
schers zum Gegenstand seiner Lobrede macht, versucht der Nagid, sein Ge-
dicht mit den Psalmen in Verbindung zu bringen, und in einigen seiner
Schriften bekundet er tatsichlich, Nachfolger Kénig Davids, des vermuteten
Verfassers dieses biblischen Buches, zu sein.” Daher leiten sich Form und
Gattung von einer bewussten Mischung jiidischer und arabischer Vorbilder ab.

2. Sprache und Bilderwelt

Das Hebriisch des Gedichts verbleibt im biblischen Tonfall, der durch die
hebriischen Dichter in der arabischen Welt als Entsprechung zum klassi-

3 D. Yaroen (ed.), Divan Shmuel Hanagid, S. 34 (Gedicht Nr. 7, Vers 38); man
beachte, dass der Titel eines Gedichtbandes des Nagids Ben Iéhilim (,Psalmen-
sohn®) lautet.

195



schen Arabisch der arabischen Poesie wiederbelebt wurde. Es ist voller bi-
blischer Wendungen, oft auf neue und unerwartete Situationen angewandst,
zweifelsohne zum Vergniigen eines gebildeten Publikums. Gleichwohl sind
arabisch-literarische Traditionen auch vorhanden: bei der Anpassung bi-
blisch-hebriischer Worte, um arabische Wendungen und Sprachfiguren dar-
zustellen, bei den im Vers angewandten rhetorischen Mitteln und bei der in
den Schlachtszenen verwendeten speziellen Metaphorik. In der nachbibli-
schen hebriischen Literatur findet sich keine vergleichbare begeisterte Schil-
derung von Kriegsfithrung und Schlachtfeldern, der Gier nach Kampf und
Blut, der Lust auf Rache und Téten und des Sich-Weidens an den Leich-
namen des Feindes, welches den zweiten Teil des Gedichtes durchdringt.
Obwohl der Nagid sogar in den Schlachtszenen biblische Ausdriicke ver-
wendet, sind seine unmittelbaren literarischen Quellen die Kriegsgedichte
der vorislamischen arabischen Stimme und die Schlachtszenen in arabischen
Gedichten wie den oben erwihnten.

wThe day was dark with dust-clouds, gloomy, dim;
the sun was black, as black as was my heart;

the din of troops, like Shaddai’s thundering,

like Ocean’s breakers crashing in a storm.

With sunrise, all the earth appeared seemed to melt
away; the solid ground was tottering like drunk.
The horses charging, wheeling, backing off,

were serpents darting in and out of their holes.
The flung spears, as they flew, flashed in the sun,
like shafts of lightning, filling the air with blaze.
The arrows as they fell were drops of rain.

The backs of men on whom they fell were sieves.
The bows were twisting in their hands like snakes,
and every snake was spitting out a bee.

The swords were torches, being held aloft,

but when they fell, they darkened someone’s light.
[..]

The heads of lords lay strewn about the ground, like figs
that sell a thousand for a fils.

Fallen princes’ bloated corpses lay

like full wine-skins or women come to term.
Slaves lay beside their masters, beggars

next to kings, all one in rank,

all turned to dung;

unburied in the field they lay,

they and their king Zuhair.

Not one in ten, one in ten thousand survived,
like grapes unpicked at harvest’s end,

and Andalus was rid of Slavs,

196



the host of Almeria crushed, her kingdom gone.

Of old the prophet Samuel killed Agag,

and Mordecai killed Haman, Agag’s heir;

Amalekites have come to grief before,

but after this they never can be restored.

We left them lying on the fields to feed

the jackals, leopards, hyenas, and the boar.

We left them there reclining on the rocks,

lounging on the brambles and the thorns.

We made their flesh a present to the buzzards,

a house-gift to the lion and the wolf.

We gorged the beasts with blood of fresh-killed men,
and meat in quantity, not dainty bowls.

The scavengers thought it odd to find these nobles
stretched out on the ground, and not indoors in shade;
odd that on such a broiling day they hadn’t sought
their marble halls and cooling upper rooms.

Around the corpses ostriches raise their wail,

and little goats do their macabre dance,

while lions feed upon the fatty flesh,

and the lioness gives portions to her young” (Vers 55-64.99 —114).

Der Nagid musste voraussetzen kénnen, dass sein jiidisches Publikum
sich ebenfalls an solch blutriinstiger Schrift ergétzen wiirde, was als Massstab
ihrer literarischen Akkulturation betrachtet werden kann.

3. Historische Situation

Das Gedicht belegt die 6ffentlichen Aktivititen und die am Hof unersetz-
liche Rolle eines Juden, der den héchsten Grad an Macht genoss, welcher in
einem muslimischen Staat von einem Mann erreichbar war, der selbst nicht
der Souverin war — eines Mannes, der in der Politik seiner Zeit auf hochster
Ebene aktiv war und eine Schliisselrolle im Machtkampf unter Muslimen
spielte. Zwischen dem 10. und 13. Jahrhundert erlangte eine Anzahl von
Juden hohe Positionen als Hoflinge oder als Arzte von Hoflingen im Irak, in
Agypten und in al-Andalus, obwohl nur sehr wenigen der Titel Wesir ver-
liehen wurde.* Der Nagid war vermutlich einzigartig in seinem Einsatz bei
militirischen Unternehmungen, was immer seine unmittelbare Rolle im La-
ger oder im Feld tatsichlich gewesen sein mag. Doch die Rolle, die von einer
Reihe jiidischer Granden im 6ffentlichen Leben gespielt wurde, ist ein Spe-
zifikum der jiidisch-islamischen Symbiose.

4 D. WASSERSTEIN, Rise and Fall, S. 209.

197



Der Nagid stellt sich selbst als mit den Welten des Hofes und des Lagers
vertraut dar. Er verwendet das Wort ,wir“, wenn er von Granadas Truppen
spricht, prahlt mit ihrer Loyalitit ihm gegeniiber und riihmt ihren militi-
rischen Sieg als solchen. Er zeigt Verstindnis fiir den arabischen Wert mili-
tarischer Tapferkeit und fiir den islamischen Wert des Dschihad, wenn er
erwihnt, dass die muslimischen Soldaten nicht nur bereit sind, in einer
Schlacht zu sterben, sondern dies wirklich gerne tun, weil sie das als religidse
Tat betrachten, die ihnen Ruhm in dieser Welt und ewige Belohnung in der
kommenden einbringen wird.

»I'he armies stood arrayed, rank facing rank,

the kind of men who think that death

in raging battle is a boon,
and each has only one desire: to buy renown
although the purchase cost their lives

[...]

In their faith, dying was a virtue;
living they regarded as a sin“ (Vers 52—-54.68).

Das Gedicht lenkt die Aufmerksamkeit auf die Loyalitit zweier Souve-
rine gegeniiber dem Nagid. Der Dichter legt nicht auf seine eigene Loyalitit,
die in seiner Rolle als Hofling inbegriffen ist, Nachdruck, denn das, was er
zu unterstreichen bestrebt ist, ist die Loyalitit des Souverins ihm gegeniiber.
Diese Loyalitit wird durch die Weigerung beider Souverine offenbar, ihn auf
Verlangen der Vertreter von Almeria loszuwerden. Unausgesprochen, aber
vorausgesetzt ist die vollige Abhingigkeit des Nagids als Aussenstehender von
dieser Loyalitit. Die Situation illustriert an einem individuellen Beispiel die
hiufige Lage ganzer jlidischer Gemeinden in der mittelalterlichen Welt als
einem Herrscher Anvertraute, den man anrufen konnte, um sie vor der
herrschenden sozialen Gruppe zu schiitzen. Wie im Falle solcher Gemeinden
war dessen Loyalitit im Gegenzug von Dienstleistungen abhingig, die die
Juden versahen. Dieser Aspekt jiidischen Lebens in der islamischen Welt war
dem in der Christenheit Bestehenden ihnlich.

4. Mehrdeutigkeiten in der Rolle eines jiidischen Hoflings

Des Dichters Erzihlung iiber die Propagandakampagne des Wesirs von Al-
meria vor der Schlacht ist ein Zeugnis der eigentiimlichen Unsicherheit der
Stellung des jiidischen Héflings. Der Streitpunkt zwischen Almeria und Gra-
nada war Territorium; aber nach Angaben des Gedichts rechtfertigten die
Leute von Almeria ihren Angriff mit religiosen Griinden, indem sie geltend
machten, dass es ihre Absicht sei, den Nagid aus der Machtstellung zu ent-

198



fernen und die Herrscher Granadas dafiir zu bestrafen, dass sie einem Juden
gestatteten, Macht tiber Muslime auszuiiben:

»When Prince Zuhair, whose land was by the sea,
and his vizier, one Ibn Abbas, observed

my status with my king, realized that all

state counsels and affairs were in my hands,
noticed that no decree was ever final

but that the decree had my consent —

they felt resentment over my high rank,
resolved to see me overthrown at once;

for how (they said) can aliens like these

be privileged over Muslim folk

and act like kings legitimate?

[...]

Losing no time, my enemy now wrote

strong letters with peremptory demands:

‘Are you aware that in our Muslim faith

it is a sin to spare this Samuel’s life?

Never will I let you be in peace

as long as any breath is left inside this Jew.
Get rid of him, and that will put an end

to quarreling and strife; come, deal with me.
But if you won't, just know that all the kings
of Andalus have formed a league against you* (Vers 12 -16.33-37).

Die Ambivalenz der Position des Nagids als jiidischer Hofling in einem
muslimischen Staat besteht in der Tatsache, dass — wihend islamische Tole-
ranz gegeniiber Dhimmis es einzelnen Juden erméglichte, der Héflingsklasse
beizutreten und sogar Macht zu erlangen — solcher Machtbesitz seinen Fein-
den und denen des Souverins einen religiosen Vorwand fiir Feindschaft
lieferte. Dem Gedicht gemiss versuchten die Leute von Almeria, den Dhim-
mi-Status des Nagids nicht nur zu benutzen, um den Angriff sich selbst und
ihren Verbiindeten gegeniiber zu rechtfertigen, sondern auch als Propaganda
zur Demoralisierung der Truppen Granadas. Der Nagid ist stolz, dass die
Truppen durch diesen Werbefeldzug nicht beeinflusst wurden. Der Versuch
und die ganze Situation zeigen jedoch, dass trotz aller aufrichtiger Zusam-
menarbeit zwischen Juden und Muslimen Juden selbst in diesem am meisten
akzeptierten Bereich der muslimischen Welt nicht vollig assimilierbar waren.

5. Absicht des Gedichts

Wihrend der Gesamtton der ,,Schlacht von Alfuente® feierlich ist, stellt ein
Abschnitt nahe am Anfang einen aufregenden Hintergrund bereit, vor dem

199



das gesamte Werk gelesen werden muss. Der Nagid selbst stellt einen ima-
giniren Herausforderer vor, der ihn dringt, jenseits des gefahrvollen Weges
zu bleiben, und der ihn fragt, weshalb seine Stellung im Leben ihn nicht
furchtsam macht. Der Nagid antwortet, dass er auf Gott vertraut. Er sagt,
dass er tiberzeugt ist, dass Gott den Demiitigen rettet und richt und den
Erfahrenen belohnt, wobei er vermutlich beide Adjektive auf sich selbst be-
zieht. Er riumt ein, dass es Verschworungen und Komplotte gegen ihn gibt,
aber er driickt aus, dass sein Vertrauen in Gottes Bund mit den Vitern Israels
ein Gegengewicht zu diesen bilden wird.

~When trouble comes they say, ‘Lie low

till danger’s past.” I say, ‘God is my rock.’

They say, ‘But aren’t you afraid?’ I answer, shocked,

‘The Lord is with me — can I be afraid?’

Yes, there is a God who saves, who takes the loser’s part;

And yes, the Lord requites men for their deeds;

And yes, the Lord rewards the students of His word.

And yes, men make their pacts against my life;
But yes, God’s pact with Abraham protects me“ (Vers 7—-10).

Die in diesem Abschnitt angedeuteten Gefahren sind nicht die Gefahren
der Schlacht, sondern die Gefahren des Hofes. Diese Interpretation wird
durch einen dhnlichen Abschnitt in einem anderen der Kriegsgedichte des
Nagids bestitigt, wo die Gefahren des Krieges gesondert von den anderen,
der Stellung des Nagids innewohnenden Gefahren erwihnt werden:

sThey chide me for consorting with kings; I answer, ‘Such is my lot.”
They scare me with the king’s anger; I answer, ‘I trust in God.’
They say, “What have you to do with battles?’

I answer: ‘My death place is already determined.”*’

Unser Absatz in der ,,Schlacht von Alfuente® kann als reine Prahlerei
gelesen werden, aber er kann ebenso als Hinweis darauf verstanden werden,
dass die Absicht des Gedichts Rechtfertigung ist und dass das Gedicht ent-
worfen wurde, um die Beschuldigungen von Verleumdern zunichte zu ma-
chen oder denen zu antworten, die ihm vorwarfen, sich selbst — und dadurch
die jiidische Gemeinde als ganze — durch seine Stellung am Hof einer Gefahr
auszusetzen.

Das Schicksal des Nagids war keine Privatangelegenheit; sein Sturz aus
der Gunst konnte seine ganze Gemeinde in den Abgrund stiirzen. Dessen
war sich diese Gemeinde durchaus bewusst. Genau das geschah 1066 tat-
sichlich, zehn Jahre nach dem Tod des Nagids. Der Sohn des Nagids, Josef,

der am Hofe an seine Stelle getreten war, war Gegenstand einer Propagan-

5  D. YArRDEN (ed.), Divan Shmuel Hanagid, S. 31 (Gedicht 7, Vers 7-10).

200



dakampagne, die vermutlich derjenigen dhnlich war, die dem Wesir von
Almerfa in unserem Gedicht zugeschrieben wurde. Und die Folge waren
Josefs Ermordung und ein Aufruhr, der einer grossen Anzhl von Juden Gra-
nadas den Tod brachte. Ein arabisches Gedicht von einem gewissen Ibn
Ishaq al-Ilbiri, das eine Rolle beim Schiiren der Unruhen spielte, ist noch
erhalten. Wihrend seine Attacke unmittelbar vorwiegend gegen Badis zielt,
weil er einem Juden Macht tiber Muslime gegeben hatte — genau die Klage,
die vom Nagid in diesem Gedicht vorgebracht wird —, so attackiert es gleich-
falls Josef selbst als iiberheblichen Ungliubigen und die Juden Granadas als
heimtiickische und ausbeuterische Leute. Auf seinem Héhepunkt behauptet
[Ibiris Gedicht, dass die Stellung der Juden — die gesamte Gemeinde — das
ganze Prinzip des Dhimmi-Status verletzt:

»~How can they be considered dhimmis
When we are the obscure ones and they the prominent?“®

Es gibt gentigend Gemeinsamkeiten zwischen den Anklagen gegen den
Nagid, wie sie in der ,Schlacht von Alfuente“ und in dem Gedicht von
al-Ilbiri beschrieben wurden, so dass es berechtigt erschiene, das, was wir
tiber 1066 wissen, auf die Ereignisse von 1038 zu iibertragen.

Der Nagid Samuel muss sich véllig bewusst gewesen sein, dass die Vor-
teile seiner Stellung fiir ihn selbst und fiir die Juden Granadas potentiell
durch die dieser Position innewohnende Gefahr ausgeglichen wurden — zwei-
felsohne galt das auch fiir die anderen Fiihrer der jiidischen Gemeinde.
Dieses Bewusstsein bildet den Hintergrund der bangen Fragen, die unmit-
telbar dem Gedichtanfang folgen.

6. Literarische Strategie

Die Hauptstrategie des Nagids in dieser und in anderen Verteidigungsreden
besteht darin, sich selbst und seine Geschichte mit biblischen Figuren und
Ereignissen in Verbindung zu bringen. In einigen Gedichten nimmt er, wie
wir gesehen haben, Kénig David sich zum Vorbild. In der ,Schlacht von
Alfuente” spielt er auf Mose an als Anfiihrer, der die Juden sicher durch das
Rote Meer fiihrte, doch sein grosstes Vorbild ist Mordechai, (neben Esther
selbst) einer der beiden Helden im Buch Esther.

6 Asu IsHAQ AL-ILBIRI, Diwan, ed. M. RipwaN aL-Davya, Beirut 1976, S. 96 —100,
iibersetzt in J. MONROE, Hispano-Arabic Poetry, Berkeley 1974, S. 206-213; B.
Lewts, Islam in History: Ideas, Men and Events in the Middle East, Chicago *1993, S.
167—174, D. WASSERSTEIN, Rise and Fall, S. 206—208.

201



Der biblischen Erzihlung gemiss war Mordechai ein jiidischer Héfling
im achimenidischen Persien, der zusammen mit der Kénigin — seiner Nichte
Esther — die Juden des Reiches vor der Vernichtung durch einen rivalisie-
renden Hofling, Haman, rettete. Im Gedicht konnten zahlreiche fliichtige
Anspielungen auf Sitze aus Esther und auf die traditionelle rabbinische In-
terpretation dieses Buches von einem von diesen Traditionen durchdrunge-
nen Publikum wahrgenommen werden und hitten auf seine Absichten hin-
gewiesen. Aber an einigen Stellen geht der Nagid iiber blosse Anspielungen
hinaus, um ausdriicklich bei Themen aus Esther zu verweilen, wodurch er
anzeigt, dass die offenbar improvisierten Anspielungen nicht nur ornamen-
talen Charakter besitzen. Der erste dieser ausdriicklichen Verweise erscheint
in der Beschreibung des Versuches Almerias, Badis durch einen Angriff auf
seinen jiidischen Wesir zugrunde zu richten:

1t was not only me he hoped to harm

by framing these malicious, lying words;

his purpose was to wipe out all the Jews,
old, young, men, women, children still unborn.”

Durch seine Wortwahl, die eng mit derjenigen verwandt ist, mit der der
Erzihler im Estherbuch die Motive des Mordechai-Rivalen Haman darstellt
(Est 3,6), versucht der Nagid, seinen Sieg in das Muster des biblischen
Buches einzuordnen, welches als solches zu seiner Zeit als Vertreter eines sich
in der Geschichte wiederholenden Musters verstanden wurde. Die Amale-
kiter griffen die Israeliten auf ihrer Flucht aus Agypten an, und sie wurden
durch Mose bezwungen; viele Generationen spiter griffen sie wieder unter
Kénig Agag an und wurden durch den Propheten Samuel bezwungen; noch
spdter griffen sie unter Haman, dem persischen Hbﬂing, an und wurden
durch Mordechai und Esther bezwungen; und jetzt hatten sie ihren Angriff
unter Leitung des Wesirs von Almerfa erneuert.” Der Nagid Samuel ist der
jidische Anfiihrer, der von Gott zu ihrem Schutz in eine Stellung versetzt
wurde, wie sie Mose, Samuel und Mordechai je zu ihrer Zeit innehatten.
Deshalb wird die Schlacht von Alfuente so weit als moglich nicht als eine
Schlacht Granadas gegen Almeria geschildert, sondern als Schlacht der Juden
gegen jene, die sie vernichten wollten, mit dem Nagid als Beschiitzer der
Juden, der durch seine Stellung am Hof in dieser Rolle erfolgreich ist.

Der zweite ausgebreitete Bezug auf Esther erscheint am Ende des Ge-
dichts. Der Nagid verkiindet ein Fest zum Gedenken an den Sieg Granadas

7 Mose: Ex 16,8—16; 1 Sam 16. Haman wird in der rabbinischen Tradition als
Abkémmling von Agag, dem von Samuel getéteten Amalekiterkénig, angesehen;
siche GINZBERG, Legends of the Jews. Band IV, Philadelphia 1913, S. 419.

202



bei Alfuente, um den Sturz des Wesirs von Almeria zu feiern, gerade so wie
Mordechai und Esther zu ihrer Zeit ein Fest verkiindet hatten — bekannt als
Purim, noch zur Zeit des Nagids wie auch heute begangen — zur Ehrung des
Sturzes Hamans. Wie Mordechai und Esther verkiindet der Nagid das Fest
nicht nur der jiidischen Gemeinde Granadas, sondern der gesamten jiidi-
schen Welt:

»And so, my friends, sing out to the living God,
Sing out, and in assembly render thanks,

and pray that He continue to uphold me

and all who hold fast to His holy Law.

Declare a second Purim in His honor,

Who pruned Amalek, bough and bud, again.
Proclaim it in Tunisia and Egypr,

tell to Jerusalem, proclaim

it to the elders of Iraq, the teachers

of the two academies.

Celebrate my story as we do

the tale of Esther and Mordecai the Jew.
Inscsribe it in your books, that this my rhyme
may be remembered till the end of time“® (Vers 143 —149).

Dies ist natiirlich bloss eine literarische Pose; sogar der Nagid konnte
nicht geglaubt haben, dass er wirklich die Macht hatte, ein neues Fest fiir die
Juden der Welt ins Leben zu rufen. Der Abschnitt ist eine Art Ubertreibung,
die Uberzeugung zu erzeugen versucht, nicht durch Vernunft, sondern durch
Widerhall und vertraute Worte — Worte, die seinen Sieg iiber Almerfa mit
dem Mordechais iiber Haman in Verbindung bringen. Es ist gerade des
Nagids Entfaltung der Quellen der hebriischen Sprache und traditioneller
Texte der jiidischen Religion — in einer aus dem Arabischen angepassten
Form zu einem forensischen Zweck in Verbindung mit einer aus einer ganz
personlichen und komplexen Wechselwirkung zwischen Juden und Musli-
men im Mittelalter entstandenen konkreten Situation —, welche die obige
Behauptung rechtfertigt, dass die ,Schlacht von Alfuente® ein perfektes
Kunstwerk jiidisch-arabischer Kultur darstellt. Es ist auch ein Dokument,
das von Energie und Stolz strotzt und in der Stimme eines energischen und
optimistischen Sprechers daherkommt. Im Gesamtzusammenhang der die
Situation der Juden im mittelalterlichen Islam kennzeichnenden Bedingun-
gen stellt es eine Position dar, die viel niher der sonnigen als der weinerli-
chen Seite steht. Gleichzeitig zeigt es die Mehrdeutigkeit der Stellung der
Juden und ihren fortgesetzten Aussenseiterstatus in der islamischen Welt von
der besten Seite.

8  Diese Zeilen lassen Est 9,29 —32 widerhallen.

203



	Samuel ha-Nagids Gedicht über die Schlacht von Alfuente als Kunstwerk jüdisch-arabischer Kultur

