Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 60 (2004)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

BenBAssA, ESTHER/JEAN-CHRISTOPHE ATTIAS, Haben die Juden eine Zu-
kunft? Ein Gespriich iiber Identititen, Ziirich: Chronos Verlag 2003, 237 S.,
broschiert, € 19,80; ISBN 3-0340-0562-8.

Es ist dies ein zumindest fiir den deutschsprachigen Raum sehr ungewéhnliches Buch:
ein Zwiegesprich zwischen einem Professorenchepaar, das Jiidische Studien in Paris
unterrichtet und sich iiber das Judentum 6ffentlich austauscht. In Frankreich wurde
dieses Buch in einer sehr breiten Offentlichkeit diskutiert und hat, vielleicht aufgrund
des uniiblichen Formats, mehr Aufmerksamkeit erreicht, als dies Einfithrungen ins
Judentum sonst tun. Anders als der Titel es verlauten lisst, kreist es in grossen Teilen
um die Vergangenheit und Gegenwart der Juden und nur am Ende um ihre Zukunft.

Man beginnt, wie in einer iiblichen Einfithrung, mit der Diskussion, was das Wort
,JJude® bedeutete und bedeutet, wandert iiber Antisemitismus und Zionismus weiter zu
Themen wie Sikularisierung und Rolle der Frau bis zum Verhiltnis zwischen Israel und
der Diaspora sowie der Freiheit jiidischer Intellektueller. Kurz und gut: das gesamte
Spektrum jiidischen Lebens und Leidens wird vom Ehepaar Benbassa-Attias auf 230
Seiten abgedeckt. Manches liest sich sehr anregend, wie etwa die Diskussionen um die
moderne Gespaltenheit jiidischer Existenz oder die vielfiltigen Diasporaidentititen
(Attias: ,Denn man ist nicht nur Jude von dort, wo man ist, sondern auch von dort, wo
man war”, S. 14). Anderes plitschert in Platitiiden dahin (,eine italienische Mutter
kann genauso dominant sein wie eine jiidische Mutter®, S. 172). Bedauerlich ist die
fehlende Kapiteleinteilung im Text, die dem Ganzen schirfere Konturen verleihen
wiirde.

Eine begriissenswerte Betonung liegt auf der Rolle der Juden, ihre Geschichte aktiv
mitzubestimmen. Daher sehen Benbassa und Attias die moderne Hervorhebung von
Verfolgung und insbesondere der Schoah als konstitutives Element der modernen jii-
dischen Identitit kritisch. Das Buch ist einer grossen Zahl von Lesern zu empfehlen, die
nicht frontal erfahren wollen, was Judentum ist, sondern auf dialogische Weise einen
Zugang erhalten, der der Komplexitit des Judentums gerecht wird. In den Worten von
Attias: ,Das Wort jiidisch ist etwas Abstraktes. Um es mit Inhalt zu fiillen, muss man
die grosse kulturelle und sogar die religiose Vielfalt miteinbeziehen, welche im Laufe der
Jahrhunderte stindig gewachsen ist“ (S. 14).

Miinchen Michael Brenner

170



SuraLL, FRANK, Juden und Christen — Toleranz in neuer Perspektive. Der
Denkweg Franz Rosenzweigs in seinen Beziigen zu Lessing, Harnack, Baeck und

Rosentstock-Huessy, Giitersloh: Chr. Kaiser/ Giitersloher Verlagshaus 2003,
392 S., kartoniert, € 39,95; ISBN 3-579-05396-5.

Die sorgfiltig gearbeitete, mit Literaturliste und Personenregister versehene Studie lei-
stet ein Dreifaches: Zunichst fiillt sie eine Liicke in der Rosenzweig-Forschung, indem
sie die komplementire Verhiltnisbestimmung von Judentum und Christentum, wie sie
dieser im Stern der Erlosung entfaltet hat, von seinem Briefwechsel mit Eugen Rosen-
stock-Huessy her beleuchtet (Kap. 4). Der Briefwechsel zeigt detailreich den faszinie-
renden Prozess, wie sich einzelne seiner theologischen Gedanken in Abgrenzung und
Zuordnung zu Rosenstock prizisieren. So stellt er z. B. das Judentum als priesterliches
Volk dem Christentum als ,inneren Feind“ (S. 220) entgegen und spricht vom
»judischen Dogma® (S. 197), das die Weltmacht des Christentums besagt, wie auch
vom entsprechenden christlichen Theologumenon des notwendig verstockten Juden-
tums, das erst in messianischer Zeit, wenn das Christentum die Aufgabe der Weltmis-
sion erfiillt hat, sich eriibrigen wird. Rosenzweigs Uberwindung des philosophischen
Relativismus und sein Denken der Offenbarung zeigen, wie er methodisch der dialek-
tischen Theologie nahesteht und versucht, historisch gewachsenes jiidisches und christ-
liches Selbstverstindnis ernstzunehmen und aufeinander zu beziehen. Das Ringen um
ihre inhaltliche Zuordnung zeugt davon, dass es ihm nicht um eine gemeinsame
Schnittmenge ging, welche ein klassisches Toleranzdenken gesucht hatte, wie Surall
ausfiihre.

Rosenzweig in die Tradition des Toleranzdenkens einzuordnen ist denn auch die
zweite Leistung des Buches. Nach einem historischen und systematischen Uberblick
iiber den Toleranzbegriff (Kap. 1) skizziert es das Toleranzdenken Lessings (Kap. 2), der
der deutschen Aufklirung einen ,,bleibenden Orientierungsrahmen® (S. 13) schuf, sowie
jenes von Harnack und Baeck (Kap. 3). Wir erfahren, wie sich Rosenzweig mit ihnen
auseinandergesetzt hatte, die je durch eine ,idealistische Reduktion® (S. 157) das Wesen
der Religion bestimmten. Durch dieses reduktive Vorgehen entstand jedoch eine
»innere Intoleranz“ (S. 159) gegeniiber den Religionen, die sich nicht auf Ethik und
Vernunft (Lessing), auf einen historischen Jesus (Harnack) oder auf den ethischen
Monotheismus (Baeck) reduzieren liessen. Beziiglich der ,dusseren Toleranz® bieten die
beiden letzteren gemiss Surall ein reduktiv-exklusives Toleranzmodell, da sie beim an-
dern nur anerkennen, was mit dem Wesen der eigenen Religion iibereinstimmt, Lessing
jedoch ein reduktiv-egalitires, da vom Spezifischen der Religionen ginzlich abstrahiert
wird.

Schliesslich fragt Surall nach der Aktualitit von Rosenzweigs komplementirem
Toleranzdenken (Kap. 5). Er pladiert fiir Komplementaritit von Judentum und Chri-
stentum, auch wo diese inhaltlich heute neu bestimmt werden muss. Im Dialog ,lebt
man nicht mit, sondern [. ..] fiir den Andern“ (S. 342). Da weder ein reduktives noch
ein exklusives Toleranzmodell, das ethisch den andern akzeptiert, obwohl es inhaltlich
keine Toleranz gibt, mehr ausreicht, kann der aktuelle Toleranzdiskurs durch den Ge-
danken der Komplementaritit bereichert werden. Dies gelingt jedoch nur, wenn eine
gemeinsame Perspektive und die Anerkennung der unterschiedlichen religisen Selbst-
verstindnisse ernstgenommen werden.

Bad Schénbrunn Christian Rutishauser

171



GERHARDS, ALBERT/ANDREA DOEKER/PETER EBENBAUER (ed.), [dentitit
durch Gebet. Zur gemeinschafisbildenden Funktion institutionalisierten Betens
in Judentum und Christentum, unter Mitarbeit von STEPHAN WAHLE, Pader-
born, Miinchen, Wien, Ziirich: Ferdinand Schéningh 2003 (= Studien zu
Judentum und Christentum), 430 S., kartoniert, € 44,90; ISBN 3-506-
72368-5.

Die sechzehn Beitrige gehen auf ein interdisziplinires Symposion zuriick, das 2001 im
Rahmen des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geforderten, inzwischen ein-
gestellten Sonderforschungsbereiches 534 ,,Judentum — Christentum® an der Universitit
Bonn stattgefunden hat. Hauptanliegen dieses Projektes war es, die identititsstiftenden
Momente im Judentum und im Christentum herauszustellen, wobei Gebete als zentrale
Vollziige der Gottesbeziehung im Sinne der Selbstvergewisserung und Bekriftigung als
besonders wichtig erachtet wurden. Im Zentrum des Bandes steht die Beschiftigung mit
zwei Texten, dem Achtzehngebet (‘@mida) und dem Vaterunser. Daneben werden al-
lerdings auch zahlreiche andere Gebete beriicksichtigt, so dass aus unterschiedlichen
Blickwinkeln Einblicke in unterschiedliche mit friihjiidischem und christlichem Gebet
zusammenhingende Fragen und Probleme der gegenwirtigen Forschung geboten wer-
den. Im einzelnen gliedert sich die Sammlung nach einer ausfiihrlichen Einleitung
durch die Herausgeber in fiinf Kapitel: I. Méglichkeiten und Grenzen eines jiidisch-
christlichen Vergleiches liturgischer Gebetstraditionen; II. Jiidisch-liturgisches Beten in
zwischen-testamentlicher und rabbinischer Zeit; III. Neutestamentliche Impulse aus
dem Kontakt mit jiidischen und paganen Gebetstraditionen; IV. Rezeptionsgeschichten
von Gebetstexten im Kontext religiéser Identititsbildung; V. Theologie und Anthro-
pologie im Spiegel liturgischer Gebetsformulare. In einem grundlegenden methodolo-
gischen Aufsatz erortert Paul Bradshaw die Zulissigkeit von Vergleichen zwischen friih-
jiidischen und christlichen Gebeten angesichts neuerer Einsichten in den literarischen
Charakter von Gebetstexten als ,living literature®. Gebete sind (meist) nicht in einem
,Urtext“ auf uns gekommen. Parallelen kénnen daher nicht anhand von Einzeltexten,
sondern nur im Hinblick auf die ihnen gemeinsamen Strukturen untersucht werden.
Mit der Verhiltnisbestimmung zwischen Judentum und Christentum und damit auch
der Rekonstruktion des ,jahrhundertelangen Ringens um Kontinuitit und Differenz“
vor dem Hintergrund eines neueren Erklirungsansatzes, der von Daniel Boyarin in die
Diskussion eingefithrt wurde, befasst sich Gerhard Rouwhorst. Er stellt anhand des
Vergleiches des eucharistischen Gebetes mit der birkar ha-mazon, dem (rabbinischen)
Mabhlgebet, heraus, dass sich das Gebetsverstindnis des frithen Christentums wie das des
rabbinischen Judentums erst allmihlich und in enger Auseinandersetzung miteinander
entwickelt hat. Die von Boyarin vorgeschlagene ,Jakob-Esau“-Metapher zur Beschrei-
bung des Prozesses der Auseinanderentwicklung der beiden Traditionen scheint daher,
trotz Vorbehalten, geeigneter zu sein als jene Modelle, nach denen jiidisches Beten
entweder schlicht als der Vorliufer des christlichen Gebetes erachtet wird oder nach
denen sich christliche Liturgie sogar in Antithese zu jiidischem Beten entwickelt hitte.
Der materialreiche und in methodischer Hinsicht gewohnt vorsichtige Beitrag von Jo-
hann Maier stellt die verwertbaren Texte und Nachrichten iiber die ,liturgische(n)
Funktionen der Gebete® in den Qumran-Texten zusammen. Das Fazit ist erniichternd:
Der Sitz im Leben der Fragmente und Handschriften liturgischen Charakters aus den
Hohlen vom Toten Meer lisst sich zwar gut mit dem Jerusalemer Tempel in Verbindung

172



bringen, doch iiber ihre Verwendung in der postulierten Gemeinschaft von Qumran
bzw. dem yahad lisst sich (vor allem aufgrund der Damaskus-Schrift) nicht viel mehr
sagen, als dass in dieser Gemeinschaft Benediktionen gesprochen wurden. Die in den
Hahlen gefundenen liturgischen Texte selbst wurden also vielleicht gar nicht im Rah-
men irgendeiner Liturgie benutzt, sondern dort nur zu Studienzwecken aufbewahrrt,
,um sie im erhofften neuen Tempel der Endzeitperiode wieder verwenden zu kénnen®
(S. 105). Spekulativer sind die Ausfithrungen von Joseph Tabory, ,The Precursers of the
‘Amidah®, in denen er anhand einiger Nachrichten in der rabbinischen Literatur zu den
Standmannschaft-Liturgien (ma‘amadot), die unter anderem als eine Art Ersatz fiir
tigliche Opfer eingefiihrt worden seien, der Frage nach den Vorldufern des Achtzehn-
gebetes nachgeht. Fiir Vorldufer in der Entwicklung einer nicht-priesterlichen Liturgie
kann Tabory daneben auf die Rezitation des ,,Hore Israel“ (Dtn 6,4), den Segen fiir
Konig und Priester (Mischna Sota 7,7—8) und auf die Liturgien fiir Fasttage (Mischna
Ta‘aniyot) verweisen. Doch wie das fiir die Rekonstruktion der Vorgeschichte des Acht-
zehngebets scheinbar so wichtige Kapitel 51 des Buches Jesus Sirach, mit seinen auf-
filligen wortlichen und thematischen Entsprechungen zum Achtzehngebet, verraten
diese Nachrichten iiber eine liturgische Verwendung von Gebeten in der Zeit vor der
Tempelzerstérung sehr wenig. Im Unterschied zu der auch im Beitrag von Ruth Langer
diskutierten These von Ezra Fleischer, der eine Anordnung des Textes der ‘@mida und
seine regelmissige Verwendung erst fiir die Zeit nach 70 n. Chr. annimmt (vgl. Zarbiz
59 [1989/90], S. 397—441, wiederabgedruckt in: H. Mack [ed.], Studies in Jewish
Liturgy. A Reader, Jerusalem 2003, S. 101-145 [hebr.]), geht Tabory trotzdem von
regelmissigen, nicht-opferkultgebundenen Liturgien zur Zeit des Zweiten Tempels aus.
R. Langer zieht dann in ,The Amida as Formative Rabbinic Prayer® die Linie der
Entwicklung des Achtzehngebetes weiter bis in amoriische Zeit, wobei sie dem Titel des
Bandes angemessener die positiven und negativen Identititsiusserungen (birkat ha-
minim) in diesem Gebet fokussiert. Den neutestamentlichen Abschnitt der Aufsatz-
sammlung erdffnet eine Untersuchung des ,Vaterunsers als jiidische(m) Gebet“ durch
Karlheinz Miiller. Er kommt zu dem Ergebnis, dass das Vaterunser in der iltest-erreich-
baren Uberlieferung ,nicht Ausdruck einer sich abgrenzenden Zugehérigkeit* ist, son-
dern ,in diesem durch und durch jiidischen Privatgebet sollen sich méglichst viele
Juden wieder finden“ (S. 184). Ob man allerdings so weit gehen kann, anzunehmen,
Jesus von Nazaret hitte das Vaterunser ,bei seinem Lehrer Johannes, dem Tiufer,
kennen und beten gelernt® (S. 184), scheint mehr als fraglich. Wichtiger ist die Ein-
sicht, dass erst die Rezeption dariiber entschieden hat, dass das Vaterunser als jiidisches
Gebet, trotz aller Parallelitit etwa zu dem sicher erst spiter in die rabbinische Liturgie
eingefithrten Kaddisch, unakzeptabel wurde. Wie eigenstindig die Entwicklung christ-
lichen Betens schon in frithester Zeit verlief, zeigt sich dann auch an Karl-Heinrich
Ostmeyers Untersuchung iiber die ,identititsstiftende Funktion der Gebetsterminolo-
gie im Johannesevangelium® und an Niclas Forsters ,Bemerkungen zum Unterschied
von Gebet und Magie auf dem Hintergrund neutestamentlichen Gebetsglaubens®. Der
christlichen Rezeptionsgeschichte des Psalters (Egbert Ballhorn), der aneignenden Re-
zeption eines Psalms in der gnostischen Pistis Sofia (Martina Janflen), dem Gebet 1.
Clem 59-61 als dem zweiten bedeutenden Zeugnis christlicher Gebetssprache nach
dem Vaterunser (Hermut Lohr), der Vaterunser-Exegese bei Origenes (Harald Buchin-
ger) sowie der Interpretation des Vaterunsers zwischen Ethik und Liturgie bei Theodor
von Mopsuestia (Clemens Leonhard) sind die Beitrige im vierten Teil gewidmet. Das
Verhiltnis und die Analogien zwischen christlichen Gebeten und jiidischer Liturgie

173



beschreiben Reinhard Messner und Martin Lang anhand des eucharistischen Hochge-
betes in der Anaphora der Apostel Addai und Mari und des shema“ Yisra’el und seinen
Benediktionen. Marcel Poorthuis schliesslich wendet sich dem Gebet Elohai neshama
aus dem Morgengebet zu und untersucht aufgrund verschiedener Rezensionen dieses
kurzen mittelalterlichen Gebetes Kernfragen religioser Anthropologie im rabbinischen
Judentum wie die Trennung von Leib und Seele. Insgesamt gibt gerade der abschlie-
ssende Beitrag einen Hinweis darauf, dass rabbinisch geprigte Gebete stets auch vor
dem Hintergrund ihrer mittelalterlichen Rezeption analysiert werden miissen. Zusam-
menfassend ist zu dem Band also zu bemerken, dass der innerjiidischen (mittelalterli-
chen und neuzeitlichen) Rezeption von Gebetstexten wie dem Achtzehngebet, aber
auch anderer Gebete wie der des Kaddisch in dem Band etwas zu wenig Aufmerksam-
keit geschenkt wird. Dies fillt insbesondere deshalb auf, weil fast die Hilfte der Artikel
der christlichen Rezeption jiidischer Gebete gewidmet ist. Dass es auch eine innerjii-
dische, sich teilweise schon in den unterschiedlichen Fassungen der Gebete widerspie-
gelnde Rezeptionsgeschichte gegeben hat, scheint nur in einigen Anmerkungen des
abschliessenden Beitrages auf.

Tiibingen Andreas Lebnardt

BRENNER, MICHAEL et al. (ed.), fiidische Geschichte lesen. Texte der jiidischen
Geschichtsschreibung im 19. und 20. Jahrbundert, Miinchen: C.H. Beck
2003, 448 S., broschiert; ISBN 3-406-50960-6;

BRENNER, MICHAEL/ DaviD N. MYERS, fiidische Geschichtsschreibung heute,

Themen, Positionen, Kontroversen. Ein Schloss Elmau-Symposion, Miinchen:
C.H. Beck 2002, 308 S., broschiert, € 36,90; ISBN 3-406-48878-1.

Beide Binde stellen wertvolle Beitrige zur historiographischen Diskussion im Bereich
der jiidischen Geschichte dar. Das Buch iiber die ,Geschichtsschreibung heute® ent-
stand in der Folge einer Tagung des Jahres 2002. Das gesamte Projekt wird durch die
Deutsche Forschungsgemeinschaft geférdert. Die vielfiltigen neuen Ansitze der Ge-
schichtsschreibung werden durch zwei Autoren kontradiktorisch dargestellt. Ein Drit-
ter, meist eher Vertreter der ,allgemeinen Geschichte®, beschiftigt sich hierauf mit dem
Diskurs innerhalb der jiidischen Historiographie (beispielsweise Jan Assmann, Ute Fre-
vert, Rogers Bruebaker). Es geht um die grossen Problemfelder des Einflusses von
Ideologien, der Frage nach einer Trennung zwischen kollektivem Gedichtnis und wis-
senschaftlicher Geschichtsschreibung, der religivsen Modernisierung, der Frauenge-
schichte, der Legitimitit einer ,nationalen” Historiographie und der grundlegenden
Kontroverse in der Geschichtsschreibung tiber die Schoah (Platz der Opfer, ,erkliren®
des Massenmords aus Strukturprozessen).

Grundlegende Fragestellung bleibt die Einordnung der jiidischen in die allgemeine
Geschichte. Friedrich Wilhelm Graf weist auf Studien hin, die die jiidische Rezeption
der Aufklirung erfolgreich in den weiteren geistesgeschichtlichen Zusammenhang stel-
len. Yifaat Weiss (Haifa) debattiert mit Ulrich Herbert (Freiburg i.Br.) iiber die Be-
deutung der Quellen von Opfern in der Geschichtsschreibung iiber den Massenmord

174



an den europiischen Juden. Shmuel Feiner betont die Fruchtbarkeit neuer Konzepte fiir
die Analyse des Modernisierungsprozesses unter den Juden (,religiose Haskalah, Ak-
kulturation, Erfindung einer Tradition®).

Diese neuen Ansitze werden auch in den Quellentexten des dazu erginzenden
Bandes wiedergegeben, der im Jahr 2003 erschienen ist. Neben Klassikern wie Jost,
Graetz und Dubnow kommen jiingere Autoren zur Sprache bis hin zu Saul Friedlinder
oder Susannah Heschel. Es geht auch hier um die Grundprobleme: die Beziehung
zwischen Israel und der Diaspora, die Kontroverse um die ,,Assimilation, die Bedeutung
der Judenfeindschaft fiir den Erhalt des Judentums® etc. Teilweise finden sich aber
philosophische Ausserungen, etwa diejenige von Emil L. Fackenheim iiber die Pflicht
zum Weitergeben der jiidischen Tradition oder ein Exzerpt aus dem Stern der Erlisung
von Franz Rosenzweig, beides keine ,Texte jiidischer Geschichtsschreibung® im engeren
Sinne, aber sehr einflussreich. Viele Texte wurden aus dem Englischen und Neuhe-
briischen iibersetzt. Altere Orthographiefehler wurden zwar gekennzeichnet, andere
nicht korrigiert (S. 254 sollte vom Wirtschaftshistoriker Simon Kuznets, aber nicht
»Kuzniz“, die Rede sein).

Nur kurz angedeutet wird die Entdeckung des orientalischen Judentums seit den
1970er Jahren. Etwas zu kurz — auch wenn es hier mehr um Methode als Geographie
geht — kommen die osteuropiischen jiidischen Historiker, nur Simon Dubnow, Je-
cheskel Kaufmann und Raphael Mahler sind vertreten. Ein Aufsatz zur Entstehung der
neuen postkommunistischen jiidischen Geschichtsschreibung seit 1989 wire auch un-
terzubringen gewesen.

Bisher musste man auf alte deutsche (Julius Hoxter) oder neuere amerikanische
(Paul R. Mendes-Flohr) Quelleneditionen ausweichen. Beide Binde werden zu Stan-
dard-Textbooks fiir Studenten werden, und auf den dritten Band, die versprochene
Gesamtiibersicht, darf man gespannt warten.

Dossenheim Uri R. Kaufmann

Wyrwa, ULricH (ed.), Judentum und Historismus. Zur Entstehung der jiidi-
schen Geschichtswissenschaft in Europa, Frankfurt a. M., New York: Campus
Verlag 2003, 258 S., kartoniert, € 34,90; ISBN 3-593-37283-5.

Der von dem Berliner Historiker U. Wyrwa herausgegebene Sammelband, zu dem
insgesamt zehn Autorinnen und Autoren beigetragen haben, beschiftigt sich aus un-
terschiedlichen Blickwinkeln mit der Entstehung und Entwicklung einer modernen
jidischen Historiographie im 19. Jahrhundert. In einer als Einleitung konzipierten und
chronologisch angelegten Darstellung wendet sich Wyrwa zunichst einigen der wich-
tigsten Vertreter der modernen jiidischen Geschichtswissenschaft zu. An deren (Euvre
sucht er den Nachweis zu fiihren, dass die zugleich von und iiber Juden verfasste
historische Forschung bis in das 20. Jahrhundert hinein einer transnationalen Perspek-
tive verpflichtet geblieben ist.

Auch die Zusammenstellung der Beitrige ist darauf angelegt, dem Lesepublikum
zumindest einen teileuropiischen Uberblick iiber die Entstehung einer kritischen jii-
dischen Historiographie zu geben. So widmen sich die im ersten Teil zusammengestell-
ten Aufsitze den Entwicklungen in verschiedenen Lindern des Kontinents — neben

175



Deutschland (]J. Ehrenfreund) sind es die Staaten England (M. B. Hart), Frankreich (P.
Simon-Nahum), Italien (G. Luzzatto-Voghera) und Polen (F. Guesnet). Unbeschadet
des jeweils nationalen Kontexts, der in den Abhandlungen thematisiert wird, stimmen
sie doch alle zumindest in der Beobachtung iiberein, dass die deutschsprachige Wissen-
schaft des Judentums vielfiltigen Einfluss auf die Entwicklungen in den Nachbarlin-
dern genommen hat. Vor allem Heinrich Graetz’ Publikationen konnten demnach eine
eminente Wirkung entfalten — sei es, dass sie als Beispiele vorbildlicher wissenschaftli-
cher Praxis Modell standen oder aber im Gegenteil als Provokation empfunden wurden,
gegen die es ,,Kontrapunkte® zu setzen galt.

Mit systematischen Fragestellungen beschiftigt sich der zweite Teil des Bandes, der
den deutschen Sprachraum ins Visier nimmt, in dem sich aber nur noch C. Hoffmann
ausschliesslich mit der wissenschaftlichen Historiographie auseinandersetzt. Hoffmann
zieht das Verbiirgerlichungsparadigma heran, um zu einer sozialen Kontextualisierung
der deutschen Wissenschaft des Judentums im Kaiserreich zu gelangen. Einen anderen
Weg beschreitet A. Gotzmann, der das Umfeld der jiidischen Theologie ausleuchtet und
dem es vornehmlich um den Nachweis geht, dass wihrend der ersten Hiilfte des 19.
Jahrhunderts ein modernes Geschichtsverstindnis ins Zentrum der kulturellen Deu-
tungsmodelle riickte. Auf diese Weise seien die deutschen Juden in der Lage gewesen,
biirgerliches und religioses Leben als getrennte Sphiren aufeinander zu beziehen. Nach
der Funktion von vergangenheitsbezogenen Literaturgattungen ausserhalb der Fachwis-
senschaft fragen die Autorinnen G. von Glasenapp und M. Gebhardt. Wihrend Gla-
senapp anhand ausgesuchter Beispiele des 19. Jahrhunderts die identititsstiftende und —
konsolidierende Absicht jiidisch-historischer Romane herausarbeitet, betrachtet Geb-
hardt Autobiographien deutscher Jiidinnen und Juden, die zwischen 1890 und 1932
verfasst wurden. Thre Analyse der privaten Geschichtsbilder fithrt zutage, dass auch
diese, dhnlich wie die fiktionalen Texte, darauf abhoben, Losungsversuche fiir die anti-
zipierten Probleme der Gegenwart zu unterbreiten.

Insgesamt handelt es sich um einen Band, der zwar ausdriicklich noch keinen
Anspruch darauf erhebt, eine komparativ angelegte Synthese der europiisch-jiidischen
Historiographiegeschichte zu bieten, dem aber als konzeptionell und inhaltlich gelun-
gene Sammlung von Essays zahlreiche Leserinnen und Leser zu wiinschen sind.

Hamburg Andpreas Briamer

MEcHouLaN, HENRY, Les Juifs du silence au siécle d'or espagnol, Paris: Edi-
tions Albin Michel S.A. 2003 (= Collection «Présences du judaisme/
Poche»), 237 S., broschiert, € 12,--; ISBN 2-226-14271-1.

Das vorliegende Buch wurde von einem hervorragenden Kenner des iberischen Judais-
mus und der daraus resultierenden Diaspora verfasst. Seine Aussage findet einen ganz
besonderen Anklang in unserem Zeitalter, da zahlreiche jiidische und nicht-jiidische
Zeitgenossen durch totalitire Gewaltherrschaft zum Schweigen gezwungen wurden.
Beachtenswert ist die vom Verfasser bereits im Titel angedeutete Opposition zwi-
schen dem (wiewohl von Dekadenz durchdrungenen) Glanz des spanischen Goldenen
Zeitalters (1550 —-1650) und dem Terror und dem Leid, die der kryptojiidischen Be-
vélkerung der Iberischen Halbinsel zugefiigt wurden. Henry Méchoulans Fachwissen

176



verdanken wir eine iiberwiltigende Schilderung der erlittenen Qualen. Er beschreibt
sowoh! die zahlreichen namenlosen Opfer als auch das Schicksal bekannter Persénlich-
keiten.

Das erste Kapitel liefert den Schliissel zu seinem Werk. Dort beschreibt er die Ur-
spriinge des Kryptojudaismus. Seit Menschengedenken sind in Spanien Juden angesie-
delt, ihre Anwesenheit ist seit dem Konzil von Elvira (300-301) urkundlich belegt.
Bereits zu jener Zeit war jeder Umgang mit Juden verboten. Schon damals verhinderte
die Kirche ein gutes Verhiltnis zwischen Christen und Juden und verursachte dadurch
Hass und Diskriminierung,

Im Westgotenreich (612—621) fanden Zwangsbekehrungen statt, es entstand dar-
authin ein geheimes Judentum der sogenannten Kryptojuden (,,Conversos®). 1108 wur-
de in Toledo eine grosse Anzahl Juden massakriert. In den darauf folgenden Jahren
musste die jiidische Bevolkerung erkennbare Zeichen tragen. Dies bewirkte eine tatsich-
liche Absonderung von Juden und Christen.

Hasserfiillte Prediger stifteten 1391 das grosse Blutbad an, das in ganz Spanien
zahllose Gemeinden ausléschte. Ab dem 15. Jahrhundert gab es ghettoartige Wohn-
begrenzungen, und Juden wurde der Zugang zu zahlreichen Berufen untersagt. Gleich-
zeitig verursachten — noch vor der Zeit der Inquisition — Zwangsbekehrungen nach
verhetzten Predigten die Entstehung eines geheimen Judentums. Im Jahre 1484 trat
dann die eigentliche inquisitoriale Gesetzregelung in Kraft. Zwangsausweisungen fan-
den ab der Zeit um 1480 statt, im Jahre 1492 folgte die von Ferdinand und Isabella
verordnete Vertreibung simtlicher Juden aus Spanien.

In Portugal wurden ausgewanderte Juden zur Taufe gezwungen, und die ,,Conver-
sos“ waren den Verfolgungen durch die Inquisition ausgesetzt.

Infolge der Vertreibung der spanischen Juden im Jahre 1492 gab es in Spanien — in
Abwesenheit einer offiziell registrierten jiidischen Bevélkerung — wihrend dreihundert
Jahren ein ,jiidisches Problem®. Diesem widmet H. Méchoulan sein Buch.

Eine ansehnliche Zahl vornehmer Wissenschaftler und Hindler zihlte im spani-
schen Goldenen Zeitalter zur Minderheit der Kryptojuden (,Conversos®). Doch auf-
grund ihrer Begabungen erschienen diese ,neuen Christen® den ,alten Christen®
(,Alegliubigen®) als bedrohliche Konkurrenten. Als Reaktion darauf wurde im 15. Jahr-
hundert der Begriff der ,,Reinheit des Blutes® eingefiihrt; aus der urspriinglich religiosen
Verfolgung wurde eine auf der Abstammung beruhende Diskriminierung. Im 16. Jahr-
hundert galt der Artikel der limpieza de sangre schliesslich in ganz Spanien. Konvertiten
jildischer Herkunft wurde der Zugang zu wichtigen Amtern und Dienststellen verbo-
ten. Trotzdem vermochten einige diese Hindernisse zu iiberwinden. Manche wurden
sogar gliubige Christen. Andere hingegen weigerten sich, von dem mosaischen Glauben
abzufallen. Doch diese iiberlebten nur, indem sie Listen einsetzten und im verborgenen
eine heimliche (unterirdische) Existenz fiihrten.

Die nichsten Kapitel beschreiben den Kryptojudaismus (Kap. 2); das Geheimnis
und die stindige Angst der Menschen, verraten zu werden (Kap. 3); einige Prozesse
(Kap. 4); eine Parallele zu den Befiirchtungen der Altgliubigen (Kap. 5); die erstaun-
lichen Lebensliufe einiger herausragender Persénlichkeiten wie z. B. Menasse ben Israel
und Uriel da Costa illustrieren die Vielseitigkeit der Lage der Kryptojuden ,,Conversos*
(Kap. 6).

Genéve Esther Starobinski-Safran

177



WALLENBORN, HILTRUD, Bekehrungseifer, Judenangst und Handelsinteresse.
Amsterdam, Hamburg und London als Ziele sefardischer Migration im 17.
Jabrbundert, Hildesheim Ziirich, New York: Georg Olms Verlag 2003 (=
Haskala — Wissenschaftliche Abhandlungen 27), 572 S., gebunden, € 78,--;
ISBN 3-487-11864-5.

Um es gleich vorweg zu sagen: Dies ist ein wunderschénes Buch. Belehrend, aufklirend,
ungeheuer faktenreich und sorgfiltig recherchiert. Wegen der Materialfiille ist es eigent-
lich ein Nachschlagewerk, und als solches konnte es wegen der iibersichdlichen Inhalts-
angabe und der aussagekriftigen Kapiteliiberschriften sogar recht gut beniitzt werden.
Wer sich aber auf das gewinnbringende Abenteuer einlisst, das ganze Werk von vorne
bis hinten durchzuarbeiten, den nimmt Frau Wallenborn behutsam und umsichtig an
die Hand: Nachdem sie eingangs ihr Anliegen skizziert (S. 11-17) und sodann einen
(wahrscheinlich vollscindigen) Uberblick iiber die Quellenlage und die vorhandene
Forschungsliteratur (S. 17—38) gegeben hat, stellt sie in dem Kapitel ,Fragestellung
und Vorgehensweise“ (S. 38—46) iibersichtlich und detailliert ihr Vorgehen und den
Aufbau ihrer Arbeit vor. Bestechend dabei ist, dass Frau Wallenborn, der es auch darum
geht zu eruieren, inwieweit man die Geschichte der sefardischen (jiidisch-portugiesi-
schen) Gemeinden in Amsterdam, Hamburg und London als Erfolgsgeschichte werten
konne, klare Parameter angibt, mit deren Hilfe sich dieser Erfolg bzw. Misserfolg ein-
deutig bestimmen ldsst. Ein Manko der vorhandenen Literatur bestand ja gerade darin,
dass ,meist unklar [bleibt], welcher Massstab der positiven Bewertung [...] jeweils
zugrunde liegt“ (S. 38). Des weiteren merkt sie kritisch an: ,Weitgehend vernachlissigt
worden ist dagegen eine systematische Untersuchung der Frage, welche Rolle das je-
weilige christliche Umfeld [. . .], speziell die Judenpolitik der Obrigkeiten, fiir die ,er-
folgreiche® Entwicklung der sefardischen Gemeinden spielten (S. 39). Thr Ziel hinge-
gen besteht darin: ,sich damit auseinanderzusetzen, ob und inwieweit sich diese drei
Gemeinden im 17. Jahrhundert ,erfolgreich entwickeln konnten, worin dieser ,Erfolg’
gegebenenfalls bestand und welche Rolle dabei das jeweilige christliche Umfeld spielte”
(S. 39). Hieraus folgt, dass ,diese Arbeit sich [. . .] als ein Beitrag zur Erforschung der
Beziehungsgeschichte zwischen Juden und Nichtjuden im christlichen Europa und da-
mit auch als ein Beitrag zur historischen Minderheitenforschung im allgemeinen ver-
steht” (S. 40). Ein ehrgeiziges Versprechen, das die Verfasserin, meine ich, glinzend
einlost.

Die folgenden sechs Abschnitte behandeln diese Themen: Kap. 1 (S. 47-96) be-
leuchtet die wirtschaftlichen, politischen und religigsen Strukturen der drei Stidte Am-
sterdam, Hamburg und London, woraus sich ein deutliches Bild fiir die Migrations-
motive ergibt. Im 2. Kap. (S. 97-155) wird das Fiir und Wider bei der ,Jolerierungs-
debatte” in den genannten Stidten anhand von extensiv zitierten Quellen ausfiihrlich in
ihrem zeitlichen Ablauf dargestellt. Danach nimmt Frau Wallenborn im 3. Kap. (S.
157-252) eine vergleichende Inhaltsanalyse der Tolerierungsdebatten vor. Im 4. Kap.
(S. 253-332) lernen wir die Entwicklung des Judenrechts (Gesetze, Einzelverfiigungen
und Vereinbarungen zwischen den Sefarden und der respektiven Obrigkeit) bis zum
Ende des 17. Jahrhunderts kennen. Im 5. Kap. (S. 333-426) wird die Frage nach dem
wirtschaftlichen Erfolg der sefardischen Zuwanderer beantwortet, und im 6. Kap. (S.
427—-514) schliesslich erfahren wir, wie weit es den betreffenden sefardischen Gemein-
den gelang, sich an ihren neuen Wohnorten als jiidische Religionsgemeinschaften zu

178



etablieren, wie frei sie bei der Ausiibung ihrer Religion in der Offentlichkeit waren und
wie weit ihre soziale Akzeptanz seitens der christlichen Gesellschaft gediechen war. Nur
am Rande sei noch erwihnt, dass die Verfasserin einem jeden einzelnen Kapitel eine
kurze Einleitung mit der Skizzierung ihres jeweiligen Vorgehens voranschicke, ein fiir
den Leser iiberaus niitzliches Verfahren. Zum Schluss fasst sie unter der Uberschrift
»Zusammenfassung” (S. 525-530) die Ergebnisse ihrer Untersuchung prignant zusam-
men. Eine ausfiihrliche Bibliographie sowie ein Namenregister schliessen die vorziigli-
che Arbeit ab, eine Arbeit, die dariiber hinaus durch ihren klaren Stil, ihre Luziditit
und die Logik ihrer Argumentation besticht.

Auszusetzen gibt es wenig: Da die Druckiiberwachung sehr sorgfiltig betrieben
wurde, konnte ich nur ganz sporadisch Druckfehler finden. Wiinschenswert (bei einem
solch enzyklopidischen Werk!) wire allerdings noch ein Index der Sachbegriffe gewe-
sen. Ein wirkliches Gravamen ist in meinen Augen die Tatsache, dass die Verfasserin die
tiberaus zahlreichen, oftmals sehr langen niederlindischen Originalzitate im Text nicht
tibersetzt hat. Hinzu kommt, dass selbst ein des Niederlindischen kundiger Leser (wie
der Rezensent) grosse Miihe hat, sie wegen ihres pomp6sen biirokratischen Stils und der
umstindlichen und fremdartigen damaligen Orthographie zu verstehen.

Summa summarum: Ich glaube, ich tiusche mich nicht, wenn ich behaupte, dass
man den vorliegenden Forschungsbericht als einen Meilenstein in der Sefardenfor-
schung betrachten darf.

Tiibingen Heinrich Kohring

STERN, FRANK/MARIA GIERLINGER (ed.), Die deutsch-jiidische Erfabrung —
Beitriige zum kulturellen Dialog, Berlin: Aufbau Verlag 2003, 334 S., karto-
niert, € 17,50; ISBN 3-351-02547-5.

Der Dialog der Kulturen ist dhnlich wichtig wie der Dialog der Religionen. Dieses
Buch vertieft unser Interesse, unser Wissen, unser Engagement am deutsch-jiidischen-
hebriischen Dialog. Der Antisemitismus muss verdringt werden; der politische und
kulturelle Antisemitismus ist dhnlich wie die religiose Judenverachtung eine Verhinde-
rung von Verstindnis fiireinander, die dringend nétig und méglich ist.

Die Shoah, der Holocaust hat die Begegnung bedroht, oft unterbrochen, aber Gott
sei Dank nicht ausgelscht, sondern oft sogar neu ermutigt. Sie hat sich stirker ent-
wickelt als wir ahnen: Das wird im Vorwort von Frank Stern (Dann bin ich um den
Schlaf gebracht. Fin Jahrtausend jiidisch-deutsche Kulturgeschichte, Berlin 2002) und vor
allem von Guy Stern, einem 1922 geborenen Deutsch-Amerikaner, heute Professor in
Detroit, in seiner ausfiihrlichen Einleitung sowie den folgenden Beitrigen geschildert:
1. Wissenschaft und Vision; 2. Eine Kultur der Andersdenker; 3. Visuelle Kultur: das
Bildergebot; 4. Kultur und Politik (das deutsch-amerikanisch-israelische Dreieck. Die
Darstellungen uns meist wenig bekannter Verfasser aus Israel, England, den USA,
Deutschland, Osterreich schildern Erfahrungen, Begegnungen aus ganz unterschiedli-
chen Perspektiven.

Guy Stern betont die Gestalter der Kultur an Hand von ,Nebenfiguren® — nicht die
berithmten Herzl, Freud, Heine — in vielen Bereichen wie Journalistik, Psychologie,
Theologie, Sozialwissenschaften, Linguistik, Naturwissenschaft, Technologie, Welt der

179



Kiinste, Literatur, Geographie, Gechichte. Dieser Rundgang zeigt eine ,,unauslgschliche
Spur an Gedankengut wissenschaftlicher, kiinstlerischer und sportlicher Leistungen®,
die mehr ,einzelne Kerzen als ganze Liister” anziinden, aber fiir uns Wegweisung sein
kénnen.

Fiir Amos Elon ist die deutsch-jiidische Epoche nur noch Geschichte, wihrend
Frank Stern an ihre Renaissance glaubt. Das wird auch besonders deutlich in dem
Aufsatz von Alvin H. Rosenfeld (,Das Deutschland von heute und die amerikanischen
Juden. Notwendigkeit und Unméglichkeit einer Normalisierung®). Spannungen und
Widerspriiche, Bestrebungen und Widerstinde werden dargestellt. Die Hoffnungen auf
eine deutsch-jiidische Zukunft verstirken sich, obgleich nicht nur Bitburg — Prisident
Reagan 1985 auf dem Militirfriedhof — ein Riickschlag war, aber das American Jewish
Committee hat inzwischen dhnlich wie das Leo-Baeck-Institut oder die Hillel Foun-
dation viel zur Anniherung getan.

Der Griindung von Holocaust-Museen in den USA in den neunziger Jahren, die
leider meist einseitig die schreckliche Seite (Shoah — Holocaust) hervorheben, folgt Gott
sei Dank die Griindung des Jiidischen Museums in Berlin. Es zeigt die ganze Breite der
Beziehungen und zieht einen riesigen Besucherstrom an. Leider ist es in diesem Buch
noch niche beriicksichtigt. Der letzte Beitrag des Buches von Lily Gardner Feldman
(,Das Dreiecksverhiltnis zwischen Deutschland, Israel und dem amerikanischen Juden-
tum") zieht eine positive Bilanz: Die grosse Vielfalt der Stimmen fordert die Konkur-
renz, zeigt fruchtbare neue Ansitze, die in Deutschland seit 2000 trotz Riickschligen
hoffnungsvoll wirken.

Berlin Franz von Hammerstein

Hapas-LEBEL, MIREILLE, Philon d’Alexandrie. Un penseur en diaspora, Paris:
Librairie Art¢me Fayard 2003, 376 p., cartonné, € 20,--; ISBN 2-213-
61740-6.

Venant 2 la suite d’innombrables ouvrages et études consacrés a Philon d’Alexandrie
(env. — 20 jusqu’a env. 50), cette nouvelle présentation se caractérise par I'acces aisé 4 la
pensée philonienne offert au lecteur, grice a une description trés vivante de son arriére —
plan historique, culturel, sociologique et familial. De surcroit, Philon ayant trés peu
écrit sur lui-méme, 'auteur découvre sa personnalité par une lecture attentive de son
ceuvre.

Cet ouvrage commence par donner au chapitre I une représentation vivante et
concrete de I’Alexandrie antique. L’auteur supplée I'évidence archéologique, forcément
limitée, par tout ce que nous livrent les textes d’auteurs anciens. Il ne s’agit pas seule-
ment de topographie mais aussi de religion et d’histoire. Ensuite, au chapitre II, on
trouve une description exhaustive de la situation existentielle de Philon dans le cadre de
la vie socio-politique des Juifs 2 Alexandrie et dans son milieu familial. L’auteur montre
que, dans ce contexte, I'attitude de Philon a illustré la tension entre «métropole» et
«patrie» (la métropole étant Jérusalem, sa «ville-mére»), donc entre cette derniére et
Alexandrie, sa patrie; I'allégeance due tant par lui que par la population juive & 'une et 2
Iautre préfigure déja la condition juive A travers les ages. Cette minorité va se trouver
fragilisée avec le temps. Suit, au chapitre III, la description de I'univers culturel de

180



Philon. Comme nombre de ses coreligionnaires, Philon aspire 4 étre juif et grec 4 la fois.
L’effort d’acculturation de la population juive a été grandement facilité par I'entreprise
majeure que fut la «Septuaginta», la traduction grecque de la Bible. «Une grande
tourmente politique», tel est 'intitulé du chapitre IV. Philon est en effet témoin d’un
véritable pogrom des Juifs par la populace alexandrine en 38. Il illustre la gravité de
cette situation dans le «Contre Flaccus» ot il met en scéne un préfet d’Egypte profon-
dément hostile aux Juifs «et dans L’ambassade aupres de Caius» (Caligula) ot Philon en
personne décrit sa mission au sein d’une délégation de notables juifs venus solliciter la
protection d’un empereur tyrannique et dément. La description de ces événements est
pour Philon I'occasion d’une réflexion en profondeur sur la condition des Juifs dont
souvent le seul recours est la Providence puisqu’en l'occurrence Flaccus eut une fin
tragique et Caligula fut assassiné.

Historienne au sens le plus large du mot (lhistoire nouvelle a une vision synthé-
tique de lhistoire qui se prolonge dans histoire des idées, des représentations, des
mentalités), titulaire de la chaire d’histoire des religions antiques a la Sorbonne, Mireille
Hadas-Lebel est donc bien qualifiée pour s’attacher ensuite 2 la présentation des con-
ceptions religieuses, philosophiques et doctrinales de I'’Alexandrin. Si pour le philosophe
et pour I'helléniste érudits le contenu du livre sur ces sujets n’apporte rien de fonda-
mentalement nouveau, il se distingue par un sens aigu de la synthése et une mise en
évidence éclairante des articulations fondamentales de la pensée philonienne. Sans céder
a la simplification, I'auteur permet au lecteur cultivé d’accéder & une pensée foisonnante.

S’agissant du «Judaisme selon Philon, Pratique et Ethique» (chapitre V), l'auteur
met en évidence que Philon a eu notamment pour objectif d’expliquer les pratiques
rituelles juives en raison de I'incompréhension que celles-ci ont rencontré en milieu
paien. Il a cherché a dégager de ces pratiques, par une interprétation de portée univer-
saliste, une signification morale et philosophique. Par exemple, pour lui, le sens ultime
des lois alimentaires est d’ordre éthique: il ne convient pas que '’homme se livre a son
bon plaisir mais il doit faire ce qui plait au monde, 4 la nature, aux lois et aux hommes
sages et bannir 'amour de soi; le sabbat évoque l'idée d’égalité entre les hommes et
I’harmonie cosmique; les fétes juives ont une résonance universaliste. Dans le chapitre
VI, consacré au commentaire biblique, I'auteur fait porter son investigation sur le
commentaire de 'Ecriture qui constitue la partie essentielle de I'ceuvre philonienne et
ou le philosophe fait figure de novateur grice a l'interprétation allégorique. On ap-
préciera la liste des vingt-sept traités se référant a la Bible avec I'indication succincte de
leur contenu, qui nous permet de saisir que dix-huit d’entre eux suivent le début de la
Genese. Les livres du Pentateuque ont ainsi une prééminence absolue. A ces traités
d’exégese, il faut ajouter les Questions et Réponses sur Genése et I'Exode. L'attention du
lecteur est attirée sur I'importance pour Philon de I'interprétation biblique et de la
technique exégétique. Mireille Hadas-Lebel montre comment Philon s’est préoccupé de
la création du monde, du double récit de celle-ci, du probléme du mal (Cain et Abel),
des modeles d’humanité (Set, Enoch, Noé; les patriarches Abraham, Isaac et Jacob), du
chef idéal (de Joseph 2 Moise) et des dix commandements. Les chapitres VII et VIII
conduisent le lecteur au cceur de la philosophie. Celle-ci est clairement caractérisée
comme une expérience quasi mystique permettant de s’élever au-dessus de la vanité des
choses terrestres pour atteindre les hauteurs célestes; philosopher, c’est pour Philon
s'efforcer d’étre une 4me pure circulant dans 'univers pour contempler les vérités éter-
nelles (p. 255-256). Dans ce but, celui-ci se laissera guider par des philosophes con-
firmés et fiables: Platon (avec sa théorie de la création), Pythagore et les Pythagoriciens

181



(avec leurs spéculations sur les nombres), les Stoiciens (avec leur exégese allégorique et
leur éthique). Si Philon opte pour la voie austere, qui semble correspondre a son
tempérament, cest en raison de sa dette envers le stoicisme (p. 273-274). En fait,
pensons-nous, Philon admet une part de jouissance dans la vie, pourvu qu’elle s’accom-
pagne de convivialité et de me sure (cf. De fuga et inventione, 28—32). Affirmant la
liberté de sage, Philon se réfere en outre 2 des modeles extérieurs au monde grec. Les
modeles de vertu les plus convaincants sont selon lui les sages juifs, Esseniens et Thé-
rapeutes. Ces derniers forment le sujet du merveilleux petit traité De vita contemplativa,
dont l'interprétation a fait couler des océans d’encre. Mireille Hadas-Lebel démontre ici
justement que Philon est un disciple de Moise plus que des philosophes grecs car pour
lui la philosophie authentique consiste 4 mettre en ceuvre I'étude et la pratique de la
législation mosaique. La philosophie sera donc subordonnée a I'Ecriture, la raison a la
foi. En cela, il est le fondateur de la philosophe religieuse médiévale que l'on fait
commencer avec les peres de I'Eglise. Au chapitre VIII, 'auteur récapitule les principaux
éléments de la doctrine philonienne en choisissant trois thémes majeurs apparaissant au
coeur de celle-ci: 1. Dieu, Logos et puissances, 2. la loi de la nature et la loi de Moise, 3.
migration et progres spirituel. La théorie complexe du Logos est clairement présentée.
La pensée politique de Philon, comportant I'éloge de la démocratie, et le souci de la
destinée de I'ame font I'objet de paragraphes particuliers. Traitant de la vie et de la mort
sous leurs aspects matériel et spirituel, Philon invite ’homme a se souvenir qu’il n’est
qu’un voyageur sur la terre. «Car la terre tout enti¢re est 4 moi, parce que vous étes des
étrangers et des gens de passage» (Lv 25,23). Conscient qu’il ne posséde rien en propre,
’homme doit se préparer a tout restituer 2 Dieu. Cette idée offre a Philon I'occasion
d’une méditation d’une grande beauté. Mireille Hadas-Lebel cite 4 bon escient un
passage du traité sur les Chérubins (113 -119) qui réveéle mieux que tout autre les
préoccupations existentielles de Philon, les incertitudes et les questionnements issus de
son expérience de la vie.

Enfin au chapitre IX intitulé «Philon, pere de I'Eglise honoris causa», Mireille
Hadas-Lebel s’attache a la destinée posthume de Philon. Semblable 4 celle de Flavius
Joséphe, son ceuvre doit sa survie au christianisme naissant car il a offert un modéle
d’exégese biblique aux Péres de 'Eglise. Les rapports de Philon avec le début du chris-
tianisme ont fait 'objet de nombreux travaux. Philon n’a pas connu le christianisme
mais le christianisme naissant I'a — t-il connu? Des comparaisons ont été tentées entre
Philon et Paul, Philon et 'Epitre aux Hébreux, Philon et I'Evangile de Jean (a cause de
la doctrine du Logos). Peut-on parler d’influence? Le débat reste ouvert. C'est a partir
d’Alexandrie qu’il faudrait tenter de retracer I'influence de Philon. La Septante, née a
Alexandrie, a également servi a la prédication chrétienne mais a aussi donné matiere a la
polémique judéo-chrétienne par certains termes que I'on y trouve (par exemple le terme
grec mapBévog qui autorise a lire en Is 7,14: «Voici la vierge qui va étre enceinte et
enfanter un fils». Clément d’Alexandrie (145—-217) puis Origéne (185—233) permet-
tent de suivre la trace de Philon. Origene s’exile 2 Césarée et ultérieurement Eusebe de
Césarée reproduira de larges passages de I'ceuvre de I'alexandrin et lui ménagera une
place dans lhistoire de I'Eglise. Il établira en outre une précieuse liste des traités de
Philon. Basile de Césarée et Grégoire de Nysse citent Philon. D’apres la tradition latine,
Jérdme mais surtout Ambroise de Milan font, dans la basse Antiquité, connaitre le
maitre Alexandrin. L'ceuvre de Philon retient I'attention au moyen ége et dans les temps
modernes mais c’est au 19° et au 20° siécles en particulier que des savants multiplient les
traductions de son ceuvre et les travaux qui lui sont consacrés s’élevent a des milliers. Se

182



référant a 'appellation Philo Judaeus, Mireille Hadas-Lebel remarque que si Philon a
été ignoré par ses coreligionnaires durant dix-huit siecles A quelques exceptions prés, la
plus notable étant ’humaniste Azariah de Rossi (1513 —1578), il ne faut pas y voir la
trace de quelque censure ou anathéme; si les Juifs n’ont pas lu Philon, c’est soit qu’ils ne
connaissaient pas le grec soit qu’ils n’avaient pas eu accés aux manuscrits alexandrins. Ce
point de vue mérite d’étre discuté. En effet, il se peut trés bien que Philon ait lui-méme
pati de I'élimination de la Septante a la fin du 1 siécle et au début du 2°¢ siecle (cf. M.
Hary, La Bible grecque des Septante, Paris 1994, p. 122-123). D’un autre cote, les
travaux de Nicholas de Lange mettent en évidence la continuité du judaisme d’expres-
sion grecque, donc des lecteurs potentiels de Philon. L'auteur reléve encore qu’a la fin
du 18° siecle la Haskala, mouvement des Lumiéres juif, redécouvrit Rossi et par con-
séquent Philon. Puis la «Wissenschaft des Judentums» s’est intéressée a lui. La traduc-
tion récente d’une partie de son ceuvre en hébreu démontre la persistance d’un intérét
tres vivace. Mireille Hadas-Lebel reléve en conclusion sous le libellé «requiem», qu'il
n’est plus rien resté du flamboyant judaisme alexandrin que connut Philon «rien que
des rouleaux de papyrus conservés dans une bibliothéque qui attendaient un jour,
peut-étre, de reprendre vie» (p. 357). A cela, 'on pourrait toutefois objecter que méme
si la communauté juive d’Alexandrie a été fortement ébranlée par la grande révolte de
115-117 sous 'empereur Trajan et qu’elle ne s’est remise que trés lentement du coup
ainsi porté, elle a repris néanmoins ses forces aux siécles suivants. Au 3° siécle, les juifs
jouent 4 nouveau un certain réle dans la vie économique et, aux 4 et 5° siécles, leur
activité dans les domaines politique et religieux est telle qu’ils se gent en mesure d’af-
fronter les patriarches Athanase et Cyrille (cf. mon étude «La communauté juive d’Ale-
xandrie a I'époque de Philon» in: Alexandrina. Hellénisme, judaisme et christianisme a
Alexandrie. Mélanges offert au P. Claude Mondésert, Paris 1987, p. 45-75).

Ce n’est pas le moindre mérite de Philon d’Alexandrie. Un penseur en diaspora, livre
aux multiples facettes, que d’appeler de nombreux prolongements et de susciter sans
doute de nouveaux travaux. Par l'originalité de la démarche qu’il propose, cet ouvrage
fera date dans les travaux sur Philon.

Geneve Esther Starobinski-Safran

Marx, WoLFGANG / ErnsT WoLrGANG OrTH (ed.), Hermann Cohen und die
Erkenntnistheorie, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2001, 163 S., pa-
perback, € 25,--; ISBN 3-8260-2178-9.

Aus der Not, die in diesem Band versammelten Beitrige nicht alle in der gleichen
Intensitit referieren zu kénnen, lisst sich — wenn iiberhaupt — wohl nur so eine Tugend
machen, dass der Rezensent eine Auswahl trifft. Ich ziume das Pferd von hinten, vom
letzten Beitrag her, auf und wihle die Frage als Leitfaden, wie das — im Rahmen einer
Kulturtheorie niher zu entfaltende — religionsphilosophische Interesse Cohens sich in
den Rahmen seiner Erkenntnistheorie fiigt.

Der Verkniipfung der Systemteile Logik, Ethik und Asthetik widmet sich Geert Edel
(Hagen). Seine These, dass die Unabgeschlossenheit des Cohenschen Systems ,,system-
bedingt, nicht aber Zeugnis seines Scheiterns“ (S. 122) sei, findet am Ende Nahrung
auch an der Religion. Gewiss: Sofern das Denken sich an ihren Gegenstinden abar-

183



beitet, ist auch hier die logische Grundlegung leitend. In Analogie zur Asthetik greift
aber ein Gesichtspunkt, der iiber ,die Idee der Hypothesis als [. . .] methodisches Zen-
trum® (S. 121) noch hinausgeht: Ohne selbst Religion zu haben, bringt man keine
Ahnung von ihr mit. Cohens trotziges Zitat des Psalms 23 in einem Gesprich iiber den
Absolutheitsanspruch des Christentums (,Der Herr ist mein Hirte. Mir mangelt
nichts.“) jedenfalls ist weitaus mehr als ein hypothetischer Satz: Bekenntnis, dass ein
bestimmtes Vertrauen in den Grund der eigenen Existenz sich bewihrt hat. Die
»Biirgschaft auch dieser (subjektiven) Wahrheit besteht allerdings fiir Cohen nach wie
vor im ,Werte der Idee als Grundlegung® (S. 122).

Nach Parallelen zu Trendelenburgs heute beinahe vergessener Auffassung der Wis-
senschaft als Kulturfaktum (vgl. auch S. 17ff)) bei Cohen fragt Ernst Wolfgang Orth
(Trier). Der Vergleich bietet einen weiteren Beitrag zur Kontextualisierung des Marburger
Neukantianismus als einer sich herausbildenden Kulturphilosophie, der es einerseits um
eine ,Konkretisierung der Subjektivitit® (S. 60) zu tun ist, andererseits um die , Lesbar-
keit der Welt“ (S. 59). Cohens Losungsvorschlige miisse man allerdings von der — an
Trendelenburg anschlussfihigen — spiteren Phinomenologie ebenso unterscheiden wie
von der sogenannten hermeneutischen Philosophie.

Wolfgang Marx (Bonn) nihert sich dem Problem der Philosophischen Letztbegriin-
dung als Selbstbegriindung, indem er von der Kritik der Marburger Schule am Meister
Kant ausgeht: Zum einen beanspruchen nun nicht mehr das , Bewusstsein, sondern die
Gesetze, die seine Einheit verstindlich machen und regulieren, im Aufbau eines phi-
losophischen Systems die primire Stellung, zum anderen werden ,die dem Kantischen
System der Vernunft inhirenten metaphysischen Reste“ (S. 124) abgetan. Welche Kon-
sequenzen das hat, zeigt Marx zuerst am Beispiel Ernst Cassirers. Dessen Symbolbegriff
sei nimlich nach dem ,schlechthin grundlegenden Prinzip der Kontinuitic“ (S. 125)
gebildet und habe eine nur noch funktionale, nicht aber mehr eine substantielle Be-
deutung. Zwar sei unter diesen Voraussetzungen nicht mehr alles abzudecken, was das
religiose Symbol zu deuten gibt (S. 130), aber es sei doch die Reinheit einer auf
Gegenstinde der Kultur bezogenen Philosophie methodisch ebenso sichergestellt wie
der Ursprung der von ihr geleiteten Erkenntnis im reinen Denken selbst (S. 132). Die
erkenntnistheoretischen Intentionen Cohens werden in diesem Beitrag aufs beste er-
hellt, es bleibt aber die Frage offen, wie nun die religionsphilosophischen Probleme
sollen gelost werden kénnen.

In diese Frage kann auch der Beitrag von Werner Flach (Wiirzburg) eingeriicke
werden. Sich mit den Teilnehmern an der neueren Diskussion um Cohens Logikkon-
zept kritisch auseinandersetzend, macht er den ,,Gesichtspunkt des Urteils® (S. 107) als
dessen ,, Angelpunkt“ (S. 99) aus. Im Urteil bezieht sich das Denken auf Gegenstinde,
um das einzelne zu bestimmen. So kann sich die transzendentale Grundlegung der Logik
als Hypothesis bewihren. Dass Cohen nun die beiden ,logischen Prinzipienfunktionen®
der ,Konstitutivitit“ und der ,Regulativitit® nicht komplementir zueinander begreift
(S. 106-107), sondern ,kontaminiert®, sei eben der ,Zielfixierung“ dieser Logik auf
das Urteil geschuldet. Ein ,Manko“ stellt dies in der Perspektive des Interpreten des-
wegen dar, weil ,das Problem der Kontingenz der Bestimmung des jeweiligen Etwas,
des Einzelnen® eine ,offene Flanke® dieser Logik darstelle. Wenn man ,,prinzipientheo-
retisch® vorgehe, um logische Rechtfertigung bemiiht, miisse auch das Problem der
Kontingenz Thema ,theoretischer Letztbegriindung” (S. 100) werden. Cohen selbst
habe dieses Problem wahrgenommen, ohne es befriedigend gelést zu haben.

184



Diese Inkonsequenz der Cohenschen Logik kénnte sich aber auch als Spur zu der
Einsicht zeigen, dass sich Kontingenzen, zumal die im Lauf eines individuellen Lebens
erfahrenen, nun eben einmal nicht so ,letztbegriinden® lassen, dass sie gleichsam sté-
rungsfrei ,verstanden® werden konnen. Als die Kehrseite der in der Perspektive des
Prinzipientheoretikers wahrgenommenen Schwiche Cohens ist auch eine Stirke zu ent-
decken, wenn man zugesteht: Nicht vermag — wie im Deutschen Idealismus — die
logische Fundierungsbemiihung die erfahrenen Kontingenzen zu beherrschen, sondern
der menschlich-allzumenschlichen Deutungsintention bieten sich die in der Geschichte
der Religion ausgebildeten Symbole an. Sie tragen einen Mehrwert an Bedeutung.
Kénnte der Begriff der Kontingenz nicht eben fiir eine Grenze der logischen Begriin-
dungsanstrengung stehen, die kontrolliert zu iiberschreiten eben nicht mehr der Wis-
senschaft, sondern der (gewiss in philosophischer Asthetik zu fundierenden) Kunst ob-
liegt, der Kunst als Medium der Darstellung auch von Religion? Und liegt es nicht im
Werk Cohens selbst begriindet, dass seine beiden grossen Schiiler, Franz Rosenzweig
und Ernst Cassirer, wenngleich auf unterschiedlichen Wegen, den Anspruch der Erkennt-
nistheorie mit einer Anerkennung des Unbestimmbaren zu vermitteln gesucht haben?

Es fiigt sich in die Reihe der fiir die Rezension ausgewihlten Beitrige, dass Helmut
Holzhey (Ziirich) nach der Miglichkeit einer transzendentalen Religionsphilosophie fragt.
Im Zuge dieser Frage sucht er den systemtheoretischen Ort der Religion auf. Diesen zu
bestimmen sei auch Cohen nicht leicht gefallen. Nicht schon die aufklirerische Funk-
tion einer ethischen Interpretation der Religion sei als sein origineller Beitrag anzusehen
und auch nicht die regulative Funktion der Gottesidee ,fiir die Verwirklichung des
Guten in der menschlichen Welt“ (S. 155), sondern die ,Eigenart® des ,/nhalts der
Religion® als , kritischer Erginzung gegeniiber Logik, Ethik und Asthetik“ (S. 158). Mit
einem anderen Akzent als etwa bei M. Zank (oder auch neuerdings F. Albertini) wird
»die Konstitution (Erzeugung) des Anderen als des ,Nebenmenschen'® hier in eine
zentralere Stellung eingeriickt als die Konstitution des menschlichen Individuums in der
selbst vollzogenen Umkehr des je eigenen Siindenbewusstseins in Korrelation zu dem
die Versshnung vollzichenden Gott (S. 157.161). Das Fazit lautet: Auch wenn Cohen
die ,,systemtheoretische Verlegenheit“ seiner Religionsphilosophie nicht aufzulésen ver-
mochte, so hat er doch die Aufgabe einer um ,Kritik wie [. ..] Sinngebung religioser
Traditionen® (S. 163) bemiihten Kulturphilosophie auf sich genommen. Ob die phi-
losophische Aktualitit der Frage nach Religion allerdings in der Minimalbestimmung an
der Grenze der Ethik schon erschopft sei, dass ,angesichts des faktischen Entwicklungs-
standes der Kultur ,auf das Surrogat der Religion praktisch nicht verzichtet werden™®
kénne (S. 158.163), mag am Ende offen bleiben.

Tuttlingen Hans Martin Dober

BEN-CHORIN, SCHALOM, Ich lebe in Jerusalem. Ein Bekenntnis zu Geschichte
und Gegenwart, Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2003 (= Schalom Ben-
Chorin. Werke 2), 216 S., kartoniert, € 24,95; CHF 44,60; ISBN 3-579-
05341-8.

Im ersten Band der von Verena Lenzen herausgegebenen und eingeleiteten Werke be-
schreibt Schalom Ben-Chorin seine ,,Jugend an der Isar®, seinen Werdegang, prigende

185



Eindriicke und seine Liebe zu Miinchen, die iiber seine Emigration nach Israel bestehen
blieb. Im zweiten Band geht es um sein Leben in Jerusalem von seiner Ankunft (1935)
bis in sein hohes Alter. Dieses Buch erschien bereits vor dem Tode des Autors (1999) in
fiinf Auflagen. Er wollte nicht eine klassische Autobiographie schreiben und hat vieles
rein Private ausgelassen. Im Zentrum steht Jerusalem, die Stadt, die fiir Schalom Ben-
Chorin zum Zufluchtsort und zum Schicksal wurde. Zwar hatte er auf der Flucht vor
den Nazis schon die Fahrkarte nach Argentinien gebucht. Aber dann hérte er doch auf
den Rat einer nichtjiidischen Bekannten in Miinchen und folgte seiner inneren Stimme,
der Stimme eines Menschen, der das Land der Juden mit seiner Seele suchte. Jerusalem
war bei seiner Ankunft noch eine kleine Provinzstadt und wurde erst nach dem Unab-
hingigkeitskrieg zur Hauptstade Israels, die auch geopolitisch eine bedeutende Rolle
spielte.

Schalom Ben-Chorin erzihlt die neueste Geschichte Jerusalems nicht aus der Sicht
eines nach ,Objektivitit strebenden Historikers, sondern seine erlebte, erlittene und
von ihm gedeutete Geschichte. So ist dieses Buch ein Buch der Begegnung mit zahl-
reichen, héchst unterschiedlichen Zeitgenossen und der Begegnung mit dieser einma-
ligen Stadt mit ihrer speziellen ,theopolitischen Bedeutung. Sie ist die Stadt, ,in der
man zusammenkommen soll“ (Ps 122,2), die Stadt, die ihn trotz aller bedrohlichen
Krisen und Kriege fasziniert und bezaubert.

Mit grosser Liebe und unverkennbarem Humor berichtet er im Kapitel ,,Seitenwege
zum Himmel® (S. 49ff.) iiber die magnetische Anziechungskraft Jerusalems auf Sektierer
aller Art. Im Anschluss an Kierkegaard folgert er: ,Dort, wo Religion bereits Institution
geworden ist, Kirche, Kultusgemeinde, woméglich mit Hierarchie und Biirokratie, ist
das Wagnis des Glaubens weitgehend ausgeschaltet. Der Glaube ist biirgerlich rehabi-
litiert, wird genau das, was er nicht sein soll: eine gesellschaftliche Lebensversicherung®
(S. 50). Wie sehr Schalom Ben-Chorin selber auch bereit war, mutig Neues zu wagen,
das kommt auch dort zum Ausdruck, wo er seinen eigenen Beitrag als Vorkdmpfer der
religiosen Erneuerung, der jiidischen Reformbewegung in Israel und des jiidisch-christ-
lichen Gespriches schildert. Besonders beriihrt hat mich das letzte Kapitel ,Der blii
hende Mandelzweig®, das den biographischen Hintergrund des Liedes , Freunde, dass
der Mandelzweig wieder blitht und treibt [...]“ schildert. Er selber zihlt dieses im
deutschsprachigen Raum (vor allem durch die Kirchentage) bekannt gewordene Lied zu
seinen schonsten Erfolgen. Als es dann auch in das Evangelische Gesangbuch aufge-
nommen wurde, erzihlte er stolz seiner Frau, er sei wohl der erste jiidische Autor, der in
ein evangelisches Gesangbuch aufgenommen wurde. Worauf sie antwortete: ,,Der zwei-
te, denn Kénig David war schon vor dir® (S. 2).

Schalom Ben-Chorin doziert nicht. Er erzihlt und entfaltet ein Thema, immer
wieder ausgehend von eigenen Begegnungen, brieflichen Kontakten und entsprechen-
den Anekdoten. So wird es einem beim Lesen nie langweilig. Riickblickend charakte-
risiert er sein eigenes Lebenswerk so: ,Ich blieb immer ein Grenzginger: zwischen
Literatur und Journalistik und schliesslich, im Laufe der Jahre, auch noch Grenzginger

zwischen diesen Gebieten und der Theologie, die mein Schicksal wurde® (S. 156).

Frenkendorf Reiner Jansen

186



	Rezensionen

