
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Benbassa, Esther/Jean-Christophe Attias, Haben die Juden eine

Zukunft? Ein Gespräch über Identitäten, Zürich: Chronos Verlag 2003, 237 S.,

broschiert, 19,80; ISBN 3-0340-0562-8.

Es ist dies ein zumindest fur den deutschsprachigen Raum sehr ungewöhnliches Buch:
ein Zwiegespräch zwischen einem Professorenehepaar, das Jüdische Studien in Paris

unterrichtet und sich über das Judentum öffentlich austauscht. In Frankreich wurde
dieses Buch in einer sehr breiten Öffentlichkeit diskutiert und hat, vielleicht aufgrund
des unüblichen Formats, mehr Aufmerksamkeit erreicht, als dies Einfuhrungen ins

Judentum sonst tun. Anders als der Titel es verlauten lässt, kreist es in grossen Teilen

um die Vergangenheit und Gegenwart der Juden und nur am Ende um ihre Zukunft.
Man beginnt, wie in einer üblichen Einführung, mit der Diskussion, was das Wort

Jude' bedeutete und bedeutet, wandert über Antisemitismus und Zionismus weiter zu
Themen wie Säkularisierung und Rolle der Frau bis zum Verhältnis zwischen Israel und
der Diaspora sowie der Freiheit jüdischer Intellektueller. Kurz und gut: das gesamte
Spektrum jüdischen Lebens und Leidens wird vom Ehepaar Benbassa-Attias auf 230
Seiten abgedeckt. Manches liest sich sehr anregend, wie etwa die Diskussionen um die
moderne Gespaltenheit jüdischer Existenz oder die vielfältigen Diasporaidentitäten
(Attias: „Denn man ist nicht nur Jude von dort, wo man ist, sondern auch von dort, wo
man war", S. 14). Anderes plätschert in Platitüden dahin („eine italienische Mutter
kann genauso dominant sein wie eine jüdische Mutter", S. 172). Bedauerlich ist die
fehlende Kapiteleinteilung im Text, die dem Ganzen schärfere Konturen verleihen
würde.

Eine begrüssenswerte Betonung liegt auf der Rolle der Juden, ihre Geschichte aktiv
mitzubestimmen. Daher sehen Benbassa und Attias die moderne Hervorhebung von
Verfolgung und insbesondere der Schoah als konstitutives Element der modernen
jüdischen Identität kritisch. Das Buch ist einer grossen Zahl von Lesern zu empfehlen, die
nicht frontal erfahren wollen, was Judentum ist, sondern auf dialogische Weise einen

Zugang erhalten, der der Komplexität des Judentums gerecht wird. In den Worten von
Attias: „Das Wort jüdisch ist etwas Abstraktes. Um es mit Inhalt zu füllen, muss man
die grosse kulturelle und sogar die religiöse Vielfalt miteinbeziehen, welche im Laufe der

Jahrhunderte ständig gewachsen ist" (S. 14).

München Michael Brenner

170



Surall, Frank, Juden und Christen — Toleranz in neuer Perspektive. Der
Denkweg Franz Rosenzweigs in seinen Bezügen zu Lessing, Harnack, Baeck und
Rosentstock-Huessy, Gütersloh: Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus 2003,
392 S„ kartoniert, 39,95; ISBN 3-579-05396-5.

Die sorgfältig gearbeitete, mit Literaturliste und Personenregister versehene Studie
leistet ein Dreifaches: Zunächst füllt sie eine Lücke in der Rosenzweig-Forschung, indem
sie die komplementäre Verhältnisbestimmung von Judentum und Christentum, wie sie

dieser im Stern der Erlösung entfaltet hat, von seinem Briefwechsel mit Eugen Rosen-

stock-Huessy her beleuchtet (Kap. 4). Der Briefwechsel zeigt detailreich den faszinierenden

Prozess, wie sich einzelne seiner theologischen Gedanken in Abgrenzung und
Zuordnung zu Rosenstock präzisieren. So stellt er z. B. das Judentum als priesterliches
Volk dem Christentum als „inneren Feind" (S. 220) entgegen und spricht vom
„jüdischen Dogma" (S. 197), das die Weltmacht des Christentums besagt, wie auch

vom entsprechenden christlichen Theologumenon des notwendig verstockten Judentums,

das erst in messianischer Zeit, wenn das Christentum die Aufgabe der Weltmission

erfüllt hat, sich erübrigen wird. Rosenzweigs Überwindung des philosophischen
Relativismus und sein Denken der Offenbarung zeigen, wie er methodisch der
dialektischen Theologie nahesteht und versucht, historisch gewachsenes jüdisches und christliches

Selbstverständnis ernstzunehmen und aufeinander zu beziehen. Das Ringen um
ihre inhaltliche Zuordnung zeugt davon, dass es ihm nicht um eine gemeinsame
Schnittmenge ging, welche ein klassisches Toleranzdenken gesucht hatte, wie Surall
ausführt.

Rosenzweig in die Tradition des Toleranzdenkens einzuordnen ist denn auch die
zweite Leistung des Buches. Nach einem historischen und systematischen Überblick
über den Toleranzbegriff (Kap. 1) skizziert es das Toleranzdenken Lessings (Kap. 2), der
der deutschen Aufklärung einen „bleibenden Orientierungsrahmen" (S. 13) schuf, sowie

jenes von Harnack und Baeck (Kap. 3). Wir erfahren, wie sich Rosenzweig mit ihnen
auseinandergesetzt hatte, die je durch eine „idealistische Reduktion" (S. 157) das Wesen
der Religion bestimmten. Durch dieses reduktive Vorgehen entstand jedoch eine

„innere Intoleranz" (S. 159) gegenüber den Religionen, die sich nicht auf Ethik und
Vernunft (Lessing), auf einen historischen Jesus (Harnack) oder auf den ethischen
Monotheismus (Baeck) reduzieren liessen. Bezüglich der „äusseren Toleranz" bieten die
beiden letzteren gemäss Surall ein reduktiv-exklusives Toleranzmodell, da sie beim
andern nur anerkennen, was mit dem Wesen der eigenen Religion übereinstimmt, Lessing
jedoch ein reduktiv-egalitäres, da vom Spezifischen der Religionen gänzlich abstrahiert
wird.

Schliesslich fragt Surall nach der Aktualität von Rosenzweigs komplementärem
Toleranzdenken (Kap. 5). Er plädiert für Komplementarität von Judentum und
Christentum, auch wo diese inhaltlich heute neu bestimmt werden muss. Im Dialog „lebt
man nicht mit, sondern [. .] für den Andern" (S. 342). Da weder ein reduktives noch
ein exklusives Toleranzmodell, das ethisch den andern akzeptiert, obwohl es inhaltlich
keine Toleranz gibt, mehr ausreicht, kann der aktuelle Toleranzdiskurs durch den
Gedanken der Komplementarität bereichert werden. Dies gelingt jedoch nur, wenn eine

gemeinsame Perspektive und die Anerkennung der unterschiedlichen religiösen
Selbstverständnisse ernstgenommen werden.

Bad Schönbrunn Christian Rutishauser

171



Gerhards, Albert/Andrea Doeker/Peter Ebenbauer (ed.), Identität
durch Gebet. Zur gemeinschafisbildenden Funktion institutionalisierten Betens

in Judentum und Christentum, unter Mitarbeit von Stephan Wahle, Paderborn,

München, Wien, Zürich: Ferdinand Schöningh 2003 Studien zu

Judentum und Christentum), 430 S., kartoniert, 44,90; ISBN 3-506-
72368-5.

Die sechzehn Beiträge gehen auf ein interdisziplinäres Symposion zurück, das 2001 im
Rahmen des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten, inzwischen
eingestellten Sonderforschungsbereiches 534 „Judentum - Christentum" an der Universität
Bonn stattgefunden hat. Hauptanliegen dieses Projektes war es, die identitätsstiftenden
Momente im Judentum und im Christentum herauszustellen, wobei Gebete als zentrale

Vollzüge der Gottesbeziehung im Sinne der Selbstvergewisserung und Bekräftigung als

besonders wichtig erachtet wurden. Im Zentrum des Bandes steht die Beschäftigung mit
zwei Texten, dem Achtzehngebet Jamidd) und dem Vaterunser. Daneben werden
allerdings auch zahlreiche andere Gebete berücksichtigt, so dass aus unterschiedlichen
Blickwinkeln Einblicke in unterschiedliche mit frühjüdischem und christlichem Gebet

zusammenhängende Fragen und Probleme der gegenwärtigen Forschung geboten werden.

Im einzelnen gliedert sich die Sammlung nach einer ausführlichen Einleitung
durch die Herausgeber in fünf Kapitel: I. Möglichkeiten und Grenzen eines
jüdischchristlichen Vergleiches liturgischer Gebetstraditionen; II. Jüdisch-liturgisches Beten in
zwischen-testamentlicher und rabbinischer Zeit; III. Neutestamentliche Impulse aus
dem Kontakt mit jüdischen und paganen Gebetstraditionen; IV. Rezeptionsgeschichten
von Gebetstexten im Kontext religiöser Identitätsbildung; V. Theologie und Anthropologie

im Spiegel liturgischer Gebetsformulare. In einem grundlegenden methodologischen

Aufsatz erörtert Paul Bradshaw die Zulässigkeit von Vergleichen zwischen

frühjüdischen und christlichen Gebeten angesichts neuerer Einsichten in den literarischen
Charakter von Gebetstexten als „living literature". Gebete sind (meist) nicht in einem

„Urtext" auf uns gekommen. Parallelen können daher nicht anhand von Einzeltexten,
sondern nur im Hinblick auf die ihnen gemeinsamen Strukturen untersucht werden.

Mit der Verhältnisbestimmung zwischen Judentum und Christentum und damit auch
der Rekonstruktion des „jahrhundertelangen Ringens um Kontinuität und Differenz"
vor dem Hintergrund eines neueren Erklärungsansatzes, der von Daniel Boyarin in die
Diskussion eingeführt wurde, befasst sich Gerhard Rouwhorst. Er stellt anhand des

Vergleiches des eucharistischen Gebetes mit der birkat ha-mazon, dem (rabbinischen)

Mahlgebet, heraus, dass sich das Gebetsverständnis des frühen Christentums wie das des

rabbinischen Judentums erst allmählich und in enger Auseinandersetzung miteinander
entwickelt hat. Die von Boyarin vorgeschlagene „Jakob-Esau'-Metapher zur Beschreibung

des Prozesses der Auseinanderentwicklung der beiden Traditionen scheint daher,

trotz Vorbehalten, geeigneter zu sein als jene Modelle, nach denen jüdisches Beten
entweder schlicht als der Vorläufer des christlichen Gebetes erachtet wird oder nach
denen sich christliche Liturgie sogar in Antithese zu jüdischem Beten entwickelt hätte.
Der materialreiche und in methodischer Hinsicht gewohnt vorsichtige Beitrag von
Johann Maier stellt die verwertbaren Texte und Nachrichten über die „liturgische(n)
Funktionen der Gebete" in den Qumran -Texten zusammen. Das Fazit ist ernüchternd:
Der Sitz im Leben der Fragmente und Handschriften liturgischen Charakters aus den
Höhlen vom Toten Meer lässt sich zwar gut mit dem Jerusalemer Tempel in Verbindung

172



bringen, doch über ihre Verwendung in der postulierten Gemeinschaft von Qumran
bzw. dem yahad lässt sich (vor allem aufgrund der Damaskus-Schrift) nicht viel mehr

sagen, als dass in dieser Gemeinschaft Benediktionen gesprochen wurden. Die in den
Höhlen gefundenen liturgischen Texte selbst wurden also vielleicht gar nicht im Rahmen

irgendeiner Liturgie benutzt, sondern dort nur zu Studienzwecken aufbewahrt,

„um sie im erhofften neuen Tempel der Endzeitperiode wieder verwenden zu können"
(S. 105). Spekulativer sind die Ausführungen von Joseph Tabory, „The Precursers of the

Amidah", in denen er anhand einiger Nachrichten in der rabbinischen Literatur zu den

Standmannschaft-Liturgien (ma'amadot), die unter anderem als eine Art Ersatz für
tägliche Opfer eingeführt worden seien, der Frage nach den Vorläufern des Achtzehngebetes

nachgeht. Für Vorläufer in der Entwicklung einer nicht-priesterlichen Liturgie
kann Tabory daneben auf die Rezitation des „Höre Israel" (Dtn 6,4), den Segen für
König und Priester (Mischna Sota 7,7-8) und auf die Liturgien fur Fasttage (Mischna
Ta'aniyot) verweisen. Doch wie das für die Rekonstruktion der Vorgeschichte des

Achtzehngebets scheinbar so wichtige Kapitel 51 des Buches Jesus Sirach, mit seinen

auffälligen wörtlichen und thematischen Entsprechungen zum Achtzehngebet, verraten
diese Nachrichten über eine liturgische Verwendung von Gebeten in der Zeit vor der

Tempelzerstörung sehr wenig. Im Unterschied zu der auch im Beitrag von Ruth Langer
diskutierten These von Ezra Fleischer, der eine Anordnung des Textes der camida und
seine regelmässige Verwendung erst für die Zeit nach 70 n.Chr. annimmt (vgl. Tarbiz

59 [1989/90], S. 397-441, wiederabgedruckt in: H. Mack [ed.], Studies in Jewish

Liturgy. A Reader, Jerusalem 2003, S. 101-145 [hebr.]), geht Tabory trotzdem von
regelmässigen, nicht-opferkultgebundenen Liturgien zur Zeit des Zweiten Tempels aus.
R. Langer zieht dann in „The Amida as Formative Rabbinic Prayer" die Linie der

Entwicklung des Achtzehngebetes weiter bis in amoräische Zeit, wobei sie dem Titel des

Bandes angemessener die positiven und negativen Identitätsäusserungen (birkat ha-

minim) in diesem Gebet fokussiert. Den neutestamentlichen Abschnitt der
Aufsatzsammlung eröffnet eine Untersuchung des „Vaterunsers als jüdische(m) Gebet" durch
Karlheinz Müller. Er kommt zu dem Ergebnis, dass das Vaterunser in der ältest-erreich-
baren Uberlieferung „nicht Ausdruck einer sich abgrenzenden Zugehörigkeit" ist,
sondern „in diesem durch und durch jüdischen Privatgebet sollen sich möglichst viele

Juden wieder finden" (S. 184). Ob man allerdings so weit gehen kann, anzunehmen,
Jesus von Nazaret hätte das Vaterunser „bei seinem Lehrer Johannes, dem Täufer,
kennen und beten gelernt" (S. 184), scheint mehr als fraglich. Wichtiger ist die
Einsicht, dass erst die Rezeption darüber entschieden hat, dass das Vaterunser als jüdisches
Gebet, trotz aller Parallelität etwa zu dem sicher erst später in die rabbinische Liturgie
eingeführten Kaddisch, unakzeptabel wurde. Wie eigenständig die Entwicklung christlichen

Betens schon in frühester Zeit verlief, zeigt sich dann auch an Karl-Heinrich
Ostmeyers Untersuchung über die „identitätsstiftende Funktion der Gebetsterminologie

im Johannesevangelium" und an Niclas Försters „Bemerkungen zum Unterschied

von Gebet und Magie auf dem Hintergrund neutestamentlichen Gebetsglaubens". Der
christlichen Rezeptionsgeschichte des Psalters (Egbert Ballhorn), der aneignenden
Rezeption eines Psalms in der gnostischen Pistis Sofia (Martina Janßen), dem Gebet 1.

Clem 59 — 61 als dem zweiten bedeutenden Zeugnis christlicher Gebetssprache nach

dem Vaterunser (Hermut Lohr), der Vaterunser-Exegese bei Origenes (Harald Buchinger)

sowie der Interpretation des Vaterunsers zwischen Ethik und Liturgie bei Theodor

von Mopsuestia (Clemens Leonhard) sind die Beiträge im vierten Teil gewidmet. Das

Verhältnis und die Analogien zwischen christlichen Gebeten und jüdischer Liturgie

173



beschreiben Reinhard Messner und Martin Lang anhand des eucharistischen Hochgebetes

in der Anaphora der Apostel Addai und Mari und des shemac Yisra'el und seinen
Benediktionen. Marcel Poorthuis schliesslich wendet sich dem Gebet Elohai neshama

aus dem Morgengebet zu und untersucht aufgrund verschiedener Rezensionen dieses

kurzen mittelalterlichen Gebetes Kernfragen religiöser Anthropologie im rabbinischen

Judentum wie die Trennung von Leib und Seele. Insgesamt gibt gerade der abschliessende

Beitrag einen Hinweis darauf, dass rabbinisch geprägte Gebete stets auch vor
dem Hintergrund ihrer mittelalterlichen Rezeption analysiert werden müssen.
Zusammenfassend ist zu dem Band also zu bemerken, dass der innerjüdischen (mittelalterlichen

und neuzeitlichen) Rezeption von Gebetstexten wie dem Achtzehngebet, aber
auch anderer Gebete wie der des Kaddisch in dem Band etwas zu wenig Aufmerksamkeit

geschenkt wird. Dies fällt insbesondere deshalb auf, weil fast die Hälfte der Artikel
der christlichen Rezeption jüdischer Gebete gewidmet ist. Dass es auch eine innerjü-
dische, sich teilweise schon in den unterschiedlichen Fassungen der Gebete widerspiegelnde

Rezeptionsgeschichte gegeben hat, scheint nur in einigen Anmerkungen des

abschliessenden Beitrages auf.

Tübingen Andreas Lehnardt

Brenner, Michael et al. (ed.), Jüdische Geschichte lesen. Texte der jüdischen
Geschichtsschreibung im 19. und 20. Jahrhundert, München: C. H. Beck

2003, 448 S., broschiert; ISBN 3-406-50960-6;

Brenner, Michael / David N. Myers, Jüdische Geschichtsschreibung heute.

Themen, Positionen, Kontroversen. Ein Schloss Elmau-Symposion, München:
C. H. Beck 2002, 308 S., broschiert, 36,90; ISBN 3-406-48878-1.

Beide Bände stellen wertvolle Beiträge zur historiographischen Diskussion im Bereich
der jüdischen Geschichte dar. Das Buch über die „Geschichtsschreibung heute"
entstand in der Folge einer Tagung des Jahres 2002. Das gesamte Projekt wird durch die
Deutsche Forschungsgemeinschaft gefördert. Die vielfältigen neuen Ansätze der

Geschichtsschreibung werden durch zwei Autoren kontradiktorisch dargestellt. Ein Dritter,

meist eher Vertreter der „allgemeinen Geschichte", beschäftigt sich hierauf mit dem
Diskurs innerhalb der jüdischen Historiographie (beispielsweise Jan Assmann, Ute Fre-

vert, Rogers Bruebaker). Es geht um die grossen Problemfelder des Einflusses von
Ideologien, der Frage nach einer Trennung zwischen kollektivem Gedächtnis und
wissenschaftlicher Geschichtsschreibung, der religiösen Modernisierung, der Frauengeschichte,

der Legitimität einer „nationalen" Historiographie und der grundlegenden
Kontroverse in der Geschichtsschreibung über die Schoah (Platz der Opfer, „erklären"
des Massenmords aus Strukturprozessen).

Grundlegende Fragestellung bleibt die Einordnung der jüdischen in die allgemeine
Geschichte. Friedrich Wilhelm Graf weist auf Studien hin, die die jüdische Rezeption
der Aufklärung erfolgreich in den weiteren geistesgeschichtlichen Zusammenhang stellen.

Yifaat Weiss (Haifa) debattiert mit Ulrich Herbert (Freiburg i. Br.) über die

Bedeutung der Quellen von Opfern in der Geschichtsschreibung über den Massenmord

174



an den europäischen Juden. Shmuel Feiner betont die Fruchtbarkeit neuer Konzepte für
die Analyse des Modernisierungsprozesses unter den Juden („religiöse Haskalah, Ak-
kulturation, Erfindung einer Tradition").

Diese neuen Ansätze werden auch in den Quellentexten des dazu ergänzenden
Bandes wiedergegeben, der im Jahr 2003 erschienen ist. Neben Klassikern wie Jost,
Graetz und Dubnow kommen jüngere Autoren zur Sprache bis hin zu Saul Friedländer
oder Susannah Heschel. Es geht auch hier um die Grundprobleme: die Beziehung
zwischen Israel und der Diaspora, die Kontroverse um die „Assimilation, die Bedeutung
der Judenfeindschaft für den Erhalt des Judentums" etc. Teilweise finden sich aber

philosophische Äusserungen, etwa diejenige von Emil L. Fackenheim über die Pflicht
zum Weitergeben der jüdischen Tradition oder ein Exzerpt aus dem Stern der Erlösung
von Franz Rosenzweig, beides keine „Texte jüdischer Geschichtsschreibung" im engeren
Sinne, aber sehr einflussreich. Viele Texte wurden aus dem Englischen und
Neuhebräischen übersetzt. Ältere Orthographiefehler wurden zwar gekennzeichnet, andere
nicht korrigiert (S. 254 sollte vom Wirtschaftshistoriker Simon Kuznets, aber nicht
„Kuzniz", die Rede sein).

Nur kurz angedeutet wird die Entdeckung des orientalischen Judentums seit den
1970er Jahren. Etwas zu kurz - auch wenn es hier mehr um Methode als Geographie
geht - kommen die osteuropäischen jüdischen Flistoriker, nur Simon Dubnow, Je-
cheskel Kaufmann und Raphael Mahler sind vertreten. Ein Aufsatz zur Entstehung der

neuen postkommunistischen jüdischen Geschichtsschreibung seit 1989 wäre auch

unterzubringen gewesen.
Bisher musste man auf alte deutsche (Julius Höxter) oder neuere amerikanische

(Paul R. Mendes-Flohr) Quelleneditionen ausweichen. Beide Bände werden zu
Standard-Textbooks für Studenten werden, und auf den dritten Band, die versprochene
Gesamtübersicht, darf man gespannt warten.

Dossenheim Uri R. Kaufinann

Wyrwa, Ulrich (ed.), Judentum und Historismus. Zur Entstehung der jüdischen

Geschichtswissenschaji in Europa, Frankfurt a. M., New York: Campus
Verlag 2003, 258 S., kartoniert, 34,90; ISBN 3-593-37283-5.

Der von dem Berliner Historiker U. Wyrwa herausgegebene Sammelband, zu dem

insgesamt zehn Autorinnen und Autoren beigetragen haben, beschäftigt sich aus
unterschiedlichen Blickwinkeln mit der Entstehung und Entwicklung einer modernen

jüdischen Historiographie im 19. Jahrhundert. In einer als Einleitung konzipierten und
chronologisch angelegten Darstellung wendet sich Wyrwa zunächst einigen der

wichtigsten Vertreter der modernen jüdischen Geschichtswissenschaft zu. An deren Œuvre
sucht er den Nachweis zu führen, dass die zugleich von und über Juden verfasste

historische Forschung bis in das 20. Jahrhundert hinein einer transnationalen Perspektive

verpflichtet geblieben ist.

Auch die Zusammenstellung der Beiträge ist darauf angelegt, dem Lesepublikum
zumindest einen teileuropäischen Überblick über die Entstehung einer kritischen
jüdischen Historiographie zu geben. So widmen sich die im ersten Teil zusammengestellten

Aufsätze den Entwicklungen in verschiedenen Ländern des Kontinents - neben

175



Deutschland (J. Ehrenfreund) sind es die Staaten England (M. B. Hart), Frankreich (P.
Simon-Nahum), Italien (G. Luzzatto-Voghera) und Polen (F. Guesnet). Unbeschadet
des jeweils nationalen Kontexts, der in den Abhandlungen thematisiert wird, stimmen
sie doch alle zumindest in der Beobachtung überein, dass die deutschsprachige Wissenschaft

des Judentums vielfältigen Einfluss auf die Entwicklungen in den Nachbarländern

genommen hat. Vor allem Heinrich Graetz' Publikationen konnten demnach eine

eminente Wirkung entfalten — sei es, dass sie als Beispiele vorbildlicher wissenschaftlicher

Praxis Modell standen oder aber im Gegenteil als Provokation empfunden wurden,

gegen die es „Kontrapunkte" zu setzen galt.
Mit systematischen Fragestellungen beschäftigt sich der zweite Teil des Bandes, der

den deutschen Sprachraum ins Visier nimmt, in dem sich aber nur noch C. Hoffmann
ausschliesslich mit der wissenschaftlichen Historiographie auseinandersetzt. Hoffmann
zieht das Verbürgerlichungsparadigma heran, um zu einer sozialen Kontextualisierung
der deutschen Wissenschaft des Judentums im Kaiserreich zu gelangen. Einen anderen

Weg beschreitet A. Gotzmann, der das Umfeld der jüdischen Theologie ausleuchtet und
dem es vornehmlich um den Nachweis geht, dass während der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts ein modernes Geschichtsverständnis ins Zentrum der kulturellen
Deutungsmodelle rückte. Auf diese Weise seien die deutschen Juden in der Lage gewesen,
bürgerliches und religiöses Leben als getrennte Sphären aufeinander zu beziehen. Nach
der Funktion von vergangenheitsbezogenen Literaturgattungen ausserhalb der
Fachwissenschaft fragen die Autorinnen G. von Glasenapp und M. Gebhardt. Während Gla-

senapp anhand ausgesuchter Beispiele des 19. Jahrhunderts die identitätsstiftende und -
konsolidierende Absicht jüdisch-historischer Romane herausarbeitet, betrachtet
Gebhardt Autobiographien deutscher Jüdinnen und Juden, die zwischen 1890 und 1932
verfasst wurden. Ihre Analyse der privaten Geschichtsbilder führt zutage, dass auch

diese, ähnlich wie die fiktionalen Texte, darauf abhoben, Lösungsversuche für die

antizipierten Probleme der Gegenwart zu unterbreiten.
Insgesamt handelt es sich um einen Band, der zwar ausdrücklich noch keinen

Anspruch darauf erhebt, eine komparativ angelegte Synthese der europäisch-jüdischen
Historiographiegeschichte zu bieten, dem aber als konzeptionell und inhaltlich gelungene

Sammlung von Essays zahlreiche Leserinnen und Leser zu wünschen sind.

Hamburg Andreas Brämer

Mechoulan, Henry, Les Juifs du silence au siècle d'or espagnol, Paris:
Editions Albin Michel S.A. 2003 Collection «Présences du judaïsme/
Poche»), 237 S., broschiert, 12,-; ISBN 2-226-14271-1.

Das vorliegende Buch wurde von einem hervorragenden Kenner des iberischen Judaismus

und der daraus resultierenden Diaspora verfasst. Seine Aussage findet einen ganz
besonderen Anklang in unserem Zeitalter, da zahlreiche jüdische und nicht-jüdische
Zeitgenossen durch totalitäre Gewaltherrschaft zum Schweigen gezwungen wurden.

Beachtenswert ist die vom Verfasser bereits im Titel angedeutete Opposition
zwischen dem (wiewohl von Dekadenz durchdrungenen) Glanz des spanischen Goldenen
Zeitalters (1550-1650) und dem Terror und dem Leid, die der kryptojüdischen
Bevölkerung der Iberischen Halbinsel zugefügt wurden. Henry Méchoulans Fachwissen

176



verdanken wir eine überwältigende Schilderung der erlittenen Qualen. Er beschreibt
sowohl die zahlreichen namenlosen Opfer als auch das Schicksal bekannter Persönlichkeiten.

Das erste Kapitel liefert den Schlüssel zu seinem Werk. Dort beschreibt er die

Ursprünge des Kryptojudaismus. Seit Menschengedenken sind in Spanien Juden angesiedelt,

ihre Anwesenheit ist seit dem Konzil von Elvira (300-301) urkundlich belegt.
Bereits zu jener Zeit war jeder Umgang mit Juden verboten. Schon damals verhinderte
die Kirche ein gutes Verhältnis zwischen Christen und Juden und verursachte dadurch
Hass und Diskriminierung.

Im Westgotenreich (612-621) fanden Zwangsbekehrungen statt, es entstand
daraufhin ein geheimes Judentum der sogenannten Kryptojuden („Conversos"). 1108 wurde

in Toledo eine grosse Anzahl Juden massakriert. In den darauf folgenden Jahren
musste die jüdische Bevölkerung erkennbare Zeichen tragen. Dies bewirkte eine tatsächliche

Absonderung von Juden und Christen.
Hasserfüllte Prediger stifteten 1391 das grosse Blutbad an, das in ganz Spanien

zahllose Gemeinden auslöschte. Ab dem 15. Jahrhundert gab es ghettoartige
Wohnbegrenzungen, und Juden wurde der Zugang zu zahlreichen Berufen untersagt. Gleichzeitig

verursachten — noch vor der Zeit der Inquisition - Zwangsbekehrungen nach

verhetzten Predigten die Entstehung eines geheimen Judentums. Im Jahre 1484 trat
dann die eigentliche inquisitoriale Gesetzregelung in Kraft. Zwangsausweisungen fanden

ab der Zeit um 1480 statt, im Jahre 1492 folgte die von Ferdinand und Isabella

verordnete Vertreibung sämtlicher Juden aus Spanien.
In Portugal wurden ausgewanderte Juden zur Taufe gezwungen, und die „Conversos"

waren den Verfolgungen durch die Inquisition ausgesetzt.

Infolge der Vertreibung der spanischen Juden im Jahre 1492 gab es in Spanien — in
Abwesenheit einer offiziell registrierten jüdischen Bevölkerung - während dreihundert
Jahren ein „jüdisches Problem". Diesem widmet H. Méchoulan sein Buch.

Eine ansehnliche Zahl vornehmer Wissenschaftler und Händler zählte im spanischen

Goldenen Zeitalter zur Minderheit der Kryptojuden („Conversos"). Doch
aufgrund ihrer Begabungen erschienen diese „neuen Christen" den „alten Christen"

(„Altgläubigen") als bedrohliche Konkurrenten. Als Reaktion darauf wurde im 15.

Jahrhundert der Begriff der „Reinheit des Blutes" eingeführt; aus der ursprünglich religiösen

Verfolgung wurde eine auf der Abstammung beruhende Diskriminierung. Im 16.

Jahrhundert galt der Artikel der limpieza de sangre schliesslich in ganz Spanien. Konvertiten

jüdischer Herkunft wurde der Zugang zu wichtigen Ämtern und Dienststellen verboten.

Trotzdem vermochten einige diese Hindernisse zu überwinden. Manche wurden

sogar gläubige Christen. Andere hingegen weigerten sich, von dem mosaischen Glauben

abzufallen. Doch diese überlebten nur, indem sie Listen einsetzten und im verborgenen
eine heimliche (unterirdische) Existenz führten.

Die nächsten Kapitel beschreiben den Kryptojudaismus (Kap. 2); das Geheimnis
und die ständige Angst der Menschen, verraten zu werden (Kap. 3); einige Prozesse

(Kap. 4); eine Parallele zu den Befürchtungen der Altgläubigen (Kap. 5); die erstaunlichen

Lebensläufe einiger herausragender Persönlichkeiten wie z. B. Menasse ben Israel

und Uriel da Costa illustrieren die Vielseitigkeit der Lage der Kryptojuden „Conversos"

(Kap. 6).

Genève Esther Starobinski-Safran

177



Wallenborn, Hiltrud, Bekehrungseifer, Judenangst und Handelsinteresse.

Amsterdam, Hamburg und London als Ziele sefardischer Migration im 17.

Jahrhundert, Hildesheim Zürich, New York: Georg Olms Verlag 2003
Haskala - Wissenschaftliche Abhandlungen 27), 572 S., gebunden, 78,—;

ISBN 3-487-11864-5.

Um es gleich vorweg zu sagen: Dies ist ein wunderschönes Buch. Belehrend, aufklärend,
ungeheuer faktenreich und sorgfältig recherchiert. Wegen der Materialftille ist es eigentlich

ein Nachschlagewerk, und als solches könnte es wegen der übersichtlichen Inhaltsangabe

und der aussagekräftigen Kapitelüberschriften sogar recht gut benützt werden.

Wer sich aber auf das gewinnbringende Abenteuer einlässt, das ganze Werk von vorne
bis hinten durchzuarbeiten, den nimmt Frau Wallenborn behutsam und umsichtig an
die Hand: Nachdem sie eingangs ihr Anliegen skizziert (S. 11-17) und sodann einen

(wahrscheinlich vollständigen) Uberblick über die Quellenlage und die vorhandene

Forschungsliteratur (S. 17-38) gegeben hat, stellt sie in dem Kapitel „Fragestellung
und Vorgehensweise" (S. 38-46) übersichtlich und detailliert ihr Vorgehen und den
Aufbau ihrer Arbeit vor. Bestechend dabei ist, dass Frau Wallenborn, der es auch darum

geht zu eruieren, inwieweit man die Geschichte der sefardischen (jüdisch-portugiesischen)

Gemeinden in Amsterdam, Hamburg und London als Erfolgsgeschichte werten
könne, klare Parameter angibt, mit deren Hilfe sich dieser Erfolg bzw. Misserfolg
eindeutig bestimmen lässt. Ein Manko der vorhandenen Literatur bestand ja gerade darin,
dass „meist unklar [bleibt], welcher Massstab der positiven Bewertung [. .] jeweils
zugrunde liegt" (S. 38). Des weiteren merkt sie kritisch an: „Weitgehend vernachlässigt
worden ist dagegen eine systematische Untersuchung der Frage, welche Rolle das

jeweilige christliche Umfeld [. .], speziell die Judenpolitik der Obrigkeiten, für die

erfolgreiche' Entwicklung der sefardischen Gemeinden spielten" (S. 39). Ihr Ziel hingegen

besteht darin: „sich damit auseinanderzusetzen, ob und inwieweit sich diese drei
Gemeinden im 17. Jahrhundert .erfolgreich' entwickeln konnten, worin dieser .Erfolg'
gegebenenfalls bestand und welche Rolle dabei das jeweilige christliche Umfeld spielte"
(S. 39). Hieraus folgt, dass „diese Arbeit sich [. .] als ein Beitrag zur Erforschung der

Beziehungsgeschichte zwischen Juden und Nichtjuden im christlichen Europa und
damit auch als ein Beitrag zur historischen Minderheitenforschung im allgemeinen
versteht" (S. 40). Ein ehrgeiziges Versprechen, das die Verfasserin, meine ich, glänzend
einlöst.

Die folgenden sechs Abschnitte behandeln diese Themen: Kap. 1 (S. 47-96)
beleuchtet die wirtschaftlichen, politischen und religiösen Strukturen der drei Städte
Amsterdam, Hamburg und London, woraus sich ein deutliches Bild für die Migrationsmotive

ergibt. Im 2. Kap. (S. 97-155) wird das Für und Wider bei der „Tolerierungs-
debatte" in den genannten Städten anhand von extensiv zitierten Quellen ausführlich in
ihrem zeitlichen Ablauf dargestellt. Danach nimmt Frau Wallenborn im 3. Kap. (S.

157-252) eine vergleichende Inhaltsanalyse der Tolerierungsdebatten vor. Im 4. Kap.
(S. 253-332) lernen wir die Entwicklung des Judenrechts (Gesetze, Einzelverfügungen
und Vereinbarungen zwischen den Sefarden und der respektiven Obrigkeit) bis zum
Ende des 17. Jahrhunderts kennen. Im 5. Kap. (S. 333-426) wird die Frage nach dem

wirtschaftlichen Erfolg der sefardischen Zuwanderer beantwortet, und im 6. Kap. (S.

427—514) schliesslich erfahren wir, wie weit es den betreffenden sefardischen Gemeinden

gelang, sich an ihren neuen Wohnorten als jüdische Religionsgemeinschaften zu

178



etablieren, wie frei sie bei der Ausübung ihrer Religion in der Öffentlichkeit waren und
wie weit ihre soziale Akzeptanz seitens der christlichen Gesellschaft gediehen war. Nur
am Rande sei noch erwähnt, dass die Verfasserin einem jeden einzelnen Kapitel eine
kurze Einleitung mit der Skizzierung ihres jeweiligen Vorgehens voranschickt, ein für
den Leser überaus nützliches Verfahren. Zum Schluss fasst sie unter der Überschrift
„Zusammenfassung" (S. 525-530) die Ergebnisse ihrer Untersuchung prägnant zusammen.

Eine ausführliche Bibliographie sowie ein Namenregister schliessen die vorzügliche

Arbeit ab, eine Arbeit, die darüber hinaus durch ihren klaren Stil, ihre Luzidität
und die Logik ihrer Argumentation besticht.

Auszusetzen gibt es wenig: Da die Drucküberwachung sehr sorgfältig betrieben
wurde, konnte ich nur ganz sporadisch Druckfehler finden. Wünschenswert (bei einem
solch enzyklopädischen Werk!) wäre allerdings noch ein Index der Sachbegrifife gewesen.

Ein wirkliches Gravamen ist in meinen Augen die Tatsache, dass die Verfasserin die
überaus zahlreichen, oftmals sehr langen niederländischen Originalzitate im Text nicht
übersetzt hat. Hinzu kommt, dass selbst ein des Niederländischen kundiger Leser (wie
der Rezensent) grosse Mühe hat, sie wegen ihres pompösen bürokratischen Stils und der
umständlichen und fremdartigen damaligen Orthographie zu verstehen.

Summa summarum-, Ich glaube, ich täusche mich nicht, wenn ich behaupte, dass

man den vorliegenden Forschungsbericht als einen Meilenstein in der Sefardenfor-

schung betrachten darf.

Tübingen Heinrich Kohring

Stern, Frank/Maria Gierlinger (ed.), Die deutsch-jüdische Erfahrung -
Beiträge zum kulturellen Dialog, Berlin: Aufbau Verlag 2003, 334 S., kartoniert,

17,50; ISBN 3-351-02547-5.

Der Dialog der Kulturen ist ähnlich wichtig wie der Dialog der Religionen. Dieses

Buch vertieft unser Interesse, unser Wissen, unser Engagement am deutsch-jüdischen-
hebräischen Dialog. Der Antisemitismus muss verdrängt werden; der politische und
kulturelle Antisemitismus ist ähnlich wie die religiöse Judenverachtung eine Verhinderung

von Verständnis füreinander, die dringend nötig und möglich ist.

Die Shoah, der Holocaust hat die Begegnung bedroht, oft unterbrochen, aber Gott
sei Dank nicht ausgelöscht, sondern oft sogar neu ermutigt. Sie hat sich stärker
entwickelt als wir ahnen: Das wird im Vorwort von Frank Stern (Dann bin ich um den

Schlafgebracht. Ein Jahrtausend jüdisch-deutsche Kulturgeschichte, Berlin 2002) und vor
allem von Guy Stern, einem 1922 geborenen Deutsch-Amerikaner, heute Professor in
Detroit, in seiner ausführlichen Einleitung sowie den folgenden Beiträgen geschildert:
1. Wissenschaft und Vision; 2. Eine Kultur der Andersdenker; 3. Visuelle Kultur: das

Bildergebot; 4. Kultur und Politik (das deutsch-amerikanisch-israelische Dreieck. Die
Darstellungen uns meist wenig bekannter Verfasser aus Israel, England, den USA,
Deutschland, Österreich schildern Erfahrungen, Begegnungen aus ganz unterschiedlichen

Perspektiven.

Guy Stern betont die Gestalter der Kultur an Hand von „Nebenfiguren" - nicht die

berühmten Herzl, Freud, Heine - in vielen Bereichen wie Journalistik, Psychologie,

Theologie, Sozialwissenschaften, Linguistik, Naturwissenschaft, Technologie, Welt der

179



Künste, Literatur, Geographie, Gechichte. Dieser Rundgang zeigt eine „unauslöschliche
Spur an Gedankengut wissenschaftlicher, künstlerischer und sportlicher Leistungen",
die mehr „einzelne Kerzen als ganze Lüster" anzünden, aber fiür uns Wegweisung sein

können.
Für Arnos Elon ist die deutsch-jüdische Epoche nur noch Geschichte, während

Frank Stern an ihre Renaissance glaubt. Das wird auch besonders deutlich in dem
Aufsatz von Alvin H. Rosenfeld („Das Deutschland von heute und die amerikanischen

Juden. Notwendigkeit und Unmöglichkeit einer Normalisierung"). Spannungen und
Widersprüche, Bestrebungen und Widerstände werden dargestellt. Die Hoffnungen auf
eine deutsch-jüdische Zukunft verstärken sich, obgleich nicht nur Bitburg - Präsident

Reagan 1985 auf dem Militärfriedhof — ein Rückschlag war, aber das American Jewish
Committee hat inzwischen ähnlich wie das Leo-Baeck-Institut oder die Hillel
Foundation viel zur Annäherung getan.

Der Gründung von Holocaust-Museen in den USA in den neunziger Jahren, die
leider meist einseitig die schreckliche Seite (Shoah - Holocaust) hervorheben, folgt Gott
sei Dank die Gründung des Jüdischen Museums in Berlin. Es zeigt die ganze Breite der

Beziehungen und zieht einen riesigen Besucherstrom an. Leider ist es in diesem Buch
noch nicht berücksichtigt. Der letzte Beitrag des Buches von Lily Gardner Feldman
(„Das Dreiecksverhältnis zwischen Deutschland, Israel und dem amerikanischen Judentum")

zieht eine positive Bilanz: Die grosse Vielfalt der Stimmen fördert die Konkurrenz,

zeigt fruchtbare neue Ansätze, die in Deutschland seit 2000 trotz Rückschlägen
hoffnungsvoll wirken.

Berlin Franz von Hammerstein

Hadas-Lebel, Mireille, Philon d'Alexandrie. Un penseur en diaspora, Paris:

Librairie Artème Fayard 2003, 376 p., cartonné, 20,—; ISBN 2-213-
61740-6.

Venant à la suite d'innombrables ouvrages et études consacrés à Philon d'Alexandrie
(env. — 20 jusqu'à env. 50), cette nouvelle présentation se caractérise par l'accès aisé à la

pensée philonienne offert au lecteur, grâce à une description très vivante de son arrière —

plan historique, culturel, sociologique et familial. De surcroît, Philon ayant très peu
écrit sur lui-même, l'auteur découvre sa personnalité par une lecture attentive de son

œuvre.
Cet ouvrage commence par donner au chapitre I une représentation vivante et

concrète de l'Alexandrie antique. L'auteur supplée l'évidence archéologique, forcément
limitée, par tout ce que nous livrent les textes d'auteurs anciens. Il ne s'agit pas seulement

de topographie mais aussi de religion et d'histoire. Ensuite, au chapitre II, on
trouve une description exhaustive de la situation existentielle de Philon dans le cadre de
la vie socio-politique des Juifs à Alexandrie et dans son milieu familial. L'auteur montre
que, dans ce contexte, l'attitude de Philon a illustré la tension entre «métropole» et

«patrie» (la métropole étant Jérusalem, sa «ville-mère»), donc entre cette dernière et

Alexandrie, sa patrie; l'allégeance due tant par lui que par la population juive à l'une et à

l'autre préfigure déjà la condition juive à travers les âges. Cette minorité va se trouver
fragilisée avec le temps. Suit, au chapitre III, la description de l'univers culturel de

180



Philon. Comme nombre de ses coreligionnaires, Philon aspire à être juif et grec à la fois.
L'effort d'acculturation de la population juive a été grandement facilité par l'entreprise
majeure que fut la «Septuaginta», la traduction grecque de la Bible. «Une grande
tourmente politique», tel est l'intitulé du chapitre IV. Philon est en effet témoin d'un
véritable pogrom des Juifs par la populace alexandrine en 38. Il illustre la gravité de

cette situation dans le «Contre Flaccus» où il met en scène un préfet d'Egypte
profondément hostile aux Juifs «et dans L'ambassade auprès de Caius» (Caligula) où Philon en

personne décrit sa mission au sein d'une délégation de notables juifs venus solliciter la

protection d'un empereur tyrannique et dément. La description de ces événements est

pour Philon l'occasion d'une réflexion en profondeur sur la condition des Juifs dont
souvent le seul recours est la Providence puisqu'en l'occurrence Flaccus eut une fin
tragique et Caligula fut assassiné.

Historienne au sens le plus large du mot (l'histoire nouvelle a une vision synthétique

de l'histoire qui se prolonge dans l'histoire des idées, des représentations, des

mentalités), titulaire de la chaire d'histoire des religions antiques à la Sorbonne, Mireille
Hadas-Lebel est donc bien qualifiée pour s'attacher ensuite à la présentation des

conceptions religieuses, philosophiques et doctrinales de l'Alexandrin. Si pour le philosophe
et pour l'helléniste érudits le contenu du livre sur ces sujets n'apporte rien de
fondamentalement nouveau, il se distingue par un sens aigu de la synthèse et une mise en
évidence éclairante des articulations fondamentales de la pensée philonienne. Sans céder
à la simplification, l'auteur permet au lecteur cultivé d'accéder à une pensée foisonnante.

S'agissant du «Judaïsme selon Philon, Pratique et Ethique» (chapitre V), l'auteur
met en évidence que Philon a eu notamment pour objectif d'expliquer les pratiques
rituelles juives en raison de l'incompréhension que celles-ci ont rencontré en milieu
païen. Il a cherché à dégager de ces pratiques, par une interprétation de portée univer-
saliste, une signification morale et philosophique. Par exemple, pour lui, le sens ultime
des lois alimentaires est d'ordre éthique: il ne convient pas que l'homme se livre à son
bon plaisir mais il doit faire ce qui plaît au monde, à la nature, aux lois et aux hommes

sages et bannir l'amour de soi; le sabbat évoque l'idée d'égalité entre les hommes et
l'harmonie cosmique; les fêtes juives ont une résonance universaliste. Dans le chapitre
VI, consacré au commentaire biblique, l'auteur fait porter son investigation sur le

commentaire de l'Ecriture qui constitue la partie essentielle de l'œuvre philonienne et
où le philosophe fait figure de novateur grâce à l'interprétation allégorique. On
appréciera la liste des vingt-sept traités se référant à la Bible avec l'indication succincte de

leur contenu, qui nous permet de saisir que dix-huit d'entre eux suivent le début de la

Genèse. Les livres du Pentateuque ont ainsi une prééminence absolue. A ces traités

d'exégèse, il faut ajouter les Questions et Réponses sur Genèse et l'Exode. L'attention du
lecteur est attirée sur l'importance pour Philon de l'interprétation biblique et de la

technique exégétique. Mireille Hadas-Lebel montre comment Philon s'est préoccupé de

la création du monde, du double récit de celle-ci, du problème du mal (Caïn et Abel),
des modèles d'humanité (Set, Enoch, Noé; les patriarches Abraham, Isaac et Jacob), du
chef idéal (de Joseph à Moïse) et des dix commandements. Les chapitres VII et VIII
conduisent le lecteur au cœur de la philosophie. Celle-ci est clairement caractérisée

comme une expérience quasi mystique permettant de s'élever au-dessus de la vanité des

choses terrestres pour atteindre les hauteurs célestes; philosopher, c'est pour Philon
s'efforcer d'être une âme pure circulant dans l'univers pour contempler les vérités
éternelles (p. 255-256). Dans ce but, celui-ci se laissera guider par des philosophes
confirmés et fiables: Platon (avec sa théorie de la création), Pythagore et les Pythagoriciens

181



(avec leurs spéculations sur les nombres), les Stoïciens (avec leur exégèse allégorique et
leur éthique). Si Philon opte pour la voie austère, qui semble correspondre à son

tempérament, c'est en raison de sa dette envers le stoïcisme (p. 273-274). En fait,

pensons-nous, Philon admet une part de jouissance dans la vie, pourvu qu'elle s'accompagne

de convivialité et de me sure (cf. De fiiga et inventione, 28-32). Affirmant la
liberté de sage, Philon se réfère en outre à des modèles extérieurs au monde grec. Les

modèles de vertu les plus convaincants sont selon lui les sages juifs, Esseniens et
Thérapeutes. Ces derniers forment le sujet du merveilleux petit traité De vita contemplativa,
dont l'interprétation a fait couler des océans d'encre. Mireille Hadas-Lebel démontre ici
justement que Philon est un disciple de Moïse plus que des philosophes grecs car pour
lui la philosophie authentique consiste à mettre en œuvre l'étude et la pratique de la

législation mosaïque. La philosophie sera donc subordonnée à l'Ecriture, la raison à la

foi. En cela, il est le fondateur de la philosophe religieuse médiévale que l'on fait
commencer avec les pères de l'Eglise. Au chapitre VIII, l'auteur récapitule les principaux
éléments de la doctrine philonienne en choisissant trois thèmes majeurs apparaissant au

cœur de celle-ci: I. Dieu, Logos et puissances, 2. la loi de la nature et la loi de Moïse, 3.

migration et progrès spirituel. La théorie complexe du Logos est clairement présentée.
La pensée politique de Philon, comportant l'éloge de la démocratie, et le souci de la

destinée de l'âme font l'objet de paragraphes particuliers. Traitant de la vie et de la mort
sous leurs aspects matériel et spirituel, Philon invite l'homme à se souvenir qu'il n'est

qu'un voyageur sur la terre. «Car la terre tout entière est à moi, parce que vous êtes des

étrangers et des gens de passage» (Lv 25,23). Conscient qu'il ne possède rien en propre,
l'homme doit se préparer à tout restituer à Dieu. Cette idée offre à Philon l'occasion
d'une méditation d'une grande beauté. Mireille Hadas-Lebel cite à bon escient un

passage du traité sur les Chérubins (113-119) qui révèle mieux que tout autre les

préoccupations existentielles de Philon, les incertitudes et les questionnements issus de

son expérience de la vie.
Enfin au chapitre IX intitulé «Philon, père de l'Eglise honoris causa», Mireille

Hadas-Lebel s'attache à la destinée posthume de Philon. Semblable à celle de Flavius

Josèphe, son œuvre doit sa survie au christianisme naissant car il a offert un modèle

d'exégèse biblique aux Pères de l'Eglise. Les rapports de Philon avec le début du
christianisme ont fait l'objet de nombreux travaux. Philon n'a pas connu le christianisme
mais le christianisme naissant l'a - t-il connu? Des comparaisons ont été tentées entre
Philon et Paul, Philon et l'Epître aux Hébreux, Philon et l'Evangile de Jean (à cause de

la doctrine du Logos). Peut-on parler d'influence? Le débat reste ouvert. C'est à partir
d'Alexandrie qu'il faudrait tenter de retracer l'influence de Philon. La Septante, née à

Alexandrie, a également servi à la prédication chrétienne mais a aussi donné matière à la

polémique judéo-chrétienne par certains termes que l'on y trouve (par exemple le terme

grec napôévoç qui autorise à lire en Is 7,14: «Voici la vierge qui va être enceinte et
enfanter un fils». Clément d'Alexandrie (145-217) puis Origène (185-233) permettent

de suivre la trace de Philon. Origène s'exile à Césarée et ultérieurement Eusèbe de

Césarée reproduira de larges passages de l'œuvre de l'alexandrin et lui ménagera une
place dans l'histoire de l'Eglise. Il établira en outre une précieuse liste des traités de

Philon. Basile de Césarée et Grégoire de Nysse citent Philon. D'après la tradition latine,
Jérôme mais surtout Ambroise de Milan font, dans la basse Antiquité, connaître le

maître Alexandrin. L'œuvre de Philon retient l'attention au moyen âge et dans les temps
modernes mais c'est au 19e et au 20e siècles en particulier que des savants multiplient les

traductions de son œuvre et les travaux qui lui sont consacrés s'élèvent à des milliers. Se

182



référant à l'appellation Philo Judaeus, Mireille Hadas-Lebel remarque que si Philon a

été ignoré par ses coreligionnaires durant dix-huit siècles à quelques exceptions prés, la

plus notable étant l'humaniste Azariah de Rossi (1513-1578), il ne faut pas y voir la

trace de quelque censure ou anathème; si les Juifs n'ont pas lu Philon, c'est soit qu'ils ne
connaissaient pas le grec soit qu'ils n'avaient pas eu accès aux manuscrits alexandrins. Ce

point de vue mérite d'être discuté. En effet, il se peut très bien que Philon ait lui-même
pâti de l'élimination de la Septante à la fin du 1er siècle et au début du 2" siècle (cf. M.
Harl, La Bible grecque des Septante, Paris 1994, p. 122-123). D'un autre côte, les

travaux de Nicholas de Lange mettent en évidence la continuité du judaïsme d'expression

grecque, donc des lecteurs potentiels de Philon. L'auteur relève encore qu'à la fin
du 18e siècle la Haskala, mouvement des Lumières juif, redécouvrit Rossi et par
conséquent Philon. Puis la «Wissenschaft des Judentums» s'est intéressée à lui. La traduction

récente d'une partie de son oeuvre en hébreu démontre la persistance d'un intérêt
très vivace. Mireille Hadas-Lebel relève en conclusion sous le libellé «requiem», qu'il
n'est plus rien resté du flamboyant judaïsme alexandrin que connut Philon «rien que
des rouleaux de papyrus conservés dans une bibliothèque qui attendaient un jour,
peut-être, de reprendre vie» (p. 357). A cela, l'on pourrait toutefois objecter que même
si la communauté juive d'Alexandrie a été fortement ébranlée par la grande révolte de

115-117 sous l'empereur Trajan et qu'elle ne s'est remise que très lentement du coup
ainsi porté, elle a repris néanmoins ses forces aux siècles suivants. Au 3" siècle, les juifs
jouent à nouveau un certain rôle dans la vie économique et, aux 4e et 5 e siècles, leur
activité dans les domaines politique et religieux est telle qu'ils se gent en mesure
d'affronter les patriarches Athanase et Cyrille (cf. mon étude «La communauté juive
d'Alexandrie à l'époque de Philon» in: Alexandrina. Hellénisme, judaïsme et christianisme à

Alexandrie. Mélanges offert au P. Claude Mondésert, Paris 1987, p. 45-75).
Ce n'est pas le moindre mérite de Philon dAlexandrie. Un penseur en diaspora, livre

aux multiples facettes, que d'appeler de nombreux prolongements et de susciter sans

doute de nouveaux travaux. Par l'originalité de la démarche qu'il propose, cet ouvrage
fera date dans les travaux sur Philon.

Genève Esther Starobinski-Safran

Marx, Wolfgang / Ernst Wolfgang Orth (ed.), Hermann Cohen und die

Erkenntnistheorie, Würzburg: Königshausen & Neumann 2001, 163 S.,

paperback, 23,-; ISBN 3-8260-2178-9.

Aus der Not, die in diesem Band versammelten Beiträge nicht alle in der gleichen
Intensität referieren zu können, lässt sich — wenn überhaupt - wohl nur so eine Tugend
machen, dass der Rezensent eine Auswahl trifft. Ich zäume das Pferd von hinten, vom
letzten Beitrag her, auf und wähle die Frage als Leitfaden, wie das - im Rahmen einer

Kulturtheorie näher zu entfaltende - religionsphilosophische Interesse Cohens sich in
den Rahmen seiner Erkenntnistheorie fügt.

Der Verknüpfung der Systemteile Logik, Ethik und Ästhetik widmet sich Geert Edel

(Hagen). Seine These, dass die Unabgeschlossenheit des Cohenschen Systems „systembedingt,

nicht aber Zeugnis seines Scheiterns" (S. 122) sei, findet am Ende Nahrung
auch an der Religion. Gewiss: Sofern das Denken sich an ihren Gegenständen abar-

183



beitet, ist auch hier die logische Grundlegung leitend. In Analogie zur Ästhetik greift
aber ein Gesichtspunkt, der über „die Idee der Hypothesis als [. .] methodisches
Zentrum" (S. 121) noch hinausgeht: Ohne selbst Religion zu haben, bringt man keine

Ahnung von ihr mit. Cohens trotziges Zitat des Psalms 23 in einem Gespräch über den

Absolutheitsanspruch des Christentums („Der Herr ist mein Hirte. Mir mangelt
nichts.") jedenfalls ist weitaus mehr als ein hypothetischer Satz: Bekenntnis, dass ein
bestimmtes Vertrauen in den Grund der eigenen Existenz sich bewährt hat. Die
„Bürgschaft" auch dieser (subjektiven) Wahrheit besteht allerdings für Cohen nach wie

vor im „Werte der Idee als Grundlegung" (S. 122).
Nach Parallelen zu Trendelenburgs heute beinahe vergessener Auffassung der

Wissenschaft als Kulturfaktum (vgl. auch S. 17ff.) bei Cohen fragt Ernst Wolfgang Orth
(Trier). Der Vergleich bietet einen weiteren Beitrag zur Kontextualisierung des Marburger
Neukantianismus als einer sich herausbildenden Kulturphilosophie, der es einerseits um
eine „Konkretisierung der Subjektivität" (S. 60) zu tun ist, andererseits um die „Lesbarkeit

der Welt" (S. 59). Cohens Lösungsvorschläge müsse man allerdings von der - an

Trendelenburg anschlussfähigen - späteren Phänomenologie ebenso unterscheiden wie

von der sogenannten hermeneutischen Philosophie.
Wolfgang Marx (Bonn) nähert sich dem Problem der Philosophischen Letztbegründung

als Selbstbegründung, indem er von der Kritik der Marburger Schule am Meister
Kant ausgeht: Zum einen beanspruchen nun nicht mehr das „Bewusstsein, sondern die
Gesetze, die seine Einheit verständlich machen und regulieren, im Aufbau eines

philosophischen Systems die primäre Stellung", zum anderen werden „die dem Kantischen

System der Vernunft inhärenten metaphysischen Reste" (S. 124) abgetan. Welche

Konsequenzen das hat, zeigt Marx zuerst am Beispiel Ernst Cassirers. Dessen Symbolbegriff
sei nämlich nach dem „schlechthin grundlegenden Prinzip der Kontinuität" (S. 125)

gebildet und habe eine nur noch funktionale, nicht aber mehr eine substantielle

Bedeutung. Zwar sei unter diesen Voraussetzungen nicht mehr alles abzudecken, was das

religiöse Symbol zu deuten gibt (S. 130), aber es sei doch die Reinheit einer auf
Gegenstände der Kultur bezogenen Philosophie methodisch ebenso sichergestellt wie
der Ursprung der von ihr geleiteten Erkenntnis im reinen Denken selbst (S. 132). Die
erkenntnistheoretischen Intentionen Cohens werden in diesem Beitrag aufs beste

erhellt, es bleibt aber die Frage offen, wie nun die religionsphilosophischen Probleme
sollen gelöst werden können.

In diese Frage kann auch der Beitrag von Werner Flach (Würzburg) eingerückt
werden. Sich mit den Teilnehmern an der neueren Diskussion um Cohens Logikkonzept

kritisch auseinandersetzend, macht er den „Gesichtspunkt des Urteils" (S. 107) als

dessen „Angelpunkt" (S. 99) aus. Im Urteil bezieht sich das Denken auf Gegenstände,

um das einzelne zu bestimmen. So kann sich die transzendentale Grundlegung der Logik
als Hypothesis bewähren. Dass Cohen nun die beiden „logischen Prinzipienfunktionen"
der „Konstitutivität" und der „Regulativität" nicht komplementär zueinander begreift
(S. 106-107), sondern „kontaminiert", sei eben der „Zielfixierung" dieser Logik auf
das Urteil geschuldet. Ein „Manko" stellt dies in der Perspektive des Interpreten
deswegen dar, weil „das Problem der Kontingenz der Bestimmung des jeweiligen Etwas,
des Einzelnen" eine „offene Flanke" dieser Logik darstelle. Wenn man „prinzipientheoretisch"

vorgehe, um logische Rechtfertigung bemüht, müsse auch das Problem der

Kontingenz Thema „theoretischer Letztbegründung" (S. 100) werden. Cohen selbst

habe dieses Problem wahrgenommen, ohne es befriedigend gelöst zu haben.

184



Diese Inkonsequenz der Cohenschen Logik könnte sich aber auch als Spur zu der
Einsicht zeigen, dass sich Kontingenzen, zumal die im Lauf eines individuellen Lebens

erfahrenen, nun eben einmal nicht so „letztbegründen" lassen, dass sie gleichsam
störungsfrei „verstanden" werden können. Als die Kehrseite der in der Perspektive des

Prinzipientheoretikers wahrgenommenen Schwäche Cohens ist auch eine Stärke zu
entdecken, wenn man zugesteht: Nicht vermag - wie im Deutschen Idealismus - die

logische Fundierungsbemühung die erfahrenen Kontingenzen zu beherrschen, sondern
der menschlich-allzumenschlichen Deutungsintention bieten sich die in der Geschichte
der Religion ausgebildeten Symbole an. Sie tragen einen Mehrwert an Bedeutung.
Könnte der Begriff der Kontingenz nicht eben für eine Grenze der logischen
Begründungsanstrengung stehen, die kontrolliert zu überschreiten eben nicht mehr der
Wissenschaft, sondern der (gewiss in philosophischer Ästhetik zu fundierenden) Kunst
obliegt, der Kunst als Medium der Darstellung auch von Religion? Und liegt es nicht im
Werk Cohens selbst begründet, dass seine beiden grossen Schüler, Franz Rosenzweig
und Ernst Cassirer, wenngleich auf unterschiedlichen Wegen, den Anspruch der
Erkenntnistheorie mit einer Anerkennung des Unbestimmbaren zu vermitteln gesucht haben?

Es fügt sich in die Reihe der fur die Rezension ausgewählten Beiträge, dass Helmut
Holzhey (Zürich) nach der Möglichkeit einer transzendentalen Religionsphilosophie fragt.
Im Zuge dieser Frage sucht er den systemtheoretischen Ort der Religion auf. Diesen zu
bestimmen sei auch Cohen nicht leicht gefallen. Nicht schon die aufklärerische Funktion

einer ethischen Interpretation der Religion sei als sein origineller Beitrag anzusehen

und auch nicht die regulative Funktion der Gottesidee „für die Verwirklichung des

Guten in der menschlichen Welt" (S. 155), sondern die „Eigenart" des „Inhalts der

Religion" als „kritischer Ergänzung gegenüber Logik, Ethik und Ästhetik" (S. 158). Mit
einem anderen Akzent als etwa bei M. Zank (oder auch neuerdings F. Albertini) wird
„die Konstitution (Erzeugung) des Anderen als des ,Nebenmenschen'" hier in eine
zentralere Stellung eingerückt als die Konstitution des menschlichen Individuums in der
selbst vollzogenen Umkehr des je eigenen Sündenbewusstseins in Korrelation zu dem
die Versöhnung vollziehenden Gott (S. 157.161). Das Fazit lautet: Auch wenn Cohen
die „systemtheoretische Verlegenheit" seiner Religionsphilosophie nicht aufzulösen
vermochte, so hat er doch die Aufgabe einer um „Kritik wie [. .] Sinngebung religiöser
Traditionen" (S. 163) bemühten Kulturphilosophie auf sich genommen. Ob die

philosophische Aktualität der Frage nach Religion allerdings in der Minimalbestimmung an
der Grenze der Ethik schon erschöpft sei, dass „angesichts des faktischen Entwicklungsstandes

der Kultur ,auf das Surrogat der Religion praktisch nicht verzichtet werden'"
könne (S. 158.163), mag am Ende offen bleiben.

Tuttlingen Hans Martin Dober

Ben-Chorin, Schalom, Ich lebe in Jerusalem. Ein Bekenntnis zu Geschichte

und Gegenwart, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2003 Schalom Ben-

Chorin. Werke 2), 216 S., kartoniert, 24,95; CHF 44,60; ISBN 3-579-
05341-8.

Im ersten Band der von Verena Lenzen herausgegebenen und eingeleiteten Werke
beschreibt Schalom Ben-Chorin seine „Jugend an der Isar", seinen Werdegang, prägende

185



Eindrücke und seine Liebe zu München, die über seine Emigration nach Israel bestehen

blieb. Im zweiten Band geht es um sein Leben in Jerusalem von seiner Ankunft (1935)
bis in sein hohes Alter. Dieses Buch erschien bereits vor dem Tode des Autors (1999) in
fünf Auflagen. Er wollte nicht eine klassische Autobiographie schreiben und hat vieles

rein Private ausgelassen. Im Zentrum steht Jerusalem, die Stadt, die für Schalom Ben-
Chorin zum Zufluchtsort und zum Schicksal wurde. Zwar hatte er auf der Flucht vor
den Nazis schon die Fahrkarte nach Argentinien gebucht. Aber dann hörte er doch auf
den Rat einer nichtjüdischen Bekannten in München und folgte seiner inneren Stimme,
der Stimme eines Menschen, der das Land der Juden mit seiner Seele suchte. Jerusalem

war bei seiner Ankunft noch eine kleine Provinzstadt und wurde erst nach dem

Unabhängigkeitskrieg zur Hauptstadt Israels, die auch geopolitisch eine bedeutende Rolle

spielte.
Schalom Ben-Chorin erzählt die neueste Geschichte Jerusalems nicht aus der Sicht

eines nach „Objektivität" strebenden Historikers, sondern seine erlebte, erlittene und

von ihm gedeutete Geschichte. So ist dieses Buch ein Buch der Begegnung mit
zahlreichen, höchst unterschiedlichen Zeitgenossen und der Begegnung mit dieser einmaligen

Stadt mit ihrer speziellen „theopolitischen" Bedeutung. Sie ist die Stadt, „in der

man zusammenkommen soll" (Ps 122,2), die Stadt, die ihn trotz aller bedrohlichen
Krisen und Kriege fasziniert und bezaubert.

Mit grosser Liebe und unverkennbarem Humor berichtet er im Kapitel „Seitenwege
zum Himmel" (S. 49ff.) über die magnetische Anziehungskraft Jerusalems auf Sektierer
aller Art. Im Anschluss an Kierkegaard folgert er: „Dort, wo Religion bereits Institution
geworden ist, Kirche, Kultusgemeinde, womöglich mit Hierarchie und Bürokratie, ist
das Wagnis des Glaubens weitgehend ausgeschaltet. Der Glaube ist bürgerlich rehabilitiert,

wird genau das, was er nicht sein soll: eine gesellschaftliche Lebensversicherung"
(S. 50). Wie sehr Schalom Ben-Chorin selber auch bereit war, mutig Neues zu wagen,
das kommt auch dort zum Ausdruck, wo er seinen eigenen Beitrag als Vorkämpfer der

religiösen Erneuerung, der jüdischen Reformbewegung in Israel und des jüdisch-christlichen

Gespräches schildert. Besonders berührt hat mich das letzte Kapitel „Der blü
hende Mandelzweig", das den biographischen Hintergrund des Liedes „Freunde, dass

der Mandelzweig wieder blüht und treibt [. .]" schildert. Er selber zählt dieses im
deutschsprachigen Raum (vor allem durch die Kirchentage) bekannt gewordene Lied zu
seinen schönsten Erfolgen. Als es dann auch in das Evangelische Gesangbuch
aufgenommen wurde, erzählte er stolz seiner Frau, er sei wohl der erste jüdische Autor, der in
ein evangelisches Gesangbuch aufgenommen wurde. Worauf sie antwortete: „Der zweite,

denn König David war schon vor dir" (S. 2).
Schalom Ben-Chorin doziert nicht. Er erzählt und entfaltet ein Thema, immer

wieder ausgehend von eigenen Begegnungen, brieflichen Kontakten und entsprechenden

Anekdoten. So wird es einem beim Lesen nie langweilig. Rückblickend charakterisiert

er sein eigenes Lebenswerk so: „Ich blieb immer ein Grenzgänger: zwischen
Literatur und Journalistik und schliesslich, im Laufe der Jahre, auch noch Grenzgänger
zwischen diesen Gebieten und der Theologie, die mein Schicksal wurde" (S. 156).

Frenkendorf Reiner Jansen

186


	Rezensionen

