
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Das Judentum und die Wissenschaft : zum 150. Gründungsjahr des
Jüdisch-theologischen Seminars in Breslau

Autor: Albertini, Francesca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Judentum und die Wissenschaft:

zum 150. Gründungsjähr
des Jüdisch-theologischen Seminars in Breslau

von Francesca Albertini *

1. Die Gründung des Seminars

Kurz vor seinem Tode verfügte der Breslauer Kommerzienrath Jonas Fraen-
ckel (1773 — 1846) letztwillig, dass aus seinem Nachlass auch „ein Seminar

zur Heranbildung von Rabbinern und Lehrern" in seiner Heimatstadt errichtet

werde. Die Ausführung seines häufig nur in den allgemeinsten Umrissen
hinterlassenen Letzten Willens vertraute der Testator einem am Ende mit
unbeschränkter Machtvollkommenheit versehenen Kuratorium an, welches

mit der Befugnis, sich durch Kooptation zu ergänzen, die, zum Nutzen der

jüdischen Glaubensgenossen, vier Hauptstiftungen errichten, mit Statuten
versehen und verwalten sollte. Sogar die Verteilung der Dotation auf die
einzelnen Fraenckelschen Stiftungen blieb dem Kuratorium überlassen. Diese

Verteilung sicherte die Möglichkeit eigener Prüfung der jeweiligen relativen

Bedürfnisfragen und den Stiftungen jene völlige Selbständigkeit und
Freiheit bei der Entwicklung, die besonders imstande war, sie vor
Vetternwirtschaft zu schützen. Jedoch legten diese Anordnungen dem Kuratorium
auch die ganze Bürde von Pflichten auf, die aus solcher Machtfülle notwendig

resultierte.
Das Jüdisch-theologische Seminar (Fraenckelsche Stiftung; 1854-1938)

in Breslau war eine winzige Institution.1 Wie übrigens auch bei der
„Lehranstalt (Hochschule) für die Wissenschaft des Judentums" in Berlin kann

* Dr. Francesca Albertini, Albert-Ludwigs-Universität, Kartäuserstrasse 136, D-79102
Freiburg im Breisgau.

1 Man vgl. die Beschreibung der Situation bei der Gründung des Seminars: M.
Güdemann, Meine Erinnerungen an meinen hochverehrten Lehrer Prof. Dr. H.
Graetz s. A. anlässlich der hundertsten Wiederkehr seines Geburtstages, in: Jahrbuch

für jüdische Geschichte und Literatur 21 (1918), S. 45-55.

141



man sich von heute aus gesehen kaum vorstellen, wie die Arbeitskraft so

weniger gelehrter Lehrer einen so weit wirkenden Erfolg ihrer Arbeit hat
bewirken können. Besonders kompliziert war die Gründung eines solchen

Seminars, das erst am 10. August 1854, nämlich acht Jahre nach dem Tode

von Jonas Fraenckel, eingeweiht wurde.
Keine der drei anderen Fraenckelschen Stiftungen war, was die umfassende

Bedeutung betrifft, dem „Seminar zur Heranbildung von Rabbinern
und Fehrern" vergleichbar; keine mithin erforderte für die Organisierung in

gleich hohem Grade eine unbefangene und gewissenhafte Prüfung, umfassende

Information und ernsthafte wissenschaftliche und theologische
Vorplanung wie diese. Denn auch über die Gründung des Seminars enthielt das

Testament ausser der Aufforderung zur Gründung keine konkreten Ausführungen,

lediglich eine mögliche Vereinigung dieses Instituts mit der in Breslau

bereits existierenden Wilhelmschule wurde eingeräumt. Diese Vereinigung

konnte jedoch nicht ausgeführt werden, da die Wilhelmschule
unterdessen aufgelöst wurde, und die von der Seite des Kuratoriums pflichtmässig
wiederholten Versuche einer Wiederherstellung an der Ablehnung des

damaligen Obervorsteher-Collegiums der jüdischen Gemeinde scheiterten.2

Die Hauptaufgabe war das seit Jahrzehnten wiederholt artikulierte
Bedürfnis nach einer Anstalt zur Ausbildung von Rabbinern, einer Anstalt,
welche mitten in den antisemitischen Strömungen seit dem Ende des 18.

Jahrhunderts und mitten in den Spaltungen innerhalb der deutschsprachigen
reformierten und konservativen Gemeinden dem Judentum helfen würde,
sich endlich zu etablieren. Eine solche Anstalt musste vom positiven Inhalt
des Judentums ausgehen, nämlich von dem Geist der wissenschaftlichen und

geschichtlichen Forschung genauso wie von ihren Ergebnissen inspiriert sein.

Wenn auch die Schwierigkeit, welche die Lösung dieses Problems auf
praktischem Boden darbieten würde, sowohl von dem aufgeklärten Stifter als

2 Die Gründung und Eröffnung des Seminars sind ausführlich in der zweiten von
insgesamt fünf Fest- und Gedenkschriften dokumentiert, die dem Seminar gewidmet

wurden: M. Brann, Geschichte des Jüdisch-theologischen Seminars (FraenckeT-
schen Stiftung) in Breslau, Breslau 1904. Die erste Festschrift, aus Anlass des

fünfundzwanzigsten Jubiläums des Seminars, erschien ohne Angabe des Autors (nach

Auffassung von Guido Kisch war Jacob Freudenthal der Verfasser); dann erschien
die umfangreiche Festschrift zum 75jährigen Bestehen des jüdisch-theologischen Seminars

Fraenckebcher Stiftung. 2 Bände, Breslau 1929; später die kleine Gedenkschrift,
die Guido Kisch aus Anlass des einhundertjährigen Jubiläums im Jahr 1954 in der

von ihm in New York herausgegebenen Zeitschrift Historia Judaica (Jahrgang 16)
herausbrachte. Schliesslich erschien G. Kisch (ed.), Das Breslauer Seminar. Jüdisch-
Theologisches Seminar (Fraenckebcher Stiftung) 1854-1938. Gedächtnisschrift,
Tübingen 1963.

142



auch von seinem Kuratorium unterschätzt wurde, so musste doch das

Grundprinzip heissen, dass das Seminar eine Pflanzstätte für Rabbiner und

Religionslehrer werden sollte, welche das positive und historische Judentum
zum Beruf haben.

Der Ehrgeiz des Kuratoriums zielte nicht bloss auf die Gründung eines

Seminars, sondern vielmehr auf die Gründung einer radikal neuen
Ausbildungskonzeption bezüglich der Beziehung zwischen Judentum und Wissenschaft,

weswegen das erste und schwierigste Problem war, aufgeschlossene
und aufgeklärte Mitarbeiter für ein solches anspruchsvolles Projekt zu
finden. Wer wäre zum Beispiel imstande gewesen, eine solche Institution zu
leiten? Welcher Mensch konnte im damaligen deutsch-jüdischen Bereich den

Respekt der israelitischen Gemeinde und zugleich den Respekt der
akademischen Welt gewinnen? Welche Persönlichkeit hätte die jüdische Tradition
mit den Forschungsinstrumenten des wissenschaftlichen Denkens kombinieren

können?
Provisorisch und nach einem heftigen Kampf wurde die Leitung dem

Oberrabbiner von Leipzig und Dresden übergeben, obwohl er sicherlich
nicht die tragende Figur war, welche um die Anerkennung einer neuen
jüdischen Institution bei den höchsten Staatsbehörden und um die Akzeptanz

eines neuen Kultus und einer neuen Unterrichtsmethode innerhalb der
israelitischen Gemeinde kämpfen konnte.

Zur Lösung dieses delikaten Problems kam es in der ersten Zusammenkunft,

die das Kuratorium am 27. und 28. März 1853 in Dresden unter der
fruchtbaren Beteiligung von Fachleuten und Unterstützern des Projektes
ausrichtete.3 Während dieser Zusammenkunft legte Zacharias Frankel

(1801-1875) einen fertigen, im Detail ausgeführten Plan vor, welcher in der

Hauptsache und dem Wesen nach sowohl mit dem früheren in seiner im
Jahr 1851 gegründeten Monatsschrift fur Geschichte und Wissenschaft des Ju-
dentumsA veröffentlichten Plan (Januar 1853) als auch mit den später in
seinem Programm vom Februar 1854 bezeichneten Grundzügen
übereinstimmte:

5

„Kaum bedarf es der Erwähnung, daß allgemeine gelehrte Bildung, wie sie

auf Gymnasien und Universitäten erworben wird, in den Studienkreis der jüdischen

3 Vgl.: Programm zur Eröffnung des jüdisch-theologischen Seminars zu Breslau (Fraen-
ckelsche Stiftung), den 16. Ab 5614!10. August 1854, Breslau 1854, S. 4.

4 Diese Zeitschrift wurde später das Organ der „Gesellschaft zur Förderung der Wis¬
senschaft des Judentums" (1902 — 1938).

5 In der National Library of Jerusalem liegt ein Exemplar des Programms vom Fe¬

bruar 1854 ohne weitere Veröffentlichungsangaben (Signatur BJT SFS, PRO,
296.062). Auf dieses Exemplar beziehe ich mich im folgenden.

143



Theologen fällt. Die jüdische Wissenschaft hat immer die edleren Theile der

jedesmaligen Zeitbildung mit dem eigenen Geiste zu durchdringen und in sich
aufzunehmen gewußt. Der Jünger der jüdischen Theologie muß daher befähigt werden,

die jüdische und die allgemeine Wissenschaft in ihrer Zusammengehörigkeit
zu erfassen und sich von der bei einseitiger Bildung zu beängstigenden und
verwirrenden Zweifeln führenden Meinung eines unversöhnlichen Widerstreits der

einen gegen die andere zu befreien".6

Mit der Vorstellung eines solchen Lehrplans qualifizierte sich Frankel als

erster künftiger Leiter des Seminars (eine Position, die er bis zu seinem Tode

besetzte): Die Aufnahme der klassischen Studien und Realien des Gymnasiums

in den Plan der Anstalt, ein siebenjähriger Zyklus für die Studien zum
Rabbinat, eine dreijährige Vorbereitung in der Anstalt für die zukünftigen
Religionslehrer wurden zusammen mit der Bezeichnung „jüdisch-theologisches

Seminar" in dieser Dresdner Konferenz beschlossen. Als Leiter der

Abteilung für die „jüdischen Wissenschaften" wurde Heinrich Graetz (1817—

1891) ausgewählt, der sich dank seiner Geschichte der Juden7 bereits in
diesem Bereich profiliert hatte, während der Gräzist Jacob Bernays (1824-
1881) aus der Universität in Bonn als Leiter der klassischen Studien nominiert

wurde.
Der Entwurf der Statuten mit der Erwähnung des designierten Direktors

sowie der beiden Abteilungsleiter wurde am 27. Juni 1853 nach einer
weiteren Entwicklungsphase zur Königlichen Regierung geschickt. Im November

desselben Jahres folgte das Gutachten des Konsistorial-Oberrabbiners
sowie die Verfugung der hohen Regierungsabteilung fur Kirchenverwaltung
und Schulwesen. Am 10. April 1854 erhielten die Statuten des

jüdischtheologischen Seminars die endgültige „Hohe Bestätigung" der Königlichen
Regierung, und am 10. August desselben Jahres erfolgte die Eröffnung des

Seminars in dem riesigen Gebäude auf der Wallstrasse lb, ein Gebäude, das

später dann auch die berühmte Bibliothek des Seminars (über 30.000
Bände) beherbergte.8

6 Programm vom Februar 1854, S. 2.
7 H. Graetz, Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis aufdie Gegenwart. Aus

den Quellen neu bearbeitet. 11 Bände, Leipzig 1890-1909 (Nachdruck Berlin
1998).

8 Über diese Bibliothek liest man im Programm des Seminars: „Die Bibliothek ist
mit dem Ankauf der berühmten, an Handschriften und Inkunabeln reichen Sara-

vall'schen Bibliothek, deren Erwerbung lange Unterhandlungen mit dem Besitzer

(dem Sohne des hochverdienten Sammlers) und nicht geringe Konzessionen
unsererseits vorangingen, begründet worden. Herr Dr. Graetz wurde von uns mit der
Übernahme dieses wissenschaftlichen Schatzes beauftragt und reiste zu dem Ende
nach Triest; so ist denn die Sammlung wohlbehalten und vollständig hier angelangt,
auch bereits neu katalogisiert und aufgestellt. Geschieht nun Alles, um die Semi-

144



Während der vierundachtzig Jahre seiner Existenz haben im Seminar

vierunddreissig Lehrer unterrichtet und wurden insgesamt etwa vierhundertfünfzig

Schüler ausgebildet. Durch den Fleiss und die Sorgfalt von Jacob
Freudenthal (Festschrift von 1879), Marcus Brann (Festschrift von 1904)
und Alfred Jospe9 sind wir über die Namen und Lebensdaten der Lehrer und
Schüler, über die Zeiten ihrer Zugehörigkeit zum Seminar, über ihre Tätigkeiten

danach und über die Bibliographien ihrer Schriften unterrichtet worden.

Wer einen Eindruck von der Sorgfalt der Autoren der „Wissenschaft des

Judentums" im Stil des Breslauer Seminars erhalten möchte, dem vermögen
diese Verzeichnisse denjenigen Respekt vor dieser Wissenschaft abzunötigen,
der erforderlich ist, um sie und die Rolle, die das Seminar, seine Lehrer und
seine Schüler in der neueren Geschichte und Philosophie des Judentums
eingenommen haben, zu erforschen. Die Wissenschaft des Judentums

gemäss der Konzeption des Breslauer Seminars darzustellen sei mein Beitrag
dazu.

2. Wissenschaftliche und theologische Grundlagen
der Entstehung des Seminars

Die bis jetzt dem Breslauer Seminar gewidmeten Studien sind hauptsächlich
solche der ehemaligen Lehrer bzw. ehemaligen Schüler des Seminars, die vor
allem nach dem Zweiten Weltkrieg vom Bedürfnis bewegt wurden, den
wissenschaftlichen und theologischen Ansatz des Seminars am Leben zu
erhalten. Es ist jedoch noch nie der Versuch unternommen worden, auf der

Grundlage dieser Studien wie auf der der Werke und der Aufsätze von Lehrern

und Schülern zur Zeit der Lehrtätigkeit des Seminars das eigentliche
Verhältnis von Wissenschaft und Judentum in seiner Ganzheit am Breslauer

Seminar zu erforschen.

narbibliothek nach der Seite der jüdischen Wissenschaften hin zu vervollständigen,
so werden doch auch Realien und die klassischen Sprachen hierbei nicht ausser acht

gelassen. So soll den Zöglingen der Anstalt neben dem durchweg unentgeltlichen

Unterricht auch die Gelegenheit zur Benützung derjenigen Unterrichtsmittel

gewährt werden, deren Anschaffung dem Einzelnen oft schwer, wenn nicht
unmöglich wird" (Programm vom Februar 1854, S. 8-9).
Teile dieser Bibliothek wurden von den ehemaligen Schülern kurz vor der Schliessung

des Seminars mitgenommen. Heutzutage findet man diesen „wissenschaftlichen

Schatz", soweit er erhalten ist, teilweise in Zürich, teilweise in Jerusalem und
teilweise in Berlin.

9 A. Jospe, Verzeichnis der Lehrer und Schüler des Seminars sowie ihrer Schriften

1904-1938, in: G. Kisch (ed.), Das Breslauer Seminar, S. 381-442.

145



Wenn man bedenkt, dass der Einfluss dieses Seminars bis zur Philosophie

von Hermann Cohen (der seit 1857 bis ca. 1864 am Breslauer Seminar

lernte) und dem Denken von Leo Baeck (Schüler des Seminars von 1891 bis

1894) reichte, dass die ersten vergleichenden Studien zwischen der
mittelalterlichen jüdischen und islamischen Philosophie am Ende des 19. Jahrhunderts

vor allem in bezug auf die Kosmologie und auf die Naturwissenschaften

im Rahmen dieses Seminars erfolgten, dass dieses Seminar die Anfänge
der Judaistik in Europa stark prägte und dass sich die tragenden Ideen des

Seminars bereits in den 30er Jahren durch die Studien von ehemaligen Schülern

und Lehrern in Palästina ausbreiteten, ist das Defizit bei der

Erforschung der wissenschaftlichen und religiösen Kultur des Breslauer Seminars

und seiner einzelnen leitenden Persönlichkeiten zumindest erstaunlich.10

An dieser Stelle möchte ich weder mögliche Erklärungen für dieses

Defizit skizzieren noch eine umfassende geschichtliche Rekonstruktion des

Verhältnisses von Wissenschaft und Judentum während der Lehr- und

Forschungstätigkeit des Seminars unternehmen, sondern ich beabsichtige, die

ursprüngliche Konzeption der Wissenschaft und des Judentums für die

Entstehung des Seminars zu untersuchen.

10 Die Ausnahmen sind wenige: A. Brämer, Rabbiner Zacharias Frankel. Wissenschaft
des Judentums und konservative Reform im 19. Jahrhundert, Hildesheim 2000.
Seit vielen Jahren beschäftigt sich Dieter Adelmann mit der Rekonstruktion des

kulturellen Lebens des Breslauer Seminars. Teilweise hat er darüber in vielen

Vorträgen und Aufsätzen berichtet, unter anderen: D. Adelmann, Die „Religion
der Vernunft" im „Grundriss der Gesamtwissenschaft des Judentums", in: H.
Holzhey/G. Motzkin/H. Wiedebach (ed.), „Religion der Vernunft aus den Quellen

des Judentums " — Tradition und Ursprungsdenken in Hermann Cohens Spätwerk.
Internationale Konferenz in Zürich 1998, Hildesheim 2000, S. 3-35. Dr. Dieter
Adelmann bin ich zu Dank verpflichtet, da er mich vor fast drei Jahren in die

Erforschung des Breslauer Seminars einführte.
An der Universität in Wroclaw beschäftigt sich Ryszard Rözanowski mit der
Geschichte des Breslauer Seminars (darüber hat er im Jahre 2001 viele Vorträge an
deutschen Hochschulen gehalten).
Zahlreicher sind die Studien hingegen, welche in den letzten Jahren der Geschichte
der Juden in Breslau gewidmet wurden. Vgl. im besonderen: M. Hettling/A.
Reinke/N. Conrads, In Breslau zu Hause? Juden in einer mitteleuropäischen
Metropole der Neuzeit, Hamburg, München 2002; M. Lagiewski, Breslauer Juden,
1850—1944, Wroclaw 1996; H. Kühnel {ed.), Juden in Breslau. Beiträge zu einer

Ausstellung, München 1993.

146



2.1. Moses Maimonides und Immanuel Kant in Breslau

In einem Brief von Isaak Heinemann an Guido Kisch, der in seiner Gedenk-
schrift erwähnt wird, liest man:

„Denn Frankel sieht es als Aufgabe des Seminars an, moderne Wissenschaft zu
pflegen, ohne ,auf die das Judentum charakterisierende scharfsinnige Richtung zu
verzichten'; er sieht also, daß der Gegensatz zwischen Judentum und Wissenschaft'
auch methodischer Art ist; Eigenart und Berechtigung dieser Sehweise lassen sich

erst durch neuere Untersuchungen über Denkformen (Jaspers, Leisegang)
veranschaulichen, nach welchen Kadushin und ich (in Darche ha-Aggadah [Jerusalem
1950]) das rabbinische Schriftum erklärt haben".11

Isaak Heinemanns grundsätzlicher methodischer Hinweis auf Karl Jaspers
und Hans Leisegang bezieht sich auf Jaspers Buch Psychologie der
Weltanschauungen (1919)12 und auf Leisegangs Werk Denkformen (1928; neu
bearbeitet 1951).13 Heinemanns Vermutung lautet, dass durch die methodische

Verbindung des talmudischen Denkens, als „Denkform" aufgefasst, mit der
wissenschaftlichen „Denkform" (so wie Ernst Cassirer zu dieser Zeit über die

„symbolische Form" spricht) etwas Neues in Breslau entstand, das im Rahmen

der Wissenschaft des Judentums zu einer neuartigen Konzeption der
Wissenschaft und des Judentums führte. Nach meiner Forschung haben sich
das Denken von Moses Maimonides (1135 — 1204) einerseits und das Denken

von Immanuel Kant (1724 — 1804) andererseits als Kern dieser Konzeption

herausgebildet.
Der Nachfolger von Zacharias Frankel, Leser Lazarus, der sich im besonderen

mit der talmudischen Ethik14 beschäftigte, vertiefte während seiner

Leitung des Seminars dieses Iteresse und im besonderen die Beziehung
zwischen Ethik und Religion im mittelalterlichen Judentum, so dass Moses

Maimonides allmählich zum Zentrum seiner Forschung wurde. Bei Lazarus

war die Religionsphilosophie von Maimonides der erste umfassende Versuch

nach Philo von Alexandrien (einem anderen wichtigen Philosophen innerhalb

des Breslauer Seminars15), nicht nur Aristoteles mit der Bibel in
Einklang zu bringen, sondern vor allem die Ethik als Teil der Philosophie mit

11 G. Kisch (ed.), Das Breslauer Seminar, S. 21.
12 K. Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, München, Zürich 1985.
13 H. Leisegang, Denkformen, Berlin 21951.
14 L. Lazarus, Zur Charakteristik der Talmudischen Ethik, Frankfurt a. M. 1922.
D I. Heinemann (ed.), Die Werke Philons' von Alexandrien in deutscher Übersetzung,

Breslau 1909-1964; I. Heinemann, Philons griechische und jüdische Bildung.
Kulturvergleichende Untersuchungen zu Philons Darstellung des jüdischen Gesetzes, Breslau

1932; L. Cohn, Philonis libellus de opificio mundi, Breslau 1889.

147



dem rationalen Ansatz der Offenbarung zusammenzuführen.16 In diesem

Sinne bildet Maimonides ein religionsphilosophisches und naturwissenschaftliches

System, mit dem man durch die Instrumente des durch die

arabische Kultur vermittelten griechischen Logos die Fundamente (ikkarim)
der jüdischen Religion untersuchen kann. Das bedeutet bei Maimonides

nicht, die Religion auf die Philosophie zu reduzieren, sondern die religiösen

Prinzipien als Ausdruck des göttlichen Gesetzes für das Denken sichtbar und
durchschaubar zu machen. Nomos und Logos sind im Judentum ebenso wie

in der Philosophie keine getrennten Denkfiguren, da der Mensch das im

göttlichen Gesetz vorgestellte Endziel nur durch das Begreifen der Rationalität

dieses Gesetzes erkennen und verwirklichen kann. Obwohl der Inhalt
des Nomos in der Philosophie und in der Religion unterschiedlich ist, garantiert

der Logos, nämlich die strukturelle Analogie zwischen Religion und

Philosophie, die Möglichkeit, das Endziel des menschlichen Handelns zu

begreifen.
Schaut man das Verzeichnis der Werke durch, die in den vierundachtzig

Jahren der Tätigkeit des Seminars über Maimonides geschrieben wurden, so

wird man von dem Umfang und der Weite der Untersuchungen zur Mai-
monideischen Verbindung zwischen Religion und wissenschaftlichem Denken

beeindruckt: Sein Einfluss auf die Scholastik (Jacob Bernays), das

intellektuelle Verhältnis zwischen Maimonides und Albert dem Grossen

(Manuel Joël), die Rolle der Astronomie in der Maimonidischen Konzeption
der Schöpfung (Benedict Zuckermann), die Rolle der Psychologie bei
Maimonides im Vergleich zum jüdischen Mittelalter (Saul Horovitz), Religion
und Pädagogik (Ismar Elbogen), Religion und Mathematik (Manuel Joël,

Benedict Zuckermann) sind die wichtigsten Ergebnisse.
Alle diese Studien gehen von einer gemeinsamen Vorbedingung aus,

nämlich dass eine Philosophie, die das religiöse Bedürfnis nicht befriedigt,
keine ist, denn sie hat nicht die ganze Wirklichkeit in sich aufgenommen
und erklärt. Eine Religion wiederum, die sich nicht in der Philosophie
ausweisen kann, entzieht sich dem einzigen Richtstuhl, den Gott auf Erden für
solche Dinge errichtet hat, nämlich der Vernunft.

Die Rolle der Vernunft für die Untersuchung der Prinzipien der Religion

genauso wie für die Untersuchung der Grundlagen der Philosophie führte
das Breslauer Seminar auch zur Auseinandersetzung mit einem Denker, der

'6 In diese Richtung bewegt sich auch das wichtigste Werk von D. Rosin, Die Ethik
des Maimonides, Breslau 1876, der im Jahr 1866 die Nachfolge von Manuel Joël

(1826-1890) annahm, als Joël, der seit 1854 am Breslauer Seminar zuerst klassische

Sprachen und dann jüdische Religionsphilosophie unterrichtete, auf das Amt
des Rabbiners der Breslauer Gemeinde berufen wurde.

148



als erster die Struktur und die Verfahrensmethode der Vernunft „kritisierte":
Immanuel Kant.

Die Analogie zwischen Immanuel Kant und Moses Maimonides
hinsichtlich der Hervorbringung der rationalen menschlichen Willensfreiheit
und der Allmächtigkeit Gottes wurde von Manuel Joël in seinem Werk
Religionsphilosophische Zeitfragen17 am besten formuliert:

„Die Allmacht Gottes wird [. .] nach Maimonides abenteuerlich verstanden, wenn
man sie jeder Gesetzlichkeit enthebt. Der Mensch ist vermöge der Wollfreiheit
seiner Gedanken im Stande, die Vereinigung von real unmöglich zu Vereinbarendem

sich auszudenken und dann die Frage zu thun, ob Gott das wohl machen
könne. Kann Gott ein gleichmächtiges Wesen, wie er selbst ist, schaffen, kann er
machen, dass zwei mal zwei fünf ist und ähnliches? Solche Fragen sind nach M.
abzuschneiden mit dem Satze: ,daß das Unmögliche eine feste Natur habe', so daß

man der göttlichen Macht nichts detrahirt, wenn man ihr die Macht über das

Unmögliche abspricht. Was zu diesem Unmöglichen gerechnet werden müsse, das

freilich läßt sich vom menschlichen Gesichtspunkte nicht genau angeben. Man
könnte im Sinne M.'s etwa sagen, unmöglich sei das, was zur götdichen Natur
nicht stimme. [. .]

Kant ist weiser als Faust, welcher sagt: ,Und sehe, daß wir nichts wissen können,
das will mir hier das Herz verbrennen.' Ihm verbrennt es nicht das Herz, sondern er
weiß das Nichtwissen teleologisch zu verwerthen. Er hält die eigentümliche
Proportion zwischen unserm Erkenntnisvermögen, die Unzulänglichkeit nämlich der

speculativen Vernunft, und die Sicherheit wiederum, mit der die praktische
Vernunft ihr Gesetz ausspricht und dadurch das Uebersinnliche postulirt, für eine
weise Einrichtung des Schöpfers".18

Nach Manuel Joël ist die Philosophie (von ihm als „Metaphysik" gemäss der

Kantischen Lehre bezeichnet) mehr als irgend eine andere Wissenschaft

durch die Natur selbst ihren Grundzügen nach in uns gelegt, es sei ihre

Entstehung durchaus nicht zu erklären aus irgendeiner Beliebigkeit, sondern

aus dem Wesen und den Bedürfnissen der menschlichen Vernunft, deren

höchstes Produkt die Philosophie selbst ist. Da die Religion, nämlich die

Suche nach einer überempirischen Grundlage des natürlichen Gesetzes, ein
Bedürfnis der menschlichen Vernunft ist, muss die Beziehung zwischen

Religion und Vernunft unter einem wissenschaftlichen Blickwinkel untersucht

werden, damit die Religion nicht ihre Legitimität angesichts der Naturwissenschaft

verliert.19

Aus dieser Perspektive ist Maimonides der Philosoph, der ganz Aristo-
teliker ist, wo es sich um die Erklärung der Welt „unter dem Mond" (der

17 M. Joël, Religionsphilosophische Zeitfragen, Breslau 1876.
18 M. Joël, Religionsphilosophische Zeitfragen, S. 20.51-52.
19 In dieser Interpretation Joels ist der Widerhall des Neukantianismus deutlich zu

spüren.

149



sublunarischen Welt) handelt, aber er ist auch der Philosoph, der gegen die

mechanische Naturgesetzlichkeit in der jenseitigen Welt (der Welt jenseits
der Mondsphäre) die göttliche Freiheit rational begründet hat, obwohl diese

göttliche Freiheit nach den natürlichen Gesetzen undenkbar sein müsste.

Von Maimonides wird das religiöse Interesse mit der Brauchbarkeit der Pto-
lemäischen Hypothese verknüpft, ohne sich einer Schädigung des Glaubens

zu verdächtigen. Bei Kant ist die Religion die Erkenntnis aller unserer Pflichten

als göttlicher Gebote, nämlich die Erkenntnis der Naturgesetze für die

Orientierung am höchsten Gute. Wenn die Wissenschaft das Sein der Dinge
in der menschlichen Vernunft ist, ist die Religion das unmittelbare Bewusst-

sein der Einheit von Vernunft und Natur, des allgemeinen Seins alles

Endlichen im Unendlichen und durch das Unendliche, alles Zeitlichen im Ewigen

und durch das Ewige. Somit hat Kant dem „Ding an sich" (Noumenon)
eine Art von positiver Erkennbarkeit zugeschrieben, wenn man der

Interpretation von Manuel Joël folgt, indem jener dem „Ding an sich" Wirkungsfähigkeit

(Kausalität), und sei es auch nur die Fähigkeit der Erscheinung,
beilegt, obwohl die Kausalität des „Dings an sich" und die Kausalität in der

Erscheinungswelt doch nur per analogiam vergleichbar sind.

An dieser Stelle ist es nicht darum zu tun, Joels Interpretation der dritten
Antinomie der Vernunft zu vertiefen,20 sondern die Analogie darzustellen,
die Joël zwischen Maimonides und Kant, ausgehend von ihrer Lehre der

Naturwissenschaft einerseits und der Religion andererseits, feststellt. Joël ist
auch der erste Gelehrte des Breslauer Seminars, der die politische Dimension
des Judentums in der Konsequenz seiner Untersuchung des Kantischen
Denkens21 betonte und die Studien über Baruch Spinoza (im besonderen über
dessen Tractatus theologico-politicus22 belebte. Unter diesem Blickwinkel
betrachtet, zählt Manuel Joël genauso wie Jacob Freudenthal zu den bedeu-

20 M. Joël Religionsphilosophische Zeitfragen, S. 42ff.
21 M. Joël, Religionsphilosophische Zeitfragen, S. 60-61: „Kant nun, um den histori¬

schen Zusammenhang zwischen Judenthum und Christenthum zu zerreissen,

meint, ersteres enthalte nicht sowohl eine Religion als eine Staatsverfassung. Er
stützt diese Meinung durch die ungeheuerliche Unterstellung, daß alle mosaischen
Gebote sich nur auf äußerliche Handlungen beziehen und keine Forderung an die
moralische Gesinnung stellten. [. .] Kant führt [. .] für seine Meinung, die
mosaische Gesetzgebung habe blos politische, nicht religiöse Bedeutung, noch den
Umstand an, daß der darselbst in Aussicht gestellte Lohn resp. die Strafe irdisch
und staatlich, nicht aber jenseitig ist."

22 B. Spinoza, Tractatus theologico-politicus, Hamburg 1976.

150



tendsten Wiederentdeckern von Spinoza in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts.23

2.2. Baruch Spinoza in Breslau

Während das ursprüngliche Interesse dieser Breslauer Gelehrten auf den Ein-
fluss der Idee der Schöpfung bei Chasdai Crescas, der Konzeption der
göttlichen Substanz bei Gersonides und der Konzeption der Liebe bei Maimo-
nides auf die Lehre von Spinoza gerichtet ist, entfaltet sich im Laufe der Zeit
ein vorherrschendes Interesse am politischen Denken Spinozas, das sich
sowohl auf seine kritische Konzeption der Religion als auch auf seinen Begriff
der menschlichen Willensfreiheit bezieht. Aus diesem Grund sind der

Theologisch-politische Traktat genauso wie der unvollständige Politische Traktat

diejenigen Werke Spinozas, welche die Aufmerksamkeit der Breslauer Gelehrten

am meisten erweckten.

Der Zweck der Philosophie Spinozas wird mit der Tendenz identifiziert,
die Philosophie von den kesseln freizumachen, die die Rücksichtnahme auf
die religiösen Meinungen mit sich bringt. Die Bücher des Alten Testaments

werden kritisch untersucht, ja ihre Authentizität bestritten, um nachzuweisen,

dass die Religion ein einziges Hauptziel hat: den Gehorsam Gott
gegenüber durch die Offenbarung zu begründen, da die Vernunft zu einem
solchen Zweck nicht überzeugt. Deswegen soll man sich anstrengen, damit
jedwede Porm von geistlicher Macht dem Staat als Ergebnis des rationalen

politischen Denkens untergeordnet werden kann.
Nach Spinoza liegt das Verdienst der Bibel darin, gezeigt zu haben, dass

die Hebräer weder in der Wissenschaft noch in der Prömmigkeit, sondern

23 M. Joël, Spinoza's theologisch-politischer Traktat aufseine Quellen überprüft, Breslau

1870; M. Joël, Zur Genesis der Lehre Spinoza's mit besonderer Berücksichtigung des

kurzen Traktats „Von Gott, dem Menschen und dessen Glückseligkeit", Breslau 1871; J.

Freudenthal, Spinoza und die Scholastik, Leipzig 1887; J. Freudenthal, Die
Lebensgeschichte Spinoza's in Quellenschriften, Urkunden und nichtamtlichen
Nachrichten, Leipzig 1899.
In dem wichtigen Werk von Z. Levy, Baruch or Benedict. On some Jewish Aspects of
Spinoza's Philosophy, New York et al. 1989, erwähnt dieser nur dreimal und en

passant Manuel Joël, während der Name von Jacob Freudenthal nur einmal auftritt,
so dass der Leser den falschen Eindruck bekommt, dass man Moses Hess, Hermann
Cohen und Franz Rosenzweig die Wiederentdeckung von Spinoza in der Moderne
schuldet. Levy hat dann seine Position in Baruch Spinoza — Seine Aufnahme durch
die jüdischen Denker in Deutschland, Stuttgart 2001, revidiert, indem die Rolle des

Breslauer Seminars in diesem Wiederentdeckunsprozess deutlich anerkannt wird
(siehe im besonderen S. 158-159).

151



hinsichtlich des politischen und sozialen Heils die anderen Nationen
übertroffen haben. Die Bedeutung der Erwählung liegt darin, dass sich die Juden
durch das göttliche Gesetz eines glücklichen Lebens im Staat als Vorbereitung

auf die Glückseligkeit des Jenseits erfreuen können.
Nach Spinoza konzentrieren sich die Wünsche der Menschen auf drei

Punkte: 1. die Dinge in ihren ersten Ursachen zu begreifen; 2. die
Leidenschaften zu bändigen oder Fertigkeit in der Tugend zu erlangen; 3. in
Sicherheit und in Gesundheit zu leben. Die Mittel zur Realisierung der ersten
beiden Wünsche, nämlich des Wunsches nach Erkenntnis und nach Sittlichkeit,

liegen für Spinoza weder in der menschlichen Gewalt noch hängen sie

von äusseren Dingen ab. Wohl aber hängen Sicherheit und Gesundheit des

Leibes von äusseren Bedingungen ab. Das heisst, dass das den Juden gegebene

Gesetz diesen letzteren Punkt regeln, nicht aber zu besserer Erkenntnis
oder besserer Sittlichkeit führen kann. Sprache, Gesetz und Sitten sind nach

Spinoza die einzigen Unterschiede unter den Nationen. Nur aus diesen beiden

(nämlich Gesetz und Sitte) entstehen der besondere Charakter der
Nation (ingenium im Sprachgebrauch Spinozas), ihre besonderen Zustände und
ihre besonderen Vorurteile. Woher aber kommen Gesetz und Sitten? Durch
Zufall? Oder erwachsen sie gerade aus dem ingenium des Volkes? Bei Spinoza
entsteht der Staat genauso durch Vertrag wie der Vertrag durch den Staat

und der Charakter der Nation genauso durch den Gesetzgeber wie der

Gesetzgeber durch den Charakter der Nation. Unter einem menschlichen
Gesetz versteht Spinoza somit die Lebensratio, welche nur dem Schutze des

Lebens und des Staates dient, unter dem göttlichen hingegen dasjenige
Gesetz, welches nur das höchste Gute, nämlich die Erkenntnis und Liebe Gottes,

im Auge hat.

Die Breslauer Gelehrten schätzen den Versuch von Spinoza, Religion
(Judentum) und Philosophie (Wissenschaft) zu trennen, nicht aber seine

Behauptung, dass eine Versöhnung zwischen beiden Bereichen unmöglich
ist. In derselben Weise wird die Bibelkritik Spinozas als Befreiung der Religion

von der erzählerischen Dimension des Mythos akzeptiert, dass nämlich
der literarische Charakter der biblischen Bücher jeweils in einem besonderen

kulturellen und sozialen Horizont entstanden ist, aber es wird nicht akzeptiert,

dass Spinoza das Judentum auf eine Konstellation von geschichtlich
bestimmten formalen Riten und Zeremonien reduziert.

Vor allem wird die Idee der Lebensratio als Grundlage der menschlichen

Willensfreiheit für einen der wichtigsten Beiträge Spinozas zur Geschichte

des Denkens gehalten: Die Lebensratio, d. h. die leitende Rolle der Vernunft
in der Untersuchung der Vorteile und der Nachteile als Konsequenz einer

gewissen Entscheidung, bedeutet, dass keine Handlung Folge einer „willkür-

152



lichen Freiheit" ist. Der Unterschied zwischen blinder Anarchie und bewuss-

ter Willensfreiheit liegt darin, dass das menschliche Handeln vom
geometrischen Schema der Vernunft geführt wird.

Die Breslauer Position bezüglich der Bedeutung und der Funktion des

göttlichen Gesetzes bei Spinoza ist jedoch noch vielschichtiger. Die Idee des

Vertrags (nämlich des Bundes) als Kette zwischen der Nation und dem

Gesetzgeber ist sowohl für Joël als auch fiir Freudenthal die Grundlage der

Legitimität des menschlichen Handelns und die Bestimmung des Charakters
einer Nation. Die grösste Distanz zur Lehre Spinozas betrifft die Konzeption
des göttlichen Gesetzes, da die Breslauer Gelehrten der Lehre von Maimo-
nides in der Mishneh Torah treu bleiben: Das göttliche Gesetz hat nicht nur
eine überempirische Bedeutung, nämlich das Erwerben der Glückseligkeit
im Jenseits (colam ha-ba, „die kommende Welt"), sondern sie bezieht sich

auch und vor allem auf die Glückseligkeit des Diesseits ('olam ha-ze, „diese

Welt"). Ohne die Befriedigung der materiellen Bedürfnisse ist es nicht
möglich, sich dem Studium der Tora zu widmen und somit die Erkenntnis
Gottes zu erlangen. Das höchste Gute ist das ewige Leben im colam ha-ba,
das aber Konsequenz der Erkenntnis Gottes im colam ha-ze und der Verwirklichung

des Endziels des Gesetzes ist. Trotzdem wird bei Spinoza die
politische und soziale Bedeutung des menschlichen genauso wie des göttlichen
Gesetzes als eines der Hauptprobleme im Verhältnis zwischen Religion und
Wissenschaft bezeichnet. Manuel Joël schreibt diesbezüglich:

„Der theologisch-politische Traktat wird immer eines der bedeutendsten Bücher
bleiben, obgleich er das nicht geleistet hat, was er eigentlich zu leisten unternommen,

nämlich den Grenzstreit zwischen Theologie und Philosophie, zwischen den

Ansprüchen des Glaubens und denen der Spekulation zu schlichten, so wenig wie er
befriedigend gelöst hat, wie weit die Competenz des Staates in Sachen der Religion
geht".24

Eine Auflösung dieses Grenzstreites vorzuschlagen, ohne die Rechte der

Theologie einerseits und die Rechte der Philosophie als Wissenschaft
andererseits zu verletzen, sollte die Hauptaufgabe des Breslauer Seminars werden.

3. Die Beziehung zwischen Judentum und Wissenschaft am
Jüdisch-theologischen Seminar

Meines Erachtens hat Isaak Heinemann die sprechendeste Metapher gefunden,

um die Beziehung zwischen Judentum und Wissenschaft nach der Kon-

24 M. Joël, Spinoza's theologisch-politischer Traktat, S. 76.

153



zeption des Breslauer Seminars zu beschreiben: Die Wissenschaft ist der ger
tosav („Fremdling-Beisass") innerhalb des Judentums.25

Der Begriff ger tosav entsteht aus dem Begriff der „Frommen der Völker
der Welt" {haside ummot ha-'olam) und bezieht sich mithin auf die Völker
ausserhalb Israels; somit abstrahiert er von der Religion Israels und erkennt
auch den Menschen der anderen Völker Frömmigkeit zu.

Der Fremdling, der sich dafür entscheidet, mit dem Volk Israels

zusammenzuleben, ist ja von vornherein ein Sohn Noahs, und dies wird zu seinem

Schutz gegen den Mangel, kein Sohn Abrahams zu sein. Jedoch wird er als

Noachide nicht an das Gesetz Moses gebunden, sondern nur an sieben

Vorschriften, die „sieben Gebote der Kinder Noahs" {seva' miswot bne no "h),

die lediglich sittlichen Charakters sind.26

Heinemann erkennt sehr wohl an, dass die Wissenschaft als Methode des

Denkens ihren Ursprung nicht im Judentum, sondern in der griechischen
Reflexion hat, trotzdem hat die Wissenschaft ein Recht auf einen bestimmten

Platz und auf eine bestimmte Funktion im Judentum, wie das die
mittelalterlichen jüdischen Philosophen (Heinemann bezieht sich vor allem auf
Saadya Gaon, Moses Maimonides und Gersonides) mit ihren Werken

nachgewiesen haben:

„[dass d]er Versuch der Philosophen, jüdische Frömmigkeit auf die internationale
Metaphysik zu gründen, naturgemäss das Historisch-Jüdische in den Hintergrund
rücken musste, zwar nicht in der Frömmigkeit, wohl aber in der Theologie. Es ist
derselbe Tatbestand, der in dem Zurücktreten des Problems der Erwählung Israels

zum Ausdruck kommt. Der Vorzug Israels, an den selbstverständlich auch die
Philosophen glauben, gründet sich nach ihrer Theologie auf seinen besonderen Anteil
an den übernationalen Wahrheiten, nicht auf den historischen Akt des
Bundesschlusses".27

Die Einbeziehung der Wissenschaft in das Judentum, um seine Wahrheit aus

einer überhistorischen und übernationalen Perspektive zu begreifen,
verknüpft somit den Glauben an die Unvereinbarkeit des auserwählten Volkes

in seiner geschichtlichen Erscheinung mit der Weltkultur. Der Zweck des

Breslauer Seminars besteht darin, das Recht der Wissenschaft im Judentum
und das Recht des geschichtlichen Judentums innerhalb der Kultur zugleich
aufrechtzuerhalten. Der Glaube an die geschichtliche Erscheinung des Ju-

25 I. Heinemann, Der Völkerbund im Lichte des Judentums, Berlin 1919, S. 20.
Zur Vertiefung der Bedeutung und der Funktion des ger tosav siehe unter anderen
H. Cohen, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Wiesbaden 31995,
S. I40ff; D. Novak, The Image of the Non-Jew in Judaism: An Historical and
Constructive Study of the Noahide Laws, New York 1983.

27 I. Heinemann, Die wissenschaftliche Allegoristik des jüdischen Mittelalters, in:
Hebrew Union College Annual 23 (1950-51), S. 642.

154



dentums und an die Wissenschaft als deren Pflegerin sind also die Grundlagen

der Idee des Seminars.28

Das Breslauer Seminar zielte darauf, das Judentum aus dem kulturellen
Ghetto der talmudischen Schulen durch dessen Einfügung in die
wissenschaftliche Weltkultur zu befreien, ohne aber die Eigenart des Judentums
aufzugeben. Isaak Heinemann schreibt diesbezüglich:

„Kann aber diesem Willen zu jüdischer Selbsterhaltung die Wissenschaft
dienen? Gewiss kann strenge Wissenschaft ihre tätige Pflege nur durch einen kleinen
Kreis von Gelehrten finden, deren Auge methodisch geschult ist, deren Blick über
das eigene Arbeitsgebiet weit genug hinausreicht, um es einstellen zu können in das

Gesamtbild der Kultur; und gewiss kann sie dem neuzeitlichen Juden die
Auseinandersetzung mit ungläubigen und andersgläubigen Anschauungen, der die
Talmudschule aus dem Wege ging, zwar erleichtern, aber keineswegs ersparen. Und
doch gilt Frankels Wort, daß die Wissenschaft das Herz des Judentums sei, wenn
auch wohl in etwas anderem Sinne, heute, nach 75 Jahren jüdisch-wissenschaftlicher

Arbeit, noch viel gewisser als damals. Aus dem Kreise der Gelehrten sind ihre
Ergebnisse durch Wort und Schrift in das Bewußtsein der Gemeinde getragen
worden; was wir jüdisch-geschichtliches Bewußtsein nannten, wäre leere Phrase,

wenn nicht die neuere Wissenschaft das Bild der jüdischen Geschichte gezeichnet
hätte, das den Männern der Talmudschule mit geringen Ausnahmen fast unbekannt
geblieben war".29

Die wahre Wissenschaft duldet keine Isolierung, weswegen sich das Judentum

der Neuzeit auf die Auseinandersetzung mit den neuen Ausrichtungen
des Wissens konzentrieren muss, wie das bereits im Mittelalter dank Saadya

Gaon, Moses Maimonides, Gersonides und vieler anderer jüdischer Gelehrter

passierte. Und es ist von grösster Wichtigkeit, dass gerade diejenigen
Denker, die am tiefsten in jüdischer Lebensform verwurzelt sind, ohne sich

der allgemeinen Kultur zu verschliessen, zu den zukunftsfähigsten
Persönlichkeiten gezählt wurden und die Schranken ihrer Zeit zu überwinden ge-

wusst haben.

Diese Denker waren imstande, die Autarkie des Ghettos zu überwinden,
weil sie den Weg zur Verbindung zwischen profaner Wissenschaft und
heiliger Geschichte innerhalb des Judentums als historischen Phänomens
fanden. „Historisch" bezieht sich hier auf die Notwendigkeit, die jedes
geschichtliche Phänomen hat, sich mit dem „Fremden", nämlich mit der

„Andersheit" der zahlreichen geschichtlichen Strömungen, zu konfrontieren,
um nicht in seiner Isolierung bedeutungslos zu verschwinden. Auf der

Grundlage der noch frischen Erinnerung des Ersten Weltkriegs schreibt Isaak

Heinemann dazu:

28 Vgl. I. Heinemann, Die Idee des jüdisch-theologischen Seminars vor 75 Jahren und
heute, Breslau ohne Jahr [um 1930], S. 5.

29 I. Heinemann, Die Idee des jüdisch-theologischen Seminars, S. 8-9.

155



„Denn wie der Einzelne sich selbst vertieft, wenn er den Blick auf das Ganze

gerichtet hält, so auch die Religionsgemeinschaft. [. .] Die schweren Erschütterungen

des Krieges und der Nachkriegszeit haben uns gelehrt, daß nur das

Verständnis eines jeden für fremde Eigenart, zugleich aber auch die Beziehung einer

jeden Eigenart auf die große Allheit, der Menschheit den ersehnten Frieden bringen
kann. Auch das Judentum will seinen Beitrag an dieser Friedensarbeit leisten".30

Das Breslauer Seminar sah in der Einfügung der Wissenschaft in das Judentum

nicht nur eine kulturelle, sondern auch (oder sogar vor allem) eine

politische Leistung: Trotz des aufrechtzuerhaltenden Respekts gegenüber
dem ursprünglichen und inhaltlichen Unterschied zwischen Judentum und
Wissenschaft muss das „und" einen verbindenden und nicht einen trennenden

Wert haben, damit die Fremdheit des Judentums zur Weltkultur und die

Autarkie des Ghettos im Vergleich zum vielschichtigen zeitlichen Geschehen

nicht zum Vorwand für einen neuen Konflikt wird. Der Krieg entsteht aus

der Ignoranz gegenüber der Totalität in ihren unterschiedlichen geschichtlichen

Manifestationen und ihren unterschiedlichen geschichtlichen
Triebkräften: Der Weg zu einem friedlichen Kompromiss profiliert sich als

„Respekt in der Differenz", ein Respekt, der nur aus dem Wissen und aus

der Erkenntnis entstehen kann. Das wurde der entscheidende Beitrag und
die entscheidende Lehre des Jüdisch-theologischen Seminars zur Versöhnung
zwischen Judentum einerseits mW Wissenschaft andererseits.

4. Perspektiven für die geschichtliche und religions¬
philosophische Forschung

Die Zahl der Juden in Breslau, die im Jahre 1925 über dreiundzwanzigtau-
send Personen betrug, ging am Ende des Jahres 1938 auf etwa zehntausend

zurück. Um die Wende 1938/39 wurde die Tätigkeit aller jüdischen
Organisationen und Vereinigungen weiterhin beschränkt. Im Jahre 1938 wurde

von der nationalsozialistischen Lokalbehörde auch die Schliessung des

Seminars beschlossen.

Am 23. Oktober 1941 wurde das Emigrationsverbot für Juden bekanntgegeben.

In Übereinstimmung mit dieser Entscheidung wurden bereits ab

dem 14. Oktober 1941 Massendeportationen der Juden aus dem Gebiete des

Deutschen Reiches in die Konzentrations- und Vernichtungslager organisiert,

deren Mehrheit sich in Osteuropa befand. Noch vor der ersten

Deportation (21. - 25. November 1941) wurden Hunderte von Breslauer
Juden in die in aller Eile vorbereiteten sogenannten Wohnlager im Tätigkeits-

30 I. Heinemann, Die Idee des jüdisch-theologischen Seminars, S. 16.

156



bereich der Breslauer Gestapo ausgesiedelt. Diese Lager wurden in Riebnig
(polnisch Rybna), im Zisterzienserkloster Grüssau (polnisch Krzeszöw) in
der Nähe von Landeshut (polnisch Kamienna Göra) und in Tormersdorf

(polnisch Predocice) am rechten Ufer der Lausitzer Neisse bei der Stadt

Rothenburg gegründet. Die Häuser und Wohnungen der aus Breslau
ausgesiedelten Juden (darunter auch das Gebäude des Jüdisch-theologischen
Seminars) wurden von der NSDAP-Stelle und vom Wohnungsamt den Deutschen

übergeben. Alle deportierten Personen mussten eine Erklärung über

ihr Guthaben abgeben, das nach ihrem Abtransport von den Beamten des

Finanzoberpräsidenten in Breslau übernommen wurde.
Der erste Transport der Breslauer Juden (25. November 1941) ging nach

Kowno (Kaunas) in Litauen, wo das Einsatzkommando vier Tage später
3693 Männer, 1155 Frauen und 152 Kinder aus Breslau erschoss. Die zweite

Massendeportation von Juden aus Breslau und Schlesien (April 1942) um-
fasste etwa tausend Personen, welche in die Vernichtungslager in Sobibor,
Belzec und Majdanek geschickt wurden. Auch der dritte und vierte Transport

(Mai und Juni 1942) wurde „nach dem Osten" geschickt. Die fünfte
Deportation (August 1942) umfasste über 500 Breslauer Juden, die zum Teil
bereits früher in die Durchgangslager in Riebnig, Tormersdorf und Grüssau

gebracht worden waren. Sie wurden in das Konzentrationslager Theresien-
stadt in Nordböhmen abtransportiert. Der sechste, siebte und achte Transport

aus Breslau (März 1943) umfasste die Juden, die noch in den sogenannten

Judenwohnungen im Wohnghetto verblieben waren. Sie wurden nach
Theresienstadt und „nach dem Osten" geschickt.

Die neunte grosse Deportation nach Theresienstadt am 9. Juni 1943
umfasste 161 Juden, darunter vor allem Bewohner des Altersheims und die
letzten Patienten des jüdischen Krankenhauses. Am 16. April 1943 wurde

aus Breslau eine Gruppe von achtzehn Juden nach Theresienstadt deportiert,
mit dem letzten Gemeindevorstand und dem Krankenhauspersonal. Damit
war die jüdische Gemeinde in Breslau endgültig liquidiert. In der Stadt blieb

nur noch eine winzige Gruppe von Juden aus Mischehen, von denen noch
im Jahr 1944 einzelne Juden nach Theresienstadt und Auschwitz deportiert
wurden.

Es bleibt festzustellen, dass die Nazis bis 1944 fast die gesamte jüdische
Bevölkerung Breslaus liquidierten, die Fälle von natürlichem Tod und
Selbstmorden ausgeschlossen (in den Jahren 1940-44 waren unter der Gesamtzahl

von 1232 Todesfällen 108 Selbstmorde; ein Teil von ihnen [52] erfolgte
während der Deportationsaktionen). Von den deportierten Breslauer Juden
kehrten nur 37 nach Breslau zurück.31 Zusammen mit dem jüdischen Leben

31 Judith Sternberg war eine von ihnen. Sie beschrieb ihre schrecklichen Erlebnisse im
Buch In the Hell ofAuschwitz-, New York 1963.

157



wurde jedwede Spur der wissenschaftlichen Tätigkeit des Breslauer Seminars

gelöscht: Nicht nur die Konzeption des Verhältnisses zwischen Judentum
und Wissenschaft, sondern alle aus diesem Verhältnis über achtzig Jahre
entstandenen Forschungsausrichtungen fanden keinen Nachfolger mehr im
deutschsprachigen Bereich. Und die Lage verbesserte sich nicht nach dem

Krieg. Die politisch-utopische Vision des Breslauer Seminars wurde von der
nationalsozialistischen Barbarei vernichtet.

Die Herausforderung für die heutige geschichtliche und religionsphilosophische

Forschung betrifft zwei Bereiche, die unterschiedlich und zugleich

eng verbunden sind: die Rekonstruktion des Verhältnisses zwischen Judentum

und Wissenschaft nach dem Begriff des Breslauer Seminars einerseits

und die Fortsetzung seiner wissenschaftlichen Untersuchungen in bezug auf
Geschichte, Philosophie, Orientalistik, Philologie, Theologie und Naturwissenschaft

andererseits. An dieser Stelle schlage ich keine Wiederbelebung
eines endgültig vergangenen kulturellen Zustandes vor, die als solche

anachronistisch und artifiziell aussehen müsste, sondern die Untersuchung
derjenigen wissenschaftlichen Perspektiven, welche heute aus der Breslauer

Erfahrung und aus ihrer Beziehung von Judentum und Wissenschaft noch
entstehen könnten.

158


	Das Judentum und die Wissenschaft : zum 150. Gründungsjahr des Jüdisch-theologischen Seminars in Breslau

