
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Offenbarung durch Interpretation

Autor: Rutishauser, Christian M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Offenbarung durch Interpretation

von Christian M. Rutishauser SJ
*

Im Zentrum der drei monotheistischen Glaubensreligionen Judentum,
Christentum und Islam steht der Glaube an eine Offenbarung des transzendenten

Gottes. Dabei wird die Offenbarung - zumal nach der historisch-kritischen
Moderne — nicht mehr als ein bewusst erfahrenes Inspirationserlebnis eines

einzelnen oder mehrerer Menschen, die diese Botschaft weitergeben,
verstanden. Vielmehr bezieht sich die Offenbarung auf ein objektives, historisches

Geschehen und dessen Tradierung: auf eine in Schrift und Wort
gegebene Lehre und deren Interpretation (hebräische Bibel und Talmud), auf
eine Person (Jesus als Christus) und deren „Schriftwerdung" (christliche
Bibel) oder auf eine Schrift mit göttlicher Autorität (Koran). In diesen Zeilen

interessieren wir uns allein für das Spezifische der jüdischen
Offenbarungsvorstellung, um es einerseits von den Offenbarungskonzepten der
andern beiden Religionen abzuheben und andererseits deren Relevanz für das

interreligiöse Gespräch aufzuzeigen. Nicht wollen wir uns hier der Genese

von hebräischer Bibel und Talmud zuwenden, noch wollen wir einen
historischen Überblick über die unterschiedlichsten Offenbarungsideen geben,
die sich im Verlauf der jüdischen Geschichte entfaltet haben. Es geht uns um
die Frage, wie im rabbinisch-talmudischen Judentum Offenbarung verstanden

wurde. Sie wurde als Gabe der Tora am Sinai konzipiert, die eine
zweifache Form aufweist, eine schriftliche und eine mündliche (DrDDttf min und

min). Wir achten darauf, wie jüdische Existenz von dieser

Offenbarung durch die doppelte Tora affiziert wird. Um im Rahmen dieses

Aufsatzes der gestellten Frage nachzugehen, entscheiden wir uns für die Analyse
eines einzigen, exemplarischen Texts aus dem Talmud: Baba Mezia 59a/b. Er
zeigt paradigmatisch, wie die Gabe der Tora am Sinai im talmudischen Konzept

der doppelten Tora zu einer Aneignung der Offenbarung geführt hat,
worin orthodoxe jüdische Identität sich verwurzeln konnte. Auf eine Vor-

P. Dr. Christian Rutishauser SJ, Lasalle-Haus, Bad Schönbrunn, CH-6313 Edli-
bach / Zug.

118



Stellung des Textes (1.) folgt in einem zweiten Kapitel die Darstellung der

Abgrenzung der Gabe der Tora von einem prophetischen Offenbarungsverständnis

(2.)- Dem Verhältnis von mündlicher und schriftlicher Tora ist dann
die Dynamik des Ofifenbarungsgeschehens zu entnehmen, das für die jüdische

Religionsgemeinschaft konstitutiv ist (3.). Bevor einige anthropologische

Implikationen des rabbinischen Offenbarungsverständnisses angesprochen

werden (5.), werden wir auf die Grenzen des Konzepts der doppelten
Tora und auf seine institutionelle Verortung zu sprechen kommen, die unser
Talmud-Text selbst mitreflektiert (4.) -

1. Der Ofen des Aknai und der Bann über Rabbi Eliezer

Baba Mezia 59a/b schildert die halachische Diskussion um den Ofen des

Aknai und den daraus folgenden Bann über Rabbi Eliezer. Immer wieder
wird dieser Text in der Diskussion um Tora- und Offenbarungsverständnis
der Rabbinen angeführt.1 Dabei wird zu Recht eine gewisse Eigenständigkeit
bzw. Überlegenheit der mündlichen Tora gegenüber der schriftlichen einerseits

und der souveräne, von der Ratio bestimmte Umgang der Rabbinen mit
der schriftlichen Tora andererseits betont. Zuweilen wird der Text auch

analysiert, um den rabbinischen Umgang mit religiöser Macht zu erforschen.

Die Diskussion um den Ofen des Aknai ist zudem in den letzten Jahren zum
eigentlichen Manifest der modern-aufgeklärten Orthodoxie geworden und
hat dadurch eine grosse Popularität erreicht.2 Verschiedenste Textteile haben

sich dadurch verselbständigt. Dass unter diesen Umständen auch grobe
Vorverständnisse und Vereinfachungen in den Text hineingelesen bzw. daraus

abgeleitet werden, versteht sich von selbst.3 Vor dem Hintergrund dieser

heutzutage lebendigen Textrezeption wollen wir die vielgliederige Erzählung
als Einheit in den Blick nehmen und dabei nach dem impliziten Offenba-

1 Zur Auslegungsgeschichte: I. Englard, Der Ofen des Akhnai: Verschiedene Inter¬

pretationen einer Aggada [hebr.], in: Jahrbuch des Forschungsinstituts für jüdisches
Recht 1 (1974), S. 45-57.

2 Nicht nur in der Literatur und Lehre zum Talmud ist mir der Text immer wieder

begegnet, sondern auch in Museen. So wird die Diskussion um den Ofen des Aknai
seit gut einem Jahr im Lreilichtmuseum „Das talmudische Dorf" von Qazrin auf
dem Golan multimedial inszeniert und mit einer aktuellen Entscheidungsfindungs-
situation verknüpft.

3 Z. B. M. Holder, History of the Jewish People. From Yavneh to Pumbedisa, Jerusa¬

lem 1996 The ArtSchroll History Series 4), S. 32. Er will mit der Erzählung
begründen, dass die einst am Sinai gegebene Tora historisch „keinen äussern
Einflüssen ausgesetzt" sei.

119



rungsverständnis fragen. Der Tora-Hermeneutik und ihrer sozialen Veror-

tung gilt unser Hauptinteresse. Hören wir zuerst den Text in seiner ganzen
Länge.4

[A] „Dort haben wir gelernt: Hat man ihn in einzelne Ringe geschnitten und Sand
zwischen die Ringe getan, so ist er nach R. Eliezer nicht verunreinigungsfähig und
nach den Weisen verunreinigungsfähig; das ist der Schlangenofen.

[B] Weshalb (heisst er) Schlangenofen? R. Jehuda erwiderte im Namen Schemuels:

Weil man ihn mit Worten gleich einer Schlange umringt hat. Schliesslich erklärten
sie ihn als verunreinigungsfähig.

[C] Es wird gelehrt: An jenem Tage machte R. Eliezer alle Einwendungen der Welt,
man nahm sie aber von ihm nicht an. Hierauf sprach er: Wenn die Halakha wie ich
ist, so mag dies dieser Johannisbrotbaum beweisen! Da rückte der Johannisbrotbaum

hundert Ellen von seinem Orte fort; manche sagen: vierhundert Ellen. Sie

aber erwiderten: Man bringt keinen Beweis von einem Johannisbrotbaume. Hierauf
sprach er: Wenn die Halakha wie ich ist, so mag dies dieser Wasserarm beweisen!

Da trat der Wasserarm zurück. Sie aber erwiderten: Man bringt keinen Beweis von
einem Wasserarme. Hierauf sprach er: Wenn die Halakha wie ich ist, so mögen dies

die Wände des Lehrhauses beweisen! Da neigten sich die Wände des Lehrhauses

(und drohten) einzustürzen. Da schrie sie R. Jehoshua an und sprach zu ihnen:
Wenn die Gelehrten einander in der Halakha bekämpfen, was geht dies euch an!
Sie stürzten hierauf nicht ein, wegen der Ehre R. Jehoshuas, und richteten sich auch

nicht gerade auf, wegen der Ehre R. Eliezers; sie stehen jetzt noch geneigt. Hierauf
sprach er: Wenn die Halakha wie ich ist, so mögen sie dies aus dem Himmel
beweisen! Da erscholl eine Hallstimme und sprach: Was habt ihr gegen R. Eliezer;
die Halakha ist stets wie er. Da stand R. Jehoshua (auf seine Füsse) auf und sprach:
Sie ist nicht im Himmel.

[D] Was heisst: sie ist nicht im Himmel? R. Jirmeja erwiderte: Die Tora ist bereits vom
Berge Sinai her verliehen worden. Wir achten nicht auf die Hallstimme, denn
bereits hast du am Berge Sinai in die Tora geschrieben: nach der Mehrheit zu
entscheiden.

[E] R. Nathan traf Elijahu und fragte ihn, was der Heilige, gepriesen sei er, in dieser

Stunde tat. Dieser erwiderte: Er schmunzelte und sprach: meine Kinder haben mich
besiegt, meine Kinder haben mich besiegt.

[F] Man erzählt, dass sie an jenem Tage alles holten, was R. Eliezer als rein erklärt hatte,
und im Feuer verbrannten. Alsdann stimmten sie über ihn ab und taten ihn in den
Bann. Hierauf fragten sie: Wer geht hin und teilt es ihm mit? Da sprach R. Aqiba:
Ich will gehen, denn es könnte sonst ein ungeeigneter Mensch hingehen und es ihm
mitteilen, und er würde die ganze Welt zerstören. Was tat R. Aqiba? Er legte
schwarze Kleider an und hüllte sich schwarz; alsdann liess er sich vor ihm in einer

Entfernung von vier Ellen nieder. Da sprach R. Eliezer zu ihm: Aqiba, wieso heute
anders als sonst? Dieser erwiderte: Meister, mich dünkt, die Kollegen haben sich

von dir zurückgezogen. Da zerriss auch er seine Kleider, zog die Schuhe ab und liess

sich auf die Erde nieder, und Tränen rannen aus seinen Augen. Da ward die Welt
geschlagen ein Drittel an den Oliven, ein Drittel am Weizen und ein Drittel an der
Gerste. Manche sagen, auch der Teig gor unter den Händen der Frauen.

4 Talmud Bavli, Goldschmidt-Edition, Berlin 1930.

120



[G] Es wird gelehrt: Ein grosses Weh gab es an diesem Tage, denn jede Stelle, worauf R.
Eliezer seine Augen richtete, verbrannte. Auch R. Gamaliel: er reiste dann zu Schiff,
und eine Woge erhob sich und drohte ihn zu versenken. Da sprach er: Ich glaube,
dass dies nur wegen des R. Eliezer b. Hyrkanos geschieht. Hierauf stand er (auf
seine Füsse) auf und sprach: Herr der Welt, offenbar und bewusst ist es dir, dass ich
dies nicht wegen meiner Ehre, auch nicht wegen der Ehre meines väterlichen Hauses

getan habe, sondern deiner Ehre wegen, damit sich keine Streitigkeiten in Jisrael
mehren. Da liess das Meer von seinem Toben ab.

[H] Emma Schalom, die Frau R. Eliezers, war die Schwester R. Gamaliels, und seit
diesem Ereignisse liess sie ihn nicht mehr aufs Gesicht fallen. Eines Tages glaubte
sie, es sei Neumond, denn sie verwechselte zwischen einem vollzähligen und einem

unvollzähligen Monat, manche erzählen, ein Armer stand vor der Tür, und sie trug
ihm Brot hinaus, und fand ihn, dass er aufs Gesicht gefallen war. Da sprach sie zu
ihm: Stehe auf, du hast meinen Bruder getötet! Währenddessen verkündete eine
Posaune aus dem Hause R. Gamaliels, dass er gestorben sei. Er fragte sie: Woher
weisst du dies? Sie erwiderte: es ist mir aus meinem väterlichen Hause überliefert:
sind auch alle Tore verschlossen, doch nicht die Tore der Kränkung."

Die Diskussion um den Ofen des Aknai ist Auslöser der geschilderten
Ereignisse und liegt diesen bereits voraus (A). Sie fragte danach, ob ein aus

Ziegeln und Zement gebauter Ofen rituell verunreinigt werden könne oder
nicht. Auf diese halachische Frage gehen wir nicht ein,5 da unser Text über
die Fragestellung auf eine Metaebene vorstösst. Daran sind wir interessiert.
Zuerst wird die Frage nach dem Namen des Ofens gestellt und beantwortet
(B), worauf wir unten eingehen werden. Dann folgt der erste, zentrale
Abschnitt (C). Er ist nicht mehr am Inhalt von Argument und Gegenargument
interessiert, die sich Rabbi Eliezer und die andern Rabbinen um die Reinheit
des Ofens gegenübergestellt hatten. Er schildert das Ende der Diskussion, wo
allein noch Behauptungen aufeinanderprallen. Das Formale wird wichtig.
Dazu schafft sich der Text einen narrativen Rahmen und bedient sich einer

Erzählung. Dass hier nicht ein historischer Tatsachenbericht vorliegt, zeigt
sich nicht nur an den berichteten Wundern als vielmehr am literarisch kunstvoll

strukturierten Aufbau des Textes. Einem üblichen Erzählmuster

entsprechend, das „drei plus eins" lautet, werden drei übernatürliche Wunderbeweise

von Rabbi Eliezer in einer Klimax aufgeführt. Angesichts des

Misserfolgs seiner Beweise kippen sie in eine direkte Intervention von Gottes
Stimme um.6 Zuerst wird zweimal die Natur zum Zeugen angerufen. Nachdem

Naturwunder gemäss der Vernunft grundsätzlich, nicht nur weil sie zu

wenig beeindruckend wären, abgelehnt werden, sollen die Lehrhauswände in
Aktion treten. Sie sind ein menschliches Artefakt und stehen als Gebäude des

5 Sowohl die Soncino- als auch die Steinsalz-Edition des Talmuds geben an unserer
Stelle Informationen zur Streitfrage. Vgl. auch bKelim 5,10.

6 Zum Erzählmuster vgl. z.B. die Berufung Samuels in 1 Sam 3,1-14.

121



Bet Midrasch da, um das Tora-Studium zu ermöglichen. Sie stehen also in
einem viel engeren Zusammenhang mit der Halacha als die Geschöpfe Baum
und Wasser. Doch auch ihr Wunder wird abgelehnt. Die Steigerung im
dritten Wunder wird zudem dadurch unterstrichen, dass dabei zum ersten
Mal Rabbi Eliezer nicht mehr der anonymen Masse der anderen Rabbinen

gegenübersteht, sondern einen konkreten Gegenspieler erhält: Rabbi Jeho-
shua. Die Lehrhauswände verhalten sich neutral gegenüber beiden Protagonisten.

Die Entscheidung muss auf einer anderen, einer autoritativeren
Ebene gefunden werden. So wird der Himmel von Rabbi Eliezer direkt
angerufen. Die göttliche Stimme, ^Ij? DD, geht hervor (nXlUT) und
interveniert (mftNl) zu seinen Gunsten. Hier, auf dem Höhepunkt der

Auseinandersetzung, tritt der göttlichen Stimme Rabbi Jehoshua entgegen (Iftl?)
und argumentiert ("ISXI). Der „Stimme aus dem Himmel" wird ein Wort
aus der geschriebenen Tora gegenübergestellt: „Sie ist nicht im Himmel".
Damit führt die Erzähleinheit in eine enorme Spannung hinein und offenbart

ihre grundlegende Fragestellung: Wie verhält sich die geschriebene Tora

zur göttlichen Inspiration bzw. zur Prophétie? Die halachische Diskussion

um den Ofen des Aknai ist zur grundsätzlichen Frage übergegangen, nach

welchen Kriterien halachische Entscheidungen zustande kommen: aufgrund
eines Schriftbeweises oder durch Inspiration? Von dieser narrativen Entwicklung

her wird klar, dass wir einen halachischen Midrasch vor uns haben.

Der Eigenart der talmudischen Texte entsprechend, wird anschliessend

das Gespräch zwischen Rabbinen über Jahrhunderte hinweg weitergeführt.
Es folgen zwei kurze, klärende Abschnitte, die eng mit dem Midrasch
verbunden sind. Zuerst fragt der Text, wie das Zitat aus der geschriebenen Tora,
das Rabbi Jehoshua vorgebracht hat, zu verstehen sei (D). Die Antwort von
Rabbi Jirmeja besteht in einem weiteren, nicht nur Rabbi Jehoshua

bestätigenden, sondern zugleich weiterführenden Zitat aus der geschriebenen
Tora. Der Stimme aus dem Himmel wird ein weiteres Zitat aus der schriftlichen

Tora entgegengehalten: die Gemeinschaft der interpretierenden
Rabbinen ist entscheidend. In diesem ersten Zusatz können wir eine Verlängerung

des halachischen Midrasch beobachten.

Gleichsam besorgt um Gott, fragt Rabbi Nathan im nächsten Abschnitt

(E) nach dessen Reaktion angesichts der Argumente gegen die Stimme aus

dem Himmel. Mit Humor und Ironie wird Gott porträtiert als einer, der

sich den hermeneutischen Spielregeln der rabbinischen Mehrheit unterwirft.
Wie ein Lehrer, der von seinen Schülern mit derjenigen Methode geschlagen

wird, die er ihnen selbst beigebracht hatte, lacht Gott über die Rabbinen, die

strikter seiner Weisung folgen, als er es erwartet bzw. vorausgesehen hätte.

122



Dass es durch diese Entscheidung zur Exkommunikation von Rabbi Elie-

zer kommt, wie dies der Talmud weiter berichtet (F), wird von beiden
Parteien als Tragik erlebt. Dabei ist zunächst das Schicksal Rabbi Eliezers im
Blick. Man will ihm die Mitteilung des Banns schonend beibringen. Rabbi
Akiva überbringt in symbolträchtiger Form die Botschaft. Wie alle durch
Rabbi Eliezers Urteil rein erklärten Gegenstände nun verbrannt werden, so

hat dieser die Macht, durch seinen Blick selbst vernichtendes Feuer zu bringen.

Rabbi Eliezer ist also nicht allein der ohnmächtig Unterlegene, sondern
auch im Bann noch ernstzunehmender Gegenspieler. Der Text berichtet, wie
die ganze Schöpfung an dieser Vernichtung mit sich bringenden Entscheidung

teilnimmt.
Die nächste Erzähleinheit (G) bringt im Zusammenhang mit dem Bann

von Rabbi Eliezer eine weitere Klärung: Gott, der zwar das Ergebnis der

Auseinandersetzung stützt, ist über das Zerbrechen der rabbinischen
Gemeinschaft erzürnt. Rabbi Gamaliel, der Vorsteher des Bet Din von Yavne,
ist in letzter Instanz für den Vorfall verantwordich. Er bekommt Gottes Zorn
auf einer Seereise zu spüren. Er wendet sich im Gebet an ihn und versichert,
dass nicht persönliche Eitelkeiten, Machtkämpfe oder Eigeninteressen zu
dieser Exkommunikation geführt hätten. Selbstlosigkeit sei gewahrt geblieben.

Es sei allein um Gottes Ehre gegangen, nämlich um die Wahrung einer

gewissen Einheitlichkeit in Israel. Diese kostet den Ausschluss eines einzelnen,

was von Gott akzeptiert wird. Der Seesturm ruht.
Schliesslich fügt der Talmud eine letzte, aber ftir das Gesamtverständnis

unserer Frage nicht unwichtige Erzählung an (H). Rabbi Eliezer, durch den

Bann tief gekränkt, wünscht Rabbi Gamaliel als Vergeltung den Tod. Dessen

Frau Emma Schalmon, seine Schwester, verhindert jedoch, dass er diesen

Wunsch im Gebet aussprechen und von Gott erhört werden kann. Aus

Unvorsichtigkeit oder gemäss einer anderen Version wegen des Befolgens
eines halachischen Gebotes, nämlich den Armen zu speisen, kann sie Rabbi
Eliezers Gebet jedoch nicht verhindern. Wie einst die Stimme aus dem

Himmel zu ihm gestanden ist, so wird er auch jetzt von Gott erhört, und
Rabbi Gamaliel muss sterben.

Die rein haggadischen Texte (F, G, H), die sich an den halachischen

Midrasch anschliessen, sind fur uns interessant, weil sie die soziale und
hierarchische Struktur der rabbinischen Institutionen widerspiegeln, in die die

Tora-Interpretation eingebettet ist. Zudem zeugen sie von einem auf Leben

und Tod gehenden Ernst, der mit der OfFenbarungsbeschäftigung verbunden

ist. Der komplexen Tragik, die sich im exkommunizierten und doch wieder

über den Vorsteher des Bet Din mächtigen Rabbi Eliezer widerspiegelt, werden

wir noch begegnen.

123



Unser Text ist offensichtlich aus verschiedenen Teilen zusammengesetzt.
Die berichtete Auseinandersetzung um den Ofen des Aknai spielt sich in der

zweiten Tannaiten-Generation, also nach der Tempelzerstörung um die

Wende vom 1./2. Jahrhundert unserer Zeitrechnung ab. Es ist eine Zeit, in
der die prophetisch-messianischen und apokalyptischen Bewegungen das

jüdische Volk in eine tiefe Krise gestürzt haben. Die rabbinische Neuorientierung,

deren Lebensnerv nun endgültig die Tora werden sollte, distanziert
sich immer mehr von den prophetischen Bewegungen. Auch wenn diese

Haltung noch nicht einheitlich an den Tag tritt - gerade Rabbi Akiva
unterstützte bekanntlich den prophetisch-messianischen Bar Kochba -, wird sie

sich mehr und mehr durchsetzen. Diese Entwicklung spiegelt sich in unserem

Text wider. Daher kann angenommen werden, dass unsere
Auseinandersetzung mit ihrem inhaltlichen Kern in die frühtannaitische Zeit zurückreicht.

Ihre profilierte Ausformulierung und die literarische Bearbeitung, die

uns im Talmud vorliegt, ist jedoch späteren Datums. Auch die erzählenden
Texte über die Exkommunikation und deren Folgen blicken in einem
Uberblick auf das Geschehene zurück. Die Interpolationen eines Rabbi Jir-
meja und Rabbi Nathan sind ein Zusatz aus amoräischer Zeit. Die
Endredaktion, die in die Zeit des Abschlusses des Babylonischen Talmuds im 6./7.
Jahrhundert unserer Zeitrechnung fällt, kann als zweiter historischer Kontext
unserer Textstelle angesehen werden. Er hat mit seiner gezielten und ausführlichen

Schilderung die ursprüngliche Aussageabsicht bekräftigt. Zeichen von
Umdeutungen sind auf jeden Fall nicht sichtbar.7

2. Wider den Anspruch der Prophétie

Wenden wir uns gleich dem spannungsvollen Zentrum unseres Textes zu,
dem Verhältnis von Himmelsstimme und Tora. Rabbi Eliezer ruft den Himmel

an, auf dass er in der halachischen Diskussion entscheide. Eine Stimme
ertönt. Sie ist - gemäss der rabbinischen Vorstellung und Geschichtskonstruktion

— seit dem Erlöschen der Prophétie die einzig anerkannte Art, nach

der Gott sich dem Menschen direkt mitteilt.8 Die Stimme aus dem Himmel

7 Weitere Informationen zum historischen Hintergrund bietet G. Stemberger, Ein¬

leitung in Talmud und Midrasch, München 81992; G. Alon, The Jews in their Land
in the Talmudic Age, Cambridge / Massachusetts 31996; R. M. Seltzer, Jewish People,

Jewish Thought: The Jewish Experience in History, New York, London 1980.
8 Zur Bat Qol: P. Kuhn, OJfenbarungsstimmen im Antiken Judentum, Tübingen

1989. Kuhn hat alle Stellen zur Bat Qol aus der talmudischen Zeit zusammengestellt
und kurz kommentiert.

124



ist nicht eine dem Menschen innerliche, göttliche Stimme, die ein esoterisches

Wissen mitteilen würde oder die mystische Seite des Menschen
bezeichnet. Als „Tochter der Stimme" Gottes ist sie vielmehr als mindere Form
der Prophétie zu verstehen. Durch sie teilt Gott unabhängig von der schriftlichen

Tora seinen Willen mit. Die rabbinischen Texte berichten in anderem

Kontext von ihrem Auftreten durchaus positiv. In unserem Text wird sie

nicht nur von Rabbi Eliezer, sondern von allen Anwesenden vernommen.
Freilich hat Rabbi Eliezer sie angerufen, und sie stellt sich ganz auf seine

Seite, so dass er als Vertreter des prophetischen Geistes angesehen werden
kann. Rabbi Jehoshua benutzt ein Zitat aus Dtn 30,12, um gegen die Stimme

aus dem Himmel zu argumentieren: Gottes Wort „ist nicht im Himmel",
denn es ist am Sinai bereits gegeben worden. Halachische Entscheidungsfindungen

können nicht durch göttliche Eingebung entschieden werden,
sondern allein aufgrund der Sinai-Tora. Dadurch entsteht die zentrale Frage, die

durch ein zweites Zitat, das den Modus der Entscheidungsfindung besagt,

beantwortet wird. Mit dem Zitat aus Ex 23,2, „nach der Mehrheit soll
entschieden werden", wird die mündliche Tora der Stimme aus dem Himmel
übergeordnet.

Formal und inhaltlich wird eine eindeutige Sinnrichtung eingeschlagen.
Die durch zwei Zitate aus der schriftlichen Tora korrekt begründete
Argumentation wird von Gott anerkannt. „Meine Söhne haben mich besiegt!"
Gott sieht ein, dass er selbst inkonsequent und unlogisch gehandelt hat.

Damit wird dem prophetischen Geist nicht nur die Tora als Schrift
entgegengehalten, sondern auch deren Auslegung. Der Mehrheitsentscheid bringt
die Lösung im Anschluss an den Disput, an den Machloket (Dp^nö).

Im Zusammenhang mit unserer Stelle ist jener zweite Talmud-Text von
Interesse, wo die Himmelsstimme in die Diskussion eingreift, ob die

Entscheidungen des Hauses Hillel oder jene von Schammai befolgt werden sollen.

In ihr heisst es: „Da ertönte eine Hallstimme und sprach: [Die Worte]
der einen und der andern sind Worte des lebendigen Gottes; jedoch ist die

Halakha nach der Schule Hillels zu entscheiden."9 Hier wird die Stimme aus

dem Himmel als entscheidungsstiffend anerkannt, weswegen der Text auch
als Gegenposition zu unserer Talmud-Stelle angeführt wird. Die Bewertung
der Stimme aus dem Himmel war auch innerhalb von halachischen Diskussionen

nicht einheitlich.10 Neben dem scheinbaren Gegensatz besteht jedoch
auf tieferer Ebene eine Entsprechung. Der Text aus Erubin bietet nämlich

9 bEr 13b.
10 Vgl. A. Rothkoff, Bat Kol, in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band

IV, Jerusalem 1971, Sp. 324-325.

125



die Grundlage für eine Kanonisierung von argumentativen Streitgesprächen

um eine Halacha. Nicht nur eine einzige Meinung wird in die mündliche
Tradition aufgenommen, sondern auch ihre Gegenposition, wie es gerade

typisch fur Mischna und Talmud ist.11 Daher ist diese Stelle ebenso konstitutiv

für das rabbinische Verständnis der Offenbarung durch die doppelte
Tora und ihre Interpretation. Sie stützt die rationalistische Position unseres
Textes. Wie in Baba Mezia die Sinai-Offenbarung Voraussetzung für eine

vernunftbestimmte Hermeneutik der Tora ist, so tritt in Erubin die Bat Qol
als Bedingung der Möglichkeit von Machloket auf. Auch hier interveniert sie

nicht inhaltlich in die Auseinandersetzung.
Wie bereits angesprochen, werden innerjüdische Auseinandersetzungen

um die Neuformung des Judentums nach der Tempelzerstörung und des Bar
Kochba-Aufstands von den Forschern als Hintergrund unseres Textes

angenommen.12 Doch muss die Zurückweisung von Wundern und prophetischen
Elementen noch in anderem Licht gesehen werden. Schauen wir dazu einen
Midrasch zum Vers „sie ist nicht im Himmel" an:

„Mose sagte ihnen: Damit ihr nicht sagt, ein anderer Mose steht auf und bringt uns
eine andere Tora vom Himmel, lasse ich euch jetzt schon wissen: ,Sie ist nicht im
Himmel'; denn nichts von ihr ist im Himmel übrig geblieben".13

Die anti-prophetische Spitze dieses Midrasch ist dahin spezifiziert, dass er
sich gegen Ansprüche eines Propheten wendet, der die Autorität eines zweiten

Mose beansprucht. Dieser Anspruch, gemäss Dtn 18,18 „ein Prophet wie
Mose" zu sein, wurde im spätantiken Judentum allein von den Christen für
Jesus aus Nazareth erhoben,14 der in den Evangelien als neuer Mose dargestellt

wird.15 Dieser Midrasch aus DtnRabba ist also als anti-christliche Po-

11 Die verschiedene Beurteilung der Machloket beschreibt M. Halbertal, The People

of the Book. Canon, Meaning and Authority, Cambridge/Massachusetts 1997, S.

45-72. Siehe auch R. Fontana, Sinai e Sion. Luogo della sapienza agli uomini,
Jerusalem 1997, S. 93-162.

12 Vgl. E. E. Urbach, Wann endete die Prophétie? [hebr.], in: E. E. Urbach, Aus der
Welt der Weisen, Jerusalem 1987, S. 1 — 12.

D DevR zu Dtn 30,12.
J. Maier, Offenbarung im Judentum der Antike. Mit wirkungsgeschichtlichen
Ausblicken, in: J. Werbick (ed.), Offenbarungsanspruch und fundamentalistische
Versuchung, Freiburg, Basel, Wien 1991 Qaestiones Disputatae 129), S. 89-140, dort
S. 104.

D Der Aufbau des Matthäus-Evangeliums zeigt fünf Hauptreden Jesu, deren erste als

„Bergpredigt" gestaltet ist (Mt 5-7; 9,35 -11,1; 13,1-53; 18,1-35; 24,1-25,46).
Darin darf ein Anspruch gesehen werden, dass Jesus die fünf Bücher der schriftlichen

Tora auslegt.
In der Brotrede von Joh 6,22-59 stellt sich Jesus als der Geber des wahren Brotes
dem Mose gegenüber, der seinem Volk das Brot der Wüste gegeben hat.

126



lemik zu verstehen. Es legt sich nun nahe zu fragen, ob in unserem Text
nicht auch eine dezidiert anti-christliche Polemik vorliegt. Sie würde jede

Offenbarung nach dem Sinai, zumal eine, die mit gleichem oder noch

grösserem Autoritätsanspruch daherkommt, wie die christliche, ablehnen. Die
Tatsache, dass Rabbi Eliezer gegen Vorwürfe verteidigt werden musste, er
hätte eine gewisse Sympathie zu Ketzern (DTD), wohl Jesus-Anhängern,16

gibt einen zusätzlichen Anhaltspunkt für die Vermutung, auch hinter der

Erzählung des Ofens des Aknai eine anti-christliche Spitze zu sehen. Sowohl
in der frühtannaitischen Zeit wie auch in der späten Redaktionszeit unserer
Talmud-Stelle ist eine Polemik angesichts des immer mächtiger werdenden
Christentums mehr als verständlich. Ein Hinweis auf diese Dimension
unseres Textes von der christlichen Gegenseite kann gleichsam aus seiner

Wirkungsgeschichte herangezogen werden: Christliche Reaktionen darauf zeugen

von Unverständnis und Ablehnung. So zum Beispiel bei Peter Venerabiiis

von Cluny (12. Jahrhundert).17

3. Jenseits göttlicher Intention

Wenn Gottes Offenbarung durch die Stimme aus dem Himmel abgelehnt
wird, so ist zu fragen, wie sie sich durch die doppelte Tora kundtut. Moshe
Halbertal hat auf eine zweifache Lesemöglichkeit unseres Textes hingewiesen,

wenn es darum geht, daraus den göttlichen Anspruch der geschriebenen Tora

zu bestimmen.18 Einerseits könnte Rabbi Jehoshua die subjektive Prophétie
des Rabbi Eliezer zurückgewiesen haben, da er die Intention in der
geschriebenen Tora finden will. Aufgabe seiner Interpretation wäre es, den

ursprünglichen Textsinn herauszufinden. In ihm zeigt sich die göttliche
Offenbarungsabsicht, die in die neue Situation hinein ausgelegt werden müsste.

Auf diese Weise verfährt auch die moderne wissenschaftliche Exegese und

Bibeltheologie. Sie erkennt im wortwörtlichen Textsinn die göttliche Intention.

Andererseits steht eine radikalere Lesart unseres Textes offen,

„in which R. Yehoshua's argument is seen as implying that God had authorized the
Torah as an independent text, devorced from his intention, and his own subsequent
intervention in interpreting his own text would be prohibited. Thus the Torah is

16 bAZ 16b-17a.
17 P. Venerabilis, Tractatus adversus Judasorum inveteratam duritiem, in: Petri

Venerabilis, abbatis Cluniacensis noni Opera omnia. Accedunt Wibaldi abbatis Sta-
bulensis necnon Ernaldi abbatis Bonœvallis Epistolae et opuscula. Accurante J.-P. Mi-
gne, Parisiis 1890 Patrologia Latina 189), Sp. 507—650, dort Sp. 607.

18 M. Halbertal, The People of the Book, S. 48.

127



not the direct medium of expression of God's authority but rather an authorized
text".19

Halbertal sieht diese radikalere Lesart gestützt durch Gottes Reaktion:

„Meine Söhne haben mich geschlagen". Sie verrät, dass Gottes erste und
bewusste Intention überrascht und nicht einfach erfüllt wurde. Gott ist hier
in einer gewissen Weise dem Text ausgeliefert, wie im Motiv der rabbini-
schen Erzählungen, demgemäss Gott als Schüler selbst von der Tora lernt.20

Auch wir unterstützen die Lesart, dass es sich in der schriftlichen Tora, wie
sie in Baba Mezia erscheint, um einen „autorisierten Text" handelt. So ist in
der rabbinischen Hermeneutik allgemein nicht die ursprüngliche Textintention

allein massgebend. Die Tora ist Gott gleichsam ein Stück entzogen. Sie

ist ausserhalb seiner Reichweite. Gott gab seine Tora frei zur Interpretation
wie ein Künstler sein Kunstwerk. Mit anderen Worten: Unser Text bindet
Gottes Offenbarung nicht nur an die schriftliche Tora, sondern löst diese

gleichsam wieder ein Stück von deren Intention und Autorität. Oder mit
einem Bild von Halbertal gesprochen: Gott hat die Tora Israel anvertraut,
wie Eltern ihren Kindern ein Erbe anvertrauen. Frei können diese darüber

verfügen.21 Uns erscheint, dass mit diesem Verständnis von Gott und schriftlicher

Tora ein Freiraum für eine äusserst breite Hermeneutik einerseits und
für eine mündliche Tora andererseits eröffnet ist, die dann mehr als sklavischer

Kommentar zur schriftlichen sein will.
Wenn wir eine gewisse Autonomie der Tora gegenüber Gott festgestellt

haben, so zieht dies hermeneutische Folgen nach sich. Für die Rabbinen als

Interpreten bedeutet dieses ein Zweifaches: Erstens sind sie mit all ihren
menschlichen Fähigkeiten zur Interpretation gerufen, und zweitens spielt
dabei eine prophetische Befähigung keine Rolle. Damit unterscheiden sie

sich von einer Hermeneutik, wie sie z.B. in Qumran gepflegt wurde, in der

erst der prophetisch begabte Lehrer den eigentlichen Schriftsinn erschliessen

konnte.22 Die Zurückweisung Rabbi Eliezers in unserer Tora-Stelle wird von
David Stern denn auch vor allem als Ablehnung einer prophetisch-mystischen

Interpretation des Textes gelesen.23 Halbertal schreibt dazu:

„The intimate access to the Author's [God's] intention achieved by a prophet cannot

sanction him or her as the authoritative interpreter. If the Author's intention is

not relevant to the interpretation of the Torah, then a prophet gains nothing by
asking the Author to explain and determine the meaning of the text".24

19 M. Halbertal, The People of the Book, S. 48.
20 Z. B. bBM 86a, bGit 6b, bBer 3b.
21 M. Halbertal, The People of the Book, S. 49.
22 J. Maler, Offenbarung im Judentum der Antike, S. 110-111.
23 D. Stern, Midrash and Indeterminacy, in: Critical Inquiry 15 (1988), S. 151-153.
24 M. Halbertal, The People of the Book, S. 49.

128



Der Freiraum, in dem die Tora steht, ist geöffnet, um mit Verstand nach

gewissen Regeln zu interpretieren. In unserem Text zeigt sich dieser Freiraum
in negativer und positiver Begrenzung: einerseits in der Ermöglichung von
Machloket um den Ofen des Aknai und andererseits in der Begrenzung der

Auseinandersetzungen, mit der Rabbi Gamaliel den Bann von Rabbi Eliezer

begründet: Damit sich die Streitgespräche in Israel nicht mehren. Der Tora-
Text ist nicht Gottesmännern, Propheten, Priestern oder einer bestimmten

Gruppe in Israel anvertraut. Er ist grundsätzlich in die Hände aller gelegt,
die lesen, lernen und argumentieren können. Die rabbinische Leitung
begrenzt freilich die Diskussion, um nicht in anarchische Zustände zu verfallen.

Diese vielgepriesene Demokratisierung der Tora-Interpretation galt freilich

im Rahmen einer patriarchal strukturierten Gesellschaft, die das Tora-
Studium für Frauen nicht vorsah.

Welche hermeneutische Logik bestimmt nun den Umgang mit der
schriftlichen Tora? Überprüfen wir die Zitationsweise der schriftlichen Tora

in unserem Text. Das erste Zitat lautet in seinem Kontext in Dtn 30,11-14
wie folgt:

„Denn dieses Gebot, das ich dir heute gebiete, ist nicht zu wunderbar für dich und
ist (dir) nicht (zu) fern. Es ist nicht im Himmel (Xlü D'SUO Xh), dass du sagen
müsstest: Wer wird für uns in den Himmel hinaufsteigen und es uns holen und es

uns hören lassen, dass wir es tun? Und es ist nicht jenseits des Meeres, dass du sagen
müsstest: Wer wird fiir uns auf die andere Seite des Meeres hinüberfahren und es

uns holen und es uns hören lassen, dass wir es tun? Sondern ganz nahe ist dir das

Wort, in deinem Mund und in deinem Herzen, um es zu tun."

Das Gebot Gottes, das „nicht im Himmel ist", bedeutet in diesem Text, dass

es innerhalb der menschlichen Reichweite liegt, vom Menschen also befolgt
werden kann und ihn nicht überfordert. Israel bringt alle Voraussetzungen
mit, um es zu erfüllen. Der Text will gleichsam am Ende der Gesetzgebung
im Buch Deuteronomium gegen eine Entmutigung ansprechen, Gottes Gebot

würde die menschlichen Kräfte übersteigen. Dies ist sein wortwörtlicher
Sinn. Unsere Talmud-Stelle jedoch besagt, dass Gottes Gebot nicht mehr
durch eine direkte Offenbarung kommen kann, da es bereits einst von ihm

ergangen ist. Der Sinn des Deuteronomium-Textes ist im neuen Kontext ein

ganz anderer. Wir müssten den Talmud einer unlauteren Zitationsweise

beschuldigen, würden wir seinen Umgang mit der geschriebenen Tora mit
einer modernen, wissenschaftlichen Zitationsweise vergleichen. Nicht anders

verhält es sich mit dem Zitat aus Ex 23,1-3:
„Du sollst kein falsches Gerücht aufnehmen. Du sollst deine Hand nicht dem

Schuldigen reichen, um als falscher Zeuge aufzutreten. Du sollst der Mehrheit nicht
folgen zum Bösen. Und du sollst bei einem Rechtsstreit nicht antworten, indem du
dich neigst nach der Mehrheit, zu neigen (nUilb D-^") "HIIX Dülh 31 *75) 1135)11 X*71).

Auch den Geringen sollst du in seinem Rechtsstreit nicht begünstigen."

129



Diese Verhaltensregel im Rechtsverfahren besagt in seinem ursprünglichen
Sinn: Folge der wahren Erkenntnis und tritt der Mehrheit entgegen, die

nicht das Recht bewahrt. Unser talmudischer Text macht sich eine syntaktische

Schwierigkeit am Ende des zweiten Verses zunutze. Der Infinitiv „zu
neigen" (HUH1?) wird angefügt, obwohl er für den Textsinn nicht mehr

notwendig wäre. Dieser Infinitiv wird mit „der Mehrheit" (,3"1) vom Sinn her

verbunden, und so entsteht unser Zitat: nun1? nrm nnx. Es ist ganz aus

dem ursprünglichen Textsinn gelöst. Inhaltlich könnte man argumentieren,
unser Text verstehe die Ablehnung der „ungerechten Mehrheit" im
Gerichtsverfahren als Hinweis darauf, dass im Gegenzug der „gerechten Mehrheit" in
Entscheidungsfindungen gefolgt werden soll. Doch darum geht es im
biblischen Text nicht.

Können wir angesichts dieses Umgangs mit der schriftlichen Tora
weiterhin von einem rationalen Argumentieren sprechen, das der Prophétie
entgegengehalten wird? Haben wir hier eine vernünftige Hermeneutik der
geschriebenen Tora vor uns? Ist der von Gott losgelöste Text zu einem Zitaten-
Steinbruch geworden, zu einem Ort willkürlicher Auslegung? Zunächst ist
festzuhalten: Wie der talmudische Text nicht den ursprünglichen Textsinn

wiedergibt, so bestreitet er diesen auch nicht. Zudem verändert er den

ursprünglichen Text nicht, sondern löst einzelne Satzteile heraus und stellt sie

in einen neuen Kontext hinein. Dadurch entsteht neuer Sinn. Zwei
Zitationsweisen des Midrasch hat Daniel Boyarin unterschieden, die weiterhelfen

können, auch unseren Text zu verstehen. In der paradigmatischen Zitation
wird ein zitierter Vers in seiner Bedeutung erweitert, indem er mit anderen

zitierten Versen zusammengebracht wird.25 In der syntagmatischen erhält das

biblische Zitat eine erweiterte und neue Bedeutung, indem es in einen neuen,

narrativen Kontext gestellt wird.26

„The essential hermeneutical moment is in both cases, 'This is a verse made rich in
meaning from many places', whether the enriching is by syntagmatic or paradigmatic

means, and for me this is a synecdoche of midrash as a whole".27

In unserem Text haben wir beide Zitationsweisen vor uns: das Zusammenbringen

zweier Tora-Verse einerseits und ihre Einsetzung in einen neuen
Kontext andererseits. Der autoritative Tora-Text ist bewahrt, und zugleich ist
durch eine Anreicherung im veränderten Kontext neuer Sinn entstanden.

25 D. Boyarin, Intertextuality and the Reading of Midrash, Bloomington 1994, S.

26-27.
26 D. Boyarin, Intertextuality, S. 27-28.
27 D. Boyarin, Intertextuality, S. 28.

130



Diese Art und Weise, mit einem autoritativen Quellentext umzugehen,
liegt zwischen zwei dem modernen Menschen bekannten Zitationsweisen
bzw. Umgängen mit Texten, wobei unter Text nicht nur ein geschriebener
Text verstanden wird, sondern die Sprache als System überhaupt: Auf der
einen Seite kennen wir die wissenschaftliche Zitationsweise, die die
Sinnkontinuität zum Ursprungstext wahrt und auf die Intention seines Autors
verweist. Auf der anderen Seite steht der poetisch-schöpferische Umgang mit
Sprache, welcher ganz Neues schafft, indem er die vorgegebenen Worte,
Textzitaten gleich, benutzt. In der Lyrik wird nicht verwiesen, woher sie

kommen, doch bilden sie die Bausteine für die neue Aussage, die diese Worte
frei kombiniert, oft ohne die syntaktischen Regeln der Prosa zu berücksichtigen.28

Die rabbinische Hermeneutik besteht in der Verschränkung dieser

beiden Umgangsformen mit vorgegebenen Texten und Worten. Unsere
Talmud-Stelle mag gerade ein Beweis dafür sein, dass sich die Rabbinen ihres

Umgangs mit der Schrift sehr wohl bewusst waren:

„I will argue that the texts cited (sometimes only alluded to) are the generating force
behind the elaboration ofnarrative or other types of textual expansion in the Mekilta's
text. That is to say, the so-called 'prooftexts' are to be read as intertexts and cotexts
of the Thorah's narrative, as subtexts of the midrashic interpretation. There is a

tension between the meaning(s) of the quoted text in its 'original' context and in its

present context. What is so striking (and strange) about midrash is its claim that the

new context is implied by the old one, that the new meanings (Oral Torah) revealed

by recontextualizing pieces of the authoritative text are a legitimate interpretation of
the Written Torah itself, and indeed given with its very revelation".29

Was Boyarin zur Zitationsweise der Mekilta sagt, gilt auch für unseren Text.

Der souveräne und freie Umgang mit der geschriebenen Tora ist keine Willkür.

Natürlich bleibt eine Spannung bestehen:

„A text is cited that is supremely authoritative for both attitudes and behaviors, and

at the same time the local meanings of the authoritative text seem to be undermined
[...]. I wish to claim that midrash - the oral Tora - is a program of preserving the
old by making it new".30

Diese Spannung darf aber nicht aufgelöst werden, will die geschichtliche
Schärfentiefe zwischen alt und neu erhalten bleiben. Die Hermeneutik der
Rabbinen gründet darin, dass nicht nur die vorgegebene schriftliche Tora

vom Sinai kommt. Auch der vernünftig abgesteckte Freiraum der Interpretation

wird auf den Sinai zurückprojiziert. Text und schöpferische Freiheit
sind beide von Anfang an gegeben. Dadurch erhält die schriftliche Tora und
mündliche Tradition den zeitlosen Charakter der Offenbarung.

28 D. Boyarin, Intertextuality, S. 22-26.
29 D. Boyarin, Intertextuality, S. 22-23.
30 D. Boyarin, Intertextuality, S. 37.

131



In seinem Aufsatz zur Entstehung der Lehre der doppelten Tora
beschreibt Gershom Scholem die beiden Momente als jene der Rezeption und
der Spontaneität.31 Der erste bedeutet den Empfang der geschriebenen
Offenbarung und der zweite ihre kreative Umsetzung in eine neue Situation
hinein. Sie in einem Gleichgewicht zu halten bedeutet, die kreative Umsetzung

der Tradition im hermeneutischen Zirkel primär zu setzen, will sie die

geschriebene Tora wirksam machen und das Leben befruchten. Damit wird
die mündliche Tora zur eigentlichen, religiösen Autorität. „Nichts bekundet
diese Autorität, die Autorität des Kommentars über den Autor, triumphaler
als jene Geschichte vom Ofen des Achnai".32 Dieser Triumph enthält jedoch
die Gefahr, dass die Interpretation selbst zu einer fixen Offenbarung stilisiert
wird: „Behält bei solcher Auffasung der Tradition sie ihre Frische, oder

erstarrt sie in Alexandrinismus und verliert ihre organische Wachstumskraft,

wenn sie überfordert wird?"33 fragt Scholem zu Recht. Unser Text zeugt
jedenfalls von einer Autorität der mündlichen Tora, wie sie im Konzept der

doppelten Tora nicht hätte grösser gedacht werden können. Dies wird
besonders im Vergleich mit den unterschiedlichen Autoritätsansprüchen der

mündlichen Tora sichtbar, wie sie im Mittelalter auftreten.34 In der
Traditionslinie unseres Talmud-Textes hat sie nicht allein die Aufgabe, zu einer
verlorenen Ur-Tora mit bereits vorhandenem, eindeutigem Sinn zurückzufinden

oder von der schriftlichen Tora, in der die ganze Wahrheit gegeben

ist, Halacha abzuleiten. Die erste Meinung wurde im 12. Jahrhundert durch
Abraham Ibn Daud und die letztere durch Maimonides vertreten. Die
mündliche Tora hat vielmehr konstitutive Funktion im Festlegen von
Halacha. Angesichts einer bedeutungsoffenen Offenbarung hat sie die Aufgabe,
den konkreten halachischen Sinn erst zu schaffen, wie auch Nachmanides

(14. Jahrhundert) betont. Diese Interpretationslinie wurde von Nachmani-
des-Schülern zweifach weitergeführt: Während Rabbi Yom Tov Ishbili
(Ritba) die Offenbarung als offenen Prozess verstanden hat, hat Rabbi Nis-
sim Gerondi (Ran) diesem offenen Prozess immerhin Gottes Intention
gegenübergestellt. Halbertal schreibt dazu: „Although there is a right answer
from God's point of view, and although the Sages may be aware of that right

31 G. Scholem, Offenbarung und Tradition als religiose Kategorien im Judentum, in:
G. Scholem, Über einige Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt am Main 1970
edition suhrkamp 414), S. 90-120.

32 G. Scholem, Offenbarung und Tradition, S. 103. Zur Priorität des Kommentars
über den kommentierten Text vgl. A. Bruckstein, Die Maske des Mose. Studien zur
jüdischen Hermeneutik, Berlin 2001, S. 51-77.

33 G. Scholem, Offenbarung und Tradition, S. 104.
34 Vgl. M. Halbertal, The People of the Book, S. 54-67.

132



answer, they have to follow their own understanding".35 Die Spannung, die

unter mittelalterlichen Exegeten feststellbar ist, entspricht der bereits in
unserem Talmud-Text zwischen der rabbinischen Halacha und dem Eingreifen
Gottes vor allem in den narrativen Erzählteilen bestehenden.

Schliesslich lässt die grosse Autorität der mündlichen Tora die grundsätzliche

Frage entstehen, ob sie überhaupt auf die schriftliche Tora angewiesen
ist und sich von ihr herleiten muss. Oder anders gefragt: Muss ein rabbini-
scher Mehrheitsentscheid sich inhaltlich und formal auf die schriftliche Tora
stützen? Unser Text antwortet darauf nicht explizit, doch bringt er zwei

Textzeugen aus der schriftlichen Tora an. Dass sich die mündliche Tora

jedoch unabhängig von der schriftlichen herausgebildet hat, zeigt sich gerade

in der Mischna, die den Kern der mündlichen Tora bildet und sich bekanntlich

kaum auf Zitate abstützt. „A ruling derived from common sense is thus
also included in the 'words of the Torah' and is as authoritative as if it were
based on the written text".36 Mehrheitsansichten über eine Tradition haben

sich weitgehend als mündliche Tora durchgesetzt. Dies war möglich, da die

gemeinsame Grundlage der beiden Torot jenseits des geschriebenen Textes

gesehen wurde. Zuerst scheint man von Tora-Stoffen ausgegangen zu sein,

die offenbart wurden und die zu gestalten waren.37 Schliesslich bildete die
Lehre der doppelten Tora die einende Klammer.38 Nachträglich hinzugefügte
„Schriftbeweise" für die mündliche Tora gehören zur Legitimierung eben

dieses Konzeptes.
Der von der mündlichen Tora angeführte hermeneutische Prozess der

Sinai-Offenbarung erscheint als einmalig, vergleicht man ihn mit anderen

Offenbarungskonzepten, die sich um die hebräische Bibel gebildet haben.39

Er entsteht als Lebensnerv des rabbinischen Judentums in den ersten
Jahrhunderten unserer Zeitrechnung. Jakob Neusner grenzt ihn dezidiert vom
christlichen Kanonisierungsprozess ab, der Schriftoffenbarung und Tradition
nach anderen Gesetzmässigkeiten definiert hat.40 Wie jedoch durch das Neue
Testament die „alte", hebräische Bibel neu gelesen und dadurch das Chri-

35 M. Halbertal, The People of the Book, S. 65.
36 S.A. Handelman, The Slayers ofMoses. The Emergence ofRabbinic Interpretation in

Modern Literary Theory, New York 1982, S. 41.
32 Vgl. K. Müller, Anmerkungen zum Verhältnis von Tora und Halacha im Früh¬

judentum, in: E. Zenger (ed.), Die Tora als Kanon furJuden und Christen, Freiburg
et al. 1996 Herders Biblische Studien 10), S. 257—291.

38 Zum Verhältnis der beiden Torot: E. E. Urbach, The Sages. Their Concepts and

Belief, Jerusalem 1988, S. 286-314.
39 Vgl. J. Maier, Offenbarung im Judentum der Antike, S. 91 — 119.
90 J. Neusner, Jews and Christians. The Myth of a Common Tradition, Philadelphia,

London 1991, S. 130-150.

133



stentum als Religion begründet wurde, so hat in denselben Jahrhunderten
die mündliche Tora sich im Talmud Form gegeben und hat auf dem
Fundament der hebräischen Bibel das Judentum geformt. Susan Handelman, vor
allem auf Simon Rawidowicz zurückgreifend,41 betont im Anschluss an die

Analyse unseres Talmud-Textes, dass in ihm fassbar werde, wie die mündliche

Tora einen zweiten Neuanfang des Judentums ermöglicht habe. Es sei

mit dem rabbinisch-talmudischen Judentum ein „zweites Haus" entstanden,
das das „erste Haus" des Frühjudentums durch Hermeneutik ganz umgestalte.

„Interpretation is the great imperative of Israel, and the secret of its

history".42 Und in diesem hermeneutischen Prozess ereigne sich Offenbarung.

Die Tora „is revealed through the decision of the judges and sages of
every generation [...]. The revelation was ongoing and mediated by the

interpreters".43 Es gehe um ein „endless unfolding of divine truth to be

realized by human thought and action",44 schreibt auch Seltzer in seinem

ideengeschichtlichen Überblick über die jüdische Tradition. Und Aaron Singer

schreibt aufgrund seiner Beobachtungen an verschiedenen Texten zur
rabbinischen Hermeneutik: „We have to understand that the sages sanctified
the whole enterprise of interpretation [. .;] there is a divine emanation in
the process and procedures, no less than the product of rabbinic teaching".45

Unser Talmud-Text ist für diese Ofifenbarungstheologie der locus classicus.

Nach diesem Durchgang durch das Kernstück unseres Textes gilt es nun
endlich, einen Blick zurück auf den Namen des Ofens zu werfen, nach
dessen Herkunft der Text am Anfang selbst gefragt hat. Er ist von grösserer
Bedeutung, als dass sich der Talmud mit der sich nahelegenden Antwort,
Aknai sei der Eigenname des Ofenbesitzers, überhaupt abgeben würde.
Selbst wenn dies historisch zuträfe, hält sich der Talmud vielmehr bei der

etymologischen Bedeutung von auf. Er sieht darin die aramäische

Form für das griechische Wort éxiç, das Schlange bedeutet.46 So heisst es in
unserem Text: „Man hat mit Argumenten umwickelt wie diese Schlange und

man erklärte ihn so unrein" OlTIXOUl II X1DSJ3 1D,pnUI). Der zweite
Satzteil ist eindeutig: Mit dem Pronomen „ihn" kann nur der Ofen gemeint
sein, denn er allein ist unrein erklärt worden. Wer aber mit Argumenten wie

41 S.A. Handelman, The Slayers ofMoses, S. 41-42.
42 S. A. Handelman, The Slayers ofMoses, S. 42.
43 S.A. Handelman, The Slayers ofMoses, S. 40-41.
44 R. M. Seltzer, Jewish People, Jewish Thought, S. 284.
45 A. Singer, Revelation as Interpretation: Taming the Muse, in: D. Cohn-Sherbok

(ed.), Torah and Revelation, Canterbury 1992 Studies in Jewish Theology 2), S.

77-87, dort S. 80.
46 Talmud Bavli, Steinsalz-Edition, New York 1990.

134



von einer Schlange umwickelt worden ist, ist unklar, denn im ersten Satzteil

fehlt das Akkusativobjekt. Wer oder was wurde umwickelt? Es liegt nahe,

analog zum zweiten Satzteil, den Ofen als umwickelt zu sehen. Damit wäre
die talmudische Erklärung eine Namensätiologie, die besagt, dass die

Umwicklung mit Argumenten dem Ofen seinen Namen gegeben hat.47 Eine
andere Lösung schlägt Daniel Boyarin vor, die uns nach einer Analyse des

zentralen Textabschnitts tiefsinniger scheint.48 Boyarin vernachlässigt den

Satzteil des unrein erklärten Ofens und nimmt den ersten Satzteil als Bild für
die schriftliche Tora, die gleichsam von den Rabbinen mit der mündlichen
Tora umgeben worden ist. Er gewinnt dadurch in der Namengebung bereits

einen Blick auf die hermeneutische Frage nach dem Verhältnis der beiden

Torot. Wieder einen anderen zentralen Aspekt eröffnet eine dritte Interpretation.

Sie ist in der paraphrasierenden Übersetzung des Textes in der
Steinsalz-Edition zu finden: Nicht der Ofen oder die schriftliche Tora, sondern
Rabbi Eliezer sei mit Argumenten umwickelt worden. Er wäre gleichsam
eine Beute der Schlange, sprich: der Rabbinen, geworden, da er in der
Diskussion unterlegen ist. So hätten die anderen Rabbinen den Ofen rituell
unrein erklärt und ihn, da er sich ihrem Urteil nicht gebeugt habe, in den

Bann getan. Diese Ausführung über den Namen nimmt die soziologischen

Konsequenzen des Disputs vorweg. Nicht die hermeneutische Frage steht im
Zentrum, sondern der Machtkampf unter den Rabbinen um die Textinterpretation.

Die Interpretationen, die die schriftliche Tora bzw. Rabbi Eliezer

umwickelt sehen, geben keine Namenätiologie her, sondern machen den

Namen zu einem Titel. Sie sind Inhaltsangaben und zeigen den zweifachen

Fokus des Textes: die Frage des Verhältnisses von mündlicher und schriftlicher

Tora gegenüber der Prophétie und die Art der rabbinischen Autorität,
durch Tora-Interpretation die Einheit Israels zu bewahren.

Der Name des Ofens dient auf jeden Fall in allen drei Interpretationsvarianten

als ein fortdauerndes Zeichen. Er ist eine Erinnerung ans
Geschehene, wie auch die Lehrhauswände, die geneigt stehen bleiben „bis auf
den heutigen Tag". Beide Erzählelemente, der Namen und die Lehrhauswände,

lassen erkennen, dass die Schlussredaktion des Textes einen
Präzedenzfall schildern und einen paradigmatischen Disput überliefert haben

wollte. Doch wenden wir uns nun der institutionellen Verortung rabbini-

V Vgl. J. Levy, 'XDB, in: J. Levy, Wörterbuch über die Talmudim und Midraschim.
Nebst Beiträgen von H. L. Fleischer und den Nachträgen und Berichtigungen zur
zweiten Auflage von L. Goldschmidt. Band III, Berlin, Wien 1924, S. 647.

48 D. Boyarin, Intertextuality, S. 34.

135



scher Hermeneutik zu, die ein konstitutives Element des Offenbarungsgeschehens

darstellt.49

4. Und Gott interveniert doch

Die doppelte Tora ist von Gott an ganz Israel gerichtet, doch ist der Offen-
barungsprozess innerhalb des Volkes institutionell verortet, im Rabbinertum.
In dessen konstituierender Zeit mussten die einzelnen Rabbinen in grosser
Freiheit die Tora angesichts der neuen gesellschaftlichen Situation auslegen
und neu etablieren, waren aber in Auslegungstraditionen eingebunden und
fühlten sich ihnen verpflichtet.50 Ihre Autorität bestand nicht in einer
priesterlichen Herkunft oder in politischer Machtausübung, sondern ging aus

ihrer Lehr- und Rechtstätigkeit hervor. In ihrer hermeneutischen Tätigkeit
und juristischen Fachkompetenz gründete ihr Amt. Neben den lokalen Lehr-
und Rechtshäusern und einzelnen Rabbinen, die an verschiedenen Orten
lehrten, errang sich die Schule von Javne übergeordnete Bedeutung. Aus ihr
wird das führende Bet Din und die zentrale Akademie hervorgehen, die sich
als rabbinisches Patriarchat im Land etablieren wird. Gerade die Tora-Aus-

legung musste neu ins Zentrum jüdischen Selbstverständnisses gestellt und

reorganisiert werden, ist die Halacha und der Korpus der Offenbarungsschriften

nach dem staatlichen Zusammenbruch und der Tempelzerstörung
doch zu einem der wichtigsten Kohäsionsfaktoren im Volk aufgestiegen. Von
der Tora und ihrer Hermeneutik aus musste das religiöse und alltägliche
Leben neu strukturiert und eine gewisse soziale Einheit geschaffen werden.

Unter dem Vorsteher des zentralen Bet Din, Rabbi Gamaliel, scheint es im
Rahmen von Zentralisationsbestrebungen und Machtkonzentration auch
tatsächlich zur Kanonisierung von hermeneutischen Regeln gekommen zu sein.

Zu dieser Neubewertung der Offenbarung gehörten klare Abgrenzungen

gegen unakzeptierbare Interpretationen.
Vor diesem geschilderten historischen Kontext und unter dem Gesichtspunkt

der Begrenzung der Tora-Hermeneutik liest auch Günter Stemberger

unseren Talmud-Text.51 Der Bann Rabbi Eliezers ist in diesem sozialen Kon-

49 Vgl. D. Cottom, The Enchantment of Interpretation, in: Critical Inquiry 11

(1985), S. 573-575. Cottom zeigt, angeregt durch unseren Text, an einer modernen

Interpretations- und Gesprächssituation, wie die beiden Aspekte sich aufeinander

beziehen.
5° Zum folgenden siehe G. Alon, The Jews in their Land, S. 308-322.
5' G. Stemberger, Zum Verständnis der Tora im rabbinischen Judentum, in: E.

Zenger (ed.), Die Tora als Kanon, S. 329-343, dort S. 338-339.

136



text zu sehen. Er scheint im ersten Augenblick eine übertriebene Bestrafung
für das Nicht-Beachten des Mehrheitsentscheids zu sein, bei dem es lediglich
um eine Frage der rituellen Reinheit eines Ofens geht. Dieser Eindruck
verstärkt sich noch, wenn der Bann ein in war, die schärfste Form von
Exkommunikation, die dem Bet Din zur Verfügung stand. Andere historische

Quellen, die Parallelstelle im palästinensischen Talmud,52 die vom Bann

berichtet, und die geschilderten Details in unserem Text scheinen dies zu
bestätigen.53 Die Schärfe der Strafe lässt sich aber durch die geschilderte,
identitätsbildende Funktion der Tora-Hermeneutik erklären.

„Our story is the story of a community in which interpretation was the central
definitive act of religion and therefore of culture. Misinterpretation (from the
perspective of that culture's practice) was perhaps analogous to the violation of ritual
and taboo in other cultures".54

Da es um den Ofen des Aknai zahlreiche Auseinandersetzungen gab,55 ist
Rabbi Eliezer vielleicht auch als Vertreter oder Anführer einer Gruppe
exkommuniziert worden. Jedenfalls hat sich ein so bedeutender Lehrer wie
Rabbi Eliezer dem Mehrheitsentscheid zu fügen. Der Talmud mag dieses

Ereignis so ausführlich bewahrt haben, um gleichsam an einem Beispiel zu
illustrieren, wie sich das Individuum in die Gemeinschaft einzuordnen hat.

Nicht durch die geniale Auslegung eines einzelnen, sondern durch das Volk
Israel, das auf die Tora verpflichtet lebt, wird Gott verherrlicht. Dafür hat
der Vorsteher des Bet Din letzte Verantwortung.56

Wir haben die Vorrangstellung der mündlichen Tora kennengelernt und
einen Gott, der sich angesichts rabbinischer Mehrheitsentscheide besiegt

gibt. Auch in seinem Unmut über das Auseinanderbrechen der Einheit unter
den Rabbinen, dem er mit dem Seesturm Ausdruck gibt, gibt Gott letztlich
nach. Er erhört das Gebet von Rabbi Gamaliel. Bis dahin spricht der Text

unserer Interpretation unangefochtene Autorität zu. Würde der Text vor der

letzten Erzähleinheit beendet, müsste man ihn als eine reine Legitimierung
der institutionellen Macht und Ordnung der Rabbinen lesen. So wird der

52 yMQ81d.
55 Zur genauen Beschreibung des Banns und anderer Exkommunikationsformen siehe

M. Greenberg/H.H. Cohen, Herem, in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia
Judaica. Band VIII, Jerusalem 1971, Sp. 344-355; Artikel .Excommunication', in:
G. Wigoder (ed.), Dictionnaire Encyclopédique du Judaïsme, Paris 1993, S. 387-
389.

54 D. Boyarin, Intertextuality, S. 36.
55 G. Alon, The Jews in their Land, S. 315.
56 Vgl. die historischen Ausführungen zur Stellung und Autorität des Vorstehers/ Pa¬

triarchen in: G. Alon, The Jews in their Land, S. 466—469.

137



Text auch heute oft gelesen. Die Schlusserzählung jedoch, die übrigens kaum

je von Kommentatoren mitberücksichtigt wird — David Hartman ist eine
Ausnahme57 -, hebt zwar das bisher Geschilderte nicht auf, doch gibt sie

dem ganzen Erzählgang eine Tiefendimension und eine tragische Wende, die
bis dahin nur am Horizont sichtbar war. Rabbi Gamaliel musste einerseits

zur Wahrung der Einheit in Israel den Bann aussprechen und hat gemäss
dem Urteil des Textes auch gottgemäss gehandelt. Andererseits machte er
sich dadurch auch schuldig. Das Gebet von Rabbi Elieser wird auf jeden Fall

von Gott erhört, und Rabbi Gamaliel muss sterben. Unser Text gibt vor, nur
eine Aussage über das Gebet machen zu wollen, nämlich, dass das Gebet des

Gekränkten und Unterlegenen mehr Gewicht hat als jenes eines anderen

Menschen. Doch wenn wir den letzten Erzählteil nicht nur als assoziative

Hinzufügung an das Vorangegangene lesen, sondern als Sinneinheit, so werden

zwei Aspekte sichtbar: Erstens wird hier das Individuum, das im
Mehrheitsentscheid unterlegen und in den Bann gesetzt worden ist, insofern
rehabilitiert, als es seinen Willen (durch Gott autorisiert) durchsetzen kann.

Wie Mischna und Talmud in den Machlokot die unterlegene Meinung mit
überliefern, weil sie vielleicht in einer anderen Situation oder in der
kommenden Welt doch noch ihre Gültigkeit bekommt, so wird hier in der

Erzählung deren Träger letztlich erhört. Das Opfer, Rabbi Eliezer, wird nicht
nur verurteilt. Will unser Text schliesslich eingestehen, dass die prophetische
Offenbarungsform die vollkommenere wäre, sich die Rabbinen aber
angesichts ihres Erlöschens mit einer niedereren Form abfinden müssen? Ein
zweiter Aspekt kommt hinzu: Wurde das todbringende Gebet ermöglicht,
weil Emma Schalom nicht nur unvorsichtig war, sondern weil sie gerade eine

Halacha befolgte, so wird die tragische Dimension um die Tora noch
unterstrichen. Gerade in ihrer Befolgung entsteht die Möglichkeit, dass Rabbi

Eliezer, der sich ausserhalb der legitimen Interpretationsgemeinschaft: befindet,

triumphiert. David Hartman spricht von einem zynischen Ausgang der
Geschichte sowie von der Uneinsichtigkeit in Gottes Handeln und in seine

Gerechtigkeit.58 Tatsächlich erscheint hier eine Aporie im rabbinischen

Offenbarungsverständnis. Wird damit die Begrenzung der interpretierenden
Gemeinschaft anerkannt und die Freiheit Gottes einzugreifen doch noch
einmal über jede Tora-Hermeneutik gestellt?

57 D. Hartman, A Living Covenant. The Innovative Spirit in Traditional Judaism,
Woodstock 1997, S. 49.

58 D. Hartman, A Living Covenant, S. 49.

138



5. Der Mensch: Partner der Offenbarung

Seinen Aufsatz „Revelation as Interpretation. Taming the Muse", der unsere

Textinterpretation ganz stützt, beendet Aaron Singer mit einer suggestiven

Frage: Ist das Offenbarungsverständnis, in dem der Mensch mit seinen

geistigen Fähigkeiten in die Offenbarungshermeneutik hineingenommen wird,
nicht ein Modell fur eine Beziehung zwischen Gott und Mensch
überhaupt?

59 Dies trifft sicher zu, denn die Offenbarung ist in unserem Konzept
in die Gesetzmässigkeiten der Schöpfung eingebettet. So kann David Hartman

unsere Talmud-Stelle heranziehen, um seine „covenantal anthropology"
zu illustrieren.60 Neben der unmissverständlichen Anbindung des Menschen

an Gott erhält er aus der Partnerschaft mit ihm seine eigentliche Würde.
Dem Menschen werden Verantwortung und Zuständigkeit in verschiedensten

Bereichen anvertraut. Das Besondere, was unser Text zu dieser Bestimmung

beiträgt, besteht darin, dass die Partnerschaft dem Menschen nicht

nur eine Zuständigkeit im Bereich der Schöpfung gibt, was gerade in der

Theologie des Hartman-Lehrers Josef Dov Soloveitchik breit entfaltet worden

ist,61 sondern ebenso im Bereich der Offenbarung. Auch im
Offenbarungsgeschehen legt sich Gott eine Selbstbeschränkung zugunsten des

Menschen auf.62 Neben die partnerschaftliche Teilhabe des Menschen an Gottes
creatio continua tritt hier jene an einer revelatio continua. Der Bundesgedanke
zwischen Gott und Mensch ist, durch unseren Text gestützt, auf die

Fortschreibung des Offenbarungsprozesses anzuwenden. Die menschliche

Zuständigkeit ist aber nicht bedingungslos gegeben, sondern an menschliches

Lernen und an den Gebrauch der intellektuellen Fähigkeiten gebunden.

„God's defeat - 'He laughed, saying: My sons have defeated Me, My sons have

defeated Me.' - signifies God's self-limiting love for the sake of making His human
covenantal partners responsible for intellectually developing the Torah".63

Hartman sieht gerade in dieser intellektuellen Förderung des Menschen das

Spezifische des Talmuds im Unterschied zur hebräischen Bibel. „In the Bible,
God limits His power in history in order to activate the will to moral action;
in the Talmud, human independence is expanded to include the intellect".64

59 Vgl. Anm. 45.
60 D. Hartman, A Living Covenant, S. 32-33.47-49.
6! J.D. Soloveitchik, The Halakhic Man, Philadelphia 1983.
62 D. Hartman, A Living Covenant, S. 46-57.
63 D. Hartman, A Living Covenant, S. 33.
64 D. Hartman, A Living Covenant, S. 32.

139



Die Anthropologie, die hier gezeichnet wird, sieht den Menschen vor
allem als ein vernunftbegabtes und interpretierendes Wesen. Der Mensch ist

in seiner tiefsten Berufung Hermeneut. Mit seinen geistigen, schöpferischen

Fähigkeiten ist er zur Interpretation von Schöpfung und Offenbarung
eingeladen. Obwohl es auch um Teilhabe am Offenbarungsprozess geht, muss
das Individuum nicht unfehlbar den Text auslegen oder eine dogmatische
Wahrheit proklamieren. Es muss sich in den Rahmen der Gemeinschaft

einordnen, und dann gilt es, für die konkrete Situation eine Interpretation
zu finden. Mag die emotionale Seite auch in den kreativen Interpretations-

prozess eingebunden sein, das Irrationale und Ekstatische, das Prophetische
findet keinen Platz, auch wenn es als Gegenposition bewusst wachgehalten
wird. Dieses hermeneutische, deutende und vermittelnde Selbstverständnis

des rabbinischen Judentums, wie es in unserem Text grundgelegt ist, ist

gerade in einer multikulturellen und multireligiösen Welt wieder von höchster

Relevanz. Im Dialog des Judentums mit der christlichen und muslimischen

Offenbarungswelt geht es doch vorwiegend - wie bereits im Mittelalter

- um kulturstiftende Neudeutung und um vermittelnde Brückenschläge
zwischen hermeneutischen Traditionen.

140


	Offenbarung durch Interpretation

