
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: "Den Völkern nützlicher als den Israeliten" (NumR I,3) : Zerstörung und
Bedeutung des Jerusalemer Tempels in jüdischer und christlicher
Perspektive

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Den Völkern nützlicher als den Israeliten"
(NumR 1,3)

Zerstörung und Bedeutung des Jerusalemer Tempels
in jüdischer und christlicher Perspektive

von Thomas Willi

„Auf der edlen Höhe Zions,
Wo die goldne Feste ragte,
Deren Herrlichkeiten zeugten
Von der Pracht des großen Königs:

Dort, von Unkraut überwuchert,
Liegen nur noch graue Trümmer,
Die uns ansehn schmerzhaft traurig,
Daß man glauben muß, sie weinten.

Und es heißt, sie weinten wirklich
Einmal in dem Jahr, an jenem
Neunten Tag des Monats Ab -
Und mit tränend eignen Augen
schaute ich die dicken Tropfen
Aus den großen Steinen sickern,
Und ich hörte weheklagen
Die gebrochnen Tempelsäulen."

1

1. Geschichdich-archäologische Grundlagen:
Was ist und wie funktioniert der Tempel?

1.1. Das Gotteshaus und sein täglicher Dienst

Unter dem Tempel ist hier das Heiligtum in Jerusalem verstanden, das unter
Salomo erbaut, 587/6 von Nebukadnezzar II. zerstört, aber schon zu Beginn
der persischen Zeit in den Jahren 520-515 v. Chr. vermutlich auf den alten

Prof. Dr. Thomas Willi, Am Rubenowplatz 2/3, D-17487 Greifswald.
1 H. Heine, Romanzero, Hamburg 1851; Drittes Buch: Hebräische Melodien: Je-

huda ben Halevy, 2 (Ausgabe: Kindler Taschenbuch III, München 1964, S. 132).

97



Fundamenten wieder aufgebaut und dann, nach einer in der Antike
sprichwörtlich prächtigen Renovation unter Herodes dem Grossen 20/19 v.Chr.2
durch Titus und die römischen Truppen 70 n. Chr. erneut zerstört wurde.

Als Resultat auf dem Hintergrund einer gerade in neuerer Zeit ausführlich

und streckenweise kontrovers geführten Diskussion3 sei festgehalten:
Der Tempel zu Jerusalem stellt im wörtlichen Sinne ein „Gotteshaus" dar,

d. h. ein Haus Gottes, ein Haus, in dem Gott wohnt — nicht anders als ein

Dreifamilienhaus ein Haus für drei Familien, das Doktorhaus das Haus des

Arztes, ein Armenhaus eine Behausung für Arme ist. Diese Funktion geht
schon aus der baulichen Anlage und ihrer Architektur hervor. Nach seinem

Grundriss gehört der Jerusalemer Tempel dem syrischen Langhaus-Typ zu;4

er gehört also zu einem verbreiteten Tempelbaumuster des alten Vorderen

Orients. Die Anlage weist im Grunde nur einen einzigen, rechteckigen und

fensterlosen Raum auf, in dem über die ganze Breite der einen, westlichen

Querseite als eine Art Schrein eine innere Wohnnische abgetrennt ist. Dieses

separierte Kompartiment entspricht der Cella der heidnischen Tempel, die
das Götterbild als Zeichen der göttlichen Präsenz barg. In Jerusalem befand
sich hier aussergewöhnlicherweise nur die Bundeslade unter den Thron-
keruben, und auch das nur im ersten, nicht mehr im Zweiten Tempel. Der
Tempel qua Bau ist also alles andere als ein „Versammlungs"haus für eine

Gemeinschaft, wie es die schon von ihren Ursprüngen ganz anders gelagerte

Synagoge nach ihrem Namen und ihrem Wesen darstellt.5 An archaische,

traditionelle Wohnverhältnisse anknüpfend, fanden gesellschaftliche Ereignisse

nicht im, sondern vor dem „Haus des Heiligtums" statt. Das gilt vor
allem für das, was das Wesen des Tempeldienstes ausmacht: das Opfer. Die
Schlachtung und Zubereitung von Fleisch vollzog sich notwendig im Freien.

Diesbezüglich unterschieden sich der Jerusalemer Tempel und sein Dienst in

2 So nach Josephus, Antiquitates Iudaicae XV, 11,1 §380 ed. B. Niese; auf das Jahr
zuvor führt die Stelle De hello Iudaico 1,21,1.

3 Zur Einführung siehe J. M. Lundquist, What is a Temple? A Preliminary Typol¬

ogy, in: H. B. Huffmon et al. (ed.), The Quest for the Kingdom of God: Studies in
Honor of George E. Mendenha.il, Winona Lake 1983, S. 205-219.

4 W. Zwickel, Tempel, in: M. Görg/B. Lang (ed.), Neues Bibel-Lexikon. Band III,
Düsseldorf, Zürich 2001, Sp. 799-810, dort 802: „Der Bau lehnt sich mit seiner

symmetrischen Längsausrichtung an syr. Bauten an. Der selbständige, das hintere
Drittel des T.s einnehmende Schrein [. .] mit den dort aufgestellten Keruben und
der unter ihnen stehenden Lade ist jedoch eine Aufnahme ägypt. Traditionen."

5 Dazu K. Hruby, Die Synagoge. Geschichtliche Entwicklung einer Institution, in:
P. von der Osten-Sacken / T. Willi (ed.), Aufätze zum nachbiblischen Judentum
und zum jüdischen Erbe der frühen Kirche, Berlin 1996 Arbeiten zur neutesta-
mentlichen Theologie und Zeitgeschichte 5), S. 125-200.

98



keiner Weise von allen anderen antiken Gottesdiensten. Der Altar befand
sich im - innersten - Hof, und das Volk versammelte sich nur in den

äusserlich daran angrenzenden Vorhöfen.6

Zu dem innersten göttlichen Wohnbereich hatte kein Mensch Zutritt
mit Ausnahme des Hohenpriesters, der ein einziges Mal im Jahr, nämlich an

Jörn Kippur, hineinging, aber selbst da nur nach einem siebentägigen
Wachen und Fasten und weiteren, strikt vorgeschriebenen Vorbereitungs-
massnahmen. Das Heiligtum gehört exklusiv Gott, nicht den Menschen, ist

ihm — nach biblischer Sprache - „heilig", d. h. ihm vorbehalten wie ein
Palast dem König. Auch der Hauptraum war nicht öffentlich zugänglich.
Nur die Priester, sozusagen als Dienerschaft und Personal des eigentlichen
Hausherrn, begaben sich täglich dorthin, um das Funktionieren des sieben-

armigen Leuchters, das Decken des Schaubrottisches und das Räuchern des

Raums auf dem vor dem Vorhang zum Allerheiligsten stehenden Räucheraltar

zu gewährleisten. Wie vollzog sich denn ein solcher Tagesablauf im
Tempel?7

- Kurz vor Tagesanbruch klopft der mit der Verteilung der Lose betraute
Priester an die Aussentür des Priesterraums (IplÖil IV3 [20]).

- Die erwachenden Priester öffnen und folgen ihm durch eine Nebentür in
die Opferhalle (OTHUDÎT m [24]).

- Inspektionsrundgang durch die Opferhalle; die „Bäcker"-Priester bleiben

im Backraum (pJVDn rOtffb [10]), die übrigen gehen in die Quaderhalle
(irnn rotp1? [14]), wo die Auslosung von 13 Priestern für die weiteren

Obliegenheiten geschieht, nämlich;

— Abheben der Asche und Anzünden des Holzes auf dem Brandopferaltar und auf
dem Räucheraltar.

6 Diesbezüglich wurde in Jerusalem strikt auf die Wahrung des Heiligtumsbereichs
geachtet. Der Hohepriester Alkimus traf im Jahr 160 v.Chr. mit seinem Versuch,
die den Vorhof der Priester (O'llD miSJ) von dem Vorhof der Laien (bxiil'"' mil?)
separierende Mauer zu entfernen, um dem Volk nach hellenistischem Vorbild den

Zutritt zum Altar zu ermöglichen, auf erbitterten Widerstand und musste sein
Vorhaben aufgeben, wie 1 Makk 9,54-55 berichtet.

7 Quelle ist in allererster Linie der Mischna-Traktat Tamid. Die Tradition hält sich

ausserdem an Maimonides' Systematisierung in seinem Ritualwerk Jad ha-hazaqa,
Hilchot Tamidim u-Mussafim Kap. IV. Eine praktische Zusammenstellung der
nicht in jeder Hinsicht kompatiblen Daten findet sich in der Hoffmannschen
Mischna, Teil V Kodaschim, S. 444-446 durch John Cohn; vgl. auch den
Abschnitt „The Daily Service" von S. Safrai im Artikel „Second Temple", in: C. Roth
et al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band XV, Jerusalem 1971, Sp. 974-977. Die
Zahlen beziehen sich auf die schematische Darstellung bei A. Steinsaltz, The

Talmud. A Reference Guide, New York 1989, S. 277.

99



— Geräte aus Gerätehaus, Lamm aus Lämmerhalle zur Schlachtbank (5t2> ]nht2i

D'raoon rp3 [25]).
— Zwei Priester treten durch die unter Trompetenstössen geöffnete Tempelpforte

(^DTin ISJlZi [34]) in den Tempelraum (bSTl [35]) zum goldenen Räucheraltar
(3313 n3TO [36]); währenddessen finden Schlachtung und Sprengung statt,
sodann reinigt der andere Priester fünf der sieben Lichter des siebenarmigen
Leuchters (3111D [38]).

— Das Lamm wird gehäutet und zerteilt, die Stücke erst einmal nur auf die

Rampe (E133 [27]) gelegt, die zum Brandopferaltar (11310 [26]) führt.
— Alle Priester sammeln sich in der Quaderhalle (JVTIÎT rOIi>5 [14]) zur Qri'at

Schma' und bestimmten Abschnitten des Schacharit-Gebets.
— Verlosung und (ehrenvollste) Darbringung des Räucherwerks sowie Darbrin¬

gung der Opferteile auf dem Brandopferaltar (11310 [26]).
— Die restlichen beiden Lichter des siebenarmigen Leuchters (111110 [38]) werden

gereinigt, sodann sämtliche Priester durch die Magrefa zu den Stufen der

Treppe zum Heiligtum (3310*7 d51X3 ],3 DlbSlö [30]) gerufen.
— Nach der Darbringung spenden die Priester den Priestersegen, den Gottesna¬

men dabei aussprechend.
— Es folgen das Mehlopfer, das Pfannenopfer des Hohenpriesters und zuletzt,

während der Libation des Weins, setzen die Tempelmusik und der von den

Leviten ausgeführte Gesang des Wochentagspsalms ein.

Das Nachmittagsopfer (iiniQ) vollzieht sich entsprechend dem Morgenopfer.

1.2. „Gottes"-Haus als „Bethaus für alle Völker"

Die Prophétie Jes 56,1-7(8), ein Wort der Jesaja-Schule aus der Perserzeit,
sieht eine Zeit kommen, in der „das Haus" (hebräisch JVDn) zu Jerusalem
universal geachtet und von aller Welt als Platz für Opfer und Gebete bevorzugt

sein wird. Das ist doppelt bemerkenswert. „Haus", 1V3, kommt im
zweiten Teil des Jesaja-Buches nur dreimal vor (Jes 56,5.7; 66,20).8 Aber mit
dem Haus, im Munde Gottes ausdrücklich als TPS bezeichnet, verbindet sich

die universale Perspektive, nicht mit dem Vollzug des Kults. Das bedarf der

Erklärung.
Was an Kult in Jerusalem während der Zeit, die der Tempel in Trümmern lag,

möglich blieb und auch vollzogen wurde, war eng auf die Nachkommen Israels und
besonders auf die nichtdeportierten Judäer vorab der Landschaft beschränkt und
eindeutig israelitisch geprägt.9 Alles freilich, was in diesem Rahmen geschieht, wird vom

8 Vgl. H. G. M. Williamson, The Book Called Isaiah. Deutero-Isaiah's Role in
Composition and Redaction, Oxford 1994, S. 210.

9 Es sei hier an die in Jer 41, vor allem Vers 5, erwähnten Pilger aus Sichern, Silo und
Samaria erinnert, die im 7. Monat mit Getreide- und Weihrauchgaben unterwegs
zur Opferstätte waren. Ahnliche Rückschlüsse lässt Esr 3 zu: Die Errichtung eines
Altars erscheint nicht als beabsichtigtes Ziel der Versammlung, sondern nur als

100



Verfasser des Buches Esr-Neh ausdrücklich als vorläufig charakterisiert, wenn er betont
10- ià mn- bn-m (3.6). Es handelt sich um dieselbe Situation, die Haggais Gleichniswort

2,14 zugrunde liegt. In seinem Plädoyer für die Wiedererbauung „des Hauses"

(Hag 1,2.8-9.14; 2,3.7.9) hat Haggai mit einer Haltung zu kämpfen, die offen oder

unterschwellig argumentiert: „Was brauchen wir einen Tempel, wo doch ein Opferkult
möglich und im Gange ist?" Denn dass in begrenztem Rahmen ein Kult möglich war,
dafür scheint die Anwesenheit von ''3113 zu sprechen, wie sie Hag 2,11-12 und Sach

7,3 (im Jahr 4 des Darius, also vor Vollendung des Tempels) voraussetzt. Und schliesslich

definiert die - aramäische - Fassung des Kyros-Edikts in Esr 6,3 den Platz des zu
erbauenden Tempels als „den Ort, da man Opfer opfert", und zwar ohne dass ein Altar
eigens erwähnt würde.

Wichtig ist: Wenn in dieser tempellosen Zeit Opferhandlungen — eventuell rein
vegetabilische, wie Jer 41 nahelegen könnte - vorgenommen wurden, so standen sie in
Kontinuität zum Zentral- und Königsheiligtum des ehemaligen Königreiches Juda. Zu
dieser nationalen Einschränkung passt die zweimalige, voneinander wohl unabhängige
Erwähnung des 7. Monats10 als eines fur eine Versammlung geeigneten Termins. Der
Opferkult, wenn es ihn denn gab, war auf Menschen beschränkt, die sich zu Israel
zählten.

Das Bild ändert sich in dem Moment, wo zur Opferstätte und zur
Kulthandlung wieder „das Haus", der Tempel, tritt. An dieser Stelle berührt sich

die theologische Dimension mit der historischen Entwicklung. Denn der

Tempel, gerade der zweite, war nie das Haus irgendeiner Gemeinde, sei es

einer Kult- oder Bürger-Tempel-Gemeinde, noch eines Volkes, sondern er

war „mein Haus" (Hag 1,9; Sach 1,16; 3,7[?]; Jes 56,5[?].7); „Haus
YHWHs" (Hag 1,2; Jes 66,20); auch unter diesem Aspekt also im wahren
Sinne des Wortes „Gottes-Haus".

Solange dieses nicht stand, mochten Opfer und Kult noch so rite erfolgen - es

fehlte ihnen die Ausrichtung, die „Adresse". Und es mangelte ihnen und der Stätte an

1DD, an „Gewichtigkeit", an Reputation, die die Einwohnung und Präsenz Gottes an
dieser Stelle signalisierte (Hag 2,3.7.9; Sach 2,9.12). Und nicht nur innerweltlich war
ein Mangel zu verzeichnen. Auch der transzendenten Heiligkeit (Vlinp) Gottes konnte
nicht adäquat Rechnung getragen werden. Sie nahm nicht durch Diffusion, Ausbreitung

auf horizontaler Ebene, zu, sondern durch Absonderung und Ausgrenzung,
„Einheiligung" des für Gott reservierten Besitzes und Hauses (Hag 2,11-14). Diese

Abgrenzung ist etwas ganz anderes als die Exklusivität einer menschlichen Gruppe oder
Gemeinde. „Heiligkeit" setzt allerdings eine Aussonderung des zum kultischen Dienst
bestellten Personals innerhalb des jüdischen Volkes voraus. Hier kommt der
biblischhebräische Begriff der .Erwählung' (V"trD) zum Zuge, hier, in diesem Bereich, sollten
sich schwerwiegende Auseinandersetzungen und Spannungen zwischen verschiedenen

deren Folge. Anlass zu dem Treffen mag auch hier eine Wallfahrt aus der Landschaft

Juda „im 7. Monat" mit Buss- und Fastcharakter gewesen sein. Im Anschluss daran

wurde dann ein „Hüttenfest" begangen, das aber ohnehin nicht primär an ein

Heiligtum gebunden war.
10 Jer 41,5; Sach 7,7, vgl. 8,19.

101



Auffassungen ergeben. Das sind aber ganz andere Aspekte als die Frage um Zugehörigkeit
oder Ausschluss von der Ethnie, die etwa im Zusammenhang mit der Pessachfeier

(Ex 12), vor allem aber in bezug auf zivilrechtlich-lebenspraktische (halachische)
Probleme (Neh 10.13) akut wurde.

Als solcher, von seiner Widmung her, war der Zweite Tempel universal

ausgerichtet. Das hängt mit der Konzeption des TDD zusammen. Sowohl

Haggai (2,7) wie Sacharja (in der textlich unsicheren Stelle 2,12) bringen
1133 in Zusammenhang mit Ereignissen und Entwicklungen in der Völkerwelt.

Nach Elaggai mag zwar das zweite Haus äusserlich weit weniger prächtig

aussehen, aber an innerer Bedeutung ("7133, Hag 2,9) wird es das erste
übertreffen. Der Grund liegt in der verheissenen Anteilnahme der Völkerwelt

(2,7). Auch Sach 6,15; 8,20-23; 14,16-19; Mi 4,1-5 // Jes 2,1-4;
Jes 56,1-7(8); 66,18 — 23 (Vers 18 "7133!); Mal 1,11 stellen den Jerusalemer

Tempel, seinen Bau und den Kult in einen universalen Rahmen. In die

mittlere bis spätere Perserzeit gehört schliesslich das Prophetenwort Mi 4,1 —

4 // Jes 2,2-4, dessen explizites Thema „das Haus" und seine universale

Bedeutung ist — angelegt bereits in der Jetztzeit, aber voll realisiert in der
Endzeit.

Das ist nicht nur fromme Ideologie. Die Partizipation von nichtjüdischen

„Fremden" am Dienst des Jerusalemer Heiligtums, die schon 1 Kön
8,41 — 43 in dem Gebet, das Salomo nach dem deuteronomistischen
Geschichtswerk bei der Einweihung des Tempels betet, anvisiert ist, wurde im
Fortschreiten der Zeit gängige Tatsache. Seit persischer Zeit werden Opfer
für das Wohlbefinden der nichtjüdischen Herrscher als der Landesherren

dargebracht. Die in Esr 6,9 -10 aktenkundige Praxis wird in hellenistischer
und römischer Zeit ungebrochen weitergeführt. So opfert man in Jerusalem
für Demetrios I.11 oder für die Kaiser in Rom.12 Das aktive Interesse von
Ausländern, in Jerusalem Opfer darzubringen, war zeitweise so gross, dass in
mScheq 1,5 ausdrücklich geregelt wurde, dass „Gelübdedarbringungen
(D,T71) und Freiwilligkeitsopfer (D73"72) von ihnen akzeptiert werden sollen".
Entweder nahmen die Fremden selber die beschwerliche Reise auf sich,13

oder sie schickten Geld aus Übersee, um Opfer zu stiften. Reichten diese

Stiftungen für die zum Opfer gehörige Libation nicht aus, so sollte letztere
ausdrücklich aus jüdischen öffentlichen Mitteln bestritten werden.14
Berühmte Opferherren, deren Namen sich der Erinnerung eingeprägt haben,

11 1 Makk 7,33.
12 Josephus, De hello Iudaico 11,197; gemäss Philo, Legatio ad Gaium 317 bzw. 317

handelte es sich um tägliche Darbringung von zwei Lämmern und einem Jungstier.
bPes 3b; Josephus, Antiquitates Iudaicae 111,15,3 §318-319; Joh 12,20.

14 mScheq VII,6; Sifre Zutta 15,2; auch LevR Par. 2.

102



sind etwa Ptolemäus III. Euergetes (246-222 v.Chr.),15 der Seleukide An-
tiochos VII. Sidetes anlässlich seiner Belagerung Jerusalems 133 v. Chr.,16 die
Römer Marcus Agrippa, der 13 v. Chr. eine ganze Hekatombe stiftete17 und
der Legat L. Vitellius, der als Gouverneur Syriens eigens zu Pessach nach

Jerusalem kam, um dort zu opfern.18 So konstatiert Josephus nicht ohne
Stolz die Hochschätzung und den weltweiten Ruhm des Jerusalemer Altars
bei Griechen und Nichtgriechen.19

Festzuhalten ist also: Der Jerusalemer Tempel und sein Kult sind ihrem
Wesen nach nicht national, sondern universal ausgerichtet. Es handelt sich um
eine Veranstaltung für den Menschen schlechthin, für eine Menschheit vor
Gott. NumR 1,3 sollte diesen Gesichtspunkt klassisch zum Ausdruck bringen
und im Blick auf den Untergang des Heiligtums im Jahre 70 n.Chr.
behaupten, die Völker der Welt hätten durch die Zerstörung des Tempels im
Grunde genommen grösseren Schaden erlitten als Israel.20

Diese universale Bedeutung hindert den Tempel natürlich nicht daran,
auch ganz bestimmte nationale Aufgaben und Funktionen zu erfüllen. Er ist,
nicht anders als vergleichbare heidnische Tempel, auch Aufbewahrungsort
des Staatsschatzes, fungiert also im Sinne einer Bundes- oder Nationalbank;
in ihm befindet sich der Aufbewahrungsort für besonders wichtige und
massgebende Handschriften (DTDO), also was man heute als Nationalbibliothek
bezeichnen würde; ihr war in Verbindung mit der zentralen legislativen (und,
gerade in strafrechtlichen Angelegenheiten, exekutiven) Institution des hier
in der Quaderhalle tagenden Sanhédrin auch eine Art zentraler Akademie
angegliedert.21 Schliesslich waren der Tempel und der Tempelberg auch

befestigt und konnten in Zeiten der Not als Réduit, als militärisch gesicherte

Fluchtburg dienen.

15 Josephus, Contra Apionem 2.5.
16 Josephus, Antiquitates Iudaicae XIII,8,2 §242.
17 Josephus, Antiquitates Iudaicae XVI,2,1 § 14. Eine Hekatombe' braucht allerdings

schon bei Homer nicht im wörtlichen Sinne „100 Ochsen" zu umfassen, vgl. Ilias
6,115 in Verbindung mit 93 (12 Ochsen) oder Ilias 23,146 (50 Böcke).

18 Josephus, Antiquitates Iudaicae XVIII,5,3 §122.
19 Josephus, De hello Iudaico IV §262; V §17; vgl. Sueton, De Vita Caesarum,

Augustus 93.
20 Siehe dazu unten.
21 Dem entspricht es, wenn Chajim Weizmann, später Israels erster Staatspräsident,

1928 in seiner Ansprache zur Eröffnung der Hebrew University erklärte, die
Universität werde im modernen Jerusalem den Platz einnehmen, den im alten der

Tempel innehatte.

103



1.3. Ein „Haus der Heiligkeit" (KHpSH ITS)

Der Tempel als die irdische Thronstätte Gottes ist einerseits eine Quelle der

Heiligkeit; ihm kommt andererseits höchster Anspruch auf Heiligkeit zu.
Das drückt sich schon in den biblischen Bezeichnungen aus, vor allem in
jener, die sich dann in der Traditionsliteratur durchsetzte. Es finden sich

mrr rra (i Kön 3,1); crn^n rrn (Dan 1,2); ntrnp) unpn "»-n (Jona 2,5);
mrr (2 Kön 24,13); unpön (Ez 45,4), während dann 2 Chr 36,17 als

einzige Stelle von DttHpO IT'S spricht, was als Vorläuferin für tinpftil 1V3, die

allgemein gebrauchte Bezeichnung der jüdisch-rabbinischen Literatur (z. B.

mMaaser scheni V,2; tBer 111,16 und öfter), gelten kann. Bereits Ezechiels

Tempelvision legt entscheidendes Gewicht auf den Charakter der Heiligkeit.
Von aussen her in konzentrischen Kreisen graduell zunehmend, erreicht sie

im innersten Bereich des Tempels, ob der göttlichen Gegenwart (hebräisch
HEDlll) eine Art Gravitationszentrum, ihren höchsten Grad. Ez 43,12 (vgl.

45,1-8) hält fest:

TDD ihprhs nnn twc-rhs? rran rnin nxr'
rivan nilrTntfrmn Ttffp onp D-DO

„Dies ist die Tora bezüglich des Hauses auf dem Kulminationspunkt des Berges:
Sein ganzes Gebiet im Kreis ringsum ist (hat den Charakter von) Heiligem an

Heiligkeiten - genau das ist die Tora zum Haus."

Konsequenterweise heisst dann in erster Linie das innerste, durch einen

Vorhang abgetrennte göttliche Privatgemach „das Heilige der Heiligkeiten"
(CPEnptn] tinp: Ex 26,34; 28,38; Lev 21,22; 22,3.6-7.12; Num 4,4.19;
18,10.19; 1 Kön 6,16; 7,50; 8,6; 2 Kön 12,5.19; Ez 41,4; 1 Chr 6,34;
26,20.26; 28,12; 2 Chr 3,8.10; 4,22; 5,7). Entsprechend unterscheidet

später die rabbinische Literatur zehn Grade der Heiligkeit (mtPnp "liffll):

„Heiliger als alle anderen Länder ist das Israelland [...]; heiliger wiederum als

dieses sind seine ummauerten Städte [. .]; heiliger [. .] das Stadtgebiet [Jerusalems

.]; heiliger noch der Tempelberg [. .]; noch heiliger der *777 (Zwinger)
[...]; heiliger der Frauenvorhof [...]; heiliger der Vorhof der Israeliten [...]; noch

heiliger der Priestervorhof [...]; heiliger dann der Zwischen(raum) zwischen DplX

(Vorhalle) und Räucheraltar; heiliger der 5371 (das Tempelschiff) [. .]; heiliger als

alles aber das Allerheiligste (DSJC73 ,77D37 DVD 5773 1773 XpX OttfP D333

HD trilpO 777337)" (mKel 1,6-9).

Die hierarchische Gliederung der Heiligkeit schlägt sich in halachischen
Kriterien nieder. Schon in der Exilszeit und dann in der Epoche des Zweiten
Tempels wird deutlich, wie sehr die für das Heiligtum gültigen Regeln das

gesamte Leben umfassen und sozusagen „ein-heiligen". Vom Priester-Propheten

Ezechiel und seinem am künftigen Tempel orientierten Verfassungs-

104



entwurf war eben die Rede. In der Priesterschrift, dem von der Schöpfung bis

zur Stiftshütte reichenden Tora-Kompositwerk, bildet das wandernde
Gottesvolk sozusagen den Hofstaat um das „Zelt der Begegnung", den ^iTIX

"JillÖ, herum, das eigentlich nichts anderes ist als die portative Residenz des

göttlichen Weltkönigs. Darum gelten für es besondere Bestimmungen. Und
in der grossen Geschichtserzählung der biblischen Chronikbücher werden die

Könige ab David, die Mandanten der von Gott verliehenen Herrschaft, an
der Fürsorge gemessen, die sie und ihre Zeit für das Heiligtum aufwenden.

D. h. auch, ja gerade dann, wenn der Tempel nicht existiert, etwa in der

Exilszeit, und auch, ja gerade dort, wo er fern ist, z. B. in der weit abliegenden

babylonischen Diaspora, ist das Leben tempel-orientiert. Man kann ge-
wissermassen sagen, dass eine tempelmässige Haltung dem Bestand und
Betrieb des Tempelgebäudes voraufgeht, sie trägt und umgibt. Darin liegt denn
auch schon die Antwort auf die Frage, wie denn das Judentum mit der

Zerstörung des Tempels habe fertig werden können. Nicht umsonst sah sich

die nichtjüdische Welt in ihrer Wahrnehmung des Judentums immer wieder

vor das Rätsel gestellt, mit welcher Selbstverständlichkeit und Kontinuität
das jüdische Leben über die Zerstörung und die Katastrophe des Jahres 70

n. Chr. hinweggekommen ist.

2. Die Zerstörung und ihre Bewältigung

2.1. Die Sicht von aussen

Der Tempel ist im Zusammenhang mit dem Jüdischen Krieg 66-70 n. Chr.,
entweder am 9.22 oder am 10. Aw23 des Jahres 70 n.Chr., zerstört worden.

Unklar ist, ob Titus, der in der Nachfolge seines zum Kaiser gekrönten
Vaters Vespasian den Oberbefehl über die Truppen, vor allem über die Legio
X Fretensis, übernommen hatte, die vernichtende Brandlegung verhindern
wollte, wie Josephus in übertreibender Apologetik behauptet, oder ob er

ganz im Gegenteil selbst den Befehl gab, weil er den Aufstand in seinem

innersten Kern zu treffen beabsichtigte und vielleicht auch tatsächlich Roms

22 bTa'an 29a.
23 Josephus, De bello Iudaico VI,4,5-8 §249-270; zum Datum des Angriffstages

VI,4,5 §250: „Im Ablauf der Zeiten war der vom Geschick bestimmte Tag
herangekommen, nämlich der 10. des Monats Loos [= 10. Aw], an welchem er [scilicet
der Tempel] schon einstmals durch den König der Babylonier verbrannt worden
war".

105



Suprematie im Orient gefährdet sah und hier ein Fanal setzen wollte.24 Die
Forschung ist geteilt, scheint aber heute eher der Annahme zuzuneigen, dass

es sich bei der Zerstörung nicht um Zufall, Nachlässigkeit oder Unbotmä-
ssigkeit eines oder zweier einzelner römischer Soldaten, sondern um Absicht

von höchster Stelle handelte.25 Die jüdische Tradition hält sich allerdings bei

dieser historischen Frage nicht lange auf, sondern statuiert an einer Reihe

von Stellen, dass der entscheidende innere Grund, der zur Tempelzerstörung
geführt habe, der „grundlose Hass", Din DX110, gewesen sei, an dem Jerusalem

zugrunde ging.26

Im Blick auf die Frage, wie einerseits das Christentum und andererseits

das Judentum mit der Tatsache umgingen, dass der Tempel zerstört war, ist a

limine zwischen einer Aussen- und einer Binnensicht zu unterscheiden. Eine

Perspektive von aussen stellt in erster Linie die römisch-flavische Ideologie
dar, die zum Untergang des Tempels mit beigetragen hat. Ihr zufolge
implizierte die Zerstörung des Tempels und die Sistierung seines Kultes die

„Unterordnung Jahwes unter Jupiters Herrschaft".27 Die triumphalistische,
mit der pax Romana begründete Ideologie prägte auf Jahrhunderte die
offizielle Haltung des Imperium Romanum. Sie endete keineswegs mit dem

Moment, als die Kaiser christlich wurden, sondern wurde nur einer Metamorphose

unterworfen, an der die Haltung der Väter der Alten Kirche mitbeteiligt

war.28

24 Josephus betätigt sich De hello Iudaico VI,4,3 §237-243, auch VI,4,5-8 §249-
270 in geradezu verdächtiger Übertreibung als Apologet des Titus. Eine gegenteilige
Ansicht findet sich zu Anfang des 5. Jahrhunderts bei Sulpicius Severus, Chronica

11,30,66-67, der fur sein Werk immerhin auf verlorene Teile der Historien des

Tacitus zurückgreift: Christianos ex Iudaeis extitisse: radice sublata stirpem facile per-
ituram. In ähnliche Richtung weist die Notiz bei Orosius, Historiarum libri VII
adversus paganos, VII,9,6-7, vgl. H. Schwier, Tempel und Tempelzerstörung.

Untersuchungen zu den theologischen und ideologischen Faktoren im ersten jüdisch-römischen

Krieg (66-74 n. Chr.), Fribourg, Göttingen 1989 Novum Testamentum et
Orbis Antiquus 11), S. 312. Eine Übersicht der verschiedenen Forscher und ihrer
Stellungnahme ebenda S. 310 Anm. 12.

25 Dazu H. Schwier, Tempel und Tempelzerstörung, S. 310-313.
26 bjoma 9a-b; tMen XIII. Als weitere Gründe gelten Sinnlichkeit (bSchab 62b);

Entweihung des Schabbats, Vernachlässigung des Unterrichts, Mangel an Schamgefühl,

Ehrerbietung usw. (bSchab 119b), Hader und Rechthaberei (bBM 30b).
Vgl. auch die Anekdote bGit 55b.

27 H. Schwier, Tempel und Tempelzerstörung, S. 350.
28 Zum Folgenden vgl. die - nicht unkritisch zu konsultierende - Übersicht bei E.

Fascher, Jerusalems Untergang in der urchristlichen und altkirchlichen Überlieferung,

in: Theologische Literaturzeitung 89 (1964), S. 82-98.

106



Ihre ältesten Äusserungen knüpfen nicht zufällig an den Erlass des endgültigen
Zerstörers Jerusalems, Hadrians, an, der den Juden das Betreten der Stadt bei Todesstrafe

verbot. Damit erfüllten sich, stellen Justin Martys29 und nicht unähnlich Tertul-
lian30 fest, die Gerichtsworte eines Jesaja und der anderen Propheten. Es ist übrigens ein
Heide, Celsus, bei dem sich zum ersten Mal die - von ihm den Christen zugeschobene -
Ansicht findet, Gottes Strafgericht sei um der Tötung Jesu willen über die Juden
gekommen. Origenes, der das bezeugt, wehrt diese Meinung nicht etwa ab, sondern
schiebt die Überlegung nach, Jerusalem sei in der Tat 42 Jahre nach Jesu Tod zerstört
worden. Fern davon, Celsus' These zu dementieren, variiert er sie vielmehr: Wenn die
Juden in der Stadt, wo sie Gott die traditionellen Opfer als Zeichen der dahinter
stehenden erhabenen Geheimnisse darbrachten, dem Erlöser des menschlichen
Geschlechts nachstellten - räsoniert er -, so sei das ein so ruchloser Frevel gewesen, der nur
durch die Zerstörung der Stadt und die Vertreibung der Juden aus ihr geahndet werden
konnte.31 Für Christen sei ohnehin der völlige Verzicht auf Tempel und Bildsäulen
charakteristisch.

Eine Ausnahme in dieser Entwicklung bildet nur die kurze Regierungszeit

von Kaiser Julian Apostata, der Anfang 363 n.Chr. den Tempelneubau
wieder erlaubte.32 Welches auch immer seine Motive gewesen sein mögen33 -
auf dem Hintergrund der vorherrschenden römisch-kaiserlich-staatlich
fundierten Ideologie war und blieb das Vorhaben ein einsames Fanal.

Der „Versuch, den [. .] Tempel in Jerusalem wieder errichten zu lassen, [muss] die
christliche Kirche" tief „getroffen haben".34 Das Scheitern dieses Wideraufbauprojekts
ruft jedenfalls erneut eine Reihe von antijüdischen christlichen Stellungnahmen hervor,

29 Justin, Dialogus cum Trypho 16.
3° Tertullian, Apologeticum 21; vgl. auch Advenus Iudaeos 8 und 14.
31 Origenes, Contra Celsum IV,22.
32 Dazu R. Brändle, Das Tempelneubauprojekt Julians, in: M. Marcus/E.W. Ste¬

gemann IE. Zenger (ed.), Israel und Kirche heute. Beiträge zum christlich-jüdischen
Dialog. Für Ernst Ludwig Ehrlich, Freiburg i. B. 1991, S. 168-183 (wieder
abgedruckt in: R. Brändle, Studien zur alten Kirche, ed. von M. Heimgartner/T. K.
Kuhn/M. Sallmann, Stuttgart, Berlin, Köln 1999, S. 93-108).

33 Ammianus Marcellinus, der aus Antiochia stammende heidnische Historiker,
schreibt in seiner Römischen Geschichte, Buch XXIII, 1 (W. Seyfarth [ed.], Berlin

1970 Schriften und Quellen der Alten Welt 21,3, Berlin 1970, S. 66):
Imperiique sui memoriam magnitudine operum gestiens propagare ambitiosum quondam

apud Hierosolyma templum quod [. .] obsidente Vespasiano posteaque Tito aegre
est expugnatum, instaurare sumptibus cogitabat immodicis. Julian hätte in gewisser
Weise den seit Herodes' Tempelrenovation unterbrochenen Faden wiederaufgenommen

und mit dem Tempelbau ebenfalls ein Denkmal seiner Herrschaft, in diesem
Fall freilich der kaiserlichen, setzen wollen.

34 G. Stemberger, Juden und Christen im Heiligen Land. Palästina unter Konstantin
und Theodosius, München 1987, S. 163.

107



so von Gregor von Nazianz,35 Cyrill von Jerusalem,36 dem Syrer Ephraem in seinen
leidenschaftlichen Judenhass atmenden Liedern gegen Julian Apostata.37 Einen Höheoder

besser Tiefpunkt stellt auch hinsichtlich der Beurteilung der Zerstörung Jerusalems

Johannes Chrysostomus dar. In seinen Matthäus-Homilien, vor allem zu Mt 23,29-
24,31, finden sich eine Reihe ganz konkreter Deutungen, die Jerusalems Ende auf die

Tötung Jesu und die jüdische Beteiligung daran zurückführt.38 Etwas gemässigter bzw.

differenzierter, wenn auch nicht minder aus einer vom inzwischen schon völlig
eingeschliffenen „enseignement du mépris"39 diktierten Grundeinstellung her, äussern sich

Augustin und Hieronymus. Nach Augustin hat Jerusalem, die Stadt der Christusgemeinde

aus Juden und Heiden, mit dem Tempel nichts mehr zu tun, da es „diese Art

35 In seiner 5. Rede 2. Kampfrede gegen Julian): Grégoire de Nazianze, Discours

4-5. Contre Julien. Introduction, texte critique, traduction et notes par Jean Ber-
nardi, Paris 1983 Sources Chrétiennes 309); vgl. Orationes 5.

36 Vgl. seinen Brief an Kaiser Konstantius. Bemerkenswerterweise fehlt allerdings eine
direkte Äusserung Cyrills zum Tempelbauprojekt, wenn man von dem durch A. P.

Brock in einem syrischen Manuskript gefundenen „Brief Cyrills von Jerusalem"
absieht. Darin ist die Rede von Grabungen in Jerusalems Fundamenten, „which had
been ruined because of the killing of its Lord", die ein Erdbeben bewirkt hätten.
Siehe A. P. Brock, A Letter Attributed to Cyril of Jerusalem on the Rebuilding of
the Temple, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies 40 (1977), S.

267-286 und dann R. Brändle, Tempelneubauprojekt, S. 101.
37 Ephraem Syrus, Hymnen gegen Julian IV, 18-26 (Des Heiligen Ephraem des Syrers

Hymnen de Paradiso und Contra Julianum. Ubersetzt von Edmund Beck, Louvain
1957 [= Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 175], S. 84) unter direkter
Anrede an das personifizierte Jerusalem: „Jerusalem vor allem * verurteilte - die

Verfluchten, die Kreuziger, * welche verwegen sich daran machten und begannen, -
die Verwüstung aufzubauen, [. .] die sie durch ihre Sünden verursacht hatten."
Vgl. R. Brändle, Tempelneubauprojekt, S. 100.

38 Vgl. etwa die 4. Matthäus-Homilie (F. Field, Joannis Chrysostomi homiliae in Mat-
thaeum, Paris 1862 [= Migne Patrologia Graeca 57], S. 40ff). — Selbstverständlich
kommt Johannes Chrysostomus in seinen Acht Reden gegen die Juden auch immer
wieder auf den Tempel und die Vergeblichkeit jeder jüdischen Restitutionshoffnung
zu sprechen, so in V,12; VII,2; VIII,1. In V,12 thematisiert er speziell Julians
Wiederaufbauprojekt. Unter Berufung auf Joh 4,21.24 führt er dagegen ins Feld:

„Mit diesen Worten hat er [scilicet Christus] einerseits den Zwang zur Beachtung
des Ortes in Zukunft für uns aufgehoben, andererseits eine erhabene und geistliche
Form des Gottesdienstes eingeführt. Es wäre nun möglich, wiederum zu beweisen,
daß es in Zukunft weder Opfer noch Priestertum noch einen König bei den Juden
geben wird. Am besten ist all das ja durch die Zerstörung der Stadt bewiesen.
Außerdem hätte man auch Propheten zitieren können, die genau das wörtlich
sagen": Johannes Chrysostomus, Acht Reden gegen Juden. Eingeleitet und erläutert

von R. Brändle, übersetzt von V. Jegher-Bucher, Stuttgart 1995 Bibliothek
der griechischen Literatur 41), S. 169-170.

39 J.M. Isaac, L'enseignement du mépris. Vérité historique et mythes théologiques, Paris
1962. Jules Marx Isaac lebte von 1877 bis 1963.

108



von Opferdarbringung in seinem [scilicet Gottes] Staat nicht mehr geben" werde.40 Und
fur Hieronymus, der immerhin im Weichbild Jerusalems lebte und - wenn auch nicht
ohne Überheblichkeit und im Verborgenen - Umgang mit Juden hatte,41 liegt der
Grund für die fast 400jährige Verödung des Tempels darin, dass die Juden an Jesu

Hinrichtung schuld sind und die Verantwortung dafür willentlich übernommen
haben.42

Lässt man die Deutungen der Alten Kirche zum Darniederliegen
Jerusalems und zum Verlust des Tempels Revue passieren, so kann man nur in
aller Schlichtheit konstatieren, dass das längst nicht mehr bloss unjüdisch,
sondern antijüdisch gewordene Christentum eine Dimension, aus der es

doch selber kam, mit allen möglichen und unmöglichen Argumenten
verdrängte. Denn tatsächlich gehörte ja der Tempel in der Urzeit des Christentums

durchaus zu den attraktiven Elementen für die Völkerwelt und ihre

Menschen, auf denen die Christusbotschaft aufbauen konnte. Die Ausgie-

ssung des Geistes, immer wieder als die Geburt der Kirche aufgefasst, wird ja

von der Apg nicht zufällig in den Rahmen des Jerusalemer Heiligtums und
seines (Schawuot-) Dienstes gestellt. Oder man denke an den Kämmerer aus

Äthiopien in Apg 8,27, an die Begleiter des Paulus in Apg 21,26-29! Auch

Joh 12,20 zeigt, dass Nichtjuden, die sich dem Gott Israels verbunden wuss-

ten und die als (poßonpevoi xôv Oeôv hochgeachtet waren, nicht nur aus dem
Leben des Tempels nicht wegzudenken waren, sondern auch einen entscheidenden

Baustein für die werdende christliche Gemeinschaft bildeten.

2.2. Die Sicht von innen

Was über diese speziellen Erwähnungen von Nichtjuden im urchristlichen
Umfeld hinausgeht, also das Gros der neutestamentlichen Schriften, reprä-

4° Augustinus, De civitate Dei XX,26: Volens autem Deus ostendere civitatem suam

tunc in ista consuetudine non futurum [. .] frustra sibi Iudaeos secundum legem veteris

testamenti sacrificiorum suorum praeterita tempora polliceri.
4* Vgl. die häufige Berufung auf jüdische Gewährsleute als Hebraeus meus\ Kommentar

zu Jes 13,10; 22,2; 22,15—25 (S. Hieronymi presbyteri opera. Pars I: Opera

exegetica. 2: Commentariorum in Esaiam. Libri I—XJ, Tvrnholti 1963 [= Corpus
Christianorum. Series Latina 73], S. 163.210.306); Prolog zur Chronik-Übersetzung

(Sancti Eusebii Hieronymi opera omnia, Paris 1865 [= Migne Patrologia Latina
29], S. 423-426); Kommentar zu Koh 1,14; 3,11 (6. Hieronymi presbyteri opera.
Pars I: Opera exegetica, Tvrnholti 1959 [= Corpus Christianorum. Series Latina 72],
S. 260.277); Epistula XVIIIA, 15 (Sancti Eusebii Hieronymi epistulae. Pars I: Epistu-
lae I—LXX. Edidit Isidor Hilberg, Vindobonae 21996 [= Corpus Scriptorum Ec-
clesiasticorum Latinorum 54], S. 93 zu Anlass einer Diskussion über Jes 6,8).

42 Epistula 39,6; 42,1; Adversus Lucif. 22; Kommentar zu Matth. 12,44.

109



sentiert nun freilich nicht eine Aussen-, sondern die Binnensicht und ist in
dieser Hinsicht durchaus als eine der vielen Stimmen des Judentums zu

werten. Das gilt, um nur einige Beispiele zu nennen, für Stellen wie Mt 5,35,

wo die Bergpredigt ganz selbstverständlich Jerusalem als „Stadt des grossen
Königs" bezeichnet, weil er hier seine Residenz, eben den Tempel, hat; es gilt
für die apokalyptisch-eschatologische Lehre in Mt 24 // Mk 13 // Lk 21, die

mit dem Tempel und seinem — gefährdeten - Bestand einsetzt; es gilt für die

pfingstliche Geistausgiessung, die nach Apg 2 im Rahmen des Jerusalemer

Tempels als des anerkannten geistlich-kultischen Zentrums der Welt geschah
und geschehen musste. Und es gilt auch für Hebr 9, wo die Awoda, der

heilige Dienst, minutiös beschrieben wird, und zwar wie er an der Stiftshütte

eingerichtet wurde, einmal weil das normativ für den Dienst am Tempel
wurde, dann aber auch, weil dort bei der Einrichtung ausdrücklich auf das

himmlische Urbild verwiesen wird, auf das sich auch der Hebräerbrief im
Blick auf Christus beruft. Das ist im Grunde keine andere Haltung als jene
des alexandrinischen Juden Philo, der ebenfalls die spirituelle Seite des Kults
unterstreicht, damit aber in keiner Weise den Kult in Jerusalem zu schmälern

gedenkt.43 Im Gegenteil: Weder die - auch in den biblischen Schriften

(Propheten) wie in den jüdischen Quellen reichlich vorhandene — Kritik
noch die Spiritualisierung intendiert ein Ende des materiellen und irdischen

Tempeldienstes, sowenig wie eine Theaterkritik das Theater abschaffen will.
Es ist in diesem Zusammenhang kein Zufall, dass der wichtigste neuere
Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch an keiner
anderen Stelle so erschöpfend über den Tempel und sein praktisches Funktionieren

Auskunft gibt wie zu Hebr 9 bzw. zu dem einen Vers Hebr 9,2!44 Ja,

man kann durchaus sagen: Gerade weil der Tempel, richtig verstanden,

spätestens seit seinem Wiederaufbau unter Haggai und Sacharja nicht
einfach als opus operatum wirkte, sondern eingebettet war in eine ihm
voraufgehende, ihn tragende, zuzeiten auch kritisch begleitende Lebenshaltung —

kurz weil es diese tempelorientierte, aber vor und jenseits des materiellen
Tempels bestehende Einstellung schon vorher gab, konnten die Römer unter
Titus zwar das Gebäude zerstören, aber die Hoffnung und die Verheissung,
auf der es beruhte, vermochten sie nicht aus dem Herzen des jüdischen
Volkes zu reissen. Und die Bewegung, die für diese Kontinuität trotz allem
stand, das waren die Pharisäer.

43 Dazu R. Le DÉaut, Judaïsme: B. Culte et pratiques religieuses, in: M. Viller et al.
(ed.), Dictionnaire de la Spiritualité. Band VIII, Paris 1974, Sp. 1510-1522, dort
Sp. 1512.

44 P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch. Band
III, München 1926, S. 704-733.

110



Man hat die halachische und geistige Hauptleistung des Pharisäismus

nicht zu Unrecht darin gesehen, dass es ihm gelungen ist, die schon früher
im Judentum angelegte kultische, primär und ursprünglich nur auf den

Tempel und sein Personal bezogene Reinheit auf die Stadt und das Land und
auf das ganze Volk auszudehnen.45 Tatsächlich hat der Pharisäismus dem

Judentum nach der Tempelzerstörung ein kostbares Erbe und Vermächtnis

übertragen: „Ein zentrales Anliegen des gesamten frühen rabbinischen
Judentums sind die Aufrechterhaltung kultischer Reinheit ausserhalb des

Tempels und die saubere Abtrennung der Naturalien-Opfer".46 So wie sich

das pharisäische (und in dieser Hinsicht auch das ihm verwandte essenische)

Judentum durch ein heiligmässiges Leben mit und neben dem Tempel
profiliert hatte, so zeichnet sich nun das rabbinische und später das ihm auf der

Grundlage des Schulchan Aruch verpflichtete traditionstreue Judentum
durch ein heiligmässiges Leben ohne Tempel aus. D. h. auch wenn er zerstört
ist, bleibt der Tempel Mitte und Massstab des jüdischen Lebens. Von daher

argumentiert NumR 1,3 mit einer inneren Logik, dass die Zerstörung des

Tempels bei den Nichtjuden im Grunde eine viel tiefere Lücke gerissen habe

als bei den Israeliten:

hd inix trs-pa rn nmtnop nnb na- tznpon rrn no a-snr n"ix n-n lbx
bx-ifr- bwo nnb na- rrntf noitPb

„Hätten die Völker der Welt gewusst, was der Tempel für sie Positives bewirke, so

hätten sie ihn schützend mit Befestigungsmauern umgeben; fur sie war er von noch

positiverer Bedeutung als fiir Israel".47

45 Das kommt auch historisch nachweisbar im 1. Jahrhundert n.Chr., nur eine Ge¬

neration vor der Tempelzerstörung, besonders in der zweiten der beiden Forderungen

zum Ausdruck, denen der römische Legat L. Vitellius Gehör schenkt: Er gibt
nicht nur den seit Herodes staatlicherseits durch den Festungskommandanten
verwahrten hohepriesterlichen Ornat zurück (vgl. Josephus, Antiquitates Iudaicae

XV, 11,4 §405-408), sondern er geht vor allem im März 37 n.Chr. (zur Pessach-

zeit, vgl. oben) auf die Bitten der jüdischen Gesandten ein, nicht mit den
Kaiserbildern an den römischen Feldzeichen durch Judäa zu ziehen; er wählt statt dessen

den Umweg durch die Jezreel-Ebene und das Ostjordanland (Josephus, Antiquitates

Iudaicae XVIII,5,3 § 122). Vgl. H. Schwier, Tempel und Tempelzerstörung, S.

102(—130).
46 A. Avery-Peck/J. Neusner, Die Suche nach dem historischen Hillel, in: Judaica

38 (1982), S. 202.
47 Vgl. den ähnlich lautenden, aber auf die Stiftshütte bezogenen, Ausspruch von

Rabbi Josua ben Levi in LevR Par. 1: „Wenn die Völker der Welt gewusst hätten,
wie schön das Zelt der Begegnung für sie sei, so würden sie es mit Zelten und

Lagern umgeben haben".

111



Was Israel selbst betrifft, so äussert sich die Tempelorientierung im
praktischen jüdischen Leben auf Schritt und Tritt. Da es sich um einen wahren
Kosmos der Lebenshaltung handelt, können hier nur einige der wichtigsten
Elemente daraus genannt werden:

a. Berühmt ist der Rabbi Jochanan und Rabbi Eleazar zugeschriebene, im
Anschluss an Ez 41,22 geäusserte Ausspruch in Ber 55a // Men 97a, zur
Zeit des Tempels habe der Altar Versöhnung für Israel bewirkt, zur
gegenwärtigen Zeit aber sei es der Tisch des Menschen, der ihm zur
Versöhnung gereiche: „Während der ganzen Zeit, da der Tempel bestand,

sühnte der Altar für Israel; zur Jetztzeit (da der Tempel nicht besteht),
sühnt des Menschen Tisch für ihn" (llDTö D,,p tinpftH IVDtP ]ST *73

vbu 1D3D mx bu; un1?!!; [trp cnpon rrn pxtP] rtzDSii ^ iddo)
- wenn er nämlich gastfreundlich dem Bedürftigen an seinem Tisch
einen Platz offenhält.48

b. So hat auch in jedem Tischgebet die Bitte um „Erbarmen über deine

Stadt Jeruschalajim, über Zion, die Stätte deiner Herrlichkeit, über das

Reich des Hauses Davids, deines Gesalbten, und über das grosse und

heilige Haus, über dem dein Name genannt wird", ihren Ehrenplatz.49

c. Und selbstverständlich bezieht sich der synagogale (Gebets-) Gottesdienst,
obwohl er vom Opferdienst am Tempel wohl unterschieden wird und
auch ganz andere Wurzeln hat, auf Schritt und Tritt auf die Awoda
zurück:

- in den Birchot ha-Schachar mit der Erwähnung von Paraschat Pin-
chas,

- in der Rezitation des Schmac, dem Brauch der Priester entsprechend,

- in der Tefilla vor allem mit den Bitten XIV um die Rückkehr nach

und die erneute Einwohnung in Jeruschalajim und XVII um die
Rückkehr der Awoda an das Heiligtum ihres Hauses und die

wohlgefällige Wiederannahme der Feueropfer Israels.

Es waren begreiflicherweise genau diese Bestandteile des Gebets, die der
werdenden Reform, und zwar ganz konkret zuerst dem 1817 in Hamburg gegründeten

„Neuen Israelitischen Tempelverein" interpretationsbedürftig erschienen.
In seinem Gebetbuch war im Mussafgebet die Bitte um Wiedererbauung des

Tempels und Einrichtung der Opfer durch eine Formulierung ersetzt, in der

um gnädige Aufnahme des Gebets als Ersatz für das Opfer gebetet wurde. In
der zu den Herbstfeiertagen 1841 als 771311 770 herausgegebenen zweiten Auflage

wurden dann auch die Bitten XIV (sowie XV) vergeistigt, was keinen

48 Oder in der Beracha die für sein Leben nötige Nahrung auf deren höchsten Geber,
Gott den Schöpfer und sein fürsorgliches Königswalten, durchsichtig macht?
Sidur Sefat Emet, Basel (ohne Jahr), S. 280-281.

112



Geringeren als den „Chacham" Isaac ben Jacob Bernays,50 der gewiss kein
Reaktionär war, veranlasste, ein Beten aus diesem Gebetbuch zu verbieten.51

Allerdings veröffentlichte Abraham Geiger erst 1854 ein erstes Reform-Gebetbuch,

das zum wirklichen Gemeindegebrauch bestimmt war. „So waren [. .]

die Bitten um Wiederherstellung der Opfer und des jüdischen Staates beseitigt
und durch solche rein geistigen Inhalts ersetzt. [. .] Wirklich neu war [. .] der
deutsche Text, denn er brachte nicht eine wortgetreue Wiedergabe des

Hebräischen, sondern eine vollständig freie Umarbeitung in einer [. .] modernen
Form".52

- Auch die Birkat Kohanim, wie sie an hohen Festtagen durch die

Priester erteilt wird und deren Text regelmässig in die Bitte XVIII
eingeschaltet wird, stellt „ein Residuum aus dem Kultus des Tempels"
dar.53

- In dem aus dem römischen Ritus zum Neumondstag54 stammenden
stillen Nachspruch nach der Tefilla |1U"1 TP wird um die Wiederherstellung

des Tempels gebetet.

- Am Schluss werden ausdrücklich die von den Leviten im Tempel zu
den verschiedenen Wochentagen vorgetragenen Psalmen gebetet wie

zu Schabbaten und Festtagen.

- An diesen wird vor allem ein dem Mussafopfer entsprechendes Mus-
safgebet55 eingeschaltet, dessen Proprium nach jBer IV,6—7.8c in der

Bitte um Rückführung zum Zweck erneuter Darbringung der dem
Fest gemässen Opfer besteht; besonders deutlich an Schabbat Rosch

Chodesch, wo es heisst:

5° Geboren 1791 in Mainz, gestorben 1849 in Hamburg.
51 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Frankfurt

a. M. 31931 (Nachdruck Hildesheim 1967), S. 402 — 404.414. Vgl. S. 441 das

zusammenfassende Urteil über diese Bestrebungen: „Die Reform im eigentlichen
Sinne besteht nicht in der Kürzung der Gebete und der Zurückdrängung der
hebräischen Sprache, sondern in jenen Veränderungen des Textes, die aus dogmatischen

Rücksichten, aus der Bestreitung oder verschiedenen Auslegung religiöser
Lehren hervorgegangen sind. In der Hauptsache handelt es sich um die Lehre von
der leiblichen Auferstehung und um den Glauben an den persönlichen Messias, mit
dessen Erscheinen nach der in den Gebeten vertretenen Anschauung die

Wiederherstellung des Tempels und des Opferdienstes, die Sammlung der Zerstreuten
Israels und ihre Zurückführung nach Zion verknüpft ist. [. Dabei] sind die

dogmatischen Bedenken hauptsächlich von theologisch gebildeten Männern
vertreten worden; großer Popularität haben sie sich nicht erfreut".

52 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst, S. 428.
55 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst, S. 67.
54 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst, S. 124.
55 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst, S. 116.

113



„Weil wir aber vor dir gesündigt haben, wir und unsere Väter, ward unsere
Stadt zerstört, öde die Stätte unseres Heiligtums, unsere Ehre zog in die

Verbannung, geraubt wurde die Herrlichkeit aus dem Hause unseres Lebens,

und wir vermögen nicht unsere Pflichtopfer zu bereiten an der Stätte, die du

erwählt, in dem großen und heiligen Haus, über dem dein Name genannt
wurde, ob der Hand, die nach deinem Heiligtume ausgestreckt ward. Dein
Wille möge es sein, Herr, unser Gott und Gott unserer Väter, uns in Freude in
unser Land hinaufzuführen und uns in unser Gebiet einzupflanzen. Dort wollen

wir vor dir die Opfer unserer Pflicht darbringen, beständige Opfer nach

ihrer Ordnung und Mussafopfer nach ihrer Vorschrift. Und die Mussafopfer
dieses Sabbattages und dieses Neumondtages wollen wir bereiten und vor dir in
Liebe darbringen nach dem Gebote deines Willens, wie du in deiner Lehre

durch deinen Knecht Mosche durch den Befehl deiner Herrlichkeit
vorgeschrieben, so heißt es: [. .]".

— Aber die intensivste und unvergesslichste Kommemoration des

Tempels und seines Dienstes geschieht an Jom Kippur in der nach

Mittag gebeteten Sequenz der Vorgänge dieses höchsten Fasttages, die

denn auch Awoda genannt wird - durch Ernest Blochs A u>odat ha-

Qodäsch auch im musikalischen Bereich ein Begriff geworden.56

Bei diesen steten und unübersehbaren Bezügen des Synagogen- auf den

Tempelgottesdienst verwundert es denn nicht, dass eine der grössten
Autoritäten des orthodoxen Judentums auf der Schwelle zur Neuzeit, Rabbi

Jakob Emden (1697-1776), in seinem von ihm edierten und kommentierten

„Siddur Emden"57 nach barocker Manier eine konsequente Par-

allelisierung zwischen den Bestandteilen des Tempelgebäudes und den

Elementen des Gebets vornimmt: Vom „Tor" über die „Rampe" geht es

da mit den Birchot ha-Schachar in den „Frauenvorhof", dann den

„Vorhof der Israeliten", mit den Opferbestimungen in den „Vorhof der

Priester", mit dem ersten Qaddisch in den Raum zwischen Brandopferaltar

und Tempeleingangshalle, mit den Birchot ha-Schachar in diese

selbst, mit dem QrPat Schma' in das Tempelschiff, und mit der Tefilla
befindet sich der Beter nach Emden sozusagen im Allerheiligsten, in der

Gegenwart und im Angesicht Gottes, mit den Bussgebeten (Tachanu-
nim) an dem die Lade bedeckenden Sühnedeckel (Lehnübersetzung
„Gnadenstuhl"), mit der Tora-Vorlesung dann im „Bet ha-Sefär", mit

56 Das Chorwerk erschien als Erstausgabe unter dem Titel Servizio Sacro 1934 in
Mailand. Ernest Bloch (geboren in Genf 1880, gestorben in Portland/Oregon
1959), war Enkel eines an der Surbtaler Synagoge im aargauischen Lengnau
wirkenden Chazans.

57 Siddur Bet Ja'aqov, Ausgabe Lemberg 1094 (Nachdruck Jerusalem ohne Jahr).

114



dem „Kommen wird zu Zion" im innersten Privatgemach und schliesslich

mit dem Alenu auf der Priesterestrade bzw. dem Parpar.
d. Auch der jüdische Jahreskreislauf hält die Erinnerung an den Bestand wie

an die Zerstörung des Tempels stets wach. Vor allem zu Tisch'a be-Aw
hat sich eine reiche Literatur zur Klage um Zion und das zerstörte
Heiligtum entwickelt, deren Höhepunkt bei Jehuda ha-Levi zu finden ist.

e. Von grösster Bedeutung sind aber die halachischen Regelungen, die sich

vornehmlich auf den Status des Tempelbergs beziehen und bekanntlich

zu kontroversen Entscheidungen geführt haben, die heute bekanntlich
auch nicht ganz ohne politische Implikationen sind. Die Majoritätsmeinung

vertritt, etwa nach Stellen wie mEd VIII,6, dass die erste Weihe

durch Salomo sowohl für die damalige Zeit wie flir alle Zukunft gelte,58

die Auffassung, dass die Heiligkeit des Tempelbergs nach ihren
unterschiedlichen Graden wie Jerusalems als ganzer Stadt — einschliesslich der

entsprechenden Zutrittsverbote - auch nach der Zerstörung gelte. Das

unterstreicht insbesondere Maimonides,59 der dafür allerdings von Rabbi
Abraham ben David von Posquières (Rabad, zur Stelle) mit der Bemerkung

kritisiert wird: „Wer heute dort hintritt, ist nicht der karet-Sträfe

schuldig." Diskutiert wird auch die Vorschrift, bei Ansicht des Geländes
des zerstörten Tempels das Gewand einzureissen.60 Ein Anschlussproblem
stellt dann die Frage nach der exakten Lokalisierung des Tempels und
seiner Teile dar, die sowohl halachisch wie archäologisch von höchstem
Interesse ist und deshalb auch in neuerer Zeit Anlass zu brisanten

Unternehmungen und Diskussionen gab. Die meisten Autoritäten, unter
ihnen nicht zuletzt Raw Abraham I. Kook, sind allerdings dezidiert der

Ansicht, ein Betreten des Tempelbergs sei heute (wohlgemerkt aus

halachischen, nicht aus politischen Gründen) verboten. Nicht restlos geklärt
ist auch der Grad der Heiligkeit der ha-Kotel ha-Macaravi („Klagemauer").61

Eine andere, an und für sich nur indirekt mit Existenz oder Nichtexi-
stenz des Tempels verbundene Frage ist die nach der Opferdarbringung.
Die eben genannte Stelle mEd VIII,6 zitiert Rabbi Josua, der gehört

58 mEd VIII,6: îOb TflXh ffiPTpl, nnSltfb rrcnp rmtwo HffinptP; vgl. die Parallele

bMeg lOa-b.
59 Jad ha-chazaqa, Hilchot Bet ha-Bechira Kap. VI, 14-16.
6° bMQ 26a: „Man reiße das Gewand ein wegen [der Zerstörung] des Tempels und

erweitere [den Riss] wegen der Jerusalems" (vgl. auch jBer IX,2); dann Schulchan

'Aruch, Orach Chajim 561.
61 Z. Kaplan, Temple Mount, in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia Judaica. Band

XV, Jerusalem 1971, Sp. 988-994, dort Sp. 994.

115



haben will ITD TW 'S bSl „Ich habe gehört, man dürfe

Opfer bringen, auch wenn der Tempel nicht da ist". Eine positive Sicht

vertritt in jüngster Zeit S. Kalischer,62 nach dem es „sofern die staatlichen
Instanzen es erlauben", zulässig, ja sogar geboten sei, Gemeinschaftsopfer
auch heute auf einem an der Stelle des einstigen Brandopferaltars errichteten

Altar darzubringen. Er stiess aber auf entschiedenen Widerspruch,
da weder der genaue Standort der Opferstätte noch die Herstellung der

erforderlichen Priestergewänder noch schliesslich die zweifelsfreie Genealogie

der heutigen Kohanim bekannt sei.

f. Immerhin hat sich über die Jahrhunderte hinweg das Bewusstsein um die

besondere Verantwortung und Verpflichtung der Kohanim gehalten. Ein
Zitat aus einem kürzlich erschienenen Nachruf auf einen „Kohen" mag
das belegen:

„Ein Höhepunkt in seinem Leben war das Duchenen als Kohen (Priester). Er übte
sein Amt als Kohen als Verpflichtung gegenüber der Gemeinde mit sehr großer
Freude aus. Den Übernamen ,kohen gadol' der IGB hatte er, da er das Amt mit
seiner Persönlichkeit ausfüllte. Jahrzehntelang pflegten viele Familien der IGB ihre

Erstgeborenen beim Gebot von ,pidjon haben' bei Jehuda Ben Benjamin Seew

Hakohen auszulösen".63

g. Vor allem ist aber der Tempel und sein Funktionieren im jüdischen Ler¬

nen stets präsent. Ganz lapidar hält der Midrasch Leviticus Rabba fest:

„Der Heilige, gesegnet sein Name, sprach: Wenn ihr euch in der Lehre

[hebräisch HltPO) beschäftigt [scilicet mit den Opfern], so gilt es, als

brächtet ihr Opfer dar".64 Und es ist schon eine Überlegung wert, dass

sich die Überlieferung, das „Meer des Talmuds", der ungeheure Lernstoff
der beiden Talmudim zu einem wesentlichen Teil mit dem Tempel und
den ihm affiliierten Materien beschäftigt, während etwa die Institution
der Synagoge, die aus dem Leben des Judentums nicht wegzudenken ist
und zu seinem Überleben Entscheidendes beigetragen hat, keines einzigen

Traktates gewürdigt wird. Auch hier sind bemerkenswerte Entwicklungen

aus den letzten Jahrzehnten zu verzeichnen. Einmal hat sich -
gewiss auch im Zusammenhang mit der neuen Realisation eines
jüdischen Staates im Israelland - ein ganz neues Interesse am jerusalemischen
Talmud herausgebildet. Der jerusalemische Talmud, auf ein und dersel-

62 Derischat Zijon, Ma'amar ha-Avoda §3 (1964) 124.
63 E. Selig, Nachruf auf Leonard Ringwald S.A., in: Tachles vom 16. Ol. 2004, S.

40-41.
64 LevR Par. VII: pip pmpö Dnx ib'lO nitfM ppOSaiö DDK b'XlH H'Ppn -)0X. Vgl.

kurz darauf: „Wenn ihr euch (in der Lehre mit dem Tempel) befaßt, so gilt es, wie
wenn ihr ihn wiederaufbauen würdet."

116



ben Mischna wie der babylonische aufbauend, legt doch im Unterschied

zu diesem, der über Jahrtausende die jüdische Geistigkeit vorrangig
geprägt hat, ein besonderes Gewicht auf das Land und seine Erträge, die

durch die Bestimmungen über die Abgaben in unmittelbarem
Zusammenhang mit dem Tempel stehen. Und es sind, nicht nur im jüdischen
Quartier der Altstadt, in Jerusalem eine Reihe von Jeschiwot gegründet
worden, die ihr Studium vorrangig der Tempel- und Opfermaterie widmen

und auch primär durch Kohanim (sehr häufig aus den USA)
aufgesucht werden.

Als Fazit aus diesem Tableau der ungebrochenen Präsenz und Bedeutung
des Tempels nach seiner Zerstörung im Leben des Judentums lässt sich der

vielleicht etwas überspitzte, aber doch nicht unzutreffende Schluss ziehen,
dass es sich bei der Zerstörung auch des Zweiten Tempels, wie im Falle des

ersten, um ein wenn auch zeitlich sehr, sehr ausgedehntes Moratorium handelt.

Das wiederum führt darauf, dass die eigentliche Frage, gerade aus
jüdischer Perspektive — die aber dann und dort in der Geschichte auch biblisch
orientierte, endzeitlich ausgerichtete christliche Hoffnungen inspirierte —

nicht so sehr die nach dem Ob des wiedererstehenden Tempels als die nach

dem Wie ist. Wo die Vertrautheit mit der biblischen und der sie

aufnehmenden jüdischen Tradition wach ist, steht nicht eigentlich das Faktum,
sondern der Modus zur Debatte.

117


	"Den Völkern nützlicher als den Israeliten" (NumR I,3) : Zerstörung und Bedeutung des Jerusalemer Tempels in jüdischer und christlicher Perspektive

