
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Martin Goodman/Jeremy Cohen/David Sorkin (ed.), The Oxford
Handbook ofJewish Studies, Oxford: University Press 2002, XIV + 1037 S.,

kartoniert, 8°; ISBN 0-19-829996-6.

Vor dem Hintergrund des bemerkenswerten Aufschwungs, den Jewish studies in den
letzten Jahrzehnten in ihrer ganzen Breite und Vielfalt ebenso wie in ihren unterschiedlichen

akademischen, universitären Kontexten genommen haben, möchte das Handbuch

„a snapshot of the current state of research" werfen, um damit zum einen eine

Einführung in das Gesamtgebiet der Jewish studies, wie sie heute verstanden werden,
und seine dazu gehörenden Teilgebiete zu geben und zum anderen durch entsprechende
Fragestellungen weitere Forschungen anzuregen. Darüber hinaus soll der - angesichts
der infolge der höchst unterschiedlichen Kontexte der Jewish studies bestehenden und
durch sie bedingten Fragmentierung — nach Ansicht der Herausgeber notwendige
Versuch gemacht werden, den Zusammenhang zwischen ihren teilweise weit
auseinanderdriftenden Teilgebieten nicht nur nicht aus den Augen zu verlieren, sondern im Blick
zu behalten (S. XIII -XIV). Dass das eine wie das andere ebenso verdienstvoll ist, steht

ausser Frage, und beides ist aufs Ganze gesehen auch gelungen. In insgesamt 39
Beiträgen, ein jeder am Schluss mit einer ausgewählten Bibliographie versehen, werden der
Reihe nach alle Teilbereiche der Jewish studies vorgestellt:

Auf M. Goodmans Einführung in „The Nature of Jewish Studies" und deren
bisherige Entwicklung (S. 1 — 13) befassen sich die anschliessenden Beiträge in einem
ersten Teil mit den einzelnen Abschnitten der jüdischen Geschichte, Religions- und
Kulturgeschichte, in die sie üblicherweise gegliedert wird, und ihren jeweiligen Literaturen,
angefangen also von der Zeit des ersten und zweiten Tempels (A. Cooper, „Biblical
Studies and Jewish Studies", S. 14-35; M. Goodman, „Jews and Judaism in the Second

Temple Period, S. 36-52; J.J. Collins, „The Literature of the Second Temple
Period", S. 53-78), über die talmudische Zeit (S. Schwartz, „Historiography on the

Jews in the 'Talmudic Period': 70-640 ce, S. 79-114; C. Hezser, „Classical Rabbinic
Literature", S. 115-140), das Mittelalter (J. Dan, „The Narratives of Medieval Jewish

History", S. 141-152; R. Ben-Schalom, „Medieval Jewry in Christendom", S. 153-
192; M.R. Cohen, „Medieval Jewry in the World of Islam", S. 193-218; I. Ta-Schma,

„Rabbinic Literature in the Middle Ages: 1000-1492", S. 219-240; T. Rosen/E.
Yassif, „The Study of Hebrew Literature of the Middle Ages: Major Trends and Goals",
S. 241 — 294), die frühe Neuzeit (S.A. Stein, „Sephardi and Middle Eastern Jewries
since 1492", S. 327-362; E. Carlebach, „European Jewry in the Early Modern Period:

1492-1750", S. 363-375) und Neuzeit (D. Rechter, „Western and Central European
Jewry in the Modern Period: 1750-1933, S. 376-395; M. Stanislawski, „Eastern
European Jewry in the Modern Period: 1750-1939, S. 396-411) bis hin zum
Holocaust (S. Friedländer, „The Holocaust", S. 412-444), dem Staat Israel (S.S.I. Troen,
„Settlement and the State in Eretz Israel", S. 445-470) und der amerikanisch-jüdi-

71



sehen Geschichte (S. H. Diner, „American Jewish History", S. 471-490). Dass unter
die „mittelalterlichen" Themen auch die Karäer aufgenommen worden sind (M. Pol-
liack, „Medieval Karaism", S. 295-326), ist besonderer Erwähnung wert.

Einen zweiten Teilbereich bilden die Sprachen und Literaturen der Juden, soweit sie

in den eingangs erwähnten Beiträgen des ersten Teiles noch nicht eigens thematisiert
worden sind, wie das Hebräische (P.-I. Halevi [Kirtchuk], S. 491-514) und die
modern hebräische Literatur (G. Abramson, S. 515-540), das Judaeo-Spanische (O. R.

Schwarzwald, S. 572-600), Judaeo-Arabische und Judaeo-Persische (G. Khan, S. 601-
620) und die seit 1492 in verschiedenen Ländern vor allem Europas und Amerikas
entstandenen Diasporaliteraturen (I. Stevans, S. 621-642). Dass in diesem

Zusammenhang auch „Yiddish Studies" (C. Kuznitz, S. 541-571) vorgestellt und damit als

Teil der Jewish studies anerkannt und gewürdigt worden sind, ist um so mehr zu be-

grüssen, als auch die Autorin zugeben muss, dass es sich bei dieser Einbeziehung um „a
relatively recent construct" handelt.

Ein dritter Teil schliesslich enthält Beiträge, in denen ein ganzes Spektrum an
Sachthemen abgehandelt wird, von „Halacha and Law" (B. Jackson/B. Lifshitz/A.
Gray/D. B. Sinclair, S. 643-679) und Bibelauslegung (M. Fishbane, S. 680-704)
über die Mystik (P.S. Alexander, S. 705-732), die Liturgie (L.A. Hoffman, S. 733-
755) und Theologie und Philosophie (P. Mendes-Flohr, S. 756-769), Gender-Studies

(T. Ilan, S. 770-796) und Demographie (S. Delia Pergola, S. 797-823), Kunst und
Architektur (L. I. Levine, S. 824-851), Musik (P.V. Bohlman, S. 852-869), Theater,
(A. Belkin/G. Kaynar, S. 870-910) und Film (M. Zimerman, S. 911-942) bis hin
zur Antisemitismusforschung (W. Benz, S. 943-955), Folklore und Ethnographie (G.
Hasan-Rokem, S. 956-974) und modernen Sozialwissenschaft und Soziologie (H.E.
Goldberg, S. 975-1002).

Gelungen ist den Autorinnen und Autoren in der Summe ohne Zweifel, sowohl
den im Sinne der Einführung beabsichtigten Überblick über die ganze Breite der Jewish
studies als auch den zwischen ihren Teilgebieten bestehenden Sachzusammenhang und
jeweiligen gegenwärtigen Forschungsstand zu geben und dabei zugleich eine
beeindruckende Fülle an Material aufzubereiten. Und für diese Leistung werden ihnen gewiss
alle, die auf dem Gebiet der Jewish studies arbeiten, dankbar sein. Allerdings, angesichts
des auffallenden unterschiedlichen Umfangs der einzelnen Beiträge und der in den

ihnen angefügten Bibliographien aufgelisteten Titel drängt sich jedoch wie von selbst

die Frage auf, wonach sich Ausführlichkeit und Kürze der Beiträge und die Auswahl der

angegebenen Literatur richten und in welchem Verhältnis sie zum jeweiligen Thema
stehen. Sollten Ausführlichkeit und Kürze zugleich Anzeige des Stellenwertes sein, den

ein Thema innerhalb der Jewish studies hat? Hoffentlich nicht; denn so erfreulich das

uneingeschränkte Plädoyer für die Einbeziehung der Bibelwissenschaft in den Kanon
der Jewish studies (besonders S. 31-32) und die oben bereits erwähnte Berücksichtigung

zumindest der mittelalterlichen Karäer - ein ebensolches Kapitel hätte man sich

freilich auch über die spätere osteuropäische Periode des Karaismus gewünscht - und
das Novum der jiddischen Studien ist, ein der Sache nach so umfangreiches wie wichtiges

Kapitel wie die Geschichte und Kulturgeschichte der osteuropäischen Juden ist

demgegenüber schlicht zu kurz gekommen, von der kaum mehr als angedeuteten Theologie

und Philosophie ganz zu schweigen.
In einer Hinsicht bleibt das Handbuch zudem deutlich hinter dem zurück, was als

Missstand der Forschung durchaus gesehen worden ist. Zutreffend bemerkte M. Goodman

in seiner Einführung, dass in den Jewish studies eine grössere Segmentierung der

72



Forschung nach Sachgebieten und mehr noch nach Sprachen als in anderen humanities

zu beobachten ist. Verantwortlich dafür macht er zum einen eine „mutual indifference
between [. .] scholars" und zum anderen und vor allem das Schreiben „in different
languages" (S. 11). Schon diejenigen, die nur deutsch schreiben, werden „almost wholly
ignored by many of their non-German-speaking colleagues" (S. 12). Doch anstatt hier
Abhilfe zu schaffen, leistet das Handbuch seinerseits einen weiteren Beitrag zu dieser

Segmentierung. Oder ist es ganz zufällig so, dass mit Ausnahme von W. Benz alle

Autorinnen und Autoren des Bandes entweder aus Grossbritannien oder Israel oder den
USA stammen? Hatte doch die Sprache der Autorinnen und Autoren offenbar Einfluss
nicht zuletzt auch auf die Auswahl der Titel, die in den jedem Beitrag angefügten
bibliographischen Hinweisen verzeichnet worden sind. Von Ausnahmen abgesehen,
dominieren darin nämlich wesentlich englische und/oder hebräische Titel. In der
Bibliographie zum osteuropäischen Judentum beispielsweise wird sogar eine unveröffentlichte

Jerusalemer hebräische Dissertation erwähnt (S. 409), grundlegende russisch- oder

polnischsprachige Arbeiten hingegen sucht man vergeblich. Schade, dabei gibt es

ernstzunehmende judaistische Forschung, übrigens nicht nur zu diesem Thema, doch auch

in anderen Sprachen, in Französisch, Spanisch, Italienisch, von Russisch, Polnisch,
Ungarisch etc. gar nicht zu reden.

Tübingen S. Schreiner

Alexander Samely, Rabbinic Interpretation ofScripture in the Mishnah,
Oxford, New York: Oxford University Press 2002, XI + 481 S.; ISBN 0-19-
827031-3.

Mit diesem Werk will Alexander Samely „a complete hermeneutic operation" (S. 16) an
der hebräischen Mischna vornehmen. Ausführlich behandelt er 142 Mischna-Stellen
samt deren Bibel- und Autorenverbindungen. Dabei geht es ihm in erster Linie um
sprachliche und inhaltliche Vergleiche zwischen der Bibel und der Mischna. Er
beschränkt sich auf sprachinhaltliche Vergleichsdeutungen und lässt historische Fragen
über Alter und Herkunft der Texte beiseite. Der biblische und mischnische „co-text" ist
ihm wichtiger als etwa moderne historisch-kritische Zugänge zu den frühen Texten.
Auch Vergleiche mit der Tosefta lässt er beiseite. Durch Hinweise auf historische

Zusammenhänge und durch lexikalische Wort-Zusammenstellungen sind seiner Meinung
nach viele mischnische Wort- und Sachbedeutungen verundeutlicht worden (S. 256).
Dabei bleibt Samely sich bewusst, dass die „in der ersten Hälfte des 3. Jhs. unserer
Zeitrechnung entstandene Mischna" von den Rabbinen als „zentrale Artikulation des

rabbinischen Judentums" anerkannt worden ist (S. 17-18). Er legt die Optik der
Mischna-Rabbinen dar, damit verstanden werden kann, wie sie die Bibel angewendet,
ausgeweitet und verdeutlicht haben (S. 26). Seine methodologischen Vorbilder sind vor
allem A. Goldberg, M. Heidegger, H. Gadamer, I. Derrida und L. Wittgenstein (S.

13-15).
Mischna-Interpretationen haben nicht die ganze Heilige Schrift im Blickpunkt,

sondern meist nur Einzelsätze. Die hermeneutische Möglichkeit, den Bibeltext in kurzen

Einheiten in den Griff zu bekommen, bewirkt nach Samely, dass sie aufgefasst
werden können, als stünden sie allein da. Dadurch ergebe sich ein neuer co-text bzw.

73



eine neue Topik und eine neue thematische Orientierung (S. 31 — 32). Die Schrift werde

so proverbialisiert (S. 49) und biblische Worte in ein neues thematisches Gerippe
(framework) hineingenommen (S. 37). Im folgenden werden einige Deutungen von
Mischna-Sätzen im Zusammenhang mit biblischen Aussagen kurz wiedergegeben.

Der Mischna-Text mYoma 8,9, der mit Jer 17,13 und Ez 36,25 verbunden ist,
lautet: „Gesegnet seid ihr Israeliten. Wer ist euer Vater im Himmel. Es heisst: ,Ich
werde reines Wasser über euch sprengen, damit ihr rein werdet' (Ez 36,25). Ferner
heisst es: ,0 Hoffnung Israels, Herr' (Jer 17,13). Wie das Tauchbad Israel reinigt, so

reinigt der Heilige, gelobt sei Er, Israel." - Diese Deutung wird Rabbi Akiba (2.

Jahrhundert) zugeschrieben. Gott wird als rituelles Bad zur Reinigung Israels bezeichnet.

Diese Deutung übertrifft die Sinngebung der beiden prophetischen Bibelverse. Sie

distanziert sich inhaltlich auch von den biblischen co-texten (S. 42). Die inhaltliche
Aussage wirkt geradezu sakramental.

Aus mMakk 3,10 wird geschlossen, dass man die biblischen Vorschriften mässigend
deuten muss: „Wie viele Streiche verabreicht man dem Schuldigen? Vierzig weniger
einen; es heisst ja: ,[. .] eine Zahl nahe 40'" (Ex 25,2-3) (S. 47). - mPes 5,5 deutet

an, dass die wesentlichen Teile der Bibelinterpretation den Tempelautoritäten der Vor-
Mischna-Zeit zugeschrieben wurden: „Das Pesachopfer wurde in drei Gruppen
geschlachtet; es heisst nämlich: ,Die ganze Versammlung der Kongregation Israels soll es

schlachten'" (Ex 12,6). Die Begriffe Versammlung, Kongregation und Israel deuten die
drei Gruppen zur Zeit des Tempelbestandes an (S. 67). — mBer 9,5 zeigt eine Paralle-

lisierung, die es in der Schrift so nicht gibt: „Der Mensch muss Gott für das Schlechte
ebenso preisen, wie er Ihn für das Gute preist; es heisst ja: ,Du sollst den Herrn, deinen
Gott lieben mit deinem ganzen Herzen und mit deiner ganzen Seele' (Dtn 6,5). ,Mit
deinem ganzen Herzen' bedeutet: mit deinen beiden Trieben, mit dem guten Trieb und
mit dem bösen Trieb! ,Mit deiner ganzen Seele' bedeutet: auch wenn Er dir die Seele

wegnimmt." Im ganzen Herzen ist also der gute und der böse Trieb vorhanden. Die
Idee von den zwei Neigungen im Innern des Menschen war in der rabbinischen
Diskussion geläufig. Sie wird hier an einen Bibelvers angefügt, obwohl sich im biblischen

co-text keine Spur davon findet (S. 74—75).
In mSot 9,15 wird die Vorstellung von den „Fussstapfen des Messias" aufgegriffen,

die sich auch in Qumran-Schriften und im Neuen Testament (Mt 10,35 — 36 findet:
„Knaben werden Greise beschämen und Greise werden vor Knaben aufstehen. Der
Sohn wird den Vater besudeln, die Tochter wird sich gegen ihre Mutter auflehnen, die

Schwiegertochter gegen ihre Schwiegermutter. Die Feinde eines Menschen werden seine

Hausgenossen sein [...]. Auf wen anders sollten wir uns verlassen als auf unsern Vater
im Himmel?" - Hier handelt es sich um eine re-utterance, also um eine Neu-Darstel-
Iung von Aussagen, die auch in nicht-rabbinischen Traditionen populär waren (S. 115).

- In mTaan 4,8 wird König Salomo symbolisch mit Gott identifiziert und seine Mutter
mit Israel: „Rabbi Schimon ben Gamliel sagte: ,Israel hatte keine fröhlicheren Festtage
als den 15. Av und den Versöhnungstag. An diesen Tagen pflegten die Töchter
Jerusalems in geborgten weissen Kleidern auszugehen, um die nicht zu beschämen, die keine
hatten [...]. Ebenso heisst es: Kommt heraus und schaut, ihr Töchter Zions, den König
Salomo mit seiner Krone, mit der ihn seine Mutter krönte am Tage seiner Vermählung,
am Tage seiner Herzensfreude [...]. Dies ist die Erbauung des Tempels, der bald, in

unseren Tagen, erbaut werden möge.'" Nach rabbinischer Tradition wurden die

endgültigen Gesetzestafeln den Israeliten am Yom Kippur gegeben. Versöhnungstag und

Tempelbau sind nach diesem Text die Hauptfeste Israels. Zu beachten ist auch, dass es

74



nach Auffassung der Mischna-Autoren „einen verborgenen Rhythmus der Ereignisse
zwischen Gott und Israel" gab (S. 131 — 132).

Besonders wichtige Zusammenhänge fur mehrere Mischna-Deutungen werden in
drei Heilsereignissen gesehen: 1. Der Mensch wurde nach dem Bilde Gottes erschaffen.
2. Die Israeliten sind Kinder Gottes. 3. Die Tora wurde Israel gegeben. Im
Zusammenhang mit mAv 3,15 wird z.B. daraufhingewiesen, dass das israelitische Glaubens-
bewusstsein von diesen drei Heilsereignissen geprägt und beglückt wird (S. 172). - Eine
der theologischsten Stellen der Mischna überhaupt ist mSan 6,5: „Zur Zeit, da ein
Mensch zu leiden hat, was spricht da die Zunge? Schwer ist es mir ob meines Armes.
Wenn dem so ist, spricht Gott, habe Ich zu leiden wegen des Blutes der Frevler, um wie
viel mehr wegen des Blutes der Frommen, das vergossen worden ist!?" Samely bezeichnet

diese Stelle als die schwierigste der Mischna. Gott grämt sich über den Tod der
verurteilten Frevler. Das von Mitmenschen verursachte Blutvergiessen kränkt Ihn. Die
Idee des mitleidenden Gottes war in der damaligen Märtyrerzeit (ab dem 2. vorchristlichen

Jahrhundert) eine Trostidee. Sie hat auch in der Mischna ihren Niederschlag
gefunden. Die zur Begründung indirekt beigezogene Bibelstelle Dtn 21,23 wurde auch

im Neuen Testament im Zusammenhang mit dem Leiden und Sterben Christi beigezogen

(z. B. Mt 27,58). San 6,5 zeigt aber, dass die Tora oft kein notwendiger Teil der

Argumentation in der Mischna ist. Oft hat die Bibel nur analogen Charakter in der
Mischna (S. 189). Auch andere Mischna-Stellen (z.B. mZeb 1,1; S. 198) zeigen, dass

die biblischen Begründungsworte nicht angegeben werden. In diesem Fall rechnen die
Mischna-Autoren mit einer „co-textual relationship" (S. 202).

Alexander Samely untersucht an mehreren Stellen die Mischna-Bindewörter: auch,

ja, nein, wenn, alles, sogar, zwischen etc. (vgl. besonders S. 240.310-311.320-324).
Im Zusammenhang mit Analysen dieser Kurzbegriffe gelingen ihm mehrere Verbesserungen

traditioneller Mischna-Deutungen. Er kommt zur Schlussfolgerung: „Die
Mischna-Hermeneutik muss zusammen gesehen werden mit dem historischen
Verständnis der ausserordentlichen Kreativität des rabbinischen Judentums" (S. 398).
Besonders abzuwägen sind die Kontexte, in denen die biblischen und die mischnischen

Aussagen stehen. Alle Aussagen sind „linked to the context" (S. 45-48), wobei der Tora
die hauptsächlichste halachische Kompetenz zugeschrieben wird. Tora und Mischna
müssen daher gemeinsam interpretiert werden. Wichtig sind die Ergebnisse der
Analysen von Alexander Samely, wonach in der Mischna ein „process of updating Scripture's

meaning" (S. 68) geschieht und der Mischna somit die Rolle des originalen
biblischen co-text zuzuschreiben ist.

Luzern Clemens Thoma

Georg Steins, Die „Bindung Isaaks" im Kanon (Gen 22). Grundlagen und

Programm einer kanonisch-intertextuellen Lektüre. Mit einer Spezialbibliogra-

phie zu Gen 22, Freiburg et al.: Herder 1999 Herders Biblische Studien

20), X + 302 S„ gebunden, 45,-; ISBN 3-451-26916-3.

Dass Georg Steins ein Meister auch der traditionellen Exegese ist, hat er in seiner

Dissertation gezeigt. In seiner Münsteraner Habilitationsschrift nimmt er nun Ansätze
des vor allem im amerikanischen Raum diskutierten kanonischen Zugangs zu biblischen

75



Texten auf, erweitert sie zur Methode der „kanonisch-intertextuellen Lektüre" und wendet

diese in der Lektüre von Gen 22,1-19 (die „Opferung/Bindung Isaaks")
exemplarisch an.

Im ersten Teil des Buches werden die Grundzüge der Diskussion über den „canonical

approach" von B. S. Childs referiert und dessen Grundlagen kritisch auf ihre
Leistungsfähigkeit befragt. Als Ergebnis attestiert Georg Steins dem „canonical approach"
eine Schwäche wegen fehlender methodologischer Fundierung in einer Rezeptionstheorie.

Denn „der Bibelkanon als Gestalt gewordener Dialog erfordert die Mitarbeit der

Rezipienten", wobei deren Lektüre als „fortwährende Intertextualisierung im privilegierten

Raum des Kanons" zu beschreiben sei (S. 84). Als Leitmetapher wählt der Autor
„Raum" („Raum des Kanons"), um in Absetzung zur Metapher Zeit den Text nicht
chronologisch-genetisch, sondern „gleichsam in seinen Veränderungen in den wechselnden

Räumen oder Horizonten des Kanons" (S. 102) beobachten zu können. Georg
Steins kann in den von Linguistik und Literaturwissenschaft entwickelten Theorien von
Textualität als Intertextualität und der Rezeptionstheorie die entscheidenden Hilfen für
eine methodologische Fundierung des „canonical approach" erkennen und entwickelt
daraus „Grundlagen und Programm der kanonisch-intertextuellen Lektüre" als eigentliche

kanonische Methode.
Was dies für die Lektüre eines Bibeltextes austrägt, zeigt Georg Steins im zweiten

Teil am Beispiel der Lektüre von Genesis 22,1 — 19. Die provokative Erzählung von
Abraham, der dazu aufgefordert wird, seinen Sohn im Land Morija zu opfern und
dieser Aufforderung unumwunden Folge leistet, wird bereits in der Auslegungsgeschichte

in verschiedene Verständnisrahmen gesetzt, wobei es in der modernen Forschung
bislang nicht geleistet werden konnte, einen Rahmen zu bilden, welcher die verschiedenen

thematischen Stränge verbindet und in dem fremde Züge des Textes (wie z. B. die

Bezüge auf Jerusalem und den Sinai) eine grössere Plausibilität gewinnen. Dies
nachzuholen ist Georg Steins anspruchsvolles Vorhaben. Zuerst zeichnet er die vielfältigen
Bezüge der Bindung Isaaks innerhalb des Abraham-Sagenkranzes nach. Dabei werden
Gen 12,1-9 und Gen 21,1 — 21 als Hypotexte zu Gen 22,1 — 19 gelesen und deren

Implikationen auf die Wahrnehmung der Bindung Isaaks aufgewiesen. Ausserhalb des

Nahkontexts vermutet der Autor eine Beziehung zwischen Gen 22,1 — 19 und Ex 19 - 24
und untermauert seine Vermutung mit feinsinnigen Textbeobachtungen. Dabei wird die

„Gründungsperikope Israels" (S. 185) als Hypotext zu Gen 22,1-19 herausgestellt. Die
Erprobung der Gottesfurcht als Prüfung des Toragehorsams spielt dabei die zentrale
Rolle, was auch im Verhältnis von der Bindung Isaaks zu Dtn 8,2-6 (Paränese zur
Dankbarkeit gegenüber Gott) unterstrichen wird. Durch Dtn 8,2-6 gelesen, erscheint
in der Bindung Isaaks Abraham als „Ideal Israels und als Exempel der Paränese" (S.

190). Eine Häufung von Referenzsignalen wird auch zwischen Gen 22,1-19 und Lev
8-9.16 (Ex 29,38-46), Dtn 12 und Ex 3-4 konstatiert. In diesen acht Fallstudien, in
denen Gen 22,1-19 im Kontext des Pentateuch intertextuell gelesen wird, wird die

Leistungsfähigkeit der von Georg Steins entwickelten „kanonisch-intertextuellen
Lektüre" aufgewiesen.

Im dritten Teil des Buches werden die Erfahrungen der Fallstudien verallgemeinert
und nach den Verbindungen zwischen kanonisch-intertextueller Lektüre und klassischer

historisch-kritischer Methode gefragt. Die Problematik der Integration verschiedener

Kanonteile und auch des Neuen Testaments wird zum Schluss nur noch angedeutet.
Nach einem English Summary endet das Buch mit einer umfassenden und für weitere
Studien hilfreichen Bibliographie exegetischer Arbeiten zu Gen 22,1 — 19.

76



Steins gelingt es, die vielfältigen Bereicherungen der kanonisch-intertextuellen Lektüre

für Exegese und Predigt sichtbar zu machen. Nicht nur erscheinen die Gestalten
Abrahams und Isaaks in neuem kanonischen Licht, sondern die abgründige Erzählung
von der Bindung Isaaks wird vom Kanon her neu erschlossen. So eröffnet der Autor
spannende Einsichten in die Funktion der Bindung Isaaks mitunter als Prolepse auf das,

was Israel am Berg Sinai erfährt. Chance und Herausforderung von Georg Steins'
Methode liegt nach Ansicht des Rezensenten darin, dass die „Unterscheidung von
Hyper- und Hypotext [. .] nicht zeitlich, sondern sachlich begründet" wird (S. 168) und
damit Hypotexte unabhängig von ihrer Lage im Kanon auf einen möglichen Hypertext
fokussiert werden können. Damit wird mit modernen literarwissenschaftlichen
Methoden eine Regel rabbinischer Hermeneutik bestätigt, nach welcher die Tora kein
Hinten oder Vorne kenne. Andererseits stellt sich die Frage, wie weit die Fokussierung
auf einzelne Texteinheiten als Hypertexte nicht selbst eine letztlich willkürliche
Entscheidung der in bestimmten Traditionen gebundenen Auslegungssubjekte ist. Wenn
nämlich alle Texte nach hinten und vorne offen sind, so sind auch alle Texte
möglicherweise Hypertexte. Das hat insofern eine befreiende Dimension, als die einzelnen
biblischen Texte auch nach oben und unten offen sein können und somit keine festen

tektonischen Strukturen bilden müssen. Vielmehr lebt die Interpretation gerade davon,
die sich in der Tradition bildenden tektonisierenden Raster permanent aufzulösen und
den Text im Raum des Kanons immer wieder völlig neu erfahrbar zu machen.
Andererseits bilden die, wie Georg Steins schreibt, in unterschiedlichen Traditionen sich auch

signifikant unterscheidenden Kanongestalten den Orientierungsrahmen zur Interpretation.

Was hier als Widerspruch erscheint, muss keiner sein. Wir dürfen gespannt sein

auf die nächsten Arbeiten des Autors.

Basel Lukas Kundert

Yigael Yadin /Jonas C. Greenfield/Ada Yardeni / Baruch A. Levine
(ed.), The Documents from the Bar Kokhba Period in the Cave of Letters:

Hebrew, Aramaic and Nabatean-Aramaic Papyri, with additional contributions

by Hannah M. Cotton and Joseph Naveh, Jerusalem: Israel

Exploration Society 2002 Judean Desert Studies 3), XVIII + 422 S. + Plates,

prepared by Yigael Yadin and printed under his supervision in 1963 [...],
92 Tafeln [separat gebunden], $ 132,—; ISBN 965-221-046-3.

Der vorliegende, lange erwartete Band schliesst die Publikation der 1960/61 in der

sogenannten Briefhöhle im Nahal Hever entdeckten Funde ab. Nach dem
Expeditionsbericht und den materiellen Funden (Y. Yadin 1963) sowie den griechischen Papyri
(N. Lewis 1989) bietet er die massgebliche Edition der übrigen Texte der auch als Yadin

Collection bekannten Sammlung. Er enthält nichts Geringeres als sämtliche Briefe der

Bar-Kosiba-Korrespondenz aus dieser Sammlung (die Siglen P. Yadin 49 — 63 ersetzen
die bislang uneinheitliche Zählung), dazu den nicht-griechischen Teil des Babata-

Archivs (drei aramäische Papyri [P. Yadin 7.8.10] und sechs nabatäisch-aramäische [P.
Yadin 1 — 4.6.9]), ferner fünf Urkunden aus einem weiteren Archiv (P. Yadin 42-46)
sowie einen aramäischen Kaufvertrag (P. Yadin 47). Für einen weiteren, fragmentari-

77



sehen griechischen Papyrus (P. Yadin 64) - in der Nähe der Bar-Kochba-Briefe „in
secondary use" gefunden - wird leider nur auf die betreffende Tafel verwiesen (S. 349),
wo die Beschriftung jedoch mit Fragezeichen versehen ist (Tafel 91). Auch zwei naba-
täische Texte erwiesen sich als zu fragmentarisch für eine Präsentation (P. Yadin 38.39
[5]).

Der Edition vorangestellt sind unter anderem ein Geleitwort von J. Amiram, ein
Vorwort der beiden noch lebenden Herausgeber A. Yardeni und B. Levine, eine Übersicht

über die Siglen der Dokumente und über die gewohnt vorzüglichen Handzeichnungen

A. Yardenis (IX-XVIII). Es folgt eine „General Introduction" (S. 1-33), die
über den Umfang der Edition, ausgewählte Themen (unter anderen Wasserrechte,

Gebietsgrenzen, Währungen), formale Eigenschaften der Papyri sowie spezifische
grammatische Eigenheiten der Texte informiert. Weitere vertiefende Ausführungen finden
sich in drei Appendices gegen Ende (S. 369-382, zu Bar Kosibas Titel nes'i' yisra'el, zu

qsr als Bezeichnung einer Zahlungsmethode und [von J. Naveh] zur Einleitung kurzer
Inschriften und der Korpora der Bar-Kosiba-Briefe durch das aramäische Relativpronomen

zyldy Id-).
Die Edition ist so angeordnet, dass zunächst die Rechtsdokumente, dann die Briefe

präsentiert werden. Die den Auftakt bildenden Papyri P. Yadin 44-46 sind die
einzigen Rechtsdokumente der Sammlung in hebräischer Sprache. Sie stammen aus dem
Archiv des Eii'ezer ben Schemu'el und hängen darin zusammen, dass sie die Aufteilung
eines vierfachen Landstücks in Ein-Gedi auf zwei Paare von Pächtern (einer der Partner

ist ; Eli'ezer selbst) sowie die weitere Nutzung der Stücke eines der beiden Paare

betreffen. Die Texte zeichnen sich durch die elegante Quadratschrift eines professionellen

Schreibers aus.

Unter den aramäischen Rechtsdokumenten sind vor allem P. Yadin 7 und 10
hervorzuheben. Beide Texte sind von den Herausgebern bereits anderenorts veröffentlicht
worden, werden hier jedoch mit leichten Änderungen im Blick auf Lesungen und/oder
Interpretationen geboten. P. Yadin 7 ist ein rechts-, sprach- und kulturgeschichtlich
sowie paläographisch überaus interessanter Text, dem zufolge Babatas Vater seinen
Besitz seiner Frau überschreibt (und so die Prozeduren eines Erbfalls umgeht) unter der

Bedingung, dass sie bis zu seinem Tod seine Frau bleibt und für ihn Sorge trägt, und
mit der Einschränkung, dass Babata, so sie Witwe wird und solange sie nicht wieder
heiratet, einen Wohnplatz im horreum (Scheuer oder Stall?) erhält. P. Yadin 10 ist die
bekannte Ketubba Babatas aus zweiter Ehe (nach ihrer Witwenschaft). Der Vertrag
nannte ursprünglich Datum und Ort (Z. 1 - 2), die Namen von Bräutigam und Braut
(Z. 2 — 4, fast ganz zerstört), die Trauformel (Z. 4-5 mit der alten palästinischen
Formulierung „nach dem Gesetz Moses und der Judäer [wyhwd'y statt wysr'l]"), die

Verpflichtungen des Bräutigams (Z. 5-16 mit der hohen Ketubba-Summe von 400 Zuz
sowie weiteren Verpflichtungen, der Sache nach den in mKet 4,7-12 genannten sechs

„Auflagen des Beit Din", aber in anderer Reihenfolge), ferner eine Zusage, die Urkunde,
wenn nötig, zu ersetzen (Z. 16- 17) sowie die Bestätigung durch den Bräutigam (Z.
18). Das Verso enthielt unter anderem Unterschriften (für Babata durch einen Dritten).
Die Herausgeber weisen mit Recht darauf hin, dass angesichts der Details dieser
Ketubba die genannten Vorschriften der Mischna aktuelle Praxis widerspiegeln (S. 141).

Die nabatäisch-aramäischen Papyri betreffen Rechtsgeschäfte zum einen unter Na-
batäern (P. Yadin 1), zum andern zwischen Nabatäern und Juden (z. B. P. Yadin 3) und

zum dritten (vereinzelt) auch unter Juden (P. Yadin 6; der Gebrauch des Nabatäischen

„suggests the high degree of business interaction characteristic of the southern Dead Sea

78



region at the time" [S. 257]). In der Regel unterschreiben jüdische Parteien auf naba-
täischen Urkunden in „jüdischer" (Quadrat-)Schrift (z.B. P. Yadin 6 und 9). Wie
aufregend die Spurensuche hier sein kann, zeigt der Fall des Jochana(n) bar Makkutâ,
nach P. Yadin 22 (Lewis 1989) ein Rechtsvormund Babatas: Den Herausgebern zufolge
ist er der Schreiber sowohl der nabatäischen Papyri P. Yadin 6 und 9 (sowie eines

nabatäischen Zusatzes zu P. Yadin 22) als auch — und das ist überraschend — von P.

Yadin 8 in „jüdischer" Kursive (S. 117); unterzeichnet er in P. Yadin 9 (und P. Yadin
14: Lewis, 1989) nabatäisch, so in P. Yadin 8 in „jüdischer" Schrift mit der hebräischen
Namensform Jochanan. Nach bisheriger Einschätzung soll er Nabatäer gewesen sein

(vor allem T. Ilan, in: „These Are the Names III", in: A. Demsky 2002, S. 109-119),
was aus dem Gebrauch der nabatäischen Schrift und dem Vatersnamen Abd'obdat
geschlossen wird (Makkutâ dürfte Familien- oder Spitzname sein). Die Herausgeber,
die ihm nun auch die Verwendung der „jüdischen" Schrift attestieren, äussern sich
leider nicht dazu, ob diese Sicht noch zu halten ist.

Zu begrüssen ist schliesslich, dass mit den hier publizierten Texten die offizielle
Edition der Bar-Kosiba-Korrespondenz nunmehr vollständig ist (die Texte aus dem Wadi
Murabba'at in DJD 2, 1961; der Brief an Bar Kosiba XHev/Se 30 in DJD 27, 1997).
Für die bislang nur aus Vorberichten und von Mikrofiche-Photos bekannten aramäischen

und hebräischen Briefe bietet die Edition einzelne neue Vorschläge zur Lesung und

Interpretation. Trotz des Untertitels berücksichtigt sie auch die beiden griechischen Briefe:

den ersten (P. Yadin 52 [olim Nr. 3]) in einer Neuedition durch Hannah Cotton,
den zweiten (P. Yadin 59 [olim Nr. 6]) in unveränderter Reproduktion der Editio
princeps. Der interessantere ist P. Yadin 52, in dem ein Soumaios um Feststräusse und
„Zitronen" für Sukkot bittet und für den Cotton zu einem neuen Verständnis gelangt:
Sie bezieht den Namen auf einen Nabatäer, also nicht auf Schim'on (Bar Kosiba) selbst,
und deutet den umstrittenen Ausdruck hebraesti auf die „jüdische" Schrift. Demnach
schreibt Soumaios auf griechisch, „because of our inability (to write?) in Hebrew letters"

(Z. 12-15 [S. 354]), was für einen Nabatäer verständlich sei. Und: „The participation
of Nabataeans in the Bar Kokhba revolt has of course wide-rangig implications for a

reassessment of the revolt [...]. It no doubt confirms Cassius Dio's statement that

,many outside nations too [. .] were joining them through eagerness for gain'
(69.13.2)" (S. 361). Auch wenn diese Deutung ansprechend erscheint, vermisst man
doch Belege für den vorgeschlagenen Gebrauch von hebraelïsti, und so dürfte das letzte

Wort dazu noch nicht gesprochen sein.

Separat gebunden wird noch ein Tafelband mit Photographien mitgeliefert, die
Yadin 1963 hat anfertigen lassen. Die damalige Ordnung konnte nicht verändert werden,

so dass auch die bei Lewis bereits veröffentlichten griechischsprachigen Dokumente

geboten werden. Den Herausgebern und sonstigen Mitarbeitern gebührt Dank dafür,
dass sie das Gesamtprojekt nunmehr zum Abschluss gebracht und eine weithin verlässliche

Textgrundlage für die künftige Forschung an diesen wichtigen Dokumenten
bereitgestellt haben.

Jena Lutz Doering

79



Achim Detmers, Reformation undJudentum. Israel-Lehren und Einstellungen

zum Judentum von Luther bis zum frühen Calvin, Stuttgart: Kohlhammer
2001 Judentum und Christentum 7), VII + 392 S., kartoniert, 8°,
35,30; ISBN 3-17-016968-8.

Im Umgang mit den Quellen ebenso souverän wie umsichtig eröffnet Achim Detmers
dem lesenden Publikum Zugänge zu einer schwierigen Verhältnisbestimmung:
Reformation und Judentum. Der Kenntnisreichtum des Verfassers, seine Vertrautheit mit den
Texten und Versiertheit in der Darstellung machen die Lektüre dieses Buches zu einem

spannenden Gang entlang der Entwicklungslinien im reformatorischen Denken über
das Judentum. Die frühe Israel-Lehre Calvins ist - wie noch der Titel der zugrunde
liegenden Dissertation anzeigt - Bezugspunkt der Analyse; Melanchthon, Zwingli,
Bullinger, Martin Bucer und Michael Servet werden eigens gewürdigt (Teil C). Indes
scheint mir der im Untertitel formulierte Anspruch, Israel-Lehren „von Luther bis zum
frühen Calvin" präsentieren zu wollen, etwas hoch gegriffen zu sein.

Der Aufriss der Studie ist in seiner Schrittfolge stringent, klar und gut nachvollziehbar:

Methodisch wegweisend ist der Ansatz der Untersuchung, theologische Gedankenbildung

konsequent im Kontext allgemein historischer Zeitgenossenschaft zu verstehen.

Für um so misslicher halte ich nun allerdings die Entscheidung des Verfassers, sich der

Kategorien der „primären" und „sekundären" Israel-Lehren zu bedienen und diese beiden

Hinsichten (1. das alttestamentliche und 2. auf das nachchristliche Israel) noch
einmal zu unterscheiden von einer „Allgemeinen Haltung gegenüber dem zeitgenössischen

Judentum". Termini wie „primär" und „sekundär" sind nun einmal hoch kon-
notativ und mentalitätsgeschichtlich belastet. Mit diesem Begriffsinstrumentarium
tappt die Studie wider beste Absicht in genau jene hermeneutische Falle, die sie

theoretisch-methodisch so brillant zu beschreiben vermag.
All dessen ungeachtet liegt mit Detmers Studie eine Monographie zum Thema vor,

die ihresgleichen sucht. Sowohl zum „gegenwärtigen Forschungsstand" (Teil A), dem
„Nebeneinander von Christen und Juden in der Reformationszeit" (Teil B) als auch zur
Israel-Lehre Calvins in seiner Baseler und Strassburger Zeit (Teil D) wird der Lesende
bestens ins Bild gesetzt. Der sorgfältige Registerteil macht das Buch zu einem
Nachschlagewerk und Arbeitsbuch erster Klasse. Es ist diesem Buch zu wünschen, dass es

Ausgangspunkt einer erneuten Beschäftigung mit dem Verhältnis reformatorischer
Theologie zum Judentum wird. In Calvins Leitgedanken von der substantiellen Einheit
des Gottesbundes liegen - jenseits der traditionell-lutherischen Antagonismen von
Gesetz und Evangelium - noch nicht voll ausgeschöpfte Ansatzpunkte für eine
Neubeschreibung des christlich-jüdischen Verhältnisses. „Denn bis heute", so zitiert Detmer
(S. 288) den Genfer Reformator, „verheisst Christus, der Herr, den Seinen kein anderes

Himmelreich als das, in dem sie mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische liegen sollen

(Mt 8,11)."

Heidelberg Klaus Müller

Sina Rauschenbach, JosefAlbo. Jüdische Philosophie und christliche
Kontroverstheologie in der frühen Neuzeit, Leiden, Boston, Köln: Brill 2002
Studies in European Judaism 3), 312 S., 96,—; ISBN 9004124853.

Joseph Albo (1380? -1444), einer der letzten Philosophen des jüdischen Mittelalters
vor der Vertreibung der Juden aus Spanien, ist von Anfang an in ganz unterschiedlichen

80



Hinsichten und Kontexten wahrgenommen worden. Das hängt mit der grossen
Popularität des einzigen Werkes zusammen, das aus seiner Feder erhalten ist, des Sefer

ha-iqqarim\ Dieses Buch der (jüdischen) Grundlehren zirkulierte nicht nur unter seinen

Erstadressaten, sondern - in verschiedenen Ubersetzungen - auch in Kreisen christlicher

Kontroverstheologen der frühen Neuzeit. 1485 in Venedig zum ersten Mal
gedruckt, rechnete es der französische Bibelkritiker Richard Simon 1682 in seinen
„Ceremonies et coustumes qui s'observent aujourd'huy parmy les Juifs" (S. 278) zu den

„livres [. .] utiles en quelque chose aux Chrétiens" (S. 280).
Von Interesse ist im historischen Zusammenhang zunächst die — von dem

schismatischen Papst Benedikt XIII einberufene - Disputation von Tortosa (1413/14), an
der Albo als Abgesandter der Gemeinde zu Daroca teilnahm. Die Literatur zu Albo
behandelt zum zweiten sein elf Jahre später im Sefer ha-iqqarim niedergelegtes

Dogmensystem, das im Vergleich zu Maimonides' „13 Grundlehren" — abgesehen von
unterschiedlichen Plagiatvermutungen und, in merkwürdiger Spannung dazu, dem
Vorwurf mangelnder Originalität - im Hinblick auf die logische Stringenz und die

terminologische Konsequenz und Präzision in der Regel meist in einem eher schlechten

Licht erscheint. Drittens geht es um seinen Einfluss auf die ost- und südosteuropäischen
Antitrinitarier, den „arianisme polonais", dessen „filiation complexe", wie es in einem

von André Séguenny 1987 herausgegebenen Sammelband heisst, im Hinblick auf die

„trace du judaisme" noch nicht genügend erforscht sei (S. 181). Was diesen letzteren
Punkt anbelangt, so ist es das Verdienst der Autorin, durch die Darstellung der Albo-
Rezeption des Benediktiners Gilbert Genebrard (1537-1597), des Antitrinitariers
Matthias Vehe-Glirius (1540?-1590) sowie unterschiedlicher römisch-katholischer,
reformierter und lutherischer Theologen (unter anderen Joseph de Voisin, Johannes
Hoornbeek, Laurens Odhel) zur Schliessung dieser Lücke beigetragen zu haben (S.

178-283).
Im Hinblick auf die beiden erstgenannten Fragehinsichten - also die historische, an

der Disputation von Tortosa mitsamt den Judenverfolgungen und die geistesgeschichtliche,

am Vergleich mit Maimonides interessierte Perspektive - gelingt ihr in den beiden

ersten Hauptteilen ihrer Arbeit eine hermeneutisch reflektierte und an den Quellen
orientierte Verbindung. Dabei geht es ihr zum einen darum, simple Herleitungen des

Textes des Sefer ha-iqqarim aus der Disputationserfahrung, wie sie in einem Teil der
älteren Forschung gängig waren, zurückzuweisen. Wenn Albo im lateinischen
Disputationsprotokoll aber mit den Worten zitiert wird „posito Messiam [. .] probari iam
venisse, non putarem deterior esse iudeus" (S. 41), so erscheint andererseits ein
Zusammenhang mit der in ihrer Bedeutung herabgestuften Messiaslehre in Albos dogmatischem

System gegeben. Indem er diese und andere Themen - etwa das Dogma der

Überlegenheit des Moses über alle anderen Propheten oder die Unabänderlichkeit der
Tora - in ihrer Bedeutung minimiert und nur noch die drei axiomatisch verstandenen

Dogmen der Existenz Gottes, der Offenbarung (Tora min ha-shamayim) sowie der

göttlichen Vergeltung (Lohn und Strafe) als Iqqarim anerkennt, versucht Albo, so die
Autorin, die Gefahr einer möglichen Niederlage in der Auseinandersetzung mit den

christlichen Gelehrten zu mindern. Zugleich — und dies die Erklärung für die
unterschiedlichen Lesarten des Buches und eine gewisse terminologische Inkonsequenz - sei

dieser Text aber auch fur Albos verunsicherte Mitjuden geschrieben, deren Standhaftig-
keit er habe stärken wollen, indem er die zuvor herabgestuften Glaubensartikel als

abgeleitete Lehren - shorashim (Wurzeln) und anafim (Zweige) - wieder eingeführt und

diejenigen zu Ketzern erklärt habe, die ihnen keinen Glauben schenkten.

81



In dieser Perspektive wird Albos Sefer ha-iqqarim verständlich als Versuch, „eine
Apologie des Judentums zu schreiben", die „grössere Beachtung" verdient, als sie es „bis
heute bekommen hat" (S. 288). Beachtung und Lob verdient auch diese an der Freien
Universität Berlin eingereichte Dissertation. Als Frage und Anregung sei nur angemerkt,
dass bei der Lektüre der Fussnoten und Kommentare, vor allem zu den
kontroverstheologischen Fragen, gelegentlich nicht deutlich wird, wo die Autorin die historische

Perspektive verlässt und wo sie von ihrem (heutigen) Wissensstand her argumentiert,
indem sie z.B. neutestamentliche Belegstellen angibt (vgl. S. 189 Anm. 38). Dann
müsste, um dieses Beispiel hinzuzufügen, zu Albos Auseinandersetzung mit dem „christlichen

Gelehrten" in Sefer ha-iqqarim 3,25 auch nachgewiesen werden, dass die dem
Wortlaut der Tora widersprechende neutestamentliche Stelle Apg 7,14 den Septuagin-
tatext voraussetzt (S. 153.194) und dass „sanctam, iustam, bonam" (S. 188) auf Rom
7,12 und „spiritus" in Zusammenhang mit „Veritas" (S. 195) auf Joh 4,24 anspielt.
Hermeneutisch spannender ist die Frage, ob und wo die Autorin - was ihr gutes Recht
ist und was ihren Ansatz interessant und sympathisch macht! - selbst Partei ergreift.
Ihrer Nachzeichnung etwa von Albos Darstellung der christlichen Eucharistie-Lehre

(vgl. S. 147.149) hätte dann beispielsweise eine Anmerkung gutgetan, ob und inwiefern
diese Polemik die römisch-kirchliche Doktrin treffen konnte und traf.

Tübingen Matthias Morgenstern

Miroslava Kysela, „Jüdische Volksstimme" 1919-1934. Thematische und

sprachliche Analyse, Ostrava 2002 Scripta Facuiltatis Philosophicae Uni-
versitatis Ostraviensis 142), 167 S.; ISBN 80-7042-621-7.

Der hier anzuzeigende Band reiht sich ein in jene Arbeiten und Initiativen zur
wissenschaftlichen Erforschung der jüdischen Presse, die sich in letzter Zeit vor allem bei

Nachwuchswissenschaftlern einer besonderen Beliebtheit erfreuen. Der Band reicht in
seinem Anspruch über die im Titel benannte thematische und sprachliche Analyse der

Jüdische\ri\ Volksstimme hinaus, denn er bewertet dieses Wochenblatt nicht nur vor dem

Hintergrund der geschichtlichen Ereignisse der Zwischenkriegszeit, sondern auch im
Hinblick auf die für die Leserschaft der jüdischen und vor allem der zionistischen Presse

damals aktuellen Themen. Er beginnt mit einer Einführung zur Geschichte der Juden
in Böhmen und Mähren und nennt die wichtigsten jüdischen Pressepublikationen in
der Ersten Tschechoslowakischen Republik, darunter die Jüdische Volksstimme (Kap. 1,

S. 7-24), um sich anschliessend der thematischen (Kap. 2) sowie der sprachlichen
Analyse (Kap. 3) der Jüdische[n\ Volksstimme zuzuwenden. Bei diesen sprachlichen Analysen

(S. 90-136) geht es der Autorin darum, die Unterschiede zwischen der

deutschjüdischen Presse und anderen Presseerzeugnissen herauszuarbeiten. Ihr Ziel ist es, das

Typische dieser Art der Presseberichterstattung zu verdeutlichen - ein äusserst

anspruchsvolles Anliegen, das heute angesichts der Erschliessung und Zugänglichmachung
von jüdischen Zeitungsbeständen, aber auch im Zuge von deren Auswertung mit Hilfe
von interdisziplinären Forschungsmethoden gar nicht hoch genug bewertet werden
kann. Jene sprachlichen Analysen bilden das eindrucksvollste und zugleich gelungenste

Kapitel des Bandes.

82



Im 2. Kapitel (S. 25-89) werden die von der Jüdische[ri\ Volksstimme aufgegriffenen
Themen vorgestellt und kommentiert. Während der Teil zur politischen Tätigkeit der
Juden in der Tschechoslowakei (S. 28-40) wichtige Daten und Anhaltspunkte liefert,
kann die Behandlung der beiden folgenden Teile zur politischen Tätigkeit der Juden in
der Welt (S. 40-43), hier vor allem zur Situation der Juden in Zwischenkriegspolen
und der Sowjetunion, sowie zur Antisemitismusproblematik (S. 43-50) nur als

oberflächlich bezeichnet werden, da sie teils auf stark vereinfachte Darstellungen, teils auf
Geschichtsbilder zurückgreift, die inzwischen als überholt gelten, bis hin zu Entstellungen

wie ,Reichskammergesetz' und .Schriftstellergesetz' (S. 46) - gemeint sind offenbar
das Reichskulturkammergesetz vom 22. September 1933 und das Schriftleitergesetz
vom 4. Oktober 1933 — sowie Auslassungen: Beispielsweise informiert uns das erste

Kapitel zwar über Geschichte, Lebensdauer und Herausgeber der Jiidische[n\ Volksstimme,

nicht aber über deren Erscheinungsort. Dass es sich dabei vermutlich um Brünn
(Brno) handelt, erfahren wir erst durch einen Hinweis auf S. 21, demzufolge das Blatt
1934 unter dem Namen Brünner Volksstimme erschien. Solcherart Mängel zusammen
mit stilistischen Schwächen, teilweise bis hin zur Unverständlichkeit, erfordern vom
Leser viel Geduld. Lesen Sie trotzdem weiter!

Belfast Susanne Marten-Finnis

Marion Neiss, Presse im Transit. Jiddische Zeitungen und Zeitschrifien in
Berlin von 1919—1925, Berlin: Metropol Verlag 2002 Dokumente -
Texte — Materialien, veröffentlicht vom Zentrum für Antisemitismusforschung

der Technischen Universität Berlin 44), 240 S., zahlreiche Abbildungen,

broschiert, gr. 8°, 19,50; ISBN 3-932482-73-5.

Dass Berlin einmal Zentrum jiddischer Literatur und Presse gewesen ist (S. 29), ist
heute kaum mehr bekannt. Nicht zuletzt die Zuwanderung der Ostjuden in den ersten
drei Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts, verstärkt nach der Revolution in Russland 1917
und dem Ersten Weltkrieg, hat dafür gesorgt, dass sich eine Reihe ostjüdischer Verlage
in Berlin ansiedelte und immer mehr jiddische Bücher, Zeitungen und Zeitschriften auf
den Markt kamen, die heute indessen weithin vergessen sind. Sehr verdienstvoll ist es

daher, dass sich M. Neiss in ihrer jetzt vorgelegten Berliner Dissertation (aus dem Jahre
2000) dieses Themas angenommen hat.

Nach einer allgemeinen Einleitung und kurzen Ubersicht über die Geschichte der

jiddischen Presse insgesamt (S. 7—36), konzentriert sich die Verfasserin im folgenden,
wie der Titel ihres Buches anzeigt, auf die ersten sechs Jahre nach dem Ersten Weltkrieg,
die ohne Zweifel als die für die jiddische Presse fruchtbarsten Jahre gelten dürfen: Sind
doch von den 40 zwischen 1903 und 1932 in Berlin verlegten jiddischsprachigen
Periodika allein 28 im untersuchten Zeitraum erschienenen (S. 11 und 14). Von diesen

werden 20 im einzelnen vorgestellt, und zwar zuerst „die [fünf] ersten Wochenzeitungen

von 1919— 1921" (S. 37—93), danach „Bulletins der einzelnen [jüdischen]
Hilfsorganisationen" für Gesundheitsfürsorge, des ORT, des Einkaufs- und Kreditgenossenschaftswesens

sowie der Emigrantenorganisation (S. 95-106), anschliessend das Spektrum

„politische[r] Periodika von 1921 — 1924", von der zionistischen bis zur
sozialdemokratischen Presse (S. 107—144) und schliesslich „Unterhaltungsschriften und an-

83



spruchsvolle Literatur- und Kunstjournale" wie die Jiddische Illustrierte Zeitung, Die
Tribüne und der Albatros. Zeitschrift für neue Dichtung und Graphik, um nur diese drei
zu nennen (S. 145-214).

Dabei beschränkt sich die Verfasserin nicht auf eine Analyse der Orientierungen,
Formen und Themen der ausgewählten Zeitungen und Zeitschriften. Vielmehr bezieht
sie in ihr Porträt der Periodika durchgängig das politisch-soziale Umfeld ihrer Entstehung

ebenso ein wie die konkreten Lebensverhältnisse ihrer jeweiligen Leserschaft; die
Presse dient ihr zugleich als Abbild jüdischen Alltagslebens mit all seinen sozialen und

politischen Problemen und Spannungen. Auf diese Weise gelingt es der Verfasserin,
nicht nur etwas von der einst blühenden bunten jiddischen Presselandschaft neu
aufleben zu lassen - einer Presselandschaft übrigens, die keineswegs allein ihrer Sprache

wegen, sondern weit mehr und vor allem ihren Inhalten nach jiddisch, d. h. jüdisch war
(S. 215) -, sondern zugleich auch wesentliche Einblicke in das alltägliche Leben der

ostjüdischen Immigranten im Berlin der zwanziger Jahre im Gegenüber zum etablierten

deutsch-jüdischen Bürgertum zu vermitteln. So gesehen, ist das lesenswerte Buch eine
willkommene Ergänzung zur Geschichte des Berliner Scheunenviertels ebenso wie zur
Kulturgeschichte der Goldenen Zwanziger.

Tübingen Stefan Schreiner

Matthias Morgenstern, Theater und zionistischer Mythos. Eine Studie zum
zeitgenössischen hebräischen Drama unter besonderer Berücksichtigung des

Werkes von Joshua Sobol, Tübingen: Niemeyer Verlag 2002 Theatron 38),
VI + 373 S., kartoniert, 74,—; ISBN 3-484-66038-4.

Es besteht kein Zweifel, dass der zionistische Gedanke seit seinen Geburtsstunden im
Spannungsfeld unterschiedlicher Theaterkonzeptionen gestanden hat. So sieht sich
bereits Herzl in seinen staatspolitischen Unternehmungen immer noch als einen
Bühnenschreiber, der „vor der Welt ein wunderbares [. .] Schauspiel aufführen" lässt und führt
hiermit die Rede vom Theater als zentrale Metapher einer identitätspolitischen
Neubestimmung, als Chiffre eines Ortes ein, an dem das jüdische Volk vom einen auf den
anderen Moment in den Stand versetzt wird, sich selbst neu beschreiben, die

Verantwortung fur die eigene Repräsentation übernehmen zu können. Auf der anderen Seite

richtet sich der Zionismus freilich auch gerade gegen den Entwurf einer theatralischen
Existenz, wie sie aus nationaljüdischer Perspektive durch den Zustand der galut
erzwungen und in den Akkulturationsbemühungen des mitteleuropäischen Judentums
vollendet wird. Das Theater ist der zionistischen Bewegung somit schon immer Chance
wie Bedrohung; auf der Bühne entscheidet sich der weitere Schicksalsweg des Judentums,

stehen sich Konstruktion und Destruktion jüdischer Selbstbilder gegenüber.
Leicht Hesse sich vor diesem Hintergrund der Schluss ziehen, dass mit der Shoah und
der Etablierung eines jüdischen Staates die grundsätzliche Ambivalenz des theatralischen
Denkmodells ein Ende findet, sich die zionistische Inszenierung angesichts der Vernichtung

ihres Gegenentwurfs zwangsläufig durchsetzen und darüber hinaus in der
Katastrophe auch ihre Legitimitätsgrundlage erblicken musste. Zumindest ist zu konstatieren,

dass der zuvor mit Verve und Spannung geführte innerjüdische Theaterdiskurs —

wie im Grunde alle der ihn umgebenden Debatten auch - im Augenschein jener Ereig-

84



nisse, die sich nicht mehr diskursivieren lassen, zum Stillstand kommt und in den

Ländern, in denen er einst seine Heimstatt hatte, nicht mehr fortgesetzt wird.
M. Morgenstern unternimmt mit seiner Habilitationsschrift nun einen Schritt hinter

diese Demarkationslinie. Er verfolgt das Weiterleben der eigenartigen Symbiose von
Theatralität und Zionismus in der israelischen Dramatik, wobei sein Augenmerk zum
einen der Reflexion von Begründungsstrategien und -problemen der zionistischen
„master-narrative" auf der israelischen Bühne im allgemeinen, zum anderen der De-
konstruktion ihrer apodiktischen Parameter bei Joshua Sobol im besonderen gilt.
Ersichtlich wird dabei zunächst, dass schon das Drama der Gründerzeit in seiner radikalen

zeitgeschichtlichen Verhaftung den zionistischen Mythos nicht nur konstituiert und für
die zeitgenössische Öffentlichkeit transparent zu machen versucht, sondern immer auch
bereits das in dieser Narration verdrängte, ihr gleichsam unterworfene, von den Spuren
der galut gezeichnete jüdische Selbstbild zur Sprache kommen und die Handlungsszenerie

hinterfragen lässt. Beispielhaft vollzieht sich ein solches Geschehen etwa in der

Begegnung des Sabre Uri mit der der Shoah entronnenen Mika in Moshe Shamirs He
went in the Fields (1948), in der nicht nur die Frage nach dem individuellen Recht auf
Selbstbewahrung in einem Land, das dieses Recht immer zuallererst der Nation
zuspricht und vom Einzelnen dafür im äussersten Fall das Selbstopfer einfordert, sondern
auch das psychopathologische Potential dieses Opferganges zum Vorschein gelangt. Die
Fortführung dieser Konfrontation in Yigal Mossinzons In the Wastes ofthe Negev (1949)
und Nathan Shachams They'll arrive tomorrow (1949/50) verdeutlicht, dass dem Yishuv
in den im Unabhängigheitkrieg an seiner Seite auftauchenden Armeen von
Holocaustüberlebenden, der „Menschentrümmer" ('Avak-Adam), ein Phantom ersteht, das ihn in
seiner moralischen Integrität bedroht, indem es ins Bewusstsein rückt, von woher sich
sein eigener, äusserer Kampf letztendlich definiert. Das Grauen der Vernichtung, wie es

den Kibbuzim in Gestalt der Neueinwanderer gegenübertritt, gilt der yishuvistischen
Legitimationslinie ja gerade nicht als Schicksal, sondern als Konsequenz einer nicht
wahrgenommenen nationalen Verantwortung. Von diesem Standpunkt aus erscheint die
Shoah .tragisch', als finale Folge eines selbstverschuldeten Handelns bzw. Nichthandeins.

Auf die Problematik und den Zynismus dieser Denkfigur muss nicht eigens

hingewiesen werden, gleichwohl ist die Auseinandersetzung mit ihr dem israelischen

Drama von Beginn an konstitutiv. Klassische zionistische Erlöserfiguren wie Hanna
Szenes (1958 durch Aharon Meged in Szene gesetzt) oder die 1981 von Moshe Shamir
wiederentdeckte Judith erlangen ihren Heldenstatus eben dadurch, dass sie in die
Tragödie der galut zurückkehren und sie durch ihr Opfer durchbrechen. Im Gegenzug
zeigen die grossen und umstrittenen Holocaustdramen wie Ben-Zion Tomers Children

of the Shadows (1962) oder Motti Lerners Kasztner (1984) am Beispiel der Judenräte'
auf, dass die Lehre dieser Tragödie gerade in der engen Verschränkung von nationaler

Verantwortung und nationaler Verschuldung besteht und man den tragischen Verstrik-
kungen des Einzelnen nicht dadurch gerecht werden kann, indem man diese schlichtweg

unter das Raster des selbstzerstörerischen Fatums der galut subsumiert.
Schulden sich die von Morgenstern aufgezeigten Brechungen des zionistischen

Mythos in den genannten Fällen noch vorrangig der Brüchigkeit des Gegenstandes
selbst, so ist die im zweiten Teil der Untersuchung behandelte Dramatik Joshua Sobols

von vornherein daraufhin angelegt, geschlossene Deutungssysteme zu unterminieren.
Nicht die Ambition einer Wiederherstellung der Gefässe, der sevirat ha-kelim, sondern

gerade die Einsicht, dass es „sinnlos ist, aus den Splittern ein Gefäss oder eine ganze
Form zu bauen", liegt diesem Werk zugrunde (wie es der hier erstmals veröffentlichte

85



Tex: Sobols Was suche ich im Theater? eindringlich formuliert). Wenn Sobol etwa in
seinem ersten Publikumserfolg Eine jüdische Seele. Die letzte Nacht des Otto Weininger
(1982) mit der Wahl seines Protagonisten gerade jene Entscheidungspole aufruft, die
der Zionismus als die einzigen beiden Alternativen moderner jüdischer Existenz begreift
— Autoemanzipation und Autoelimination —, so lässt er dabei, wie der Verfasser glänzend

herausbearbeitet, zu keinem Zeitpunkt einen Zweifel daran, dass bereits die von
Weininger selbst erstellte Diagnose, vor deren Hintergrund sich die Wahl der Mittel
vollziehen muss, das Werk eines verrückten Charakters ist. Indem der Zionismus aber

einen pathologischen Zustand bemüht, um sich selbst als Therapie des Judentums zu
stilisieren, läuft er Gefahr, selbst bereits Teil einer pathologischen Vision gewesen zu
sein. Eine solche Pathologisierung des Autonomisierungsgedankens eignet in der Folge
dann auch der Ghetto-Trilogie (Ghetto [1984], Adam [1989], Underground [1991]),
welche die Einlösung der zionistischen Phantasie in ihrer Projektion auf die ,Produk-

tivisierung des jüdischen Volkes' im Wilnaer Ghetto mit seinem revisionistischen
Vorsteher Jacob Gens aufs Gröbste verzerrt. Uberhaupt steht die Einpassung der
zionistischen Historiosophie in die realen Gegebenheiten in Sobols Dramen stets zur
Debatte; exemplarisch für die von Morgenstern analysierten Stücke lässt sich in diesem

Zusammenhang etwa das skandalumwitterte Jerusalem Syndrom (1988) anführen, mit
dem Sobol einen Bogen vom Jüdischen Krieg zum Israel der ersten Intifada zu schlagen
versucht. Dabei tritt das Stück in unmittelbare Kommunikation mit einer Gesellschaft,
die in Gewahr ihrer heraufziehenden äusseren Bedrohung dem Zionismus eine eindeutige

moralische Strukturierung abverlangt, die dieser aber aus den ihm zugrunde liegenden

Identifikationsparadigmata gar nicht zu leisten imstande ist. Vor dem Hintergrund
dieser durch die historische Überblendung vermittelten Erkenntnis entfaltet sich im
weiteren dann die Frage, welche Opfer ein in seiner Aktualisierung hochproblematisches

Ideologem dem Einzelnen abverlangen darf und - weit darüber hinaus inwieweit

sich der Zionismus in seinem totalen Anspruch auf die Deutung der Gegenwart
nicht auch selbst opfern muss.

Es ist dabei Morgensterns akribischer Lektüre zu verdanken, dass Sobols Werk
endlich einmal nicht als isoliertes (oder gar defätistisches) Korpus in der israelischen

Dramatik gelesen und bewertet wird, sondern sowohl in seinem ambivalenten Verhältnis

zum ,mythisierenden zionistischen Drama als auch in seinem unermüdlichen
Abarbeiten exegetischer Tradition sichtbar wird. Erst auf der Folie der dramatischen
Vorläufer, erst unter Einbeziehung der theopolitischen Dimensionen des Zionismus
kann letztendlich begriffen werden, dass dieses Theater, das wie kaum ein anderes die

Prinzipien von Polyphonie, Intertextualität und Virtualisierung von Geschichte verin-
nerlicht hat, nicht primär auf Zerstörung aus ist, sondern sich gerade in seiner Provo-
kativität, im Aufdecken des ideologischen Widerspruchs als die einzige Möglichkeit
versteht, Zerstörung zu verhindern. Grundsätzlich wird man der Untersuchung
vorhalten können, dass sie sich im Anschluss an ihre durchaus instruktive Einführung von
„Theaterferne" und „Theaternähe" als Leitkategorien des jüdischen Umgangs mit dem
Medium der Bühne leider nur allzu selten auf theaterwissenschaftliche und
literaturwissenschaftliche Fragestellungen wirklich einlässt und im allgemeinen die zeit- und
kulturgeschichtliche Kontextualisierung bevorzugt. Insbesondere der Analyse Sobols

hätte eine intensivere Rückführung auf Fragen der Theatertheorie (die freilich nicht

gänzlich fehlt) und eine Reduzierung der Exkurse sicherlich gut angestanden. All dies

kann jedoch nicht das Verdienst schmälern, das sich die Studie mit der Erschliessung
dieses in der deutschsprachigen Judaistik noch kaum gesichteten Komplexes zweifellos

86



erworben hat. Für jede weitere Auseinandersetzung mit der dramatischen Reflexion des

Zionismus wird sie ein bislang unbestrittener Massstab bleiben.

Tübingen Philipp Theisohn

Michael Walzer, Exilpolitik in der Hebräischen Bibel, ed. von Volker
Drehsen, übersetzt von Alexandra Riebe, Tübingen: Mohr Siebeck 2001
Lucas-Preis 1998), 129 S., gebunden, 29,—; ISBN 3-16-147543-7.

Michael Walzers Rede zur Verleihung des Leopold-Lucas-Preises 1998 gilt dem
Ergründen jüdischer Existenz als einer preisgegebenen, exilierten. Es sind insbesondere das

Buch Esther und der Prophet Jesaja, an denen er Paradigmen einer von prinzipieller
Heteronomie geprägten Politik festzumachen sucht, und zwar äusserer wie innerer
Politik. Die äussere Politik ist die einer vorausschauenden, geschickten Plazierung am
Königshof, die im rechten Augenblick eine Intervention beim - nichtjüdischen — Herrscher

ermöglicht. Die innere ist ein Sicheinstellen auf eine Existenz, die von Wohlstand
und Ordnung des regierenden Systems in hohem Masse abhängig ist. Walzer nennt es

„eine .spontane' Anpassung an die Machtlosigkeit, was bedeutet, ein Ergebnis einer
nicht geplanten Reihe von individuellen Entscheidungen und Entscheidungen kleinerer

Gruppen". Atomisierung und der Zwang zur Improvisation gehen einher mit einer
inneren Festigung, die sich eine Konstanz ausserhalb politischer und sozialer Kohärenz
suchen muss: Hier, im Bekenntnis zum ererbten Gesetz und in der Wahl des Glaubens,
besteht die eigentliche Autonomie des antiken Diasporajudentums - eine besondere Art
von .Willensnation' gewissermassen. Je abhängiger in der Realität - um so radikaler in
der Erlösungshoffnung. Auch so lässt sich in seiner Konklusion der Text Walzers lesen.

Ein kurzer Schlenker ganz zum Schluss, in dem er den Zionismus als Suche nach einem

„Mittelweg politischen Engagements und autonomen Handelns" beschreibt, mag vor
der zunehmenden politischen Komplexität in und um Israel unbefriedigend erscheinen.
Anlass zum Weiterdenken ist er, zumal unter Betrachtung der Stossrichtung des

Vortrags, allemal.

Zürich / Basel Alfred Bodenheimer

Steven Theodore Katz, Kontinuität und Diskontinuität zwischen christlichem

und nationalsozialistischem Antisemitismus. Herausgegeben von Volker
Drehsen. Ubersetzung von Alexandra Riebe, Tübingen: Mohr Siebeck

2001 Lucas Preis 1999), 117 S., gebunden, 19,—; ISBN 3-16-
147544-5.

Uber den Antisemitismus wurden und werden weiterhin viele Texte geschrieben.

Heutzutage sorgt das Problem des Antizionismus für erneutes Interesse an diesem Phänomen.

Steven Theodore Katz liefert insofern einen originellen Beitrag zur Diskussion, als

er auf diese Problematik weist: Kontinuität und Diskontinuität (man beachte die

Konjunktion). Dementsprechend unterstreichen manche Autoren die Kontinuität als

Komponente des Antisemitismus, indem sie den christlichen Antisemitismus hervorheben,

87



so z.B. Yves Chevalier in: L'antisémitisme: Le juifcomme bouc émissaire (Der Antisemitismus:

Der Jude als Sündenbock), 1988. Hannah Arendt vertritt die Gegenposition in
ihrem berühmten Essay: „Antisemitism" (New York 1951). Sie unterscheidet zwischen
den verschiedenen Etappen des Antisemitismus und bestimmt dessen vielfältige
Ursprünge aus dem unterschiedlichen soziokulturellen Umfeld heraus.

Die zwischen beiden Haltungen liegende Stellungnahme von Steven Katz ist

gerechtfertigt, und der Autor erweist sich als hervorragender Kenner der Quellentexte und
der Literatur zum Antisemitismus. Dieser knappe Essay umfasst — trotz seiner Kürze -
die verschiedenen Etappen der Geschichte des Antisemitismus. Ausserdem plädiert Katz
für eine bessere Verständigung zwischen Juden und Christen. Diese Geisteshaltung hat
ihm den Lucas-Preis eingetragen. Dennoch könnte man seine Aussagen in bezug auf
bestimmte historische Situationen diskutieren.

Steven Katz stellt die Haltung des Urchristentums, dessen Vertreter Augustinus ist,
derjenigen der Nazis gegenüber. Dieser Antisemitismus wollte die Vernichtung des

gesamten jüdischen Volkes, jener beabsichtigte nicht, die Juden auszulöschen, sondern
erstrebte ihre Herabsetzung, um sie zur Einkehr in den Schoss der Kirche zu zwingen.
Es gab aber bereits in der heidnischen und christlichen Antike und im Mittelalter
antijüdische Aufstände. Das Ausmass des Zornes hielt sich nur in Grenzen, weil es an
Mitteln fehlte. Wir können folgender Behauptung nicht beistimmen, wonach „die brutale

Ubersetzung dogmatischer Urteile in mörderische praktische Massnahmen noch
unbekannt war" (S. 13). Trotzdem stimmt es, wenn Katz behauptet, dass die

Verfolgungen der Nazis sogar Konvertiten nicht verschonten (vgl. S. 15), was einen radikalen

Gesinnungswandel bedeutet.

In bezug auf das Mittelalter - und ebenfalls auf die Neuzeit - erwähnt Katz, dass

den Juden die freie Wahl gelassen wurde, zum Opfertod zu schreiten (vgl. S. 49).
Tatsache ist, dass sie zum Martyrium verurteilt waren, falls sie sich zu ihrem Glauben
bekannten. Im 16. Jahrhundert sah Luther die Juden als Abgesandte des Satans; hierin
folgt er dem Einfluss des Johannes-Evangeliums. Man bedenke, wiewohl Steven Katz

behauptet: „die Vertreibung ist eine Politik, die das Leben respektiert, nicht den Tod"
(S. 59), wie viele Juden auf dem Weg ins erzwungene Exil umgekommen sind. Uns
erscheinen die Verfolgungen der Nazizeit als die äussersten Formen der Vertreibung und
der Gettoisierung. Im Nationalsozialismus leben heidnische Ursprünge auf, doch auch
das christliche Erbe weist Spuren ebensolcher Elemente auf, die z. B. in den Passionsspielen

wiederaufkommen.

Genève Esther Starobinski

Jerzy Tomaszewski, Aufiakt zur Vernichtung. Die Vertreibung polnischer
Juden aus Deutschland im Jahre 1938. Aus dem Polnischen von Victoria
Pollmann, Osnabrück: fibre Verlag 2002 Klio in Polen 9), III + 331 S.,

24,50; ISBN 3-929759-63-2.

Als Vorwand und „Rechtfertigung" der sogenannten Reichskristallnacht, des Pogroms

vom 9./10. November 1938 in Deutschland, diente den Nazis bekanntlich der

Anschlag, den Herschel Grynszpan zwei Tage zuvor auf den Botschaftssekretär Ernst vom
Rath in Paris verübt hatte. Damit wollte er auf das Schicksal der Juden in Deutschland

88



und nicht zuletzt das seiner Eltern aufmerksam machen, die gemeinsam mit rund
17.000 Juden polnischer Staatsangehörigkeit während der sogenannten Polenaktion am
28. und 29. Oktober 1938 nach Polen ausgewiesen worden waren, von denen einige
indessen aufgrund einer deutsch-polnischen Absprache vom Januar 1939 nach Deutschland

zurückgekehrt sind (S. 301).
Vor dem Hintergrund der Geschichte der polnischen Juden in Deutschland seit

Ende des 19. Jahrhunderts einerseits (S. 11-38) und der polnischen Politik gegenüber
den Juden andererseits (S. 39-72) rekonstruiert J. Tomaszewski Verfasser) aufgrund
umfangreichen Aktenmaterials deutscher und polnischer Dienststellen und diplomatischer

Vertretungen, persönlicher Erinnerungen Betroffener und vorhandener Literatur
(siehe Literaturverzeichnis S. 313-321) den Gang der Ereignisse von der Aberkennung
der polnischen Staatsbürgerschaft der in Deutschland lebenden polnischen Juden, die
der polnische Sejm per Gesetz im März 1938 beschlossen hatte (S. 73 — 112), über
deren Abschiebung nach Polen bei Bentschen / Zb^szyn bzw. Beuthen / Bytom, wo sie

gleichsam ihrem Schicksal überlassen wurden (S. 113-144), bis hin zu den unmittelbaren

Reaktionen darauf in Polen und andernorts (S. 145 -178). Ausführlich behandelt
Verfasser sodann die Lebensverhältnisse der Abgeschobenen im „Niemandsland" bis zu
ihrer Abreise aus dem Grenzgebiet, d. h. ihrer Verteilung auf eine ganze Reihe von
polnischen Städten (S. 179-222, siehe die Karte S. 218 und S. 261-288) sowie das

diplomatische Nachspiel, das diese Ausweisungsaktion in den deutsch-polnischen
Beziehungen wie auf internationaler Ebene nach sich gezogen hat (S. 223-260). Ein
Ausblick auf „den unruhigen Sommer 1939" bis zum Beginn des Zweiten Weltkrieges
(S. 289-302) und ein Fazit (S. 303-311) schliessen die Untersuchung ab.

Unter dem Eindruck des späteren monströsen Massenmordes an den Juden Europas

ist die hier behandelte Geschichte freilich eher nur eine Episode und als solche in
den Hintergrund getreten bzw. überlagert. Dass mit ihr jedoch nicht allein der -
vorläufige — Höhepunkt nationalsozialistischer Diskriminierungspolitik gegenüber den
Juden erreicht war, sondern in ihr vielmehr der eigentliche Auftakt zur Vernichtung
gesehen werden muss, wie es mit Recht im Titel heisst, hat Verfasser mit diesem 1998 in
Polen erschienenen, jetzt in deutscher Übersetzung vorliegenden wichtigen Buch mehr
als deutlich gemacht.

Tübingen Stefan Schreiner

Massimo Giuliani, Theological Implications of the Shoah. Caesura and
Continuum as Hermeneutic Paradigms of a Jewish Theodicy, New York: Peter

Lang 2002 American University Studies. Series VII: Theology and Religion

221), 322 S„ US-$ 60,95; ISBN 0-8204-5724-8.

Die Frage nach einer Theologie oder Philosophie „nach Auschwitz" gehört zu den

bedrängendsten Erblasten, die das 20. dem 21. Jahrhundert auf dem Gebiet des

jüdischen Denkens hinterlassen hat. Jüdische Autoren - vornehmlich aus Israel und
Nordamerika - wie Paul Mendes-Flohr, Emil Fackenheim oder Michael Wyschogrod haben
sich diesem Thema aus unterschiedlichen Perspektiven gestellt und, mit einiger
Verspätung, christlich-theologische Reaktionen hervorgerufen. Das Spezifische der hier
vorzustellenden Studie des an der George Mason University in Virginia (USA) lehrenden

Philosophen ist der umfassend-systematische und wirkungsgeschichtliche Anspruch, mit

89



dem der Autor sich seinem Gegenstand nähert: dies nicht nur im Hinblick auf die

theologischen (Kap. 1), die sprach- und geschiehtsphilosophischen (Kap. 2-3) sowie
hermeneutischen Topoi (Kap. 4), die in der Literatur zu diesem Thema angesprochen
werden, sondern vor allem auch — dieser Aspekt sei hier herausgegriffen —, was die

zeitgenössisch-rabbinischen Deutungen der Shoah anbelangt. Diese können teilweise
nicht gegensätzlicher gedacht werden. Erschütternd ist, was Giuliani unter der
Überschrift „The Shoah and the contemporary Jewish Self-Understanding" (S. 143—212) an

theodizeeartigen Sinngebungen mitzuteilen weiss, die er daraufhin befragt, ob sie dieses

einzigartige Verbrechen eher unter dem Gesichtspunkt einer Fortsetzung der jüdischen
Leidensgeschichte oder unter dem eines radikalen Geschichtsbruchs einordneten. Beide

hermeneutischen Paradigmata, Continuum und Zäsur, kommen in der traditionellen
Vorstellung von den Wehen des Messias oder aber in der theologischen Behauptung,
dass der Holocaust das Ende jeder messianischen Hoffnung nach sich ziehen müsse,
unterschiedlich zur Geltung. Beide Theologumena finden sich sowohl in philosophischer

Transformation (meist hegelianischer oder posthegelianischer Provenienz) als auch

in Äusserungen der voraufklärerischen Orthodoxie Osteuropas. Die radikal antizionistische

Interpretation der Satmarer Chassidim unter der Führung ihres Rebben Yoel
Moshe Teitelbaum, der den Massenmord an den Juden als göttliche Straf- und

Läuterungsantwort auf die blasphemischen Absichten der Herzlianer verstand (S. 200-203),
steht hier neben der umgekehrten Deutung, die von der Konsequenz eines „lack of
adherence to the Zionist ideals" (S. 198-200) ausgeht. So durchsichtig und — je nach
der Perspektive des Betrachters — auch verwerflich diese geschichtslegitimatorischen
Historiosophien sein mögen, so stehen doch beide in Traditionen, die - häufig freilich
in geschichts- oder existenzphilosophischer Verkleidung und daher in weniger anstö-

ssiger Gestalt - entweder die Exilsexistenz des Volkes Israel oder aber das Faktum von
Emanzipation und Assimilation zum Ansatzpunkt für weitgespannte Spekulationen und

Deutungsansprüche nehmen. So bestand die Sünde Israels nach R. Elchanan Bunem
Wasserman zunächst in seiner säkularistischen Gottvergessenheit, die es dazu gebracht
habe, die messianische Erlösung durch weltliche Initiativen zu ersetzen; die Assimilation
habe die Juden zudem dazu verführt, ihre Identität in der modernen Gesellschaft zu
verlieren. Die dritte und vielleicht schwerste Sünde bestand in der Vernachlässigung des

Torastudiums (S. 187). Im Angesicht der Katastrophe forderte Rabbi Israel Shapiro aus

Grodjisk daher dazu auf, froh zu sein und sich auf die Ankunft des Messias vorzubereiten:

„We must be glad to have merited becoming ashes, the ashes of the red heifer
that will purify the entire people of Israel" (S. 183). Besonders erschütternd sind diese

Zeugnisse orthodoxer Geschichtsphilosophie vor allem da, wo der Autor zeigen kann,
dass die Erfahrung der Katastrophe vorgefasste Deutungsmuster durchbricht wie bei

dem ungarischen Rabbiner Yissachar Shlomo Teichthal, einem Anhänger des Munka-
cher Rebben. In Abkehr von der radikal antizionistischen Linie seiner geistigen Heimat
veröffentlichte Teichthal 1943 einen Text, in dem er die orthodoxen Führungspersönlichkeiten

anklagte, sich der zionistischen Bewegung, die eine Rettung hätte bieten

können, verweigert zu haben (S. 199).
Eine naheliegende Reaktion könnte sein, es bei der Darstellung und historischen

Einordnung dieser erschütternden Zeugnisse bewenden zu lassen. Doch der Autor hat

weitergehende Ansprüche, die auf eine theologische „Bewältigung" des Geschehens
zielen. In welchem Masse für ihn dabei die Gottesfrage selbst auf dem Spiel steht, zeigt die

offenbarungstheologische Terminologie: das „schwarze Licht" von Auschwitz (S. 143.

150), das Jeremia-Wort „Ist nicht mein Wort so wie Feuer? Wie ein Hammer, der

90



Felsen sprengt?", das er auf die Shoah bezieht (S. 151). Fluchtpunkt seiner Überlegungen

ist, mit Blick auf Franz Rosenzweig (S. 155f£), der jüdische Erlösungsgedanke,
dessen wesentliche Charakteristik seine historische Wirksamkeit („historical efficacy"; S.

266) sei. Indem Giuliani mit dem Wortspiel schliesst, der Stern der Erlösung sei durch
den Holocaust, dieses schlechthinnige Dementi jeder Erlösung, zu einem „star of irre-
demption" geworden, macht er sich im Grunde die Skepsis des Rezensenten zu eigen,
dass es ein vergebliches Unterfangen wäre, die genannten Zeugnisse aus der Zeit der
Shoah in irgendeiner Weise systematisieren oder sinngebend harmonisieren zu wollen.

Tübingen Matthias Morgenstern

David Dambitsch, Im Schatten der Shoah. Gespräche mit Uberlebenden und
deren Nachkommen. Mit einem Vorwort von Wolfgang Benz, Berlin: Philo

Verlagsgesellschaft 2002, 345 S., kartoniert, 29,90; ISBN 3-8257-0246-4.

Der Berliner Rundfunkjournalist David Dambitsch (geboren 1959) zeichnet seit
nahezu 20 Jahren Gespräche mit Überlebenden der Shoah und deren Nachkommen auf.

Der Autor, dessen Familie während des NS-Regimes zum Teil selbst verfolgt wurde,
lässt uns in zwei Teilen an den Erinnerungen und Erfahrungen von neunzehn Überlebenden

und elf Angehörigen der zweiten Generation teilhaben. Es sind „authentische
Zeugnisse von einzigartigem Wert" (Wolfgang Benz), die im Rundfunk nur fragmentarisch

ausgestrahlt wurden.
Was ist das Besondere an diesem Buch? Es ist gewiss nicht nur das Moment des

Unvorstellbaren, das hinter den Details über das „schwerste Erlebnis" im 20. Jahrhundert

(Imre Kertész, S. 44) aufscheint. Dambitsch ist vielen seiner Gesprächspartner in
grösseren zeitlichen Abständen mehrmals begegnet. Feinfühlig und stets gut vorbereitet

sorgt er für eine Atmosphäre, in der es die jüdischen Zeitzeugen wagen, ihren trau-
matisierten Gefühlen und Gedanken freien Lauf zu lassen. Dambitschs journalistischer
Beharrlichkeit ebenso wie der Auswahl seiner wortkundigen (und prominenten)
Gesprächspartner ist es zu danken, dass die Gespräche nie ins Beliebige abgleiten, sondern
die fruchtbarsten Potentiale der „oral history" zur Entfaltung bringen - ein notwendiger
Beitrag gegen das Vergessen im 21. Jahrhundert.

Das Buch besticht auch durch seine sorgfältige editorische Arbeit: Jedes Interview
beginnt mit einer knappen Einleitung, die einen ersten Zugang zu Herkunft, Prägung
und biographischem Schicksal des Gesprächspartners anbahnt. Bibliographische
Fussnoten und sachkundige Erläuterungen erleichtern dem interessierten Laien das Verstehen

komplizierter Zusammenhänge; insofern eignet sich das Buch auch für die
historisch-politische Bildungsarbeit.

Kann es angesichts des zur Sprache gekommenen Grauens legitim sein, nach Trost
oder gar Sinn in der Sinnlosigkeit zu suchen? Die Antwort darauf wird immer auch

vom lebensgeschichtlichen Standort des Fragestellers abhängig sein. So betont der
Utrechter Rabbiner Edward van Voolen: „Die Erinnerung an die Vergangenheit und die

Verfolgung ist Teil unserer Existenz, aber nicht der einzige Teil. Jüdische Geschichte ist
viel länger, die jüdische Erfahrung ist viel länger, und die Shoah ist nicht das einzig
prägende Element im Judentum" (S. 343 — 344). Und dennoch: Den Überlebenden
und ihren Kindern bleibt das fortwährende „Pflichtgefühl", von den Ermordeten und
den Mördern zu sprechen - eine Last, die ihnen niemand abnehmen kann.

Berlin Martin Kloke

91



Ruth Kartun-Blum (ed.), Me'ayin nahalti et shiri? [hebr.; englischer
Nebentitel: Writers and Poets on Sources of Inspiration], Tel Aviv 2002, 335 S.,

ILS 88,-; ISBN 965-511-116-4.

Auf die im Titel genannte Bialik-Zeile mit der Frage nach der Inspirationsquelle für das

eigene Schreiben geben in diesem Sammelband fünfzehn israelische Schriftstellerinnen
und Schriftsteller eine autobiographische Antwort. Die Beiträge sind das Resultat zweier

von der Herausgeberin, der Jerusalemer Literaturwissenschaftlerin Ruth Kartun-Blum,
organisierter Vorlesungsreihen an der Hebräischen Universität, von denen die zweite in
besonderer Weise das Verhältnis zur jüdischen Bibel zum Inhalt hatte.

Die Aufsätze eröffnen den Blick auf die „israelische Erfahrung" („hawaya yisraelit"),
die von einem hierzulande nicht mehr bekannten öffentlichen Dialog mit der Leserschaft

geprägt ist, und sie zeigen ein Literaturleben, zu dem - in hebräischer Ubersetzung!

- die Auseinandersetzung mit allen wichtigen Autoren der Weltliteratur gehört.
So äussert sich, um nur dieses Beispiel zu nennen, Ruth Almog („Meine Bücherei", S.

77-99), von der in deutscher Sprache die Romane Der perfekte Liebhaber (1999) und
Meine Reise mit Alex (2002) erschienen sind, zu den Übersetzungen der Werke solch
unterschiedlicher Autoren wie Arthur Köstler, Stefan Zweig und Hermann Hesse, aber
auch Knut Hamsun und Ivan Turgenev und — natürlich — Leo Tolstoi. Ein besonderer

Vorzug des Bandes ist, dass neben den bekannteren Autoren (vor allem David Grossmann,

„Bücher, die mich gelesen haben": S. 33-46; Yoram Kaniuk, „Die Geschichten,
die zu meiner Geschichte wurden": S. 65-74; Chaim Becer: S. 195-220) auch jüngere
und hierzulande noch unübersetzte Autoren zu Wort kommen wie die aus Ungarn
eingewanderte Autorin Agi Mishol (S. 49-62) und die im Kibbutz Elon geborene
Lyrikerin Maya Bejerano (S. 223-233), die sich besonders mit dem Dramatiker Nissim
Aloni und Franz Kafka auseinandergesetzt hat. Von besonderem Interesse ist die
Biographie des in einem ultraorthodoxen Viertel Jerusalems aufgewachsenen Lyrikers Asher
Reich (Meine Autopoetik: Die Kindheit als Exil), der - als er sich die Schläfenlocken
abschnitt und sein Elternhaus verliess - von seinen Büchern nur die Bibel mitnahm.
Reich möchte nicht von Charedim („Gottesfürchtigen") und Hilonim („Säkularen")
sprechen, sondern bevorzugt stattdessen die alten Termini Hofshim („Freie") und Adu-
qim (etwa: „Gebundene"); im Rückblick auf sein Leben hat er den hebräischen
Ausdruck der hazara bishe'ela („Umkehr mit einer Frage"; Abwendung von der Orthodoxie
als Gegenbegriff zur hazara biteshuva, „Umkehr in Busse", S. 279) geprägt und berichtet,

wie die langjährige Auseinandersetzung mit der Literatur des Gebetbuches sein

späteres literarisches Schaffen beeinflusst habe. Zeruya Shalev schliesslich („Literarische
Helden lesen im Tanakh", S. 237—248) beginnt mit einer Reminiszenz an die
gleichnamige Schwester des Königs David (vgl. 1 Chr 2,16); den Plot ihrer beiden Romane,
durch die sie im deutschen Sprachraum zu einer Bestsellerautorin geworden ist —

Liebesleben (2000) sowie Mann und Frau (2001) -, führt sie dann, was für manchen Leser
überraschend sein dürfte, auf jeweilige biblische Grundmuster und Grundmotive
zurück. Zeichnungen des Künstlers Menashe Kaddishman, die jedem Aufsatz beigefügt
sind, machen das Buch zu einer bibliophilen Kostbarkeit.

Tübingen Matthias Morgenstern

92


	Rezensionen

