Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Minhag in der judischen Tradition : Uberlegungen zur Stellung des
Brauches in der rabbinischen Halacha anhand des Talmud-Traktates
Pesachim

Autor: Lehnardt, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Minhag in der jiidischen Tradition

Uberlegungen zur Stellung des Brauches

in der rabbinischen Halacha anhand
des Talmud-Traktates Pesachim

von Andreas Lehnardt”

Der Rabbiner und Wissenschaftler Manuel Joel (1826 —-1890)" soll in einer
Predigt einmal eine Anekdote zum Thema minhag aufgegriffen haben, die
auf das Anliegen der folgenden Ausfithrungen ein bezeichnendes Licht wirft.
Demzufolge soll eine Gemeinde eifrig jeden in einem Minhag-Buch verzeich-
neten Brauch beachtet, sich tiber die eigentlichen Gesetze jedoch leichtfertig
hinweggesetzt haben. Der Rabbiner der Gemeinde bittet darauthin, ihm das
lokale Minhag-Buch zu geben, um dorthinein einige ,neue minhagim“ zu
schreiben — und zwar: ,Gedenke des Schabbat-Tages, ihn zu heiligen” (Ex
20,8), ,Du sollst die Tora lernen bei Tag und bei Nacht® (Ps 1,2) und
dhnliches mehr. Als man ihn verwundert dariiber befragt, sagt er: ,Ich sehe,
dass euch der minhag tiber alles gilt, da dachte ich, wenn ihr die Gesetze als
Gesetze nicht beachtet, werdet ihr sie als minbagim eher hiiten“.?

*

Dr. Andreas Lehnardt, Institut fiir Antikes Judentum und hellenistische Religions-
geschichte, Liebermeisterstrasse 12, D-72076 Tiibingen. — Der Beitrag geht zuriick
auf einen Vortrag, der am 3. 6. 2003 auf Einladung des Fachbereichs fiir Evange-
lische Theologie der Universitit Mainz gehalten wurde.

1" Vgl. zu ihm den Artikel Joel, Manuel, in: C. RotH et al. (ed.), Encyclopaedia

Judaica. Band X, Jerusalem 1971, Sp. 134 -135.

2 Zidert nach M. Sterr, Der Kampf gegen den Minhag, in: Ost und West. Illustrierte
Monatsschrift fiir das gesamte Judentum 8/7 (1908), S. 437—448, dort S. 446—447;
siche dann auch ]J. CarLEBACH, Wesen und Wertung des Minhag in Israel, in:
Jeschurun 14 (1927), S. 329-351, dort S. 34 (Nachdruck in: J. CARLEBACH, Aus-
gewiihlte Schriften. Band I, ed. mit einem Vorwort von H. H. ConeN von M. Gir-
Lis-CARLEBACH, Hildesheim, New York 1982, S. 469-491). In den mir zuging-
lichen Predigtsammlungen von M. JoeL konnte ich die erwihnte Anekdote nicht
nachweisen; vgl. M. JoEL, Predigten aus dem Nachlaff, 2 Binde, ed. A. EcksTEIN/B.
Z1EMLICH, Breslau 1894.

)



In dieser unbeglaubigten Erzihlung wird ironisierend auf den Punket ge-
bracht, dass dem minhag, dem Brauch — das Wort ist von der Wurzel n-h-¢
(,fithren®, ,lenken®, ,sich betragen®) abzuleiten — im rabbinischen Judentum
eine Bedeutung beigemessen werden kann, die die Autoritit der Gebote
abrogiert und den minhag der schriftlichen und miindlichen Tora gleichstellt,
wenn nicht sogar iiberordnet. Zwar ist hier schon vom Gebrauch von so-
genannten Minhag-Biichern die Rede, einer relativ spiten, wohl erst mit dem
11. Jahrhundert einsetzenden Entwicklung,”’ auf die wir im Verlauf dieser
Ausfiihrungen nicht genauer eingehen kénnen. Doch reflektiert in dieser
Anekdote auch ein alter innerjiidischer Konflikt, der im Verlaufe der Ge-
schichte der Erforschung der Halacha zwischen Orthodoxen, Konservativen
und Liberalen immer wieder eine Rolle gespielt hat:* der Zwiespalt zwischen
der sich in den Quellen spiegelnden Autoritit des (anonymen) Brauches und
der Autoritit der Rabbinen.

Wenn ich im folgenden anhand einiger Stellen aus dem Traktat Pesachim,
dem Traktat iiber die Pesach-Opfer bzw. die Pesach-Feiern, Beobachtungen
zur besonderen Stellung des minhag innerhalb der rabbinischen Halacha,
also jenes Religionsgesetzes, welches aus der sich nach der Tempelzerstérung
des Jahres 70 formierenden rabbinischen Bewegung hervorgegangen und in
Talmud und Midrasch aufgezeichnet worden ist, vorlege, bin ich mir inso-
fern der innerjiidischen Brisanz des Themas bewusst. Dariiber hinaus ist zu
bedenken, dass dem Thema ,,Brauch® auch von christlichen Forschern un-
terschiedlicher Konfession auf sehr unterschiedliche Weise Aufmerksamkeit
geschenkt wurde und wird.’

3 Siehe dazu H. PoLrack, An Historical Explanation of the Origin and Development
of Jewish Books of Customs (Sifre Minhagim): 1100 —1300, in: Jewish Social Studies
49 (1987), S. 195-216; dann auch J. TaBory, Minhagim Books, in: R.].Z. WERr-
BLOwsKY et al. (ed.), The Oxford Dictionary of Jewish Religion, Oxford 1997, S. 466.

4 Vgl. dazu etwa den oben erwihnten Beitrag von J. CARLEBACH in der Zeitschrift der
»Austrittsorthodoxie® Jeschurun. Siehe ausserdem die ebenfalls aus orthodoxer Sicht
verfassten Beitrige von M. L. BamBERGER, Uber die Entstehung falscher Minhagim,
in: Jeschurun 5 (1918), S. 664 —672; 1. UnNa, Uber den Minhag, in: Jeschurun 10
(1925), S. 463—479. Eine ,liberalere” Sichtweise spiegeln dagegen die Beitrige von
A. GUTMANN (siche unten Anm. 10).

> Vgl. dazu etwa die aus katholischer Sicht geschriebene Darstellung von W. Har-
TINGER, Religion und Brauch, Darmstadt 1992, S. 5ff. Auffillig ist auch, dass erst ab
der 4. Auflage der Religion in Geschichte und Gegenwart ein Eintrag zu dem Thema
»Brauch® zu finden ist. Anders dagegen im Lexikon fiir Theologie und Kirche. Siehe
L. PerzoLpT, Brauch, in: H.D.BEtz et al. (ed.), Religion in Geschichte und Gegen-
wart. Handwirterbuch fiir Theologie und Religionswissenschafi. Band 11, Tibingen
42000, Sp. 1737, dann auch die Artikel ,Gewohnheit/ Gewohnheitsrecht® in den
neueren Auflagen des Lexikonl[s) fiir Theologie und Kirche. Vgl. auch H. G. PEREL-

38



minhag in der vor-rabbinischen jiidischen Tradition

Bevor es sich jedoch lohnen wiirde, solche Gedanken zu vertiefen, seien hier
zunichst einige Beobachtungen zum Begriff und zur Stellung des minhag in
der frithen jiidischen Tradition entfaltet. Im biblischen Hebriisch, in dem
die Form minhag nur einmal belegt ist,° wird sie noch nicht mit der spezi-
fischen Bedeutung ,Brauch® verwendet und auch nicht im Unterschied zu
derek eretz, dem Begriff, der von den Rabbinen dann als Bezeichnung fiir
lokale oder regionale ,,Sitte” eingefiihrc wurde.® Eindeutig handelt es sich bei
dem Wort minhag im Sinne von ,Brauch” um eine nach-biblische Prigung,
die sich vor allem im rabbinischen Hebriisch und Aramiisch findet,” auch
wenn das Phinomen ,Brauch® selbst auch im biblischen und nach-bibli-
schen Schrifttum Erwihnung findet und private und gemeinschaftliche
Briuche sogar schon innerhalb der Bibel als Grundlage von Gesetzen ge-
nannt werden.'

Dass bereits in der hebriischen Bibel Briuche vorausgesetzt werden, kann
aus zahlreichen Stellen erschlossen werden: So etwa aus Rut 4,7, wo be-
schrieben wird, dass der Austausch eines Schuhs die Befreiung von der Le-
viratsehe bestitigt, ein Brauch von alters her in Israel, wenn jemand eine
Sache bekriftigen wollte. In Jer 32,6—7 wiederum werden die genauen Ein-
zelheiten einer Transaktion von Grundbesitz geschildert, etwa die Unter-

MUTTER, Gewohnheit/ Gewohnheitsrecht II. Judentum (Minhag), in: G. Krausk et
al. (ed.), Theologische Realenzyklopiidie. Band XIII, Berlin, New York 1984, Sp.
245-248.

6 Vgl. 2 Kén 9,20; dort noch in der Bedeutung von ,treiben®, , fithren®.

7 Vgl. dazu A. Perts, Der Minhag im Talmud, in: M. Brann et al. (ed.), Festschrift zu
Israel Lewy’s siebzigstem Geburtstag. Band 11, Breslau 1911 (Nachdruck Jerusalem
1972) (= Analecta Poznanskia 8.8), S. 66—-75, dort S. 66-67.

8  Zur Differenzierung von Sitte und Brauch vgl. etwa A. PipER, Ethik und Moral.
Eine Einfiihrung in die praktische Philosophie, Miinchen 1985, S. 18 -21; dann auch
M. WeBkeRr, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriff der verstehenden Soziologie, Tiibin-
gen °1976, S. 15.

9 Wobei sich der spezifische Gebrauch des Wortes minhag im Sinne von ,,Brauch® im
rabbinischen Hebriisch vielleicht aramiischem Einfluss verdankt. Vgl. dazu bereits
C. ALBECK, Einleitung in die Mischna, Berlin, New York 1971 (= Studia Judaica 6),
S. 334; M. Soxovrork¥, A Dictionary of Jewish Palestinian Aramaic of the Byzantine
Period, Jerusalem #1992, S. 317.

10° Vgl. A. Gurrmann, Der Minhag der Bibel im Spiegelbild des Talmud. Ein Beitrag
zur Geschichte der miindlichen Lehre, in: E. TAuBLER (ed.), Festschrifi fiir Leo
Baeck, Berlin 1938, S. 55-65; A. GurrmanNn, Die Stellung des Minhag im
Talmud, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 83 (1939),
S. 226-238.

29



schrift unter die Ubertragungsurkunde und deren Ablage in einem irdenen
Gefiss. Auch dies deutet auf eine gewohnheitsrechtliche Praxis, die jedoch
durch kein Gesetz der Bibel vorgegeben ist."

Ebenso kennen und erwihnen die sogenannten zwischentestamentlichen
Schriften, die jiidischen Schriften aus hellenistisch-romischer Zeit, den
Brauch als rechtsstiftendes Element, ohne dass in ithnen das Phinomen mit
einem iibergreifenden Terminus belegt wire oder sich eine tiefer gehende
Reflektion dariiber finden liesse. Fiir die griechischsprachige Diaspora und
auch im Hinblick auf das Griechisch des Neuen Testaments wird als Aqui-
valent zu minhag meist auf das griechische #80¢ verwiesen, ohne dass dieses
Wort an allen Stellen genau dem entsprechen wiirde, was mit Brauch im
rabbinischen Sprachgebrauch gemeint ist.

Bereits im klassischen Griechisch scheint das Wort #30¢ mit der Bedeu-
tung ,,Brauch® konnotiert worden zu sein, und dies sicherlich, bevor sich
daraus die unserem Sprachgebrauch niherliegende Bedeutung im Sinne der
aristotelischen Disziplin ,,Ethik® entwickelte. In den Makkabierbiichern 12
kann so z. B. auf #80og als auf den durch die Vorviter gegebenen Brauch und
somit als die lebensgestaltende Norm verwiesen werden. Andere Belege aus
dem hellenistisch-jiidischen Bereich, aber auch aus dem Neuen Testament
deuten dariiber hinaus einerseits auf eine wechselseitige Beziehung zu den
griechischen Konzepten von #80¢,"” andererseits auf die besondere Geltung,
die auch das vor-rabbinische Judentum dem Brauch in seinen diversen Be-
ziigen zum offenbarten Recht, der Tora, auf gewissen Gebieten zugestand.

Deutlich zu belegen ist die Geltung des Brauches auf gewissen Gebieten
auch in einer christlichen Quelle wie dem Johannes-Evangelium, wo es bei-
spielsweise heisst, Juden befolgten besondere Beerdigungsbriuche.' Auch
das chronologisch frithere lukanische Werk verweist des 6fteren auf jiidische
Briuche — z.B. auch auf Briuche am Pesach-Fest, mit denen wir uns im
folgenden noch befassen werden."

Doch méchte ich hier auf die Untersuchung der frithen Belege fiir die
Stellung des Brauches in den jiidischen Literaturen der Antike nicht weiter
eingehen. Offensichtlich ist, dass das Phinomen Brauch innerhalb der ha-
lachischen Abschnitte der rabbinischen Literatur, sei es mittels des speziellen

11" Vgl. H. G. PERELMUTTER, Gewohnheit/ Gewohnheitsrecht, S. 245.

12 Vgl. 2 Makk 11,25. Siehe auch 4 Makk 18,5.

13 Vgl. dazu etwa B. SCHRODER, Die ,viterlichen Gesetze". Flavius Josephus als Vermitt-
ler von Halachah an Griechen und Romer, Tiibingen 1996 (= Texte und Studien zum
Antiken Judentum 53).

14 Vgl. Joh 19,40.

15 Vgl. Lk 2,42.

40



Terminus minhag oder eines verwandten Ausdrucks wie nohag oder Verbfor-
men wie hinhig, einen viel breiteren Raum einnimmt, als wir dies anhand
anderer antiker jiidischer Quellen wie etwa auch anhand der Texte aus den
Héhlen vom Toten Meer '® belegen konnen."” Und allein diese Beobachtung
rechtfertigt meines Erachtens eine kurze gesonderte Betrachtung, wie die
Rabbinen dieses so eng mit dem Entstehen von Recht verkniipfte soziale
Phinomen interpretiert und in ihr Denken integriert haben.

Zunichst seien einige allgemeine Hinweise zum minhag in der rabbini-
schen Uberlieferung gegeben. In einem weiteren Schritt wird dann nach den
spezifischen Unterschieden der Bewertung des minhag in einigen Stellen des
Traktates Pesachim gefragt, in jenem Traktat also, in dem sich die meisten
relevanten Aussagen und Abschnitte fiir unsere Fragestellung finden.

minhag bei den Rabbinen

Es diirfte bereits aus dem eingangs Gesagten deutlich geworden sein, dass die
rabbinische Literatur — im Unterschied etwa zur kontemporiren romischen
Rechtsliteratur ** — keine systematische Lehre des Brauches bietet, ja selbst
die spiteren, oben erwihnten minhag-Biicher aus mittelalterlicher Zeit ent-
falten keine Theorie oder ein Regelwerk des minhag, sondern bemiihen sich
vor allem, Briuche zu sammeln und zu erkliren."” Will man einen Uberblick
tiber die Stellung des minhag in der rabbinischen Literatur gewinnen, ist man
daher darauf angewiesen, einzelne Stellen aus ihren Kontexten heraus zu
analysieren und darauthin zu befragen, welche Rolle in ihnen die Erwidhnung
eines minhag fiir sich genommen spielt, d. h. wie in ihnen auf das Phinomen
minhag eingegangen wird. Wie ist z. B. zu verstehen, wenn darauf hingewie-
sen wird, dass an bestimmten Orten oder von spezifischen Berufsgruppen
unterschiedliche Briuche gepflegt werden?

16 Vgl. die sogenannte Damaskusschrift 19,3 (Ubersetzung in: J. Maier, Die Qumran-
Essener: Die Texte vom Toten Meer. Band 1: Die Texte der Hioblen 1—3 und 511,
Miinchen, Basel 1995, S. 33). Zu dieser Erwihnung von minhag in Schriften vom
Toten Meer vgl. A. STeUDEL, Ehelosigkeit bei den Essenern, in: J. FrRey/H. Ste-
GEMANN (ed.), Qumran Kontrovers: Beitrige zu den Textfunden vom Toten Meer,
Paderborn 2003 (= Einblicke 6), S. 115124, dort S. 117-118 mit Anm. 8.

17" Fiir weitere Belege vgl. etwa H. Preisker, Ethos, in: G. KitTEL et al. (ed.), Theo-
logisches Wirterbuch zum Neuen Testament. Band 11, Stuttgart 1935, S. 370-371;
dann auch B. SCHRODER, Die ,viterlichen Gesetze®, S. 3ff.

18 Vgl. dazu etwa ]J. RANFT, consuetudo, in: E. DassmanN et al. (ed.), Reallexikon fiir
Antike und Christentum. Band III, Stuttgart 1957, S. 382-387; siche auch B.
ScHMIEDEL, Consuetudo im klassischen und nachklassischen rimischen Recht, Graz,
Kéln 1966 (= Forschungen zum rémischen Recht 22).

19 Vgl. dazu H. Porrack, Historical Explanation, S. 208.

41



Menachem Elon, der die bislang umfassendste, wenn auch sehr sche-
matische und nicht immer konsequent historische Ubersichtsdarstellung
iiber das jiidische Recht vorgelegt hat, kommt zu dem an Einzelbeispielen
verifizierten Ergebnis, dass der minbag innerhalb des rabbinischen Rechtes
hauptsichlich mit drei Funktionen in Verbindung gebracht wird:*

a. Ein minhag kann in gewissen Fillen festlegen, welche Halacha zu akzep-
tieren ist — etwa in Fillen, in denen eine Halacha zweifelhaft ist. So heisst
es z. B. im Traktat Berakhot, dass man, wenn eine Halacha im Gerichts-
hof umstritten ist, etwa beziiglich der richtigen Formulierung des Segens-
spruches, der iiber das Trinken von Wasser zu sprechen ist, nach draussen
gehen und schauen soll, wie die Offentlichkeit zu verfahren pflegt.”’ Bei
unklarer Halacha-Anwendung konnte demnach das Gewohnheitsrecht
den Ausschlag geben.

b. minhag kann ausserdem existierendes Recht erginzen, wenn neue, zeit-
bedingte Fragen autkommen, die das alte Recht nicht kennen konnte. So
heisst es etwa im Traktat Pe’z (Ackerecke) des palistinischen Talmud,
dass man die Absonderung des Zehnten von der Frucht des vierten Jahres
(neta“ revi‘i) nach dem Brauch der Gemeinde regeln kann.”

c. minhag kann schliesslich neue Normen etablieren, die dem bestehenden
Recht entgegenstehen, und kann existierendes Recht aufheben, etwa in
bezug auf zivilrechtliche Fragen wie die Durchfithrung der Leviratsehe.”

Ahnlich dem Befund fiir consuetudo im réomischen Recht kann man an-
hand rabbinischer Uberlieferungen also differenzieren zwischen (a.) minhag,
der iiber Halacha entscheidet, (b.) minhag contra legem und (c.) minhag
praeter legem bzw. secundum legem, also minhag, auf den an Stellen verwiesen
wird, an denen es keine Halacha gibt.** Am bemerkenswertesten und ange-
sichts der immer noch verbreiteten Darstellungen des rabbinischen Juden-

20 Vgl. M. Evon, Jewish Law. History, Sources, Principles, Ha-Mishpat ha-ivri, trans-
lated from the Hebrew by B.A Auerbach and M.]. Sykes. Band II, Philadelphia,
Jerusalem 1994, S. 896. Fiir einen weiteren knappen Uberblick vgl. noch E.E.
UrBAcH, The Halakbah. Its Sources and Development, translated from the Hebrew
by R. Posner, Tel Aviv 1996, S. 31—-41; dann auch Y. GARTNER, The Development
of Custom in the World of Halakha [hebr.], Jerusalem 1995.

21 Vgl. bBer 45a; bEr 14b.

22 Vgl. jPea 7,6 (20c) mit einer Parallele in jMSch 5,3 (56b). Fiir eine Ubersetzung
vgl. G.A. WEWERS, Pea — Ackerecke, Tiibingen 1986 (= Ubersetzung des Talmud
Yerushalmi 1/2), S. 185.

23 Vgl. jJeb 12,1 (66a); siche dazu M. ELoN, Jewish Law. Band II, S. 907—-908.

24 Vgl. hierzu auch den knappen Uberblick bei B. D Vrigs, Toledot ha-Halacha, Tel
Aviv 1966, S. 157ff.

42



tums als ,Gesetzesreligion® % am wichtigsten scheint mir dabei der Befund zu

sein, dass einige Stellen dem minhag gewissermassen sogar ,offenbarenden®
Charakter zugestehen, ihn teilweise also hoher als rabbinisch-fixierte Halacha
stellen oder ihn zumindest als gleichwertig betrachten.

In zwei Abschnitten, die nur im Talmud Jeruschalmi, also in jenem
Talmud, der um das Jahr 400 n. Chr. in Palistina redigiert wurde, iiberliefert
werden, findet sich dann in bezug auf arbeits- bzw. zivilrechtliche Fragen —
wie die Befreiung eines Sklaven von Arbeit und die Durchfithrung der Cha-
litza (des Schuhausziehens) im Verlaufe der Zeremonie anlisslich der Be-
freiung von der Schwagerehe — sogar der Satz: ,Der minhag kann die
(bestehende) Halacha auflésen®, ha-minhag mevattel et ha-halacha.*®

In diesem in seiner Rezeptionsgeschichte oft ohne den dazugehérigen
Kontext zitierten ,Wanderlogion® 7 kommt vielleicht am pointiertesten zum
Ausdruck, auf welche Weise sich die palistinische halachische Tradition von
der spiteren babylonischen, im Talmud Bavli festgehaltenen Sichtweise un-
terscheidet. Deutlich belegt er fiir das palistinische Judentum eine positivere
Beriicksichtigung des minhag gegeniiber Halacha, wihrend sich in babylo-
nischen Quellen nur sehr zuriickhaltende Aussagen iiber den Einfluss des
minhag auf die Halacha-Festlegung finden und im Bavli der Vorrang der
Halacha und dann auch der Bibelauslegung bzw. der hermeneutisch kon-
trollierten Exegese hervorgehoben wird.*

Dabei ist zu beachten, dass ein minhag auch in den palistinischen Quel-
len hiufig nur im Hinblick auf Erschwerungen eines zu beobachtenden Ge-
botes Erwihnung findet. Erleichterungen, wie vor allem von orthodoxen

25 Siehe dazu etwa die allgemein gehaltenen Bemerkungen von K.E. GROZINGER,
Gezwungen, die Welt zu erhalten — Deutungen von Tora und Gesetz im Judentum,
in: U. KerN (ed.), Das Verstindnis des Gesetzes bei Juden, Christen und im Islam,
Miinster 2000 (= Rostocker Theologische Studien 5), S. 9-26.

26 Vgl. jJeb 12,1 (12¢) und jBM 7,1 (11b). Siehe auch den nach-talmudischen Traktat
Soferim 14,16 (ed. HicGer S. 271), dann auch das Zitat in der Schrift des mit-
telalterlichen babylonischen Gelehrten Pirqoi ben Baboi, in: L. GINzBERG, Genizah
Studies in Memory of Doctor Solomon Schechter. Band 11: Geonic and Early Karaitic
Halakah, New York 1929, S. 559—560. Zur Deutung dieses Satzes, der auf wenige
Bereiche des Rechts angewandt wurde, vgl. A. GurT™MANN, Stellung, S. 227 -228;
M. EroN, Jewish Law. Band 1II, S. 907-908; D. SperBER, Minhag Jisra’el Tora hu,
in: D. SPERBER, Minhage Jisra’el. Band 1, Jerusalem 1993, S. 235-237; B. Lik-
sHITZ, Minhag mevattel le-Halacha, in: Sinai 86 (1980), S. 178 —184.

27 Vgl. zu dieser formalen Kennzeichnung G.A. WEwErs, Probleme der Bavot-
Traktate. Ein redaktionskritischer und theologischer Beitrag zum Talmud Yerushalmi,
Tiibingen 1984 (= Texte und Studien zum Antiken Judentum 5), S. 164.

28 Vgl. bEr 62b; bSuk 44b; siehe aber auch die Jeruschalmi-Stellen bei A. GurT™MANN,
Stellung, S. 232-233.

43



Interpreten des Quellen-Befundes hervorgehoben worden ist, wurden von
den Rabbinen dagegen nie direkt aufgrund eines minhag begriindet, auch
wenn man Halacha durch den Hinweis auf einen minhag stiitzen konnte
und sich in spiteren, von palistinischer Halacha beeinflussten Quellen, wie
dem erwihnten Traktat Soferim, der Satz findet, eine Halacha sei erst dann
als giiltige Halacha anzunehmen, wenn sie minhag geworden ist* — ein Satz,
welcher iibrigens eine bemerkenswerte Parallele bei dem rémischen Juristen
Ulpian (gestorben 223 n.Chr.) hat, von dem der Spruch iiberliefert wird:
wMores sunt — tacitus consensus populi, longa consuetudine inveteratus”.>°

Wichtiger fiir das rabbinische Rechtsdenken ist dabei der Grundsatz, dass
eine rabbinisch fixierte Halacha durch den minhag ,des Ortes” (minhag ha-
magom) verdringt werden kann.’' Dieser ,,Ortsbrauch® wird zuweilen auf
besonders hervorragende Mitglieder einer Gemeinschaft zuriickgefiihrt; in
den weitaus meisten Fillen wird jedoch auf den anonymen minhag eines
Ortes oder einer Gruppe verwiesen, das soziale Umtfeld, in dem ein solcher
Brauch entscheidende Bedeutung erhielt, also nicht genauer kenntlich ge-
macht. Der minhag tritt uns somit oftmals als Grosse sui generis in den
halachischen Diskussionen gegeniiber, ohne dass sich aufgrund der rabbini-
schen Angaben erkennen liesse, ob es sich um ,rabbinische® minhagim han-
delt oder um solche, die von nicht-rabbinischen jiidischen Gruppierungen
vertreten worden sind.

Allgemein wird dabei davon ausgegangen, dass das Verhiltnis von minhag
zu Halacha eindeutig dahingehend geklirt war, dass der minhag der Halacha
untergeordnet war.”” Der Gedanke ,,minhag 16st die Tora auf “, welcher nur
im Jeruschalmi (und spiteren Schriften) belegt ist, hatte demnach — so wird
zumeist angenommen — theoretische Bedeutung und wurde nur auf wenige
Spezialfragen, insbesondere des Zivilrechtes, angewandt. Er konnte keines-
falls dafiir herangezogen werden, ilteres Recht durch neue minhagim ausser
Kraft zu setzen. Der minhag erscheint insofern meist dort, wo er Erschwe-
rendes hinzufiigt; an keiner Stelle wird er als Grund fiir eine Erleichterung
angefiihrt. Nur ein erschwerender minhag konnte zur Halacha erhoben wer-
den; gelegentlich tritt er dann jedoch auch an die Seite der Halacha, und
einige Male kann ein minhag somit als iiber einer Halacha stehend erscheinen.

29 Vgl. Soferim 14,16 (ed. HiGGER S. 270): ,we-nahagu ha-‘am sche-ejn halacha niq-
ba‘at ‘ad sche-jehe minhag”, ,Und das Volk pflegte (so zu verfahren, dass) keine
Halacha als festgelegt gilt, solange sie nicht minhag geworden ist.

30 Vgl. Ulpianus, epit. 1,4. Siche dazu auch E.E. UrsacH, Ha-derascha ke-jesod
ha-Halacha u-ve‘ajat ha-soferim, in: E.E. UrBacH, The World of the Sages. Col-
lected Essays [hebr.], Jerusalem 1988, S. 53.

31 Vgl. A. GurT™mANN, Stellung, S. 235 mit Verweis auf jKet 5,3.

32 Vgl. dazu die thesenartige Zusammenfassung von A. GUTTMANN, Stellung, S. 238.

41



minhag im Traktat Pesachim

Wie sind diese Ergebnisse der Beschiftigung mit dem minhag in der rabbi-
nischen Uberlieferung vor dem Hintergrund des Traktates Pesachim (Pesach-
Opfer bzw. Pesach-Feiern) zu bewerten? Gehen wir vom vierten Kapitel des
Trakrates tiber die Pesach-Opfer aus, so wird anhand der Mischna bzw. auch
der Tosefta, in der vielleicht die urspriinglichere Anordnung der Halachot
erhalten ist,” wiederum das bislang Erkannte deutlich: Bereits die frithen
rabbinischen Traditionen, die vielleicht bis in vor-mischnische Zeit zuriick-
reichen, riumen dem Brauch des Ortes eine entscheidende Stellung ein. In
mPes 4,1 heisst es:

~Wer von einem Ort, an dem man (bis zum Mittag des 14. Nisan Arbeit) verrichtet,
an einen Ort geht, an dem man keine verrichtet, oder wer von einem Ort geht, an
dem man keine (Arbeit) verrichtet, an einen, an dem man welche verrichtet, dem
legt man die Erschwerungen des Ortes auf, aus dem er gezogen ist, wie auch die
Erschwerungen des Ortes, in welchen er gekommen ist. Doch (auf keinen Fall)
sollte man (vom lokalen Brauch) abweichen — wegen der Streitigkeiten,** [d. h.,
um Streitigkeiten zu vermeiden].

Diese anonym iiberlieferten Sitze, die sich mit der Frage befassen, ob
man am Riisttag des Pesach-Festes, dem 14. Nisan, bis zum Mittag arbeiten
darf oder nicht — eine Frage, die unmittelbare Auswirkungen auf die Beob-
achtung der fiir das Pesach-Fest unbedingt einzuhaltenden Gebote wie dem
des Fortschaffens des Sauerteigs aus dem Hause hat —, unterstreichen die
gemachten Beobachtungen: Die Rabbinen verlangten nicht bedingungslos
die Durchsetzung ihrer Halacha, sondern gestanden in Grenzfillen dem lo-
kalen minhag die Entscheidung zu, wie zu verfahren sei.

Zu beachten ist nun allerdings, dass sich bereits im palistinischen
Talmud Widerspruch gegen diese scheinbar allzu nachgiebige Haltung fin-
det. So heisst es in einem Einwand in jPes 4,1 (30d):”

33 Vgl. dazu etwa S. FRIEDMAN, Tosefta Atigta. Pesah Rishon. Synoptic Parallels of Mish-
na and Tosefta Analyzed with a Methodological Introduction [hebr.], Ramat-Gan
2002, S. 352ff.

34 Im hebriischen Text des verbreiteten Druckes steht hier ,,mi-pene ha-machaloger”,
die iltesten vollstindigen Manuskripte der Mischna Handschrift Kaufmann und
Handschrift Parma sowie ein Einbandfragment aus Modena, ASCMO fr. ebr. 50
(vgl. G.B.-A. ZarraTi, Addenda to a Mishna Manuscript from Italy [hebr.], in:
lItalia 11 [1994], S. 9-38, dort S. 21 mit Anm. 21) lesen dagegen im Plural
~mi-pene ha-machlagor”, ;wegen der (unterschiedlichen) Gruppierungen®, die aus
den Meinungsverschiedenheiten entstehen kdnnten. Zur Bedeutung von machaloget
im Sinne von ,Streitigkeit“ vgl. bereits mAv 5,17; siche auch bPes 51b.

35 Vgl. jPes 4,1 (30d); 10,6 (37d); jRHSch 4,5(6) (59¢); Jalqut Quntres Acharon 82. —

45



»Rabbi Schimon ben Lagis fragte Rabbi Jochanan: Und miisste es nicht verboten
sein, (unterschiedlichen Briuchen an unterschiedlichen Orten zu folgen, wie in
mPes 4,1 beschrieben, und zwar) wegen des Verbotes des ,ihr sollt keine Gruppie-
rungen (mit unterschiedlichen Regeln) bilden® — /o titgodedu (Dtn 14,1)?0%¢]

Sagte Rabbi Jochanan zu ihm: (Dieses Verbot, keine Gruppierungen zu bilden,
bezieht sich nur auf den) Fall, dass einige (ihre Halacha) nach der Schule Scham-

mais richten und andere (ihre Halacha) nach der Schule Hillels*.*’

Wihrend sich in dieser Diskussion der Mischna noch eine gewisse Fle-
xibilitit gegeniiber dem minhag zeigt, wird dies dann in der Gemara des
Babylonischen Talmud zur Stelle, der etwa 200 Jahre nach dem Jeruschalmi
fixiert wurde, ganz anders gesehen: In bPes 51b wird dazu ausgefiihrt, dass,
gleich welcher Brauch an einem Ort befolgt wird — etwa der Brauch, am 14.
Nisan zu arbeiten oder nicht —, in jedem Fall der Halacha gefolgt werden
sollte, die besagt, dass man sich so verhalten solle, wie man an seinem Ort
handele, d.h. an dem Ort, von dem man kommt und an den man zuriick-
zukehren gedenkt. Der Einfluss des minhag ha-magom wird in der babylo-
nischen Erklirung der Mischna also relativiert, und das Motiv der Vermei-
dung von Streitigkeiten wird hier interessanterweise nicht mehr aufgegriffen;
diese Frage scheint zur Zeit der Bavli bereits weniger wichtig gewesen zu
sein. Nur wenn es sich nicht vermeiden lasse, so erliutern die mirttelalterli-
chen Kommentatoren der Stelle, solle man seinen minhag aufgeben und auf
die Verrichtung von Arbeit verzichten.”® Schliesslich kdnne es sein, dass der
Verzicht auf Arbeit an einem Ort nur aus Trigheit erfolge, nicht jedoch mit

Die Ubersetzungen hier und im folgenden basieren auf den Textzeugen, die ediert
wurden in: P. ScHArer/ H.-]. BEckER (ed.), Synopse zum Talmud Yerushalmi. Band
I1/1-4: Ordnung Mo‘ed: Shabbat, ‘Eruvin, Pesahim und Yoma, Tiibingen 2001 (=
Texte und Studien zum Antiken Judentum 82), S. 141. Vgl. auch A. LEnNarDT,
Rosh ha-Shana — Neujahr, Tiibingen 2000 (= Ubersetzung des Talmud Yerushalmi
11/7), S. 154 —155; A. LEHNARDT, Pesahim — Pesahopfer, Tiibingen 2004 (= Uber-
setzung des Talmud Yerushalmi II/3), S. 127-128.

36 Der Vers Dtn 14,1 wird iiblicherweise mit ,macht keine Schnitte® (als Trauer-
brauch) iibersetzt. Von den Rabbinen wurde der Vers jedoch als Hinweis darauf
verstanden, dass man keine Gruppierungen bzw. Abspaltungen (/o ta‘asu aggudot
aggudot”) bilden sollte, in denen unterschiedliche Halachot vertreten werden. Zur
Deutung von Dtn 14,1 vgl. auch SifDev Re’e 96 (ed. FINKELSTEIN S. 158); SifDev
Zot ha-beracha 346 (ed. FINKELSTEIN S. 403); dann auch bJeb 13b—-14a. Zum
Ganzen vgl. noch Y. Guiat, Studies in the Development of the Halakha [hebr.],
Ramat-Gan 1992, S. 161-166.

37" D.h., nur in dem Fall, dass sich zwei Gruppierungen auf die alten Schulen aus der
Zeit des Zweiten Tempels berufen, sind sie dazu angehalten, ihre unterschiedlichen
Positionen zu iiberdenken.

38 Vgl. den Raschi zugeschriebenen Kommentar zu bPes 51b sub voce ,Rabba amar;
Tosafot ebenda sub voce ,kol“.

46



dem hoheren Ziel, die Gebote genau zu befolgen. Oder wie es dazu im Bavli
lapidar heisst: ,Wer weiss denn, wie viele Miissigginger es auf dem Markte
gibez“ ¥

Die im Jeruschalmi erkennbare Tendenz, dem minhag einen gewissen
Freiraum im Hinblick auf die Halacha-Findung einzuriumen, ist dann auch
in einem weiteren Abschnitt der Gemara aus dem vierten Kapitel des Trakea-
tes Pesachim zu beobachten. Jeruschalmi Pesachim 4,1 (30d) horen wir da-
von, dass die Fischer von Tiberias, die Graupenmiiller von Sepphoris und
die Griitzenmacher von Akko es erschwerend auf sich nahmen, an einem
Halbfeiertag wie dem 14. Nisan nicht zu arbeiten. Dagegen wird dann der
Einwand vorgetragen, dies sei nur fiir die Graupenmiiller und die Griitzen-
macher zulissig, weil man sich mit ihren Produkten rechtzeitig vor dem Fest
eindecken konne, wihrend dies fiir die Fischer unzulissig sei, weil gerade
Fisch nur unmittelbar am Festtag selbst frisch zubereitet werden kénne; ein
Festmahl ohne Fisch jedoch wiirde die unbedingt einzuhaltende Festtags-
freude schmilern.®

An diesem Beispiel zeigt sich meines Erachtens sehr schon, dass es die
Rabbinen offenbar mit einer Vielzahl lokaler Gepflogenheiten und Festtags-
briuchen zu tun hatten, die sie in ihre wohl nicht unumstrittene Halacha
und auch in ihr Brauchtum, wie z. B. den Verzehr von Fisch, zu integrieren
suchten. Unterschiedliche Berufsgruppen, die aus unterschiedlichen Stidten
Galildas kamen, verfolgten unterschiedliche Praktiken und Briuche, die von
den Verfassern der Gemara des Jeruschalmi nur teilweise akzeptiert wurden,
was nicht zuletzt durch den im Namen des Rabban Schim‘on ben Gamli’el
tiberlieferten Satz in Mischna Pesachim 4,5 betont werden konnte, dass man
sich stets wie ein Schiiler der Weisen verhalten, d.h. 7hre Halacha iiberneh-
men solle: ,le-‘olam ja‘ase adam atzmo talmid chakhamim®.

39 Siehe dazu auch die knappen Ausfithrungen von M. EvLon, Jewish Law. Band 11, S.
935. Vgl. noch bPes 55a; bBer 17b.

40 Vgl. dazu ]. CarLeBacH, Wesen, S. 343. Vgl. jPes 4,1 (30d): ,Und nicht nur in
Bezug auf (die Zubereitung des) Pesach(-Opfers), sondern auch in Bezug auf den
Brauch (muss man Erschwerungen der Gebote auf sich nehmen): Die Netzfischer
aus Tiberias, die Griupner aus Sepphoris und die Griitzenmacher aus Akko nah-
men es (erschwerend) auf sich, keine Arbeit an einem Halbfeiertag zu verrichten.
Einsichtig (ist diese Halbfeiertagsbeschrinkung fiir) die Graupenmiiller aus Seppho-
ris und die Griitzenmacher aus Akko, (aber nicht fiir) die Netzfischer aus Tiberias,
denn werden sie dadurch nicht die Festtagsfreude triiben? (Nein, denn) sie diirfen
(zwar nicht mit dem Netz am Halbfeiertag Fische fangen, aber sie diirfen) sowohl
mit der Angel als auch mit dem Fischgarn fischen. Selbst (wenn sie) so verfahren,
triiben sie nicht dennoch die Festtagsfreude? Rabbi Ammi (entschied) erleichternd
fiir sie, da sie (ansonsten) die Festtagsfreude triiben wiirden.”

47



Wie schwer es Rabbinen, d.h. zumindest einigen palistinischen Weisen
der amoriischen Epoche, gefallen sein wird, mit ihren Regeln nicht die
Briuche anderer, nicht unbedingt rabbinisch geprigter Juden zu verletzen,
zeigt sich dann auch an drei Beispielfillen aus demselben Trakeat, die sich
wiederum mit der Frage des Arbeitsverbotes an einem Ruhetag wie Fest-
oder Schabbat-Tag beziehen. Dort heisst es beziiglich der Frage, ob man sich
an einem Ruhetag an den Verkaufsstand eines Nichtjuden lehnen diirfe (jPes

4,1 [30d]):*

LEin Tatfall [ma‘ase] von Rabban Gamli’el:*? Er lehnte sich an einem Schabbat an
den Verkaufsstand eines Nichtjuden in Akko. Da sagten (einige jiidische Einwohner
von Akko) zu ihm: Man pflegt sich hier nicht am Schabbat an den Verkaufsstand
eines Nichtjuden zu lehnen, (da dies den Eindruck erwecken kénnte, man wolle am
Ruhetag etwas bei dem Nichtjuden kaufen). Doch Rabban Gamli’el wollte ihnen
dazu nicht (seine Meinung) mitteilen, nimlich, dass es (eigentlich) erlaubt sei, so zu
verfahren. Sondern er stand auf und ging.”

Ahnlich hervorgehoben wird der Konflike mit einem lokalen Brauch in
der folgenden Geschichte aus demselben Traktat, aus derselben Epoche, le-
diglich eine Generation spiter (jPes 4,1 [30d]):

,Ein Tatfall [ma‘ase] von Jehuda und Hillel, den S6hnen des Rabban Gamli’el II.,

die in ein Badehaus in Kabul*! gingen, um zu baden. Man sagte zu ihnen: Nicht

pflegt man (den Brauch), dass hier zwei Briider zusammen zum Baden gehen. Doch
sie (Jehuda und Hillel) wollten ihnen nicht sagen, dass es erlaubt sei, und sie

(inderten daher ihr Verhalten und) betraten (das Bad spiter nur noch) einer nach
dem anderen, (um auf diese Weise keinen unziichtigen Eindruck zu hinterlassen).*

Wiederum zeigt sich hier, wie Rabbinen auf den Widerstand des lokalen
Brauches stossen konnten, auf den in diesem Zusammenhang eigentlich nur
im Interesse der Vermeidung von unzulissigen Unterstellungen verwiesen
wird. Doch statt die eigentlich giiltige und leichtere Halacha durchzusetzen
und das Verhalten nicht zu indern, wird wiederum beschrieben, wie Rab-
binen, sogar solche aus angesehenstem Hause, auf ,ihr® Recht verzichten
und ,klein beigeben®, um so den Konflikt mit einem Brauch zu entschirfen.

Exemplarisch wird dieses Verhalten schliesslich auch in einem weiteren
Beispielfall aus dem Traktat Pesachim geschildert, der auf eine dhnliche Pro-

41 Vgl. tMQ 2,14 (II 372); ferner bPes 51a; tMQ 2,15 -16 (II 372); siehe auch bPes
51a.

42 Gemeint ist zweifellos Rabban Gamli’el der Zweite, einer der bedeutendsten Ge-
lehrten der Zeit nach der Tempelzerstorung. Vgl. zu ihm G. STEMBERGER, Einlei-
tung in Talmud und Midrasch, Miinchen *1992, S. 78.

43 Einem Ort in Galilia. Vgl. dazu G. RekG, Die Ortsnamen Israels nach der rabbi-
nischen Literatur, Wiesbaden 1989 (= Beihefte zum Tiibinger Atlas des Vorderen
Orients B51), S. 325-326.

48



blematik eingeht. Dort wird beschrieben, wie die erwihnten Briider aus dem
Hause des Rabban Gamli’el am Schabbat-Abend in lose geschniirten, gol-
denen Sandalen in der galildischen Ortschaft Beri spazieren zu gehen pfleg-
ten. Als man ihnen darauthin sagt, dass man an diesem Ort an einem Ru-
hetag nicht in solchen lose geschniirten goldenen Sandalen spazieren zu
gehen pflegt, heisst es wieder nur: ,,Doch sie wollten ihnen nicht sagen, dass
es (aus halachischer Sicht eigentlich doch) erlaubt sei. Vielmehr liessen sie
(thre Sandalen) von ihren Dienern nach Hause tragen“.44

Warum gerade der Jeruschalmi solche Geschichten in gehdufter Zahl
tiberliefert, die nicht unmittelbar der Erlduterung oder Unterstiitzung der
Halacha dienen, ist aus dem Kontext nicht unmittelbar einsichtig. Anzuneh-
men ist aber, dass sich hierin historische und soziale Umstinde spiegeln, die
auf die andauernden Auseinandersetzungen mit lokalen Briuchen, und seien
sie noch so alltiglich, zuriickzufiihren sind. Offenbar waren vor allem neue
Moden — wie die hier erwihnten ,goldenen Schuhe® — das in mancher
Hinsicht schwierigste Gebiet des tiglichen Lebens, auf dem die Rabbinisie-
rung des Judentums nach der Zerstorung des Tempels durchgesetzt werden
sollte. Dass dies nicht immer in gleicher Weise gelang, wurde dennoch tra-
diert, wenn auch vielleicht nur aus dem pidagogischen Anliegen heraus, die
eigene, minhag-kritische Position als die massvollere und daher berechtigtere
darzustellen.

Wie sich z.B. auch an den archiologisch erst relativ spit zu belegenden
Mosaikfussboden in Synagogen in Judia und Galilda zeigt (etwa 5./6. Jahr-
hundert),” die mit ihren Darstellungen gegen rabbinische Auffassungen vom
Bilderverbot verstossen zu haben scheinen und die vielleicht erst aufgrund
ikonoklastischer Tendenzen unter rabbinisierten Juden (teilweise) zerstort
worden sind, gab es neben dem uns in den rabbinischen Quellen begegnen-
den Judentum wohl einige Gruppierungen und Richtungen im kontempo-
riren Judentum, die ganz andere minhagim und daraus abgeleitete halakhi-
sche Auffassungen vertraten als allein die, von deren Verbindlichkeit uns die
Verfasser und Redaktoren der Hauptquellen fiir diese Zeit, Talmud und
Midrasch, zu iiberzeugen suchen.*

44 jPes 4,1 (30d).

45 Vgl. hierzu etwa G. STEMBERGER, Der Tierkreis in spitantiken Synagogen, in:
Kairos 17 (1975), S. 23-56 = G. STEMBERGER, Studien zum rabbinischen Judentum,
Stuttgart 1990 (= Stuttgarter Biblische Aufsatzbinde 10. Altes Testament), S. 177—
228.

46 Vgl. dazu S. ScHwarTz, Rabbinization in the Sixth Century, in: P. ScHAFER (ed.),
The Talmud Yerushalmi and Graeco-Roman Culture. Band 111, Tiibingen 2002 (=
Texte und Studien zum Antiken Judentum 93), S. 55-72.

49



Die Art und Weise der rabbinischen Darstellung der sozialen Verhiltnisse
lag natiirlich in der Intention der Autoren dieser Quellen begriindet, die
einmal gefundene Halacha durchzusetzen und jede Abweichung davon als
Sondermeinung darzustellen, der man nur vereinzelt und im Falle von Er-
schwerung Folge zu leisten hatte. Vielleicht wird man in dieser Haltung auch
den Grund dafiir zu suchen haben, dass sich minhag-begriindete Erleichte-
rungen in der rabbinischen Literatur (so gut wie) nicht finden, und wenn, so
nur, wenn sie nachtriglich als Erschwerung uminterpretiert werden konnten.

Erkennbar an den Jerushalmi-Berichten wird dabei, dass es Jahrhunderte
gedauert zu haben scheint, bis sich die rabbinische Bewegung durchsetzen
und sie ihren Anspruch auf die Halacha-Praxis mit den verbreiteten Ge-
pflogenheiten in Ubereinstimmung bringen konnte. In Babylonien dagegen,
wo das Judentum seit dem Exil eine relativ abgeschlossene Gruppe bildete,
scheint die Entwicklung der Wertung des minhag anders verlaufen zu sein,
wobei hier in spiteren Jahrhunderten, etwa in der Epoche der Geonim,
weitere Faktoren der Beeinflussung der Entwicklung hinzugekommen sein
mdogen, die jenseits der Grenzen dieser an den klassischen Quellen des Ju-
dentums orientierten Betrachtungen liegen.”’

Abschliessende Bemerkungen

Die Rabbinen der tannaitischen und amoriischen Zeit standen offenbar in
einer lebhaften Auseinandersetzung um die Bedeutung des minhag fur die
Halacha. Sie versuchten, den minhag, dem manchmal abrogierende, gele-
gentlich jedoch auch positiv entscheidende Bedeutung zukam, zu kontrollie-
ren und in ihr Rechtsdenken zu integrieren. Anhand der untersuchten Quel-
len entsteht zudem der Eindruck, als sei ihnen das in Palistina zur Zeit der

47 Vgl. dazu etwa G. Lisson, Halakhah and Reality in the Gaonic Period: Tagganah,
Minhag, Tradition and Consensus: Some Observations, in: D. Frank (ed.), The
Jews of Medieval Islam. Community, Society, and Identity. Proceedings of an Inter-
national Conference held by the Institute of Jewish Studies, University College London
1992, Leiden, New York, Koln 1995 (= Etudes sur le Judaisme Médiéval 16), S.
67-99. Zur Entwicklung in spiterer Zeit vgl. noch S. M. LoweNSTEIN, Jiidisches
Leben — Jiidischer Brauch. Internationale jiidische Volkssitten, aus dem Amerikani-
schen von A. Jakubeit, Diisseldorf, Ziirich 2002, der allerdings die hier angespro-
chenen Entwicklungen innerhalb der antiken jiidischen Quellen in seinen Ausfiih-
rungen zur Entstehung unterschiedlicher Briuche im Judentum unberiicksichtigt
lasst.

50



Entstehung des Jeruschalmi (und spiter) zunichst nicht in der gleichen
Weise gelungen wie in spiterer Zeit in der babylonischen Diaspora.*®

Das Verhiltnis von minhag und Halacha blieb dabei nicht eindeutig
geklirt. Es zeigt sich vielmehr noch bei den mittelalterlichen Exegeten und
Philosophen, etwa bei Sa‘adja Gaon (882-942) und Mose ben Maimon
(1135-1204), die gelegentlich auch auf die erwihnten Stellen des Talmud
Jeruschalmi eingehen, wie umstritten die halacha-stiftende bzw. regulierende
Funktion des minhag war. Nur angedeutet sei in diesem Zusammenhang,
dass gerade die beiden genannten Autorititen des jiidischen Mittelalters dem
minhag cher skeptisch gegeniiberstanden und seinen Einfluss in die Schran-
ken zu weisen suchten, was méglicherweise bereits auf den sich ausbreiten-
den Einfluss des islamischen Rechtsdenkens zuriickzufiihren ist.*

Ein Denken, wie es im dem Satz ,der minhag lost die Tora auf® zum
Ausdruck kommt, diirfte dabei jene Probleme reflektieren, die die ,,Rabbini-
sierung“ des Judentums, insbesondere im 5./6. Jahrhundert n. Chr., auf ei-
nigen Gebieten des Rechtes mit sich brachte. Dass eine Wendung wie ,,4a-
minhag mevattel et ha-Tora”“ nur im palistinischen Talmud und nicht mehr
im Bavli belegt ist, wird dabei wohl auch mit dem ,unabgeschlossenen®,
offenen Charakter dieses Talmud zusammenhingen, ein Werk, welches in
mancher Hinsicht viel weniger redigiert und bearbeitet worden ist als sein
babylonischer, in den grossen Jeshivot studierter und herausgegebener Nach-
folger.

Zu beriicksichtigen ist im iibrigen, dass in Palistina eine Rechtstradition
prigend im Hintergrund gewesen sein diirfte, die dem Brauch traditionel-
lerweise eine viel grossere Eigenstindigkeit zubilligte. Ob dies etwa auf die
dusseren Lebensumstinde, die soziale Herkunft der Mitglieder der rabbini-

48 Hierfiir kann man etwa auch auf die divergierenden Diskussionen iiber die ,,hilkhot
medina“, die Halakhot des Landes, verweisen. Vgl. mBM 7,8; jBM 7,9(8) (11c)
und bBM 93a. Zu erinnern ist in diesem Zusammenhang auch an die mirttelalter-
liche, wohl von einem palistinischen Juden verfasste Sammlung unterschiedlicher
Briuche in Babylonien und im Lande Israel, die viel Material enthilt, das bis in die
talmudische Zeit zuriickreicht: M. MArGULIES (ed.), The Differences between Bab-
ylonian and Palestinian Jews, with Reference to Laws, Customs and Ritual Observances
of Jews During the Geonic Period, A Critical Edition on the Basis of All Printed Texts
and Several Manuscripts, with Introduction and Examination of Sources [hebr.], Je-
rusalem 1936/37.

49 Zur Stellung des minkag unter den in der islamischen Welt wirkenden jiidischen
Gelehrten vgl. ausfithrlich G. LisoN, Jewish and Islamic Law. A Comparative Study
of Custom during the Geonic Period, Cambridge/Massachusetts 2003 (= Harvard
Series in Islamic Law 1). Vgl. auch Y. FLorsHEIM, Ha-Rambam we-jachasaw le-
minhag, in: Sinai 131 (2002), S. 3—40; 132 (2003), S. 30-51.

51



schen Bewegung oder auf den Einfluss der in Paldstina bekannten rémischen
Rechtstradition zuriickgeht, kann wohl erst aufgrund einer umfassenderen
Untersuchung der rabbinischen Rechtsgeschichte entschieden werden. Wenn
minhag aber von einigen Rabbinen Paldstinas gelegentlich zur Halacha er-
hoben werden konnte, wird dies sicherlich damit zusammenhingen, dass
man sich iber iltere, von bestimmten, eventuell sozial héherstehenden
Gruppen beobachtete Gepflogenheiten nicht einfach hinwegsetzen konnte.
minhag konnte nicht nur in halachisch strittigen Fragen entscheiden, son-
dern rabbinischerseits musste man sich ihm gelegentlich wohl schlicht un-
terordnen und seinen faktischen Einfluss auf das tigliche Leben akzeptieren.

Die Betonung des verbindlichen Charakters einiger minhagim auf be-
stimmten Gebieten, die dann auch zu ihrer Kodifizierung in Minhag-
Biichern beitrug, scheint dabei eine Begleiterscheinung der fortschreitenden
Systematisierung der Halacha gewesen zu sein. Diese Vereinheitlichung ist
allerdings nie zu einem vollkommenen Abschluss gekommen, so dass das
Brauchtum zunichst eine gewisse eigenstindige Bedeutung neben der Ha-
lacha behalten konnte.”® Der unabgeschlossene, offene Charakter der Hala-
cha, der etwa auch in dem berithmten Spruch des Hillel zum Ausdruck
kommt: ,,Uberlass es in einer strittigen Frage dem Volk: auch wenn sie keine
Propheten sind, so sind sie doch Séhne von Propheten’! — dieser Zug der
palistinischen Rechtstradition ist mit der Zeit freilich immer weiter einge-
schrinkt worden. Der Bezug zum Brauch konnte so auf bestimmten Gebie-
ten verloren gehen, und erst in der Neuzeit finden sich etwa unter progres-
siven Juden wieder Ansitze, die die (vor allem im Jerushalmi begegnende)
halacha-relativierende Grosse des minhag auf verschiedenen Gebieten des
religivsen Lebens fiir sich zu reklamieren suchen. Sie drohen damit gelegent-
lich jedoch erneut in jenes Dilemma zu fiihren, welches in der eingangs
zitierten minhag-kritischen Anekdote beschrieben wird.

50" Vgl. hierzu z. B. auch die knappen Hinweise zur Entwicklung des lokalen Brauch-
tums im neuzeitlichen Mainz von L. Trepp, Uber Mainz und seine Minhagim (mit
Anmerkungen von E. Rotn), in: Udim 6 (1975/76), S. 125-133. Zur Entwick-
lung des minhag im aschkenazischen Raum insgesamt vgl. I. M. Ta-SHEMA, Early
Franco-German Ritual and Custom [hebr.], Jerusalem %1994, S. 61ff.; .M. Ta-
SHEMA, Ritual, Custom and Reality in Franco-Germany, 1000—1350 [hebr.], Jeru-
salem 1996. Fiir weiterfiihrende bibliographische Hinweise sei auf die mehrspra-
chige Bibliographie von M. RarHaer/]. TaBory, Ha-minhag. Schluchotaw u-
mechqaraw, in: D. SperBER (ed.), Minhage Jisra’el. Band V, Jerusalem 1995, S.
217-309 verwiesen.

51 Vgl. jPes 6,1 (39a-b); etwas anders auch in tPes 4,14.

52



	Minhag in der jüdischen Tradition : Überlegungen zur Stellung des Brauches in der rabbinischen Halacha anhand des Talmud-Traktates Pesachim

