
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Minhag in der jüdischen Tradition : Überlegungen zur Stellung des
Brauches in der rabbinischen Halacha anhand des Talmud-Traktates
Pesachim

Autor: Lehnardt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Minhag in der jüdischen Tradition

Überlegungen zur Stellung des Brauches

in der rabbinischen Halacha anhand
des Talmud-Traktates Pesachim

von Andreas Lehnardt*

Der Rabbiner und Wissenschaftler Manuel Joel (1826-1890)1 soll in einer

Predigt einmal eine Anekdote zum Thema minhag aufgegriffen haben, die

auf das Anliegen der folgenden Ausführungen ein bezeichnendes Licht wirft.
Demzufolge soll eine Gemeinde eifrig jeden in einem Minhag-Buch verzeichneten

Brauch beachtet, sich über die eigentlichen Gesetze jedoch leichtfertig
hinweggesetzt haben. Der Rabbiner der Gemeinde bittet daraufhin, ihm das

lokale Minhag-Buch zu geben, um dorthinein einige „neue minhagim" zu
schreiben — und zwar: „Gedenke des Schabbat-Tages, ihn zu heiligen" (Ex
20,8), „Du sollst die Tora lernen bei Tag und bei Nacht" (Ps 1,2) und
ähnliches mehr. Als man ihn verwundert darüber befragt, sagt er: „Ich sehe,

dass euch der minhag über alles gilt, da dachte ich, wenn ihr die Gesetze als

Gesetze nicht beachtet, werdet ihr sie als minhagim eher hüten".2

Dr. Andreas Lehnardt, Institut für Antikes Judentum und hellenistische
Religionsgeschichte, Liebermeisterstrasse 12, D-72076 Tübingen. — Der Beitrag geht zurück
auf einen Vortrag, der am 3. 6. 2003 auf Einladung des Fachbereichs für Evangelische

Theologie der Universität Mainz gehalten wurde.
1 Vgl. zu ihm den Artikel Joel, Manuel, in: C. Roth et al. (ed.), Encyclopaedia

Judaica. Band X, Jerusalem 1971, Sp. 134-135.
2 Zitiert nach M. Steif, Der Kampf gegen den Minhag, in: Ost und West. Illustrierte

Monatsschriftfür das gesamte Judentum 8/7 (1908), S. 437-448, dort S. 446-447;
siehe dann auch J. Carlebach, Wesen und Wertung des Minhag in Israel, in:
Jeschurun 14 (1927), S. 329-351, dort S. 34 (Nachdruck in: J. Carlebach,
Ausgewählte Schrifien. Band I, ed. mit einem Vorwort von H. H. Cohen von M. Gil-
lis-Carlebach, Hildesheim, New York 1982, S. 469-491). In den mir zugänglichen

Predigtsammlungen von M. Joel konnte ich die erwähnte Anekdote nicht
nachweisen; vgl. M. Joel, Predigten aus dem Nachlaß, 2 Bände, ed. A. Eckstein / B.

Ziemlich, Breslau 1894.

37



In dieser unbeglaubigten Erzählung wird ironisierend auf den Punkt
gebracht, dass dem minhag, dem Brauch - das Wort ist von der Wurzel n-h-g
(„führen", „lenken", „sich betragen") abzuleiten - im rabbinischen Judentum
eine Bedeutung beigemessen werden kann, die die Autorität der Gebote

abrogiert und den minhag der schriftlichen und mündlichen Tora gleichstellt,

wenn nicht sogar überordnet. Zwar ist hier schon vom Gebrauch von
sogenannten Minhag-Büchern die Rede, einer relativ späten, wohl erst mit dem

11. Jahrhundert einsetzenden Entwicklung,3 auf die wir im Verlauf dieser

Ausführungen nicht genauer eingehen können. Doch reflektiert in dieser

Anekdote auch ein alter innerjüdischer Konflikt, der im Verlaufe der
Geschichte der Erforschung der Elalacha zwischen Orthodoxen, Konservativen
und Liberalen immer wieder eine Rolle gespielt hat:"* der Zwiespalt zwischen

der sich in den Quellen spiegelnden Autorität des (anonymen) Brauches und
der Autorität der Rabbinen.

Wenn ich im folgenden anhand einiger Stellen aus dem Traktat Pesachim,

dem Traktat über die Pesach-Opfer bzw. die Pesach-Feiern, Beobachtungen

zur besonderen Stellung des minhag innerhalb der rabbinischen Halacha,
also jenes Religionsgesetzes, welches aus der sich nach der Tempelzerstörung
des Jahres 70 formierenden rabbinischen Bewegung hervorgegangen und in
Talmud und Midrasch aufgezeichnet worden ist, vorlege, bin ich mir insofern

der innerjüdischen Brisanz des Themas bewusst. Darüber hinaus ist zu
bedenken, dass dem Thema „Brauch" auch von christlichen Forschern
unterschiedlicher Konfession auf sehr unterschiedliche Weise Aufmerksamkeit

geschenkt wurde und wird.5

3 Siehe dazu H. Pollack, An Historical Explanation of the Origin and Development
ofjewish Books of Customs (Sifre Minhagim)-. 1100 — 1300, in: Jewish Social Studies

49 (1987), S. 195-216; dann auch J. Tabory, Minhagim Books, in: R.J.Z. Wer-
blowsky et al. (ed.), The Oxford Dictionary ofJewish Religion, Oxford 1997, S. 466.

4 Vgl. dazu etwa den oben erwähnten Beitrag von J. Carlebach in der Zeitschrift der

„Austrittsorthodoxie" Jeschurun. Siehe ausserdem die ebenfalls aus orthodoxer Sicht
verfassten Beiträge von M. L. Bamberger, Uber die Entstehung falscher Minhagim,
in: Jeschurun 5 (1918), S. 664 — 672; I. Unna, Über den Minhag, in: Jeschurun 10

(1925), S. 463-479. Eine „liberalere" Sichtweise spiegeln dagegen die Beiträge von
A. Gutmann (siehe unten Anm. 10).

5 Vgl. dazu etwa die aus katholischer Sicht geschriebene Darstellung von W. Har¬

tinger, Religion und Brauch, Darmstadt 1992, S. 5ff. Auffällig ist auch, dass erst ab

der 4. Auflage der Religion in Geschichte und Gegenwart ein Eintrag zu dem Thema
„Brauch" zu finden ist. Anders dagegen im Lexikon für Theologie und Kirche. Siehe

L. Petzoldt, Brauch, in: H.D.Betz et al. (ed.), Religion in Geschichte und Gegenwart.

Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. Band II, Tübingen
42000, Sp. 1737, dann auch die Artikel „Gewohnheit/Gewohnheitsrecht" in den

neueren Auflagen des Lexikon[s\ für Theologie und Kirche. Vgl. auch H.G. Perel-

38



minhag in der vor-rabbinischen jüdischen Tradition

Bevor es sich jedoch lohnen würde, solche Gedanken zu vertiefen, seien hier
zunächst einige Beobachtungen zum Begriff und zur Stellung des minhag in
der frühen jüdischen Tradition entfaltet. Im biblischen Hebräisch, in dem
die Form minhag nur einmal belegt ist,6 wird sie noch nicht mit der
spezifischen Bedeutung „Brauch" verwendet und auch nicht im Unterschied zu
derek eretzj dem Begriff, der von den Rabbinen dann als Bezeichnung für
lokale oder regionale „Sitte" eingeführt wurde.8 Eindeutig handelt es sich bei

dem Wort minhag im Sinne von „Brauch" um eine nach-biblische Prägung,
die sich vor allem im rabbinischen Hebräisch und Aramäisch findet,9 auch

wenn das Phänomen „Brauch" selbst auch im biblischen und nach-bibli-
schen Schrifttum Erwähnung findet und private und gemeinschaftliche
Bräuche sogar schon innerhalb der Bibel als Grundlage von Gesetzen

genannt werden.10

Dass bereits in der hebräischen Bibel Bräuche vorausgesetzt werden, kann

aus zahlreichen Stellen erschlossen werden: So etwa aus Rut 4,7, wo
beschrieben wird, dass der Austausch eines Schuhs die Befreiung von der
Leviratsehe bestätigt, ein Brauch von alters her in Israel, wenn jemand eine
Sache bekräftigen wollte. In Jer 32,6-7 wiederum werden die genauen
Einzelheiten einer Transaktion von Grundbesitz geschildert, etwa die Unter-

mutter, Gewohnheit/Gewohnheitsrecht II. Judentum (Minhag), in: G. Krause et
al. (ed.), Theologische Realenzyklopädie. Band XIII, Berlin, New York 1984, Sp.
245-248.

6 Vgl. 2 Kön 9,20; dort noch in der Bedeutung von „treiben", „führen".
7 Vgl. dazu A. Perls, Der Minhag im Talmud, in: M. Brann et al. (ed.), Festschrift zu

Israel Lewy's siebzigstem Geburtstag. Band II, Breslau 1911 (Nachdruck Jerusalem
1972) Analecta Poznanskia 8.8), S. 66-75, dort S. 66-67.

8 Zur Differenzierung von Sitte und Brauch vgl. etwa A. Piper, Ethik und Moral.
Eine Einführung in die praktische Philosophie, München 1985, S. 18-21; dann auch

M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, Tübingen

T976, S. 15.
9 Wobei sich der spezifische Gebrauch des Wortes minhag im Sinne von „Brauch" im

rabbinischen Hebräisch vielleicht aramäischem Einfluss verdankt. Vgl. dazu bereits
C. Albeck, Einleitung in die Mischna, Berlin, New York 1971 Studia Judaica 6),
S. 334; M. Sokoloff, A Dictionary ofJewish Palestinian Aramaic of the Byzantine
Period, Jerusalem 21992, S. 317.

10 Vgl. A. Guttmann, Der Minhag der Bibel im Spiegelbild des Talmud. Ein Beitrag
zur Geschichte der mündlichen Lehre, in: E. Täubler (ed.), Festschrift für Leo

Baeck, Berlin 1938, S. 55-65; A. Guttmann, Die Stellung des Minhag im
Talmud, in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 83 (1939),
S. 226-238.

39



schrift unter die Übertragungsurkunde und deren Ablage in einem irdenen
Gefäss. Auch dies deutet auf eine gewohnheitsrechtliche Praxis, die jedoch
durch kein Gesetz der Bibel vorgegeben ist."

Ebenso kennen und erwähnen die sogenannten zwischentestamentlichen
Schriften, die jüdischen Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit, den

Brauch als rechtsstiftendes Element, ohne dass in ihnen das Phänomen mit
einem übergreifenden Terminus belegt wäre oder sich eine tiefer gehende
Reflektion darüber finden liesse. Für die griechischsprachige Diaspora und
auch im Hinblick auf das Griechisch des Neuen Testaments wird als

Äquivalent zu minhag meist auf das griechische cdoç verwiesen, ohne dass dieses

Wort an allen Stellen genau dem entsprechen würde, was mit Brauch im
rabbinischen Sprachgebrauch gemeint ist.

Bereits im klassischen Griechisch scheint das Wort ëûoç mit der Bedeutung

„Brauch" konnotiert worden zu sein, und dies sicherlich, bevor sich

daraus die unserem Sprachgebrauch näherliegende Bedeutung im Sinne der
aristotelischen Disziplin „Ethik" entwickelte. In den Makkabäerbüchern 1J

kann so z. B. auf ëôoç als auf den durch die Vorväter gegebenen Brauch und
somit als die lebensgestaltende Norm verwiesen werden. Andere Belege aus

dem hellenistisch-jüdischen Bereich, aber auch aus dem Neuen Testament
deuten darüber hinaus einerseits auf eine wechselseitige Beziehung zu den

griechischen Konzepten von ëôoç,13 andererseits auf die besondere Geltung,
die auch das vor-rabbinische Judentum dem Brauch in seinen diversen

Bezügen zum offenbarten Recht, der Tora, auf gewissen Gebieten zugestand.
Deutlich zu belegen ist die Geltung des Brauches auf gewissen Gebieten

auch in einer christlichen Quelle wie dem Johannes-Evangelium, wo es

beispielsweise heisst, Juden befolgten besondere Beerdigungsbräuche.14 Auch
das chronologisch frühere lukanische Werk verweist des öfteren auf jüdische
Bräuche — z. B. auch auf Bräuche am Pesach-Fest, mit denen wir uns im
folgenden noch befassen werden.15

Doch möchte ich hier auf die Untersuchung der frühen Belege für die

Stellung des Brauches in den jüdischen Literaturen der Antike nicht weiter
eingehen. Offensichtlich ist, dass das Phänomen Brauch innerhalb der ha-

lachischen Abschnitte der rabbinischen Literatur, sei es mittels des speziellen

11 Vgl. H. G. Perelmutter, Gewohnheit/Gewohnheitsrecht, S. 245.
12 Vgl. 2 Makk 11,25. Siehe auch 4 Makk 18,5.

Vgl. dazu etwa B. Schröder, Die „väterlichen Gesetze". Flavius Josephus ab Vermittler

von Halachah an Griechen und Römer, Tübingen 1996 Texte und Studien zum
Antiken Judentum 53).

14 Vgl. Joh 19,40.
15 Vgl. Lk 2,42.

40



Terminus minhag oder eines verwandten Ausdrucks wie nohag oder Verbformen

wie hinhig, einen viel breiteren Raum einnimmt, als wir dies anhand
anderer antiker jüdischer Quellen wie etwa auch anhand der Texte aus den

Höhlen vom Toten Meer16 belegen können.17 Und allein diese Beobachtung
rechtfertigt meines Erachtens eine kurze gesonderte Betrachtung, wie die
Rabbinen dieses so eng mit dem Entstehen von Recht verknüpfte soziale

Phänomen interpretiert und in ihr Denken integriert haben.

Zunächst seien einige allgemeine Hinweise zum minhag in der rabbini-
schen Überlieferung gegeben. In einem weiteren Schritt wird dann nach den

spezifischen Unterschieden der Bewertung des minhag in einigen Stellen des

Traktates Pesachim gefragt, in jenem Traktat also, in dem sich die meisten
relevanten Aussagen und Abschnitte für unsere Fragestellung finden.

minhag bei den Rabbinen

Es dürfte bereits aus dem eingangs Gesagten deutlich geworden sein, dass die
rabbinische Literatur - im Unterschied etwa zur kontemporären römischen
Rechtsliteratur18 — keine systematische Lehre des Brauches bietet, ja selbst

die späteren, oben erwähnten minhag-Bücher aus mittelalterlicher Zeit
entfalten keine Theorie oder ein Regelwerk des minhag, sondern bemühen sich

vor allem, Bräuche zu sammeln und zu erklären.19 Will man einen Uberblick
über die Stellung des minhag in der rabbinischen Literatur gewinnen, ist man
daher darauf angewiesen, einzelne Stellen aus ihren Kontexten heraus zu
analysieren und daraufhin zu befragen, welche Rolle in ihnen die Erwähnung
eines minhag für sich genommen spielt, d. h. wie in ihnen auf das Phänomen

minhag eingegangen wird. Wie ist z. B. zu verstehen, wenn daraufhingewiesen

wird, dass an bestimmten Orten oder von spezifischen Berufsgruppen
unterschiedliche Bräuche gepflegt werden?

'6 Vgl. die sogenannte Damaskusschrift 19,3 (Übersetzung in: J. Maier, Die Qumran-
Essener: Die Texte vom Toten Meer. Band I: Die Texte der Höhlen 1-3 und 5 — 11,

München, Basel 1995, S. 33). Zu dieser Erwähnung von minhag in Schriften vom
Toten Meer vgl. A. Steudel, Ehelosigkeit bei den Essenern, in: J. Frey/H.
Stegemann (ed.), Qumran Kontrovers: Beiträge zu den Textfunden vom Toten Meer,
Paderborn 2003 Einblicke 6), S. 115-124, dort S. 117-118 mit Anm. 8.

D Für weitere Belege vgl. etwa H. Preisker, Ethos, in: G. Kittel et al. (ed.), Theo¬

logisches Wörterbuch zum Neuen Testament. Band II, Stuttgart 1935, S. 370 — 371;
dann auch B. Schröder, Die „väterlichen Gesetze", S. 3ff.

18 Vgl. dazu etwa J. Ranft, consuetudo, in: E. Dassmann et al. (ed.), Reallexikon für
Antike und Christentum. Band III, Stuttgart 1957, S. 382-387; siehe auch B.

Schmiedel, Consuetudo im klassischen und nachklassischen römischen Recht, Graz,
Köln 1966 Forschungen zum römischen Recht 22).

D Vgl. dazu FI. Pollack, Historical Explanation, S. 208.

41



Menachem Elon, der die bislang umfassendste, wenn auch sehr
schematische und nicht immer konsequent historische Ubersichtsdarstellung
über das jüdische Recht vorgelegt hat, kommt zu dem an Einzelbeispielen
verifizierten Ergebnis, dass der minhag innerhalb des rabbinischen Rechtes

hauptsächlich mit drei Funktionen in Verbindung gebracht wird:2H

a. Ein minhag kann in gewissen Fällen festlegen, welche Halacha zu akzep¬

tieren ist - etwa in Fällen, in denen eine Halacha zweifelhaft ist. So heisst

es z. B. im Traktat Berakhot, dass man, wenn eine Halacha im Gerichtshof

umstritten ist, etwa bezüglich der richtigen Formulierung des

Segensspruches, der über das Trinken von Wasser zu sprechen ist, nach draussen

gehen und schauen soll, wie die Öffentlichkeit zu verfahren pflegt.21 Bei

unklarer Halacha-Anwendung konnte demnach das Gewohnheitsrecht
den Ausschlag geben.

b. minhag kann ausserdem existierendes Recht ergänzen, wenn neue, zeit¬

bedingte Fragen aufkommen, die das alte Recht nicht kennen konnte. So

heisst es etwa im Traktat Pe'a (Ackerecke) des palästinischen Talmud,
dass man die Absonderung des Zehnten von der Frucht des vierten Jahres

{neta' revi'i) nach dem Brauch der Gemeinde regeln kann.22

c. minhag kann schliesslich neue Normen etablieren, die dem bestehenden

Recht entgegenstehen, und kann existierendes Recht aufheben, etwa in

bezug auf zivilrechtliche Fragen wie die Durchführung der Leviratsehe.23

Ähnlich dem Befund für consuetudo im römischen Recht kann man
anhand rabbinischer Überlieferungen also differenzieren zwischen (a.) minhag,
der über Halacha entscheidet, (b.) minhag contra legem und (c.) minhag

praeter legem bzw. secundum legem, also minhag, auf den an Stellen verwiesen

wird, an denen es keine Halacha gibt.24 Am bemerkenswertesten und
angesichts der immer noch verbreiteten Darstellungen des rabbinischen Juden-

20 Vgl. M. Elon, Jewish Law. History, Sources, Principles, Ha-Mishpat ha-ivri, trans¬
lated from the Hebrew by B. A Auerbach and M.J. Sykes. Band II, Philadelphia,
Jerusalem 1994, S. 896. Für einen weiteren knappen Überblick vgl. noch E. E.

Urbach, The Halakhah. Its Sources and Development, translated from the Hebrew
by R. Posner, Tel Aviv 1996, S. 31-41; dann auch Y. Gartner, The Development

of Custom in the World ofHalakha [hebr.], Jerusalem 1995.
21 Vgl. bBer 45a; bEr 14b.
22 Vgl. jPea 7,6 (20c) mit einer Parallele in jMSch 5,3 (56b). Für eine Übersetzung

vgl. G. A. Wewers, Pea — Ackerecke, Tübingen 1986 Übersetzung des Talmud
Yerushalmi 1/2), S. 185.

23 Vgl. jjeb 12,1 (66a); siehe dazu M. Elon, Jewish Law. Band II, S. 907-908.
24 Vgl. hierzu auch den knappen Überblick bei B. De Vries, Toledot ha-Halacha, Tel

Aviv 21966, S. 157ff.

42



turns als „Gesetzesreligion"25 am wichtigsten scheint mir dabei der Befund zu
sein, dass einige Stellen dem minhag gewissermassen sogar „offenbarenden"
Charakter zugestehen, ihn teilweise also höher als rabbinisch-fixierte Halacha
stellen oder ihn zumindest als gleichwertig betrachten.

In zwei Abschnitten, die nur im Talmud Jeruschalmi, also in jenem
Talmud, der um das Jahr 400 n. Chr. in Palästina redigiert wurde, überliefert

werden, findet sich dann in bezug auf arbeits- bzw. zivilrechtliche Fragen —

wie die Befreiung eines Sklaven von Arbeit und die Durchführung der Cha-

litza (des Schuhausziehens) im Verlaufe der Zeremonie anlässlich der

Befreiung von der Schwagerehe - sogar der Satz: „Der minhag kann die

(bestehende) Halacha auflösen", ha-minhag mevattel et ha-halacha.lb

In diesem in seiner Rezeptionsgeschichte oft ohne den dazugehörigen
Kontext zitierten „Wanderlogion"27 kommt vielleicht am pointiertesten zum
Ausdruck, auf welche Weise sich die palästinische halachische Tradition von
der späteren babylonischen, im Talmud Bavli festgehaltenen Sichtweise
unterscheidet. Deutlich belegt er für das palästinische Judentum eine positivere
Berücksichtigung des minhag gegenüber Halacha, während sich in
babylonischen Quellen nur sehr zurückhaltende Aussagen über den Einfluss des

minhag auf die Halacha-Festlegung finden und im Bavli der Vorrang der

Halacha und dann auch der Bibelauslegung bzw. der hermeneutisch
kontrollierten Exegese hervorgehoben wird.2s

Dabei ist zu beachten, dass ein minhag auch in den palästinischen Quellen

häufig nur im Hinblick auf Erschwerungen eines zu beobachtenden
Gebotes Erwähnung findet. Erleichterungen, wie vor allem von orthodoxen

25 Siehe dazu etwa die allgemein gehaltenen Bemerkungen von K. E. Grözinger,
Gezwungen, die Welt zu erhalten - Deutungen von Tora und Gesetz im Judentum,
in: U. Kern (ed.), Das Verständnis des Gesetzes bei Juden, Christen und im Islam,
Münster 2000 Rostocker Theologische Studien 5), S. 9-26.

26 Vgl. jjeb 12,1 (12c) und jBM 7,1 (1 lb). Siehe auch den nach-talmudischen Traktat
Soferim 14,16 (ed. Higger S. 271), dann auch das Zitat in der Schrift des

mittelalterlichen babylonischen Gelehrten Pirqoi ben Baboi, in: L. Ginzberg, Genizah
Studies in Memory ofDoctor Solomon Schechter. Band II: Geonic and Early Karaitic
Halakah, New York 1929, S. 559-560. Zur Deutung dieses Satzes, der auf wenige
Bereiche des Rechts angewandt wurde, vgl. A. Guttmann, Stellung, S. 227—228;
M. Elon, Jewish Law. Band II, S. 907-908; D. Sperber, Minhag Jisra'el Tora hu,
in: D. Sperber, Minhage Jisra'el. Band I, Jerusalem 1993, S. 235-237; B. Lif-
shitz, Minhag mevattel Ie-Halacha, in: Sinai 86 (1980), S. 178-184.

27 Vgl. zu dieser formalen Kennzeichnung G.A. Wewers, Probleme der Bavot-
Traktate. Ein redaktionskritischer und theologischer Beitrag zum Talmud Yerushalmi,

Tübingen 1984 Texte und Studien zum Antiken Judentum 5), S. 164.
28 Vgl. bEr 62b; bSuk 44b; siehe aber auch die Jeruschalmi-Stellen bei A. Guttmann,

Stellung, S. 232-233.

43



Interpreten des Quellen-Befundes hervorgehoben worden ist, wurden von
den Rabbinen dagegen nie direkt aufgrund eines minhag begründet, auch

wenn man Halacha durch den Hinweis auf einen minhag stützen konnte
und sich in späteren, von palästinischer Halacha beeinflussten Quellen, wie
dem erwähnten Traktat Soferim, der Satz findet, eine Halacha sei erst dann
als gültige Halacha anzunehmen, wenn sie minhag geworden ist29 — ein Satz,

welcher übrigens eine bemerkenswerte Parallele bei dem römischen Juristen

Ulpian (gestorben 223 n. Chr.) hat, von dem der Spruch überliefert wird:
„Mores sunt — tacitus consensus populi, longa consuetudine inveteratus",30

Wichtiger für das rabbinische Rechtsdenken ist dabei der Grundsatz, dass

eine rabbinisch fixierte Halacha durch den minhag „des Ortes" (minhag ha-

maqom) verdrängt werden kann.31 Dieser „Ortsbrauch" wird zuweilen auf
besonders hervorragende Mitglieder einer Gemeinschaft zurückgeführt; in
den weitaus meisten Fällen wird jedoch auf den anonymen minhag eines

Ortes oder einer Gruppe verwiesen, das soziale Umfeld, in dem ein solcher

Brauch entscheidende Bedeutung erhielt, also nicht genauer kenntlich
gemacht. Der minhag tritt uns somit oftmals als Grösse sui generis in den

halachischen Diskussionen gegenüber, ohne dass sich aufgrund der rabbini-
schen Angaben erkennen liesse, ob es sich um „rabbinische" minhagim handelt

oder um solche, die von nicht-rabbinischen jüdischen Gruppierungen
vertreten worden sind.

Allgemein wird dabei davon ausgegangen, dass das Verhältnis von minhag
zu Halacha eindeutig dahingehend geklärt war, dass der minhag der Halacha

untergeordnet war.32 Der Gedanke „minhag löst die Tora auf", welcher nur
im Jeruschalmi (und späteren Schriften) belegt ist, hatte demnach - so wird
zumeist angenommen — theoretische Bedeutung und wurde nur auf wenige
Spezialfragen, insbesondere des Zivilrechtes, angewandt. Er konnte keinesfalls

dafür herangezogen werden, älteres Recht durch neue minhagim ausser
Kraft zu setzen. Der minhag erscheint insofern meist dort, wo er Erschwerendes

hinzufügt; an keiner Stelle wird er als Grund für eine Erleichterung
angeführt. Nur ein erschwerender minhag konnte zur Halacha erhoben werden;

gelegentlich tritt er dann jedoch auch an die Seite der Halacha, und

einige Male kann ein minhag somit als über einer Halacha stehend erscheinen.

29 Vgl. Soferim 14,16 (ed. Higger S. 270): „we-nahagu ha-am sche-ejn halacha niq-
ba'at 'ad sche-jehe minhag", „Und das Volk pflegte (so zu verfahren, dass) keine
Halacha als festgelegt gilt, solange sie nicht minhag geworden ist."

30 Vgl. Ulpianus, epit. 1,4. Siehe dazu auch E. E. Urbach, Ha-derascha ke-jesod
ha-Halacha u-ve'ajat ha-soferim, in: E. E. Urbach, The World of the Sages.
Collected Essays [hebr.], Jerusalem 1988, S. 53.

31 Vgl. A. Guttmann, Stellung, S. 235 mit Verweis auf jKet 5,3.
32 Vgl. dazu die thesenartige Zusammenfassung von A. Guttmann, Stellung, S. 238.

44



minhag im Traktat Pesachim

Wie sind diese Ergebnisse der Beschäftigung mit dem minhag in der rabbi-
nischen Uberlieferung vor dem Hintergrund des Traktates Pesachim (Pesach-

Opfer bzw. Pesach-¥t\tm) zu bewerten? Gehen wir vom vierten Kapitel des

Traktates über die Pesach-Opfer aus, so wird anhand der Mischna bzw. auch

der Tosefta, in der vielleicht die ursprünglichere Anordnung der Halachot
erhalten ist,33 wiederum das bislang Erkannte deutlich: Bereits die frühen
rabbinischen Traditionen, die vielleicht bis in vor-mischnische Zeit
zurückreichen, räumen dem Brauch des Ortes eine entscheidende Stellung ein. In
mPes 4,1 heisst es:

„Wer von einem Ort, an dem man (bis zum Mittag des 14. Nisan Arbeit) verrichtet,
an einen Ort geht, an dem man keine verrichtet, oder wer von einem Ort geht, an
dem man keine (Arbeit) verrichtet, an einen, an dem man welche verrichtet, dem

legt man die Erschwerungen des Ortes auf, aus dem er gezogen ist, wie auch die

Erschwerungen des Ortes, in welchen er gekommen ist. Doch (auf keinen Fall)
sollte man (vom lokalen Brauch) abweichen - wegen der Streitigkeiten",34 [d.h.,
um Streitigkeiten zu vermeiden].

Diese anonym überlieferten Sätze, die sich mit der Frage befassen, ob

man am Rüsttag des Pesach-Festes, dem 14. Nisan, bis zum Mittag arbeiten
darf oder nicht — eine Frage, die unmittelbare Auswirkungen auf die
Beobachtung der für das Pesach-Fest unbedingt einzuhaltenden Gebote wie dem
des Fortschaffens des Sauerteigs aus dem Hause hat -, unterstreichen die

gemachten Beobachtungen: Die Rabbinen verlangten nicht bedingungslos
die Durchsetzung ihrer Halacha, sondern gestanden in Grenzfällen dem
lokalen minhag die Entscheidung zu, wie zu verfahren sei.

Zu beachten ist nun allerdings, dass sich bereits im palästinischen
Talmud Widerspruch gegen diese scheinbar allzu nachgiebige Haltung
findet. So heisst es in einem Einwand in jPes 4,1 (30d): 33

33 Vgl. dazu etwa S. Friedman, Tosefta Atiqta. Pesah Rishon. Synoptic Parallels ofMish-
na and Tosefta Analyzed with a Methodological Introduction [hebr.], Ramat-Gan
2002, S. 352ff.

3z* Im hebräischen Text des verbreiteten Druckes steht hier „mi-pene ha-machaloqet",
die ältesten vollständigen Manuskripte der Mischna Handschrift Kaufmann und
Handschrift Parma sowie ein Einbandfragment aus Modena, ASCMO fr. ebr. 50

(vgl. G. B.-A. Zarfati, Addenda to a Mishna Manuscript from Italy [hebr.], in:
Italia 11 [1994], S. 9-38, dort S. 21 mit Anm. 21) lesen dagegen im Plural

„mi-pene ha-machlaqoP, „wegen der (unterschiedlichen) Gruppierungen", die aus
den Meinungsverschiedenheiten entstehen könnten. Zur Bedeutung von machaloqet
im Sinne von „Streitigkeit" vgl. bereits mAv 5,17; siehe auch bPes 51b.

33 Vgl. jPes 4,1 (30d); 10,6 (37d); jRHSch 4,5(6) (59c); Jalqut Quntres Acharon 82. -

45



„Rabbi Schimon ben Laqis fragte Rabbi Jochanan: Und müsste es nicht verboten
sein, (unterschiedlichen Bräuchen an unterschiedlichen Orten zu folgen, wie in
mPes 4,1 beschrieben, und zwar) wegen des Verbotes des ,ihr sollt keine Gruppierungen

(mit unterschiedlichen Regeln) bilden' - lo titgodedu (Dtn 14,1)?t36'

Sagte Rabbi Jochanan zu ihm: (Dieses Verbot, keine Gruppierungen zu bilden,
bezieht sich nur auf den) Fall, dass einige (ihre Halacha) nach der Schule Schammais

richten und andere (ihre Halacha) nach der Schule Hilleis".37

Während sich in dieser Diskussion der Mischna noch eine gewisse
Flexibilität gegenüber dem minhag zeigt, wird dies dann in der Gemara des

Babylonischen Talmud zur Stelle, der etwa 200 Jahre nach dem Jeruschalmi
fixiert wurde, ganz anders gesehen: In bPes 51b wird dazu ausgeführt, dass,

gleich welcher Brauch an einem Ort befolgt wird — etwa der Brauch, am 14.

Nisan zu arbeiten oder nicht -, in jedem Fall der Halacha gefolgt werden

sollte, die besagt, dass man sich so verhalten solle, wie man an seinem Ort
handele, d. h. an dem Ort, von dem man kommt und an den man
zurückzukehren gedenkt. Der Einfluss des minhag ha-maqom wird in der
babylonischen Erklärung der Mischna also relativiert, und das Motiv der Vermeidung

von Streitigkeiten wird hier interessanterweise nicht mehr aufgegriffen;
diese Frage scheint zur Zeit der Bavli bereits weniger wichtig gewesen zu
sein. Nur wenn es sich nicht vermeiden lasse, so erläutern die mittelalterlichen

Kommentatoren der Stelle, solle man seinen minhag aufgeben und auf
die Verrichtung von Arbeit verzichten.38 Schliesslich könne es sein, dass der
Verzicht auf Arbeit an einem Ort nur aus Trägheit erfolge, nicht jedoch mit

Die Übersetzungen hier und im folgenden basieren auf den Textzeugen, die ediert
wurden in: P. Schäfer/H.-J. Becker (ed.), Synopse zum Talmud Yerushalmi. Band
II/1 — 4: Ordnung Mo'ed: Shabbat, 'Eruvin, Pesahim und Yoma, Tübingen 2001
Texte und Studien zum Antiken Judentum 82), S. 141. Vgl. auch A. Lehnardt,
Rosh ha-Shana - Neujahr, Tübingen 2000 Übersetzung des Talmud Yerushalmi

II/7), S. 154-155; A. Lehnardt, Pesahim — Pesahopfer, Tübingen 2004

Übersetzung des Talmud Yerushalmi II/3), S. 127-128.
36 Der Vers Dtn 14,1 wird üblicherweise mit „macht keine Schnitte" (als Trauer¬

brauch) übersetzt. Von den Rabbinen wurde der Vers jedoch als Hinweis darauf
verstanden, dass man keine Gruppierungen bzw. Abspaltungen („lo ta'asu aggudot

aggudotj bilden sollte, in denen unterschiedliche Halachot vertreten werden. Zur
Deutung von Dtn 14,1 vgl. auch SifDev Re'e 96 (ed. Finkelstein S. 158); SifDev
Zot ha-beracha 346 (ed. Finkelstein S. 403); dann auch bjeb 13b-14a. Zum
Ganzen vgl. noch Y. Gilat, Studies in the Development of the Halakha [hebr.J,
Ramat-Gan 1992, S. 161-166.

37 D.h., nur in dem Fall, dass sich zwei Gruppierungen auf die alten Schulen aus der
Zeit des Zweiten Tempels berufen, sind sie dazu angehalten, ihre unterschiedlichen
Positionen zu überdenken.

38 Vgl. den Raschi zugeschriebenen Kommentar zu bPes 51b sub voce „Rabba amar";
Tosafot ebenda sub voce „kol".

46



dem höheren Ziel, die Gebote genau zu befolgen. Oder wie es dazu im Bavli

lapidar heisst: „Wer weiss denn, wie viele Müssiggänger es auf dem Markte
gibt?"39

Die im Jeruschalmi erkennbare Tendenz, dem minhag einen gewissen
Freiraum im Hinblick auf die Halacha-Findung einzuräumen, ist dann auch

in einem weiteren Abschnitt der Gemara aus dem vierten Kapitel des Traktates

Pesachim zu beobachten. Jeruschalmi Pesachim 4,1 (30d) hören wir
davon, dass die Fischer von Tiberias, die Graupenmüller von Sepphoris und
die Grützenmacher von Akko es erschwerend auf sich nahmen, an einem

Halbfeiertag wie dem 14. Nisan nicht zu arbeiten. Dagegen wird dann der

Einwand vorgetragen, dies sei nur für die Graupenmüller und die Grützenmacher

zulässig, weil man sich mit ihren Produkten rechtzeitig vor dem Fest

eindecken könne, während dies für die Fischer unzulässig sei, weil gerade
Fisch nur unmittelbar am Festtag selbst frisch zubereitet werden könne; ein

Festmahl ohne Fisch jedoch würde die unbedingt einzuhaltende Festtagsfreude

schmälern.40

An diesem Beispiel zeigt sich meines Erachtens sehr schön, dass es die

Rabbinen offenbar mit einer Vielzahl lokaler Gepflogenheiten und
Festtagsbräuchen zu tun hatten, die sie in ihre wohl nicht unumstrittene Halacha

und auch in ihr Brauchtum, wie z. B. den Verzehr von Fisch, zu integrieren
suchten. Unterschiedliche Berufsgruppen, die aus unterschiedlichen Städten

Galiläas kamen, verfolgten unterschiedliche Praktiken und Bräuche, die von
den Verfassern der Gemara des Jeruschalmi nur teilweise akzeptiert wurden,

was nicht zuletzt durch den im Namen des Rabban Schim'on ben GamlPel
überlieferten Satz in Mischna Pesachim 4,5 betont werden konnte, dass man
sich stets wie ein Schüler der Weisen verhalten, d. h. ihre Halacha übernehmen

solle: „le-'olam ja'ase adam atzmo talmid chakhamim".

39 Siehe dazu auch die knappen Ausführungen von M. Elon, Jewish Law. Band II, S.

935. Vgl. noch bPes 55a; bBer 17b.
40 Vgl. dazu J. Carlebach, Wesen, S. 343. Vgl. jPes 4,1 (30d): „Und nicht nur in

Bezug auf (die Zubereitung des) Pesach{-Opfers), sondern auch in Bezug auf den

Brauch (muss man Erschwerungen der Gebote auf sich nehmen): Die Netzfischer

aus Tiberias, die Gräupner aus Sepphoris und die Grützenmacher aus Akko
nahmen es (erschwerend) auf sich, keine Arbeit an einem Halbfeiertag zu verrichten.

Einsichtig (ist diese Halbfeiertagsbeschränkung für) die Graupenmüller aus Sepphoris

und die Grützenmacher aus Akko, (aber nicht für) die Netzfischer aus Tiberias,
denn werden sie dadurch nicht die Festtagsfreude trüben? (Nein, denn) sie dürfen
(zwar nicht mit dem Netz am Halbfeiertag Fische fangen, aber sie dürfen) sowohl
mit der Angel als auch mit dem Fischgarn fischen. Selbst (wenn sie) so verfahren,
trüben sie nicht dennoch die Festtagsfreude? Rabbi Ammi (entschied) erleichternd
für sie, da sie (ansonsten) die Festtagsfreude trüben würden."

47



Wie schwer es Rabbinen, d.h. zumindest einigen palästinischen Weisen

der amoräischen Epoche, gefallen sein wird, mit ihren Regeln nicht die

Bräuche anderer, nicht unbedingt rabbinisch geprägter Juden zu verletzen,

zeigt sich dann auch an drei Beispielfällen aus demselben Traktat, die sich

wiederum mit der Frage des Arbeitsverbotes an einem Ruhetag wie Festoder

Schabbat-Tag beziehen. Dort heisst es bezüglich der Frage, ob man sich

an einem Ruhetag an den Verkaufsstand eines Nichtjuden lehnen dürfe (jPes

4,1 [30d]) :41

„Ein Tatfall [ma'ase\ von Rabban Gamli'el: '42' Er lehnte sich an einem Schabbat an
den Verkaufsstand eines Nichtjuden in Akko. Da sagten (einige jüdische Einwohner

von Akko) zu ihm: Man pflegt sich hier nicht am Schabbat an den Verkaufsstand
eines Nichtjuden zu lehnen, (da dies den Eindruck erwecken könnte, man wolle am

Ruhetag etwas bei dem Nichtjuden kaufen). Doch Rabban GamlPel wollte ihnen
dazu nicht (seine Meinung) mitteilen, nämlich, dass es (eigentlich) erlaubt sei, so zu
verfahren. Sondern er stand auf und ging."

Ähnlich hervorgehoben wird der Konflikt mit einem lokalen Brauch in
der folgenden Geschichte aus demselben Traktat, aus derselben Epoche,

lediglich eine Generation später (jPes 4,1 [30d]):

„Ein Tatfall [ma'ase] von Jehuda und Hillel, den Söhnen des Rabban GamlPel II.,
die in ein Badehaus in Kabul'43' gingen, um zu baden. Man sagte zu ihnen: Nicht
pflegt man (den Brauch), dass hier zwei Brüder zusammen zum Baden gehen. Doch
sie (Jehuda und Hillel) wollten ihnen nicht sagen, dass es erlaubt sei, und sie

(änderten daher ihr Verhalten und) betraten (das Bad später nur noch) einer nach

dem anderen, (um auf diese Weise keinen unzüchtigen Eindruck zu hinterlassen)."

Wiederum zeigt sich hier, wie Rabbinen auf den Widerstand des lokalen
Brauches stossen konnten, auf den in diesem Zusammenhang eigentlich nur
im Interesse der Vermeidung von unzulässigen Unterstellungen verwiesen

wird. Doch statt die eigentlich gültige und leichtere Halacha durchzusetzen

und das Verhalten nicht zu ändern, wird wiederum beschrieben, wie
Rabbinen, sogar solche aus angesehenstem Hause, auf „ihr" Recht verzichten

und „klein beigeben", um so den Konflikt mit einem Brauch zu entschärfen.

Exemplarisch wird dieses Verhalten schliesslich auch in einem weiteren

Beispielfall aus dem Traktat Pesachim geschildert, der auf eine ähnliche Pro-

41 Vgl. tMQ2,l4 (II 372); ferner bPes 51a; tMQ2,15-l6 (II 372); siehe auch bPes

51a.

Gemeint ist zweifellos Rabban GamlPel der Zweite, einer der bedeutendsten
Gelehrten der Zeit nach der Tempelzerstörung. Vgl. zu ihm G. Stemberger, Einleitung

in Talmud und Midrasch, München 81992, S. 78.
43 Einem Ort in Galiläa. Vgl. dazu G. Reeg, Die Ortsnamen Israels nach der rabbi-

nischen Literatur, Wiesbaden 1989 Beihefte zum Tübinger Atlas des Vorderen
Orients B51), S. 325-326.

48



blematik eingeht. Dort wird beschrieben, wie die erwähnten Brüder aus dem

Hause des Rabban Gamli'el am Schabbat-Abend in lose geschnürten,
goldenen Sandalen in der galiläischen Ortschaft Beri spazieren zu gehen pflegten.

Als man ihnen daraufhin sagt, dass man an diesem Ort an einem
Ruhetag nicht in solchen lose geschnürten goldenen Sandalen spazieren zu

gehen pflegt, heisst es wieder nur: „Doch sie wollten ihnen nicht sagen, dass

es (aus halachischer Sicht eigentlich doch) erlaubt sei. Vielmehr liessen sie

(ihre Sandalen) von ihren Dienern nach Hause tragen".44

Warum gerade der Jeruschalmi solche Geschichten in gehäufter Zahl
überliefert, die nicht unmittelbar der Erläuterung oder Unterstützung der

Halacha dienen, ist aus dem Kontext nicht unmittelbar einsichtig. Anzunehmen

ist aber, dass sich hierin historische und soziale Umstände spiegeln, die

auf die andauernden Auseinandersetzungen mit lokalen Bräuchen, und seien

sie noch so alltäglich, zurückzuführen sind. Offenbar waren vor allem neue
Moden — wie die hier erwähnten „goldenen Schuhe" — das in mancher

Hinsicht schwierigste Gebiet des täglichen Lebens, auf dem die Rabbinisie-

rung des Judentums nach der Zerstörung des Tempels durchgesetzt werden
sollte. Dass dies nicht immer in gleicher Weise gelang, wurde dennoch
tradiert, wenn auch vielleicht nur aus dem pädagogischen Anliegen heraus, die

eigene, minhag-kritische Position als die massvollere und daher berechtigtere
darzustellen.

Wie sich z. B. auch an den archäologisch erst relativ spät zu belegenden
Mosaikfussböden in Synagogen in Judäa und Galiläa zeigt (etwa 5-/6.
Jahrhundert),45 die mit ihren Darstellungen gegen rabbinische Auffassungen vom
Bilderverbot Verstössen zu haben scheinen und die vielleicht erst aufgrund
ikonoklastischer Tendenzen unter rabbinisierten Juden (teilweise) zerstört
worden sind, gab es neben dem uns in den rabbinischen Quellen begegnenden

Judentum wohl einige Gruppierungen und Richtungen im kontemporären

Judentum, die ganz andere minhagim und daraus abgeleitete halakhi-
sche Auffassungen vertraten als allein die, von deren Verbindlichkeit uns die

Verfasser und Redaktoren der Hauptquellen für diese Zeit, Talmud und

Midrasch, zu überzeugen suchen.'"'

44 jPes 4,1 (30d).
45 Vgl. hierzu etwa G. Stemberger, Der Tierkreis in spätantiken Synagogen, in:

Kairos 17 (1975), S. 23-56 G. Stemberger, Studien zum rabbinischen Judentum,
Stuttgart 1990 Stuttgarter Biblische Aufsatzbände 10. Altes Testament), S. 177—

228.
46 Vgl. dazu S. Schwartz, Rabbinization in the Sixth Century, in: P. Schäfer (ed.),

The Talmud Yerushalmi and Graeco-Roman Culture. Band III, Tübingen 2002
Texte und Studien zum Antiken Judentum 93), S. 55-72.

49



Die Art und Weise der rabbinischen Darstellung der sozialen Verhältnisse

lag natürlich in der Intention der Autoren dieser Quellen begründet, die

einmal gefundene Halacha durchzusetzen und jede Abweichung davon als

Sondermeinung darzustellen, der man nur vereinzelt und im Falle von
Erschwerung Folge zu leisten hatte. Vielleicht wird man in dieser Haltung auch

den Grund dafür zu suchen haben, dass sich minhag-begründete Erleichterungen

in der rabbinischen Literatur (so gut wie) nicht finden, und wenn, so

nur, wenn sie nachträglich als Erschwerung uminterpretiert werden konnten.
Erkennbar an den Jerushalmi-Berichten wird dabei, dass es Jahrhunderte

gedauert zu haben scheint, bis sich die rabbinische Bewegung durchsetzen

und sie ihren Anspruch auf die Halacha-Praxis mit den verbreiteten

Gepflogenheiten in Ubereinstimmung bringen konnte. In Babylonien dagegen,

wo das Judentum seit dem Exil eine relativ abgeschlossene Gruppe bildete,
scheint die Entwicklung der Wertung des minhag anders verlaufen zu sein,
wobei hier in späteren Jahrhunderten, etwa in der Epoche der Geonim,
weitere Faktoren der Beeinflussung der Entwicklung hinzugekommen sein

mögen, die jenseits der Grenzen dieser an den klassischen Quellen des

Judentums orientierten Betrachtungen liegen.47

Abschliessende Bemerkungen

Die Rabbinen der tannaitischen und amoräischen Zeit standen offenbar in
einer lebhaften Auseinandersetzung um die Bedeutung des minhag für die

Halacha. Sie versuchten, den minhag, dem manchmal abrogierende,
gelegentlich jedoch auch positiv entscheidende Bedeutung zukam, zu kontrollieren

und in ihr Rechtsdenken zu integrieren. Anhand der untersuchten Quellen

entsteht zudem der Eindruck, als sei ihnen das in Palästina zur Zeit der

47 Vgl. dazu etwa G. Libson, Halakhah and Reality in the Gaonic Period: Taqqanah,
Minhag, Tradition and Consensus: Some Observations, in: D. Frank (ed.), The

Jews of Medieval Islam. Community, Society, and Identity. Proceedings of an
International Conference held by the Institute ofJewish Studies, University College London

1992, Leiden, New York, Köln 1995 Études sur le Judaisme Médiéval 16), S.

67-99. Zur Entwicklung in späterer Zeit vgl. noch S. M. Lowenstein, Jüdisches
Leben — Jüdischer Brauch. Internationale jüdische Volkssitten, aus dem Amerikanischen

von A. Jakubeit, Düsseldorf, Zürich 2002, der allerdings die hier angesprochenen

Entwicklungen innerhalb der antiken jüdischen Quellen in seinen Ausführungen

zur Entstehung unterschiedlicher Bräuche im Judentum unberücksichtigt
lässt.

50



Entstehung des Jeruschalmi (und später) zunächst nicht in der gleichen
Weise gelungen wie in späterer Zeit in der babylonischen Diaspora.**8

Das Verhältnis von minhag und Halacha blieb dabei nicht eindeutig
geklärt. Es zeigt sich vielmehr noch bei den mittelalterlichen Exegeten und

Philosophen, etwa bei Sa'adja Gaon (882 — 942) und Mose ben Maimon
(1135-1204), die gelegentlich auch auf die erwähnten Stellen des Talmud

Jeruschalmi eingehen, wie umstritten die halacha-stiftende bzw. regulierende
Funktion des minhag war. Nur angedeutet sei in diesem Zusammenhang,
dass gerade die beiden genannten Autoritäten des jüdischen Mittelalters dem

minhag eher skeptisch gegenüberstanden und seinen Einfluss in die Schranken

zu weisen suchten, was möglicherweise bereits auf den sich ausbreitenden

Einfluss des islamischen Rechtsdenkens zurückzuführen ist.49

Ein Denken, wie es im dem Satz „der minhag löst die Tora auf" zum
Ausdruck kommt, dürfte dabei jene Probleme reflektieren, die die „Rabbini-
sierung" des Judentums, insbesondere im 5-/6. Jahrhundert n.Chr., auf
einigen Gebieten des Rechtes mit sich brachte. Dass eine Wendung wie „ha-
minhag mevattel et ha-Tora" nur im palästinischen Talmud und nicht mehr
im Bavli belegt ist, wird dabei wohl auch mit dem „unabgeschlossenen",
offenen Charakter dieses Talmud zusammenhängen, ein Werk, welches in
mancher Hinsicht viel weniger redigiert und bearbeitet worden ist als sein

babylonischer, in den grossen Jeshivot studierter und herausgegebener Nachfolger.

Zu berücksichtigen ist im übrigen, dass in Palästina eine Rechtstradition

prägend im Hintergrund gewesen sein dürfte, die dem Brauch traditionellerweise

eine viel grössere Eigenständigkeit zubilligte. Ob dies etwa auf die

äusseren Lebensumstände, die soziale Herkunft der Mitglieder der rabbini-

4g Hierfür kann man etwa auch auf die divergierenden Diskussionen über die „hilkhot
medina", die Halakhot des Landes, verweisen. Vgl. mBM 7,8; jBM 7,9(8) (11c)
und bBM 93a. Zu erinnern ist in diesem Zusammenhang auch an die mittelalterliche,

wohl von einem palästinischen Juden verfasste Sammlung unterschiedlicher
Bräuche in Babylonien und im Lande Israel, die viel Material enthält, das bis in die
talmudische Zeit zurückreicht: M. Margulies (ed.), The Differences between

Babylonian and Palestinian Jews, with Reference to Laws, Customs and Ritual Observances

ofJews During the Geonic Period, A Critical Edition on the Basis ofAll Printed Texts

and Several Manuscripts, with Introduction and Examination ofSources [hebr.],
Jerusalem 1936/37.

49 Zur Stellung des minhag unter den in der islamischen Welt wirkenden jüdischen
Gelehrten vgl. ausführlich G. Libson, Jewish and Islamic Law. A Comparative Study

of Custom during the Geonic Period, Cambridge / Massachusetts 2003 Harvard
Series in Islamic Law 1). Vgl. auch Y. Florsheim, Ha-Rambam we-jachasaw le-

minhag, in: Sinai 131 (2002), S. 3-40; 132 (2003), S. 30-51.

51



sehen Bewegung oder auf den Einfluss der in Palästina bekannten römischen
Rechtstradition zurückgeht, kann wohl erst aufgrund einer umfassenderen

Untersuchung der rabbinischen Rechtsgeschichte entschieden werden. Wenn

minhag aber von einigen Rabbinen Palästinas gelegentlich zur Halacha
erhoben werden konnte, wird dies sicherlich damit zusammenhängen, dass

man sich über ältere, von bestimmten, eventuell sozial höherstehenden

Gruppen beobachtete Gepflogenheiten nicht einfach hinwegsetzen konnte.

minhag konnte nicht nur in halachisch strittigen Fragen entscheiden,
sondern rabbinischerseits musste man sich ihm gelegentlich wohl schlicht
unterordnen und seinen faktischen Einfluss auf das tägliche Leben akzeptieren.

Die Betonung des verbindlichen Charakters einiger minhagim auf
bestimmten Gebieten, die dann auch zu ihrer Kodifizierung in Minhag-
Büchern beitrug, scheint dabei eine Begleiterscheinung der fortschreitenden

Systematisierung der Halacha gewesen zu sein. Diese Vereinheitlichung ist

allerdings nie zu einem vollkommenen Abschluss gekommen, so dass das

Brauchtum zunächst eine gewisse eigenständige Bedeutung neben der
Halacha behalten konnte.50 Der unabgeschlossene, offene Charakter der Halacha,

der etwa auch in dem berühmten Spruch des Hillel zum Ausdruck
kommt: „Überlass es in einer strittigen Frage dem Volk: auch wenn sie keine

Propheten sind, so sind sie doch Söhne von Propheten"51 — dieser Zug der

palästinischen Rechtstradition ist mit der Zeit freilich immer weiter
eingeschränkt worden. Der Bezug zum Brauch konnte so auf bestimmten Gebieten

verloren gehen, und erst in der Neuzeit finden sich etwa unter progressiven

Juden wieder Ansätze, die die (vor allem im Jerushalmi begegnende)
halacha-relativierende Grösse des minhag auf verschiedenen Gebieten des

religiösen Lebens für sich zu reklamieren suchen. Sie drohen damit gelegentlich

jedoch erneut in jenes Dilemma zu führen, welches in der eingangs
zitierten zwzVzAzjz-kri tischen Anekdote beschrieben wird.

50 Vgl. hierzu z. B. auch die knappen Hinweise zur Entwicklung des lokalen Brauch¬

tums im neuzeitlichen Mainz von L. Trepp, Uber Mainz und seine Minhagim (mit
Anmerkungen von E. Roth), in: Udim 6 (1975/76), S. 125-133. Zur Entwicklung

des minhag im aschkenazischen Raum insgesamt vgl. I.M. Ta-Shema, Early
Franco-German Ritual and Custom [hebr.], Jerusalem 21994, S. 6lff.; I.M. Ta-
Shema, Ritual, Custom and Reality in Franco-Germany, 1000 — 1350 [hebr.],
Jerusalem 1996. Für weiterführende bibliographische Hinweise sei auf die mehrsprachige

Bibliographie von M. Raphael /J. Tabory, Ha-minhag. Schluchotaw u-
mechqaraw, in: D. Sperber (ed.), Minhage Jisra'el. Band V, Jerusalem 1995, S.

217-309 verwiesen.
51 Vgl. jPes 6,1 (39a- b); etwas anders auch in tPes 4,14.

52


	Minhag in der jüdischen Tradition : Überlegungen zur Stellung des Brauches in der rabbinischen Halacha anhand des Talmud-Traktates Pesachim

