
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: Vladimir Solov'ev und das Judentum : neue Fragen zu einem alten
Thema (Teil II)

Autor: Belkin, Dmitrij

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vladimir Solov'ev und das Judentum:
Neue Fragen zu einem alten Thema

(Teil II)

von Dmitrij Belkin *

Vladimir Solov'ev und Fejwel Gec

Die 21 Jahre währende Bekanntschaft und nur durch kurze Episoden
unterbrochene Freundschaft des russischen Philosophen mit dem jüdischen
Pädagogen und Publizisten würden genug Stoff für eine eigene Studie geben.
Von zentraler Bedeutung sind die Ideenbeziehungen und die gemeinsamen
Projekte der beiden. Darüber hinaus war Gec nach dem Tod seines Freundes

mit den ihm gewidmeten Broschüren und Aufsätzen massgeblich daran

beteiligt, dass sowohl in der russischen als auch in der jüdischen Öffentlichkeit
das Bild eines „jüdischen" Vladimir Solov'ev entstehen konnte.53 Das Ende

der 1870er und der Beginn der 1880er Jahre, als sich der inzwischen po-

Dr. Dmitrij Belkin, Nauklerstr. 61, D-72072 Tübingen. - Der erste Teil dieses

Beitrages ist im letzten Heft erschienen: Judaica 59 (2003), S. 204 — 218.
53 Folgende Solov'ev gewidmete Veröffentlichungen von Gec sind hier zu nennen:

a. Ob otnosenii V. S. Solov'eva k evrejskomu voprosu [Uber V. S. Solov'evs Ver¬

hältnis zur jüdischen Frage], in: Voprosy filosofii ipsichologii. Kn. 1 [Buch I] 56
(Januar-Februar 1901), S. 159-198. Dieser Artikel erschien 1901 und 1902 als

Separatdruck und wurde in der im Berliner Verlag „Zarja" („Morgenrot")
erschienenen russischsprachigen Ausgabe der „jüdischen" Texte Solov'evs
abgedruckt. Mit geringen Änderungen erschien der Artikel auch in deutscher

Übersetzung des Autors (F. Goetz, Der Philosoph W. Solowiojfund das Judentum. Mit
dem Porträt und Autogramm von W. Solowioff und autographischem Brief des

Philosophen Fürst S. Trubezkoi, Riga 1927).
b. Pis'ma V.S. Solov'eva F.B. Gecu [ES. Solov'evs Briefe an F.B. Gec], St. Peters¬

burg 1909, wieder abgedruckt in der im selben Jahr von E. Radlov und S.

Luk'janov veröffentlichen Briefausgabe Solov'evs.

c. Darüber hinaus erwähnt Gec Solov'ev in seinen zahlreichen Broschüren zu in¬

nerjüdischen Problemen, vgl. M. B. (Gec), V svete pravdy [Im Lichte der Wahrheit],

ohne Ort 1908, S. 61, und in seiner umfangreichen Korrespondenz.

21



puläre junge Denker Solov'ev und der Absolvent der Orientalistischen
Fakultät der Petersburger Universität Fejwel Gec in einem Petersburger Salon

kennengelernt hatten, war auch die Zeit, in der sich Gees Ausgangsposition
in diesem Dialog herausbildete, die Frage nämlich, die Gec an sich selber

stellte: Was können Juden im Umfeld der christlichen Intelligenz tun, deren

Humanismus nicht bestritten werden kann (Lev Tolstoj, Boris Cicerin,
Vladimir Solov'ev; etwas schwieriger war es mit Fedor Dostoevskij und seinem

Antisemitismus; die Nähe Solov'evs zu Dostoevskij verwirrte Gec aber

zunächst54)? Diese Frage bildete auch den Kern einer Verteidigungsstrategie,
die sich der junge jüdische Publizist zurechtgelegt hatte: sowohl Selbstverteidigung

als auch die Erfahrung, im Namen des russischen Judentums zu

sprechen. Gemeint ist damit vor allem sein Buch Slovo podsudimomu! (Das

Wort hat der Angeklagte!) mit einem Vorwort Solov'evs sowie Briefen der

Philosophen Boris Cicerin und Solov'ev und der Schriftsteller Vladimir Ko-
rolenko und Lev Tolstoj an den Verfasser. Bereits im Druck, wurde dieses

Buch 1891 von der russischen Zensur mit der Begründung verboten: „Der
Zensor [V. Rebrov] meint, dass es sich bei diesem Buch um eine schädliche

Verteidigung des Judentums (vrednaja zascita evrejstva) auf Kosten des

Christentums und der russischen Nation handelt".
Gleichwohl fand Solov'ev in dem Altersgenossen aus der Provinz

a. den Lehrer des Judentums auf „intellektuell-alltäglichem" Niveau:
Hebräischstunden, gemeinsames Studium der Tora, der Propheten und des

Talmuds, Bekanntschaft mit der Kashrut (Speisevorschriften) und sogar
die Möglichkeit einer nahezu postmodernen Ironie (einmal schrieb
Solov'ev an seinen Freund Gec, dass er zwei orthodoxe Priester bei einem

Gespräch über das Schicksal des Christentums mit dem von ihm erhaltenen

Wein mit Etikett kosher la-pessach bewirtet habe56);

b. den wichtigsten Adressaten für die Verwirklichung seines „Ich kann nicht
schweigen!" (dies der Titel eines Artikels von Lev Tolstoj);

c. den Träger eines ihm nahestehenden religiösen Ethos (in einem seiner

Begleitschreiben für Gec schrieb Solov'ev, dass Gec im Alltag und in

54 F. Gec, Nekotorye vospominanija, S. 31.
55 RGIA (Russländisches Staatliches Historisches Archiv, St. Petersburg) F. 777, op.

4, ed. ehr. 52, Delo S. Pb. Cenzurnogo Komiteta 1891g. o bescenzurnoj knige
„Slovo podsudimomu!" [Die Akte des St. Petersburger Zensurkomitees des Jahres

1891 über das nichtzensurierte Buch „Das Wort dem Angeklagten!"] S. 6.
56 V. Solov'ev, Pis'mo k F. B. Gecu (1894) [Brief an F. B. Gec], in: E. Radlov (ed.),

Pis'ma V.S. Solov'eva [KS. Solov'evs Briefe], Band II, St. Petersburg 1909

(Nachdruck: V. Solov'ev, Pis'ma i prilozenie [Briefe und eine Beilage], Brüssel

1970), S. 181.

22



seiner Publizistik eine streng konservative Richtung vertrete, allerdings
ohne den diese Richtung oft begleitenden Fanatismus57).

Für seinen „lieben Freund" (stets mit diesen Worten wandte sich Solov'ev

in seinen Briefen an Gec) wurde der russische Philosoph nicht nur Antrieb
zu einem Amateurphilosophieren, sondern öffnete ihm viele Türen zu den

Salons und Zeitungsredaktionen der russischen Hauptstädte (unter anderem

durch Empfehlungsbriefe) und ermöglichte ihm dadurch eine Sozialisierung
im russischen Milieu. Umgekehrt war Gec an dem zentralen öffentlichen

Ereignis von Solov'evs „jüdischer" Wirksamkeit aktiv beteiligt, an dem 1890

von Solov'ev verfassten „Protest gegen die antisemitische Bewegung in der
russischen Presse".

In jenem Jahr 1890 waren in Novoe vremja (.Neue Zeit), im Moskovskij
listok {Moskauer Blatt), im Grazdanin (Bürger) und im Nabljudatel' {Beobachter)

Artikel erschienen, die heftige Angriffe auf das Judentum als Schwerpunkt

hatten. Ende 1890 wandten sich Solov'ev und der englische Journalist
E. Dillon daher an Lev Tolstoj und boten ihm an, den Text eines kollektiven
Protestes gegen diese antisemitische Bewegung in der russischen Presse zu
schreiben. Tolstoj antwortete ganz offen: Er traue das Vladimir Solov'ev

vollkommen zu und würde den Protest gerne unterschreiben, ihn aber selbst

zu schreiben sei er nicht bereit, weil ihm das innere Bedürfnis dazu fehle.58

Fejwel Gec brachte den von Solov'ev zusammengestellten Text des Protestes

zu Lev Tolstoj. Die noch nicht veröffentlichten Briefe von Gec an Tolstoj
und die lakonischen Antworten des Schriftstellers werfen auch ein Licht auf
die Beziehung Solov'ev - Gec: „Ihr grosses Herz", schrieb Gec im Mai 1890

an Tolstoj,

„verhielt sich mit Zartgefühl zu allen moralischen Krankheiten des russischen Geistes

[. .] und Sie können nicht schweigsamer Beobachter der empörenden Verfolgung

der russischen Bürger jüdischer Abstammung sein, die seit mehr als 10 Jahren

vor Ihren Augen stattfindet".59

57 V. Solov'ev, Pis'mo k A. N. Majkovu [Brief an A. N. Majkov], ohne Datum, in: E.

Radlov (ed.), Pis'ma V.S. Solov'eva. Band II, S. 156.
58 Pis'mo L.N. Tolstogo k V.S. Solov'evu [Brief L.N. Tolstojs an V.S. Solov'ev], 15.

03. 1890, in: E. Radlov (ed.), Pis'ma V.S. Solov'eva. Band IV, S. 255. Bemerkenswert

ist, dass F. Gec diesen Brief in seinem von der Zensur verbotenen Buch Das

Wort dem Angeklagten! ohne die hier zitierte Zeile veröffentlicht hatte (S. 3).
59 F. B. Gec, Pis'mo k L. N. Tolstomu [Brief an L. N. Tolstoj], 20. 05. 1890, in: F. B.

Gec, Pis'ma k L.N. Tolstomu [Briefe an L.N. Tolstoj], in: Otdel rukopisej Go-
sudarstvennogo Muzeja L.N. Tolstogo, Moskva [Handschriftenabteilung des

Staatlichen L.N. Tolstoj Museums, Moskau], S. 2 (Gees Briefe an Tolstoj werden von
mir zum Druck vorbereitet).

23



Diese Passage sollte den Universalisten Tolstoj an die „jüdische Frage" als

universelles Problem erinnern. Aber gerade mit diesem Universalismus der

„jüdischen Frage" war der Schriftsteller nicht einverstanden, weil er der

Auffassung war, die Juden hätten genug Anhänger und Verteidiger. Tolstojs
bewusste Distanzierung vom Judentum wurde von Gec in seiner „innerjüdischen"

Publizistik und Korrespondenz oft kritisiert und mit Solov'evs

Engagement verglichen.60 1890 schrieb Gec an Tolstoj, er verstehe, dass der

Schriftsteller sich momentan mit wichtigeren Dingen als dem Eintreten für
die Juden beschäftige, er hoffe aber, dass er den „entsprechend Ihrem Briefe"

an Solov'ev zusammengestellten Protest unterschreiben werde.61

Das Leitmotiv des Protestes war im Grunde das alte, jedoch publizistisch
formulierte: Die Lage der Juden ist eine Sache der christlichen Verantwortung,

die Zugehörigkeit zur „mosaischen Religion" kein Grund für ungleiche
Rechte, verglichen mit der übrigen Bevölkerung des Reiches. Die Propaganda

gegen die Juden in der russischen Presse ist eine Verletzung elementarer
Rechte.62

Gegen eine mögliche Publikation des von den Vertretern der russischen

liberalen Elite unterschriebenen Protestes wurde in der antisemitischen Presse

ein erbitterter Kampf geführt. Der Text des Protestes durfte in Russland

nicht veröffentlicht werden. Im November 1890 folgte das endgültige Verbot
des Zaren, den Protest in Russland zu publizieren. Diesem Verbot ging ein

Brief des Innenministers Durnovo voraus, in dem er schrieb, dass eine

Veröffentlichung dieses Protestes nur „den uns missgünstigen Kräften in

Europa Nutzen bringen würde".63 Eine englische Ubersetzung erschien im
Dezember 1890 in der Londoner Times unter dem Titel „The Jews in Rus-

60 Vgl. Gees unveröffentlichte Briefe an den Philosophen S. O. Gruzenberg: RGALI
(Russländisches Staatsarchiv für Literatur und Kunst), F. 151, op. 1, ed. ehr. 36, S.

15, der Brief vom 5. 11. 1902.
61 L. N. Tolstoj hat den „Protest" unterschrieben. Vgl. F. Gec, Brief an L. Tostoj vom

29. 05. 1890, S. 2.
62 Vgl. Protest, in: V. Solov'ev, Socinenija. Band II, S. 281-282.
63 RGIA (Russländisches Historisches Staatsarchiv), F. 776, op. 1, ed. 26, S. 27-28a:

Vsepoddannejsij doklad Ministra Vnutrennich Del: O literaturnoj dejatel'nosti
byvsego professora Moskovskogo Universiteta Solov'eva i o vosprescenii pecatat' v
periodiceskich izdanijach socinennogo im protesta protiv ugnetenija evreev v Rossii

[Alleruntertänigster Vortrag des Innenministers: Uber die literarische Tätigkeit des

ehemaligen Professors der Moskauer Universität Solov'ev und über das Verbot der

Veröffentlichung in Periodika des von ihm verfassten Protestes gegen die

Unterdrückung der Juden in Russland].
64 The Jews in Russia. (From an occasional correspondent), in: Times, Nr. 33191, 10.

12. 1890.

24



Von grosser Bedeutung ist die Wahrnehmung der harmonisierenden
Versuche von Gec in bezug auf die jüdisch-russischen Beziehungen im
russisch-jüdischen Milieu. Hier ist vor allem die Polemik des Historikers und
Publizisten Simon Dubnov (1860 — 1941) gegen Gec zu nennen. In seinem

in der russisch-jüdischen Zeitschrift Voschod (Sonnenaufgang) veröffentlichten

umfangreichen Artikel „Von den Extremen" kritisierte Dubnov (unter
dem Pseudonym „Kritikus") Fejwel Gees Broschüre „Was ist Judentum?"
(aus dem Jahre 1885) und speziell seine Vorstellungen von der Nation und
ihrer „Mission". Dubnov wirft Gec und seinem Verständnis von Nation
einen stillosen Eklektizismus vor. Sein Hauptargument ist dabei die

Unmöglichkeit, in die Definition der Nation alle möglichen Merkmale einzu-
schliessen, ohne die Prioritäten festzustellen. Mit seinen Vorstellungen von
einer allumfassenden geistigen und religiösen Bedeutung der jüdischen
Nation erinnere ihn Gec an ein Kind, das die Frage, wen es mehr liebe - die

Mutter oder den Vater - mit einem - „beide mehr" beantworte. Dieses

Prinzip trete wiederum in Kraft, so Dubnov weiter, wenn Gec das

westeuropäische Modell der Emanzipation der Juden kritisiert, die, so Gec, in

Europa nur „Bürger mosaischen Glaubens" sind, und gleichzeitig der

Gutherzigkeit des russischen Volkes Komplimente macht. Dubnov berücksichtigt

auch Gees jüdischen religiösen Traditionalismus und bezeichnet eine

solche Position als .Vermehrung des Obskurantismus", die die „muffige Luft
der Jeschiwa" verbreite.65 Etwas später polemisierte Dubnov auch gegen den

ihm sympathischen Solov'ev, der jeden Nationalismus ablehne. An seine

frühere Kritik an Gec abknüpfend, schrieb Dubnov in seinen „Briefen vom
alten und neuen Judentum", dass auch der Nationalismus differenziert
betrachtet werden muss: Der defensive, geistig-kulturell ausgerichtete jüdische
Nationalismus ist legitim, der Nationalismus einer grossen staatstragenden

Nation, die Unterdrückung der kleinen Nationen bedeutet, hingegen nicht
und daher zu verurteilen.66 Am Beispiel dieser Kontroverse lässt sich zugleich
feststellen, wie die Rolle des Judentums von den drei Denkern gesehen wurde,

die eine rein politische Lösung der sogenannten jüdischen Frage ablehnten:

Dubnov sprach von „kultureller Autonomie" des Judentums im Zaren-

65 Kritikus (S. Dubnov), Sredi krajnostej [Von den Extremen], in: Voschod 1885,
Nr. 5, S. 26.

66 S. Dubnov, Pis'ma o starom i novom evrejstve [Briefe vom alten und neuen
Judentum], in: Voschod 1889, Nr. 5, S. 62-68 (letzte vollständige Auflage: R.

Poznanski [ed.], Lettres sur le judaisme ancien et nouveau, Paris 1989; ein Teil der

„Briefe" wurde relativ früh ins Deutsche übersetzt und im Jüdischen Verlag
veröffentlicht: S. Dubnov, Die Grundlagen des Nationaljudentums. Autorisierte Ubersetzung

aus dem Russischen von I. Friedlaender, Berlin 1905).

25



reich, Gec betonte die Notwendigkeit einer geistigen und religiösen
Selbstvertiefung der jüdischen Nation, die nur so ihrer „Mission" entsprechen
könne. Solov'ev lehnte den gross-russischen Nationalismus ab und sah das

Judentum in eschatologischer Perspektive als Teil der von ihm angestrebten
universalistischen gottmenschlichen Synthese. Alle drei waren sich allerdings
am Ende des 19. Jahrhunderts darin einig, dass die Juden ihre Existenz in
Russland fortsetzen und nicht auswandern sollten, weil die Kombination von
geistigen, politischen und wirtschaftlichen Faktoren ihnen hier die Möglichkeit

für eine Weiterentwicklung bietet. Was Solov'evs Wahrnehmung durch
Gec anbelangt, so lässt sie sich vielleicht mit folgenden von Gec in einem
Brief an Ernest Radlov (1854-1928), den Herausgeber der russischen Ausgabe

der Werke Solov'evs, formulierten Worten festhalten:

„Es kann sein, dass meine jüdische Weltanschauung mich hindert, Vis [Vladimir
Solov'evs] religiöse Philosophie zu begreifen, aber ich unterschied in ihr immer
zwischen dem Weg und dem Ziel: Der erste schien mir immer interessant, das Ziel
blieb fiir mich aber immer unbegreiflich und wenig überzeugend. Verzeihen Sie

bitte grosszügig meinen Mut und meine Offenheit".67

Iosif Rabinovic und Neutestamentliches Israel
im Spiegel der Epoche

Die Pogrome der Jahre 1881-1882 waren ein Wendepunkt sowohl für das

russische Judentum insgesamt als auch für einzelne seiner Vertreter."8 Auch
für die Entstehung der von Iosif Davidovic Rabinovic initiierten
jüdischchristlichen Bewegung Neutestamentliches Israel im Süden Russlands bildeten
sie den Ausgangspunkt. Die wichtigsten Daten zur Geschichte dieser Sekte
finden sich in Kai Kjaer-Hansens Buch über Rabinovic und seine messia-
nische Bewegung.69 Es fehlt hier jedoch der russische Kontext der Sekte, die
nicht zuletzt durch Solov'ev in Russland öffentlich bekannt geworden ist.

67 Was Gec mit „Weg" und „Ziel" meint, kann vielleicht folgende Passage aus dem¬
selben Brief an Radlov erklären: „[. .] die Interpretation des historischen Dogmas
von der Hl. Dreifaltigkeit, wie scharfsinnig und genial in ihrer allumfassenden

Synthese sie auch sein mag, ist dennoch willkürlich und kaum beweisbar und hat
das innere Contradictio in adjecto des .Gottmenschen', der Erbsünde und des

erlösenden Todes keinesfalls behoben". Vgl. F. Gec, Brief an E. Radlov, ohne
Datum (1916), in: Otdel Rukopisej IRLI (Puskinskij Dom) [Handschriftenabtei-
lung am Institut für Russische Literatur] [Puschkinhaus], F. 252, op. 2, N370, S.

69a-70.
68 Vgl. J. D. Klier/S. Lambroza (ed.), Pogroms: Anti-Jewish Violence in Modem Rus¬

sian History, Cambridge 1992.
69 K. Kjaer-Hansen, The Herzl ofJewish Christianity. Joseph Rabinowitz and the Mes¬

sianic Movement, Edinburgh 1995. Ein Grossteil des Buches wurde ins Russische
übersetzt: IosifRabinovic i messianskoe dvizenie, St. Petersburg 1997.

26



Geprägt von seinen Erfahrungen in Bessarabien, eröffnete Rabinovic
1882 im moldawischen Kisinev das jüdisch-christliche Bethaus Bethlehem

{Vifleem). In seiner im Auftrag des Leipziger Theologen Franz Delitzsch

(1813-1890) geschriebenen „Selbstbiographie" schildert er seine Wandlung
vom Chassidismus seiner Familie und ihrer Umgebung hin zu einer von
Moses Mendelssohn und Isaak Ber Levinsohn (1788-1860) inspirierten
aufklärerischen Denkweise. Die Reformen der Regierung Alexanders II. in
Russland und vor allem die Aufhebung der Leibeigenschaft und die

Emanzipation der Sklaven infolge des Bürgerkrieges in den Vereinigten Staaten

„bestärkten" ihn in der Hoffnung, „dass nun bald auch die europäische
Knechtschaft Israels allenthalben ein Ende nehmen werde".70 Bemerkenswert

ist, dass die politischen Ereignisse der Zeit, die Niederlage des „aufgeklärtesten

Volks", der Franzosen, im Krieg gegen Deutschland, von Rabinovic als

Grenze und Krise der (nicht nur jüdischen) Aufklärung empfunden wurde.71

Den gegenwärtigen Zustand des Judentums empfand Rabinovic als innere

und äussere Unfreiheit. Diesem Gefühl gab er in seinen für die von A.
Zederbaum herausgegebene Zeitung Ha-Meliz geschriebenen Korrespondenzen

Ausdruck. Als Kisinev während des von Russland unterstützten
Befreiungskrieges Serbiens und Bulgariens gegen die Türkei zum Hauptsammelpunkt

der slawischen Truppen wurde, kam dieses Gefühl von neuem:
Rabinovic sah, dass nur das jüdische Volk „in seinem Emporstreben aus der

Knechtschaft keinen Beistand findet".72 1878 schrieb Rabinovic den hebräischen

Aufsatz Sabri maranan werabbanan? („Wie meint ihr, unsere Herren

Rabbiner?"), der in der Zeitschrift Haboker or (Der Morgen ist Licht)
gedruckt wurde und sich mit Fragen der „Besserung" des geistigen Zustands
des Rabbinats und des russischen Judentums insgesamt beschäftigte.73 Schon

Ende der 1870er Jahre wurde Rabinovic klar, dass eine „theoretische"
Tätigkeit für die „Rettung" des Judentums allein keinesfalls genügen würde. Es

waren wiederum die Zeitereignisse, die ihn zu seiner „praktischen Tätigkeit"
bewogen haben. Er selbst beschrieb das folgendermassen:

7° Joseph Rabinowitschs Selbstbiographie, in: F. Delitzsch (ed.), Neue Documente
der südrussischen Christenbewegung, Leipzig 1887, S. 15.

71 Rabinowitschs Selbstbiographie, S. 16.
72 Rabinowitschs Selbstbiographie, S. 20. In einer Zusammenfassung über die Lage

der Juden in Russland schrieb M. Virtus zu Beginn des 20. Jahrhunderts für das

deutsche Publikum: „Was dem Judentume in Russland noch für Schicksale
bevorstehen, das ist schwer zu erraten. Eins ist unzweifelhaft, die Juden haben es satt,
Sklaven zu sein" (M. Virtus, Die Juden, in: J. Mel'nik [ed.], Russen über Russland,

Frankfurt/M. 1906, S. 586).
73 Rabinowitschs Selbstbiographie, S. 20.

27



„[. .] der Tod unseres gerechtigkeitsliebenden milden Kaisers Alexanders II., die in
Jelisabetgrad, Warschau, Kiew, Balta und anderen Ortschaften, wo Juden wohnten,
ausgebrochenen Judenhetzen und Flucht-Auswanderungen der Verfolgten nach

Amerika und Palästina trugen das ihre dazu bei, mich denjenigen erkennen zu
lassen, von welchem Mose und die Propheten geschrieben haben, Jesus von Nazaret

[ • d".74

Die von Rabinovic gegründete jüdisch-christliche Sekte fand eine gewisse

Verbreitung in Südrussland. Sie vereinte Elemente des Judentums (Sabbat,

Beschneidung) und des Christentums (Anerkennung von Jesus als Messias).

Der Höhepunkt in der Geschichte der Sekte und gleichzeitig der Beginn
ihres Zerfalls war das Jahr 1885, als Rabinovic in einer methodistischen
Kirche in Berlin getauft wurde.75 Da dadurch die Vorstellung von der

„konfessionellen" Einmaligkeit der Bewegung Neutestamentliches Israel und

von Rabinovic als Begründer einer neuen Religion nivelliert wurde, wurden
viele Mitglieder der Sekte irritiert, und es kam zu Spaltungen, wenn auch die
Sekte Neutestamentliches Israel über Rabinovics Tod 1899 hinaus weiter
existierte. Während der Blütezeit wurden die Gottesdienste in Kisinev von 100

bis 150 Teilnehmern besucht.

Solov'evs Stimme war bei weitem nicht die einzige Stimme im Chor der
zahlreichen jüdischen und christlichen Reaktionen auf die von Rabinovic ins

Leben gerufene Bewegung.
Sowohl der von akkulturierten Kreisen des russischen Judentums

herausgegebene Voschod als auch der traditionellere Ha-Meliz waren sich einig: Die
christliche Bewegung hat unter den russischen Juden keine Uberlebenschance

und wird bald auf die Person ihres Begründers beschränkt sein. Rabinovic
hat den russischen Juden keinen guten Dienst erwiesen, indem er die
Krisenzeit nach den schweren Pogromen für eine innerjüdische Verwirrung
ausnutzte. In der jüdischen Presse wurden Zweifel an Rabinovics geistiger
Gesundheit laut, und man bedauerte, dass die kleine unbedeutende Sekte eines

„hirnkranken alten Mannes" im Westen, unter anderem im Kreis des

hochgeschätzten evangelischen Theologen Delitzsch, Resonanz fand.76 In seinem

schon erwähnten Artikel im Voschod „Von den Extremen" sparte Dubnov
nicht mit Kritik an der 1885 publizierten Predigt Rabinovics im Kisinever
Bethaus Bethlehem. Kritisiert wurde hier nicht der abtrünnige Jude, sondern

74 Rabinowitschs Selbstbiographie, S. 24.
75 Siehe dazu K. Kjaer-Hansen, Herzl, S. 83-84. Die Geschichte der langjährigen

Beziehungen Rabinovics zu missionarischen Kreisen, hauptsächlich in Deutschland,
kann hier nicht dargestellt werden.

76 Siehe die Übersetzung eines Artikels über Rabinovic in Ha-Meliz 1885, Nr. 71, von
F. Delitzsch, in: Gegen den Melitz, in: Fortgesetzte Documente der national-jüdischen
christgläubigen Bewegung in Südrussland, Erlangen 1885, S. 9-12.

28



der christliche Neophyt, der seinen Hörern das Christentum kaum erklären

könne, weil er selber davon nichts verstehe.77 In seinen Erinnerungen nannte
Dubnov später Rabinovic einen „Gottesnarr" {jurodivyj) 78

Die Reaktion der russischen Presse auf das Neutestamentliche\s\ Israel
kann man „vorsichtigen Optimismus" nennen. Da die Artikel über die Sekte

meistens in der russisch-orthodoxen Presse erschienen, ging es den Autoren
um das Verhältnis der Lehre Rabinovics zu den Dogmen der Orthodoxen
Kirche. Man hat ihm Willkür vorgeworfen und die Tatsache, dass er das

„Unbegreifliche" in der Lehre der Orthodoxen Kirche (vor allem das Dogma
von der Hl. Dreifaltigkeit) ablehnte.79 Viele der Autoren gingen von der fast

traditionell gewordenen These vom „moralischen Niedergang" des

talmudischen Judentums und der Notwendigkeit einer „innerjüdischen" Lösung
der „jüdischen Frage" aus.80 Fast allgemein wurde über die Tatsache geklagt,
dass Rabinovic und seine Bewegung nicht zur Orthodoxie, sondern zum
Protestantismus neigen.81

In seinem 1885 veröffentlichten Artikel über das Neutestamentliche\s]
Israel und seinen späteren Erinnerungen war Solov'ev bemüht, ein anderes

Bild von Rabinovics Bewegung zu entwerfen. Seit ihrer ersten persönlichen
Begegnung (1885) hatte Solov'ev in Rabinovic einen „Wohltäter" (blagode-
tel') gefunden, auch wenn er von seiner bei ihren seltenen Begegnungen
dargelegten „Theologie" nicht viel verstanden hat, geschweige denn übernehmen

konnte. Die grösste „Wohltat" Rabinovics sei für ihn gewesen, dass er
ihm am Beispiel seines eigenen Lebens das Verständnis des Frühchristentums
erleichtert hat: Er, Solov'ev, hat auf diese Weise eine Vorstellung vom Typ
jener Juden bekommen, die „nach Christus das Christentum geschaffen
haben".82 Der gläubige Jude des 19. Jahrhunderts vertrat für Solov'ev die Juden

77 Kritikus (S. Dubnov), Sredi krajnostej, S. 23-24.
78 S. Dubnov, Kniga zizni. Materialy dlja istorii moego vremeni. Vospominanija i raz-

myslenija [Das Buch des Lebens. Materialien zur Geschichte meiner Zeit. Erinnerungen
und Gedanken], St. Petersburg 1998, S. 121 (eine von E. Hurwicz und B. Hirsch-
berg-Schrader besorgte gekürzte Übersetzung der Erinnerungen Dubnows erschien

1937 im Verlag Jüdische Buchvereinigung in Berlin unter dem Titel Mein Leben.

Eine vollständige deutschsprachige Ausgabe der Erinnerungen Dubnows befindet
sich in Vorbereitung).

79 A. S., Po povodu stat'i: A. Lion: Iosif Davidovic Rabinovic, kak predstavitel' no-
vogo evrejskogo tolka [Aus Anlass des Artikels: Iosif Davidovic Rabinovic als

Vertreter einer neuen jüdischen Glaubenslehre], in: Kisinevskie eparchial'nye vedomosti

[Nachrichten der Kischinever Diözese] 2 (1887), S. 127-130.
80 Raznye izvestija i zametki [Verschiedene Nachrichten und Notizen], in: Cerkovnyj

vestnik [Der Kirchenbote], St. Petersburg 6 (1885), S. 123.
81 Siehe z. B. Letopis' cerkovnoj zizni. V Rossii i zagranicej [Chronik des kirchlichen

Lebens. In Russland und im Ausland], in: Cerkovnyj vestnik 13 (1886), S. 238.
82 V. Solov'ev, Iosif Davidovic Rabinovic, in: S. Solov'ev, Socinenija. Band II, S. 651.

29



des 1. Jahrhunderts, die eine „geistige Knospenbildung" (pockovanie), eine

Aufeinanderfolge des Alten und Neuen Testaments ermöglichten.83 Solov'ev

greift dabei auf das kurze, aus 7 Punkten bestehende Credo Rabinovics (es

gab auch ein ausführliches, 25 Punkten umfassendes) zurück und schliesst,
dass die kirchliche Dogmatik Rabinovic noch fremd sei, während er den

wichtigsten Teil der apostolischen Lehre, nämlich die Lehre von Jesus als

Messias, richtig wiedergibt. Wichtig ist Solov'ev, dass Rabinovic bestätigt,
dass die kirchliche Lehre auf alttestamentlichen „Verheissungen" (obetovanija)
beruht.84 Sein Argument: Im Glaubensbekenntnis der Sekte Neutestament-
liches Israel kann man keine formale Definition der Dreifaltigkeit Gottes

finden; diese Definition ist aber auch weder im Apostolischen noch im Ni-
cäno-Konstantinopolitanischen Credo zu finden. Nach Solov'evs Meinung
muss man zwischen der „künstlichen Vereinfachung des Christentums" im

„protestantischen Rationalismus" und der „organischen Einfachheit" der

„ursprünglichen messianischen Tatsache" unterscheiden. Aus dem letzteren
sei die Universale Kirche (Vselenskaja Cerkov') hervorgegangen.85 Mit Blick
auf die russische Regierung meinte er, dass sie einen Fehler macht, wenn sie

die Bewegung Neutestamentliches Israel dem Protestantismus und damit einer

„negativen Richtung" zuordnet.86

Die Erlaubnis der Regierung, eine „besondere jüdische religiöse
Richtung" (osobyj evrejskij religioznyj tolk) zu bilden,87 bedeutete keinesfalls, dass

die Behörden wussten, was dieser „Richtung" weiter zuzutrauen und zu
erlauben sei. An den Heiligen Synod wurden Briefe gerichtet, in denen das

Bedauern über die Tatsache geäussert wurde, dass die Sekte Bnej Israel, Bnej
Brit Chadasha („Söhne Israels, Söhne des Neuen Testaments") erlaubt wurde:
Sie sei nichts anderes als eine Umgestaltung aller Dogmen der christlichen

Religion „auf jüdische Weise" {na evrejskij lad) und sei de facto keinesfalls

nur nach dem Plan eines armen jüdischen Kleinbürgers Rabinovic entstanden,

sondern in erster Linie nach dem des Weltjudentums.88 Eine etwas

ausgewogenere, aber gleichfalls ablehnende Position vertrat Konstantin Po-

bedonoscev. Die Idee einer Annäherung der Juden an die Christen in Russ-

Ebenda.
84 V. Solov'ev, Novozavetnyj Izrail' [Das Neutestamentliche Israel], in: S. Solov'ev,

Socinenija. Band II, S. 197-198.
85 Ebenda, S. 199-200.
86 Ebenda, S. 200-201.
87 RGIA (Russländisches Historisches Staatsarchiv), f. 821, op. 8, d. 345, (Departa-

ment duchovnych del inostrannych veroispovedanij) [Departement der geistlichen
Angelegenheiten der ausländischen Konfessionen], S. 1-2.

88 Ebenda, S. 8a—9.

30



land nannte er „einen Traum", für dessen Realisierung es aber keine Anhaltspunkte

gebe. Die Entwicklung jeder Sekte hat bisher gezeigt, dass sie nach
dem Tode ihres Begründers in jede beliebige Richtung abdriften könne.
Diese Zweifel sind um so verständlicher, wenn man bedenkt, dass die Sekte

das Dogma der Dreifaltigkeit aus ihrer Lehre ausschliesst und Christus nicht
direkt „Gott" nennt.89 Das alles macht „äusserst rationalistischen Lehren"
den Weg frei, die dem russischen Volk fremd sind; genau so fremd ist ihm
eine Art Vereinigung mit dem Judentum, wofür die Geschichte der
russischen Sekten mit starken jüdischen Einflüssen, wie die zidovstvujuscie

(„Judaisierer") und subbotniki („Sabbater") deutlich zeigt.90 Dies alles gab
Pobedonoscev Anlass, dem Minister des Inneren vorzuschlagen, Rabinovics
Sekte nicht als eine besondere Lehre, sondern nur als eine „bei uns geduldete"

protestantische Kirche anzuerkennen,91 was die Behörden auch taten.
Solov'ev hat dagegen in Rabinovics Verbindung mit den (hauptsächlich)

deutschen protestantischen Kreisen Anlass für eine Analogie gefunden: Die
Bekanntschaft mit Franz Delitzsch, seinen Werken und den Werken anderer

moderner protestantischer Hebraisten legitimiere einen Vergleich Rabinovics

mit den ersten Judenchristen: Was für sie die hellenistische Philosophie war,
ist für Rabinovic die deutsche Bibelkritik gewesen. Ähnlich dem Apostel
Paulus, der trotz seiner hellenistischen Bildung Dinge geredet hat, die für die

Griechen „Torheit" (bezumie) gewesen sind, ist auch Iosif Rabinovic, trotz
seiner „Zugeständnisse" an die „negative Kritik", stets ein „biblisch-kabbalistischer

Judenchrist" geblieben, der „nach seinem Glauben lebt".92

Man kann Solov'ev und seine Sicht der Bewegung Neutestamentliches

Israel insofern mit der Einstellung von Franz Delitzsch vergleichen, als für
beide die Idee des Messianischen eine prägende Rolle spielte. Delitzsch und
Solov'ev betonten (jeder auf seine Weise) die Rolle Israels als Träger der

Messiashoffnung und glaubten, trotz ihrer unterschiedlichen Eschatologie,
dass Israel in besonderer Weise berufen sei, „die Welt für diese Hoffnung
und also für die Erlösung offenzuhalten".93

89 Ebenda, S. 42-42a.
9° Ebenda, S. 43-43a.
9! Ebenda, S. 43a.
92 V. Solov'ev, Iosif Davidovic Rabinovic, S. 655.
93 Vgl. D. Plüss, Das Messianische - Judentum und Philosophie im Werk Emmanuel

Levinas', Stuttgart, Berlin, Köln 2001 Judentum und Christentum 8), S. 67-68.

31



Fazit: Der öffentliche Kontext

Am 3. Mai 1914 fand eine Sitzung der Petersburger Religions-philosophi-
schen Gesellschaft statt, die der Besprechung des von Shlomo Semen Gru-
zenberg (1875 —1938),94 einem russisch-jüdischen Philosophen und Bekannten

Solov'evs, gehaltenen Vortrags „Die alttestamentliche Moral in der

Interpretation V. S. Solov'evs" gewidmet war.95 In der Diskussion wurde auf
den Moskau-Besuch des deutsch-jüdischen Philosophen Hermann Cohen

hingewiesen und auf die Tatsache, dass die Moskauer Religions-philosophi-
sche Gesellschaft (die Solov'evs Namen trug) sich geweigert hatte, ihn in
Moskau einen Vortrag halten zu lassen.96 Als Argument wurde von den

Moskauer Philosophen „Meinungsverschiedenheit" (nesoglasie vo vzgljadach)
genannt.97 Die diskutierenden Vertreter der Petersburger Gesellschaft betonten

die Tatsache, dass Cohen als Jude nach Moskau gekommen sei, um über
das Judentum zu sprechen und so dem russischen Antisemitismus zu
widersprechen.98 Solov'ev dagegen gehöre mit seinen „jüdischen Schriften" zu den

„Eigenen" (svoi), deren man sich nicht so einfach hätte erwehren können;
und er habe einerseits vom Judentum gesprochen, andererseits dabei immer
ein innerchristliches Problem gesehen; man spürt bei ihm, „dass sie [die

„jüdische Frage"] unser Problem und nicht das der Juden" ist.99 Einig waren
sich die Teilnehmer der Diskussion über Gruzenbergs Vortrag in ihren
Appellen an die russische Gesellschaft:

94 S. Gruzenberg verfasste unter anderem den Artikel über Vladimir Solov'ev für die

russischsprachige Jüdische Enzyklopädie (Evrejskaja Enciklopedija. Band XIV, St.

Petersburg 1912, S. 445 — 447).
25 RGALI (Russländisches Staatsarchiv für Literatur und Kunst, Moskau), f. 2176,

op. 1, ed. 13: Stenogramma zasedanija obscestva po obsuzdeniju doklada S.O.
Gruzenberga „Vetchozavetnaja moral' v istolkovanii V. S. Solov'eva. 3 maja 1914"
[Stenogramm einer Sitzung der Religionsphilosophischen Gesellschaft über die
Diskussion von S. O. Gruzenbergs Vortrag „Die alttestamentliche Moral in V. S.

Solov'evs Interpretation, 3 Mai 1914].
96 Cohens Vortrag fand am 25. April 1914 in St. Petersburg statt. Vgl. RGALI, f.

2176, op. 1, ed. ehr. 12.: Stenogramma zasedanija obzeestva po obsuzdeniju doklada

G. Kogena „Suscnost' iudejskoj religii" [Stenogramm einer Sitzung der Reli-

gions-philosophischen Gesellschaft über die Diskussion von H. Cohens Vortrag
„Das Wesen der jüdischen Religion"]. Bereits 1915 erschien in St. Petersburg die
Studie (ocerk) über H. Cohen von A. Gurljand, German Kogen i ego filosoftkoe
obosnovanie evrejstva [Hermann Cohen und seine philosophische Begründung des

Judentums].

91 RGALI, Diskussion von Gruzenbergs Vortrag, S. 26.
98 Ebenda, S. 28.
99 Ebenda, S. 25.

32



„Warum fühlt unsere Gesellschaft nicht wie V. Solov'ev? Und warum fühlen
diejenigen in der russischen Gesellschaft, die sich religiösen Fragen zuwenden, nicht
so? Und wenn jemand fühlt wie Vladimir Solov'ev, warum dann ohne das religiöse
Element?"100

Diese von russischen Denkern an der Schwelle der grössten Krise der
russischen Geschichte aufgegriffenen Probleme sind für den damaligen
russischen öffentlichen Diskurs zentrale Themen gewesen. Solov'ev hatte eine

kontextorientierte Theologie und politische Publizistik betrieben. Seine

Äusserungen über die „Fremdstämmigen" (inorodcy) und vor allem über die

Juden waren keinesfalls kontextneutral. Er hat Gott „im Zusammenhang
von menschlicher Befreiung und Emanzipation gedacht".101 War Solov'ev ein

Ideologe? In gewissem Sinne ja, wollte er mit seinen Ideen öffentliche
Reaktion beanspruchen und Politik machen; „christliche Politik" nämlich.102

Für die Machthaber war das durchaus nicht nur lächerlich. Gab es doch

unter den einflussreichen Mitgliedern der liberalen politischen Elite auch

Anhänger Solov'evs, z. B. zwei Politiker und Publizisten, die in vieler Hinsicht

die innen- und aussenpolitische Linie der Politik von Sergej Witte
(1849-1915) geprägt hatten: der einflussreiche Herausgeber der Zeitung
Sankt-Peterburgskie Vedomosti E. E. Uchtomskij und Fürst A. D. Obolenskij,
der zunächst verschiedene Regierungsämter innehatte und 1905 — 1906 im
Kabinett Witte Oberprokuror des Heiligen Synod war und den Text des

Oktobermanifestes von 1905 verfasst hatte. Man kann von einer komplizierten

und seltsamen „Begegnung" des politischen Idealismus eines Solov'ev

und des Pragmatismus eines Witte hinsichtlich der „jüdischen Frage"
sprechen. Für den idealistischen Philosophen und den pragmatischen Politiker
bildete die jüdische Problematik zu Beginn der 1890er Jahre einen Rahmen,
innerhalb dessen die Diskrepanz zwischen der fortschreitenden Modernisierung

und Industrialisierung des Landes und den Versuchen, es ideologisch
rückwärts zu fuhren oder es zumindest „einfrieren zu lassen" (podmorozit'),
um mit dem Philosophen K. Leont'ev zu sprechen, offensichtlich wurde.

Allerdings schien es in den 1890er Jahren für kurze Zeit so, dass die

tagespolitischen Auseinandersetzungen zwischen dem rückwärtsgewandten Innen-

100 Ebenda.
101 Vgl. dazu W. G. Jeanrond, Zur Hermeneutik postmoderner Öffentlichkeit: Got-

tesbegriff und Alterität, in: E. Arens/H. Hoping (ed.), Wieviel Theologie verträgt
die Öffentlichkeit?, Freiburg, Wien 2000, S. 86-88.

102 Ygi c}azu E. Radlov in seiner Monographie über Solov'ev: „Die jüdischen und
polnischen Freunde Solov'evs können vorzugsweise Politiker genannt werden, denn
ihre Annäherung an den Philosophen geschah ursprünglich auf einer politischen
Ebene" (E. Radlov, Vladimir Solov'ev. Zizn' i ucenie [Vladimir Solov'ev. Leben und
Werk], St. Petersburg 1913, S. 27).

33



ministerium und dem liberaleren Finanzministerium einen interessanten

ideengeschichtlichen Hintergrund hatten und die Notwendigkeit der Rechte

für die „Fremdstämmigen" nicht nur im Gosudarstvennyj Sovet („Staatsrat")
oder Senat besprochen wurde, sondern von denselben Personen auch in
Solov'evs Zimmer im Petersburger Hotel „Angleterre".103

Die Angriffe gegen die Juden, gegen die Solov'ev und ein Teil der
Liberalen der russischen Hauptstädte zu Beginn der 1890er Jahre zu Felde

zogen, wurden vom antisemitischen Lager zu etwas Defensivem stilisiert, als

Verteidigung gegen die objektiv herrschende, kaum sichtbare Kraft des

Zynismus und des Geldes. Wichtig in dieser Situation war, dass die russischen

Liberalen mit ihrem nicht veröffentlichten Protest gegen den Antisemitismus
der russischen Presse ein Mitspracherecht der russischen Gesellschaft

beansprucht hatten. Das geschah, mit Andreas Renner gesprochen, auf einer

„symbolischen", theoretischen, „nicht institutionellen Ebene",104 die aber zu
dieser einen direkten Bezug hatte. War der russische Nationalismus in seiner

konservativen und panslawistischen Form in den 1880er und 1890er Jahren
ein unmittelbares, direktes Instrument der Macht, so war es wichtig, dass

auch im Falle eines scheinbar von der Wirklichkeit entfernten Philosophen
das Zusammenspiel zwischen der Theorie und der Praxis funktionierte und,

wenn nicht eine Alternative, dann zumindest eine neue Konstellation im
intellektuellen Diskurs schuf. Die Juden waren für bestimmte Kreise in Moskau

und St. Petersburg der letzten 20 Jahre des 19. Jahrhunderts keine rein

philosophische Abstraktion (Konstruktion) mehr, wie es bei den frühen Sla-

wophilen der Fall war: Es wurde nämlich kommuniziert und diskutiert.
Solov'ev stand im Zentrum dieser Diskussionen.

Was aber hiess das für die russische Öffentlichkeit? Dies ist nicht eine

Frage nach der Relevanz des Denkers Solov'ev, die ausser Zweifel steht,
sondern eine nach der Struktur und dem Wesen des öffentlichen Kontextes
in Verbindung mit seiner Tätigkeit. Solov'ev gehörte, wenn auch nicht in
dem Mass wie Lev Tolstoj oder Fedor Dostoevski), zum intellektuellen
Establishment Russlands, das die öffentliche Meinung beeinflusste. Sein christlicher

Humanismus und seine Judenfreundlichkeit konnten zwar nicht die

Ideologie einer nationalen Bewegung werden, bildeten aber ein starkes po-

'03 Dazu ausführlicher in: B. Mezuev, Vladimir Solov'ev i peterburgskoe obzcestvo
1890-ch godov [Vladimir Solov'ev und die Petersburger Gesellschaft der 1890er
Jahre], in: I. Borisova/A. Kozyrev (ed.), Solov'evskij sbornik, Moskau 2001, S.

412-413.
104 Vgl a Renner, Russischer Nationalisms und Öffentlichkeit im Zarenreich 1855-

1875, Köln, Weimar, Wien 2000 Beiträge zur Geschichte Osteuropas 31), S.

291.

34



litisches und kulturelles Weltbild und stellten vor dem lesenden Publikum,
das waren die fünf- bis siebentausend Abonnenten der „dicken Zeitschriften"

(tolstye zurnaly), Fragen nach der Rechtfertigung einer geistigen Wende des

früheren Slawophilen und nach den Gründen seines Interesses für das

Judentum. Mit seiner Sicht der „jüdischen Frage" hat er auch auf die Bedeutung

und Rolle der ethisch-moralischen sowie der konkretpolitischen Seite

dieser Frage im öffentlichen Diskurs hingewiesen.
Was bedeutete das für die russische religions-philosophische Kultur? Mit

seinen Vorgängern und hauptsächlich mit seinen Nachfolgern teilte Solov'ev
den Gedanken oder besser gesagt: den Glauben daran, dass die Juden eines

Tages Jesus von Nazareth als ihren wahren Messias anerkennen werden. Im
Unterschied zu Dostoevski), zu den Slawophilen und zu Lev Tolstoj aber hat

Solov'ev nicht nur die Rolle des antiken, sondern auch die positive religiöse
und soziale Bedeutung des zeitgenössischen Judentums anerkannt. Dem
klassischen Schema der Ablösung des Alten Testaments durch das Neue, des

„Gesetzes" durch die „Gnade", stellte er eine gewisse Parallelisierung und
einen direkten Vergleich von „hier und jetzt" gegenüber. Er war sich der
aktuellen Krise des russischen Christentums durchaus bewusst, und seine

Äusserungen über die „jüdische Frage" sind in diesem Kontext zu betrachten.

Solov'ev war ausserdem einer der wenigen, die die Aufklärung nicht als

ein Objekt des erbitterten Kampfes, sondern als eine Stufe der Religionsgeschichte

betrachteten. Dies zu betonen scheint nach der Veröffentlichung der

bisher unbekannten Seiten der Dialektik des Mythos des berühmten
russischsowjetischen Philosophen und Solov'ev-Interpreten Alexej Losev (1893-
1988) vor gut einem Jahr wichtig: Denn diese Seiten bilden eine seltsame

Mischung aus antiaufklärerischen Vorurteilen und klassischem Antisemitismus.105

Zusammen mit Gestalten wie Friedrich Nietzsche oder Fedor Dostoev-

skij sorgte Solov'ev für ernsthafte Probleme bei den späteren Rezipienten. Bei

der Wahrnehmung seiner „jüdischen" Seite ging die Schere der Rezeption
weit auseinander: Seine Ideen waren sowohl dem Ideologen des russischen

Antisemitismus und russischen Verbreiter der sogenannten Protokolle der

Weisen von Zion, Sergej Nilus (1862-1929), als auch einem der geistigen
Führer des orthodoxen Judentums des 20. Jahrhunderts, Rav Kook (1865 —

1935), wichtig.106

A. Losev, Dialektika mifa [Dialektik des Mythos], Moskau 2001, S. 433-434.
•06 Zu S. Nilus' Rezeption der Ideen Solov'evs siehe M. Hagemeister, Vladimir So¬

lov'ev and Sergej Nilus: Apokalypticism and Judeophobia, in: W. van den
Berkken/M. de Courten/E. van der Zweerde (ed.), Vladimir Solov'ev: Reconciler

and Polemicist, S. 287-296. Die Rezeption der Ideen Solov'evs durch Avraham

35



Solov'evs Beschäftigung mit dem Judentum bedeutete einen Durchbruch
des russischen Denkens zur Moderne: Solov'ev, der im Milieu
nationalromantischer Vorstellungen aufgewachsen war und dort als Denker geformt
wurde, bereitete durch die Entfaltung seiner Ideen und durch Versuche, sie

in die Praxis umzusetzen, diesen Durchbruch vor. Die hier aufgezeigten

Schwankungen Solov'evs zwischen „Romantik" und „Aufklärung" dürfen

allerdings nicht als eine letzten Endes fortschrittliche Bewegung des

Philosophen vom „Schlechteren" zum „Besseren" angesehen werden. Vielmehr
dient diese intellektuelle Konstruktion dem Verständnis der für die russische

Moderne kennzeichnenden Begegnung eines christlichen Denkers mit dem

Judentum, die „im Horizont der Suche nach Gott unter den Bedingungen
der Säkularisation" steht.107

Yitshak Ha-Cohen Kook (Rav Kook) behandelt der schon erwähnte Artikel von H.
Bar-Yossef, The Jewish Reception, S. 376-377.

107 Vgl. dazu Maria Deppermanns Thesen über die russische Moderne als eine

„metaphysische Revolte" in: M. Deppermann, Experiment der Freiheit. Russische

Moderne im europäischen Vergleich. Thesen zu einem Projekt, in: Newsletter
Moderne. Zeitschrifi des Spezialforschungsbereichs Moderne — Wien und Zentraleuropa um
1900 4 (2001) Nr. 2, S. 14-17; hier zitiert nach der Internetveröffentlichung
http: II www.kakanien.ac.at/beitr / materialien / MDeppermann 1 .pdf.

36


	Vladimir Solov'ev und das Judentum : neue Fragen zu einem alten Thema (Teil II)

