Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: "Rabbi Moyses" : zur Wirkungsgeschichte von Moses Maimonides im
chistlichen Mittelalter

Autor: Hasselhoff, Gorge K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

»Rabbi Moyses“ — zur Wirkungsgeschichte
von Moses Maimonides im christlichen

Mittelalter

von Girge K. Hasselhoff *

A. Martin Ritter zum 23. November 2003

Unbestritten ist Moses ben Maimon, genannt Maimonides, ein bedeutender,
wenn nicht der bedeutendste jiidische Philosoph des Mittelalters mit einer
(nicht nur) innerjiidischen Wirkungsgeschichte, die — mit Unterbrechungen
— bis heute andauert.!

Seit den bahnbrechenden Arbeiten von Vertretern der ,Wissenschaft des

Judentums®, allen voran Moritz Steinschneider,” Manuel Joel,” Jacob Gutt-

1

Girge K. Hasselhoff, Lindenstrasse 13, D-53332 Bornheim.

Diesem wirkungsgeschichtlichen Aspekt ist der Sammelband G.K. HasseLHoFF/
O. Fraissk (ed.), Moses Maimonides (1138 —1204) — his Religious, Scientifical, and
Philosophical Wirkungsgeschichte in Several Cultural Contexts, Wiirzburg, Beirut
2004 (= Ex Oriente Lux 3) (im Druck) gewidmet.

Von seinen vielen Arbeiten seien hier stellvertretend genannt: M. STEINSCHNEIDER,
Medizinische Schriften von Maimonides, in: Oesterreichische Bliitter fiir Literatur
und Kunst, Geographie, Geschichte, Statistik und Naturkunde 2 (1845), S. 89—
92.109-112.118-119.123 —126.442 - 446.452—-455; M. STEINSCHNEIDER, Kai-
ser Friedrich II. iiber Maimonides, in: Hamazkir: Hebraeische Bibliographie. Blitter
fiir neuere und dltere Literatur des Judenthums 7 (1864), S. 62—66.136; M. STEIN-
SCHNEIDER, Die Hebriischen Ubersetzungen des Mittelalters und die Juden als Dol-
metscher, Berlin 1893 (auch Nachdruck Graz 1956); M. STEINSCHNEIDER, Christ-
liche Hebraisten: Nachrichten iiber mehr als 400 Gelebrte, welche iiber nachbiblisches
Hebriiisch geschrieben haben, Hildesheim 1973 (Nachdruck des Separatdruckes aus:
Zeitschrift fiir Hebriische Bibliographie 1—5 [1896—-1901]).

M. JokL, Etwas iiber den Einfluss der jiidischen Philosophie auf die christliche
Scholastik, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 9 (1860),
S.205-217 (wiederabgedruckt in: M. JoEL, Beitrige zur Geschichte der Philosophie.
Band I, Breslau 1876 [Nachdruck Hildesheim 1978], Anhang, S. 69-83); M.
JokL, Verhiltniss Albert des Grossen zu Moses Maimonides: Ein Beitrag zur Ge-
schichte der mittelalterlichen Philosophie, in: Jahresbericht des jiidisch-theologischen
Seminars 1863, S. | - XXVII (2. unverinderter Abdruck, Breslau 1876, in: M. JoEL,
Beitriige. Band I [2. Abhandlung mit eigener Paginierung]).



mann,* Joseph Perles’ und David Kaufmann,® ist zudem bekannt, dass auch
christliche Autoren von Maimonides beeinflusst waren. Nach einer lingeren
Pause ist das Thema ,Maimonides und die Scholastiker seit der zweiten
Hiilfte des 20. Jahrhunderts insbesondere in philosophiegeschichtlicher Hin-
sicht mehrfach aufgegriffen worden, wenngleich der Fokus schnell auf einen
philosophischen Vergleich einzelner Lehraussagen von Thomas von Aquino
und Maimonides gerichtet wurde.” In jiingster Zeit wurden zudem Albertus
Magnus und Meister Eckhart in ihrem jeweiligen Verhiltnis zu Maimonides
in den Blick genommen.® Meiner Meinung nach kommen — generalisierend

4

Von seinen vielen Arbeiten seien hier stellvertretend genannt: ]J. GUTTMANN, Das
Verhiltniss des Thomas von Aquino zum Judenthum und zur jiidischen Litteratur,
Gottingen 1891; J. GUTTMANN, Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren
Beziehungen zum Judenthum und zur jiidischen Literatur, Breslau 1902 (Nachdruck
Hildesheim, New York 1970); J. Gurrmann, Uber einige englische Scholastiker
des dreizehnten Jahrhunderts in ihren Beziehungen zur jiidischen Literatur, in:
Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums 61 (1917), S. 247 -262;
62 (1918), S. 16-32.

J. PERLES, Die in einer Miinchener Handschrift aufgefundene erste lateinische Ueber-
setzung des Maimonidischen ,Fiihrers®, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wis-
senschaft des Judentums 24 (1875), S. 9-24.67-86.99-110.149 -159.209-218.
261-268 (auch als Seperatdruck: Breslau 1875).

D. Kaurmann, Der ,Fiithrer® Maimni’s in der Weltlitteratur, in: Archiv fiir Ge-
schichte der Philosophie 11 (1898), S. 335-373 (wiederabgedrucke in: D. Kaus-
MANN, Gesammelte Schrifien. Band 1II, ed. M. Brann, Frankfurc/M 1910, S.
152-189 und in: K. WiLHELM [ed.], Wissenschaft des Judentums im deutschen
Sprachbereich: ein Querschnitt. Band 2, Tiibingen 1967 [= Schriftenreihe wissen-
schaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Institute 16,2], 403—431).

Aus der Vielzahl der Literatur seien hier stellvertretend genannt: Davip B. Bur-
RELL, Aquinas and Maimonides: A conversation About Proper Speech, in: Imma-
nuel 16 (1983), S. 70—85; Davip B. BurreLL, Knowing the Unknowable God:
Ibn-Sina, Maimonides, Aquinas, Notre Dame/Indiana 1986; Davip B. BUrreLL,
Aquinas and Islamic and Jewish thinkers, in: N. KReETzZMANN/E. STUMP (ed.), The
Cambridge Companion to Aquinas, Cambridge et al. 1993, S. 60—84; A. WoHLMAN,
Thomas d’Aquin et Maimonide: un dialogue exemplaire, Paris 1988; A. WOHLMAN,
Maimonide et Thomas d’Aquin: Un dialogue impossible, Fribourg/ Suisse 1995 (=
Dokimion 16); 1. DoBBs-WEINSTEIN, Maimonides and St. Thomas on the Limits of
Reason, Albany/New York 1995.

Zu Albert vgl. D. B.TweTTEN, Albert the Great On Whether Natural Philosophy
Proves God’s Existence, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen age 64
(1997), S. 7-58; C. Rico, Zur Rezeption des Moses Maimonides im Werk Al-
bertus Magnus, in: W. SENNER (ed.), Albertus Magnus: Zum Gedenken nach 800
Jahren. Neue Zugiinge, Aspekte und Perspektiven, Berlin 2001 (= Quellen und For-
schungen zur Geschichte des Dominikanerordens. Neue Folge 10), S. 29-66.

Zu Meister Eckhart insbesondere: Y. Scuwartz, “To Thee is silence praise”: Meister
Eckhart’s Reading in Maimonides’ Guide of the Perplexed, Tel Aviv 2002 [hebr.]; Y.



gesagt — in allen diesen Arbeiten zwei Momente zu kurz: zum einen die
Frage nach den Grundlagen der Maimonides-Lektiire der scholastischen Au-
toren, zum anderen die Frage, zu welchen Themenbereichen der Jude Mai-
monides, in den Quellen zumeist ,Rabbi Moyses® genannt, auf welche Weise
autoritativ herangezogen wird. Beiden Fragen werde ich im folgenden an
jeweils exemplarischen Punkten nachgehen.

1. Lateinische (Jbertragungen maimonidischer Werke

Im Jahr 1875 hat Josef Perles in einer wegweisenden Studie darauf aufmerk-
sam gemacht, dass die im Jahr 1520 von dem Dominikaner, Hebraisten und
Bischof von Nebbio (Korsika), Agostino Giustiniani, zum Druck beforderte
Ausgabe des Dux neutrorum erstens auf die hebriische Ubertragung des More
nevukhim von Yehuda al-Harizi zuriickgeht und zweitens einen fehlerhaften
Abdruck einer handschriftlich iiberlieferten, mittelalterlichen lateinischen
Ubertragung darstellt.” 75 Jahre spiter legte Wolfgang Kluxen seine unver-
offentlicht gebliebene Dissertation unter dem Titel Untersuchungen und Texte
zur Geschichte des lateinischen Moses Maimonides vor, die in der Hauptsache
eine Auflistung aller ihm bekannten Handschriften sowie der Transkriptio-
nen ausgewihlter Textabschnitte der insgesamt drei lateinischen Ubertragun-

ScuwarTz, Meister Eckharts Schriftauslegung als maimonidisches Projeke, in:
G. K. HasseLHorr/ O. Fraisse (ed.), Moses Maimonides.

Zu beiden die grundlegenden Arbeiten von A. DE L1BERA et al., La probléme de [étre
chez Maitre Eckhart: Logique et métaphysique de l'analogie, Genf et al. 1980 (=
Cahiers de la Revue de théologie et de philosophie 4); A. DE LIBERA, Introduction a
la mystique rhénane d’Albert le Grand & Maitre Eckhart: Sagesse chrétienne, Paris
1984; A. DE L1BERA, L'étre et le bien: Exode 3,14 dans la théologie rhénane, in: A.
DE LiBera/E. Zum BrunN (ed.), Celui qui est: interprétations juives et chrétiennes
d’Exode 3.14, Paris 1986, S. 127-162.

Zu Eckhart zudem die ilteren Arbeiten: J. KocH, Meister Eckhart und die jiidische
Religionsphilosophie des Mittelalters, in: 101. Jahres-Bericht der schlesischen Gesell-
schaft fiir vaterlindische Cultur 1928, Breslau 1928, S. 134148 (erginzter Wie-
derabdruck in: ]. KocH, Kleine Schrifien. Band 1, Rom 1973 [= Storia e Letteratura
127], S. 349-365); P. HeiprICH, Maimunizitate bei Meister Eckhart [ Dissertation
Rostock 1959]; H. LieBescuiTz, Meister Eckhart und Moses Maimonides, in:
Archiv fiir Kulturgeschichte 54 (1972), S. 64-96.

9 Vgl. ]. PerLes, Die in einer Miinchener Handschrift. — Der Druck, den Perles
verwendete, ist: Rabi Mosei Aegyptii | Dux seu Director dubita(n)tium aut perplexo-
rum, in | treis Libros diuisus, & summa accuratione Reueren | di patris Augustini
Tustiniani |. . .), Venundatur cum Gratia & Priuilegio in Triennium, ab lodoco Badio
Ascensio, Paris 1520 (Nachdruck Frankfurt/M 1964) [im folgenden: ,ed. Giusti-

niani“].



gen des More nevukhim, die im Mittelalter kursierten, darstellt."” Kluxen
veroffentlichte Teile seiner Dissertation, in der er auf sehr weitreichende
Vorarbeiten seines Doktorvaters Josef Koch sowie John Orth Riedls zuriick-
greifen konnte, in drei Aufsitzen.'"" Wieder ein halbes Jahrhundert spiter
habe ich im Jahr 2001 in einem Aufsatz die von Kluxen vorgelegte Liste der
Handschriften, die lateinische Ubertragungen maimonidischer Texte enthal-
ten, vervollstindigt und darauf aufmerksam gemacht, dass Maimonides la-
teinischen Autoren nicht allein als Philosoph, sondern auch als Mediziner
bekannt war: Sieben seiner zehn medizinischen Abhandlungen sind heute in
bis zu drei unterschiedlichen Ubertragungen, die zwischen 1294 und dem
Ende des 14. Jahrhunderts vorlagen, bekannt; die Ubertragung des Dux
neutrorum liegt in dreizehn Handschriften des 13. bis 16. Jahrhunderts vor,
ein Teil von ihnen erginzt um die Liste der Ge- und Verbote, die in einigen
Ausgaben der Mishne tora vorangestellt ist.'

Hinsichtlich der philosophischen Schriften ist eine noch ungeloste Frage,
wo die Ubertragungen, insbesondere die des Dux neutrorum, entstanden
sind. Die iltere Forschung nahm an, dass sie am Hof des Stauferkaisers
Friedrich II. im Umbkreis der Ubersetzerschule um Michael Scotus und Jacob
Anatoli, dem Schwiegersohn des Maimonidesiibersetzers Shmuel ibn Tib-
bon, angefertigt wurde.? Wolfgang Kluxen idusserte dagegen die mit Verve

10 . Kvuxen, Untersuchungen und Texte zur Geschichte des lateinischen Moses Mai-
monides [Dissertation Koln 1951]. — Bei den weiteren Ubertragungen handelt es
sich zum einen um ecine anonym iiberlieferte Ubertragung einzelner Kapitel aus
dem dritten Teil des More nevukhim zur halakhischen Kategorisierung der bibli-
schen Rechtssitze und zum anderen um eine Ubersetzung der Leitsitze und des
ersten Kapitels von Buch II desselben Werkes. Beide Ubertragungen erfuhren nur
eine begrenzte Rezeption.

11 W. Kruxen, Literargeschichtliches zum lateinischen Moses Maimonides, in: Re-
cherches de Théologie ancienne et médiévale 21 (1954), S. 23-50; W. Kruxen,
Maimonides und die Hochscholastik, in: Philosophisches Jahrbuch der Girres-Gesell-
schaft 63 (1955), S. 151-165; W. KLuxen, Die Geschichte des Maimonides im
lateinischen Abendland als Beispiel einer christlich-jiidischen Begegnung, in: P.
WiLeert (ed.), Judentum im Mittelalter: Beitrige zum christlich-jiidischen Gespriich,
Berlin 1966 (= Miscellanea Mediaevalia 4), S. 146 —182.

12 G. HasseLHOFF, The Reception of Maimonides in the Latin World: The Evidence
of the Latin Translations in the 13% to 15% Century, in: Materia Giudaica: Rivista
dell associazione italiana per lo studio del giudaismo 6 (2001), S. 258 —280.

13 Diese Auffassung vertreten unter anderen M. STEINSCHNEIDER, Kaiser Friedrich; J.
PerLES, Die in einer Miinchener Handschrift; L. THORNDIKE, Michael Scot, Lon-
don et al. 1965, S. 28 sowie sehr profiliert Gad Freudenthal, der in zwei Aufsitzen
die Ubertragung des Dux neutrorum in Zusammenhang mit der etwas spiter ent-
standenen lateinischen Ubertragung des anonymen Tractatus de duabus lineis stellt;
vgl. G. FREUDENTHAL, Pour le dossier de la traduction Latine médiévale du Guide



vorgetragene Vermutung, dass die Ubertragung in Siidfrankreich vorgenom-
men wurde.'* An anderer Stelle habe ich Indizien gesammelt, die darauf
verweisen, dass die Ubertragung nach der Talmud-Disputation von Paris von
1240 im Umkreis des Dominikanerordens Saint Jacques, méglicherweise
unter Mitwirkung des christlichen Disputanten Nikolaus Donin sowie des
anderen bedeutenden Konvertiten dieser Zeit, Theobald de Sézanne," ange-
fertigt wurde.'

Wenig spiter iibertrug der Dominikanermissionar und religiése Polemi-
ker Raimundus Martini ausgewihlte Abschnitte sowohl des More nevukhim
als auch aus Mishne tora neu und fiigte sie seinen Werken Capistrum Iudeo-
rum (,Zaumzeug der Juden®) und Pugio fidei (,Glaubensdolch®) ein."”

Zusammengefasst bedeutet das, um 1245 konnten alle Theologen, die in
Paris studierten, den Maimonides des More nevukhim (mit den Einschrin-
kungen, die eine leicht gekiirzte Ubertragung in eine in diesem Falle dritte
Sprache mit sich bringt) kennen. Um 1260 war er dieser Art auch in Spanien
(Madrid), Italien (Bologna, Turin, eventuell Neapel) und in England (Ox-

des égarés, in: Revue des études juives 147 (1988), S. 167-172; G. FREUDENTHAL,
Maimonides’ Guide of the Perplexed and the Transmission of the Mathematical Tract
‘On Two Asymptotic Lines’ in the Arabic, Latin and Hebrew Medieval Traditions,
in: Vivarium 26 (1988), S. 113 —140, dort S. 120 -129 (wiederabgedruckr in: R. S.
CoHeN/H. LeviNe (ed.), Maimonides and the Sciences, Dordrecht et al.. 2000 (=
Boston Studies in the Philosophy of Science 211), S. 35-56, dort S. 39-45.

14 Neben den oben genannten Aufsitzen sind sein Beitrag ,Maimonides and Latin
Scholasticism®, in: S. PiNes/Y. Y. YoveL (ed.), Maimonides and Philosophy: Papers
Presented at the Sixth Jerusalem Philosophical Encounter, May 1985, Dordrecht et al.
1986 (= Archives internationales d’histoire des idées 114), S. 224 —232 sowie der
noch unverbffentlichte Vortrag ,Maimonide et I'orientation philosophique de ses
lecteurs latins“ (1998, soll nach Angaben des Verfassers in einem Sammelband zu
einer Pariser Maimonides-Konferenz, ed. von Tony Levy, erscheinen) zu nennen.

15 Zu diesem vgl. den ausgezeichneten Artikel von G. DaHAN, Les traductions latines
de Thibaud de Sézanne, in: G. DaHAN (ed.), Le brilement du Talmud a Paris
1242 — 1244, Paris 1999, S. 95 —120, der gleichwohl jedoch nicht auf eine Verbin-
dung von Theobald und der Maimonides-Ubertragung eingeht.

16 Vgl. G. HasseLHOFF, Dicit Rabbi Moyses: Studien zum Bild von Moses Maimonides
im lateinischen Westen vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, Wiirzburg 2004, Kap. 3.2.

17 Die Werke Raimunds sind zuginglich in je fiir sich nicht immer zuverlissigen
Ausgaben in: Raymundi Martini Ordinis Praedicatorum Pugio Fidei Adversus Mauros
et Judees cum observationibus Josephi de Voisin, et introductione Jo. Benedicti Carpzovi,
Qui simul appendicis loco Hermanni Judeei opusculum de sua conversione |. . .], Leip-
zig: Friedrich Lanckis, 1687; Raimundi Martini Capistrum Iudaeorum 1—11 | Texto
critico y traduccién Adolfo Robles Sierra, Wiirzburg, Altenberge 1990/1993 (=
Corpus Islamo-Christianum. Series Latina 3/1; 5); zu diesem Thema vgl. G. Has-
SELHOFF, Some Remarks On Raymond Martini’s (c. 1215/30 — c. 1284/94) Use
Of Moses Maimonides, in: Trumahb 12 (2002), S. 133 —148.



ford; eventuell Cambridge) zuginglich. Daneben steht eine Wirkung ver-
mittelst der Werke Raimunds insbesondere im katalanischen Raum. Ab dem
Ende des Jahrhunderts waren zudem die ersten medizinischen Traktate an
der Universitit zu Montpellier sowie spitestens ab der Mitte des 14. Jahr-
hunderts an den norditalienischen Universititen (vor allem Padua) zuging-
lich. Wie wurden nun diese verschiedenen Ubertragungen in der lateinisch-
sprachigen Welt des Mittelalters aufgenommen?

2. Der Rabbi Moyses der christlichen Scholastik

Grundsitzlich miissen zwei Verwendungsweisen des Juden Maimonides bei
den christlichen Schriftstellern des 13. bis 15. Jahrhunderts unterschieden
werden, die verdeckte Rezeption und die explizite Anfithrung.

Um die Problematik einer verdeckten Rezeption darzustellen, gebe ich
drei Beispiele. Der spitere Bischof von Paris und die treibende Kraft zumin-
dest in der Pariser Talmud-Verurteilung von 1248, Wilhelm von Auvergne,18
gilt seit den Arbeiten Jacob Guttmanns als der erste christliche Leser des
Maimonides. Guttmann fand eine Verwendung maimonidischer Gedanken
in den beiden Schriften De legibus (,Von den Gesetzen®, von ca. 1228) und
De universo ([ Vom Weltall“, ca. zwischen 1231 und 1236), obwohl der
Name Maimonides bei Wilhelm nicht fillt."” Kluxen dagegen zeigte auf, dass

18 Zu Wilhelm vgl. G. Jussen, Wilhelm von Auvergne und die Transformation der
scholastischen Philosophie im 13. Jahrhundert, in: J. P. BEckMaNN (ed.), Philoso-
phie im Mittelalter: Entwicklungslinien und Paradigmen, Hamburg 1987, S. 141—
164; L. Smrth, William of Auvergne and the Jews, in: D. Woop (ed.), Christianity
and Judaism: Papers Read at the 1991 Summer Meeting and the 1992 Winter Meeting
of the Ecclesiastical History Society, Oxford, Cambridge/Massachusetts 1992 (=
Studies in Church History 29), S. 107—-117; wenig selbstindig ist dagegen S.D.
BeNiN, Jews and Christian History: Hugh of St. Victor, Anselm of Havelberg and
William of Auvergne, in: J. CoHEN (ed.), From Witness to Witchcrafi: Jews and
Judaism in Medieval Christian Thought, Wiesbaden 1996 [1997] (= Wolfenbiitteler
Mittelalter Studien 11), S. 203-219, dort S. 215ff.

19 Die Texte Wilhelms sind zuginglich in GuiLiELMI ALveRrni [. . .], Opera Omnia. 2
Binde, Paris 1674 (Nachdruck Frankfurc/M 1963), dort Band I, S. 18 =102 (De
legibus), S. 593 —1074 (De universo); Guttmanns erste Abhandlung zu dem Thema
wurde verdffentlicht unter dem Titel ,,Guillaume d’Auvergne et la littérature juive,
in: Revue des études juives 18 (1889), S. 243—255, dort besonders S. 247-251; es
folgten zwei substantiell nur wenig verinderte Ubernahmen dieses Aufsatzes in
seinen Sammeldarstellungen Die Scholastik, S. 13—31, dort besonders S. 17-23
und ,,Der Einfluss der maimonidischen Philosophie auf das christliche Abendland®,
in: W. BAcHER et al. (ed.), Moses ben Maimon: Sein Leben, seine Werke und sein
Einfluss. Zur Erinnerung an den siebenhundertsten Todestag des Maimonides. Band 1,



Wilhelm mit hoher Wahrscheinlichkeit nur eine Auswahliibersetzung der das
Religionsgesetz betreffenden Passagen aus More nevukhim 111,29 —30.32 49,
die anonym unter dem Titel Liber de parabola (,Buch vom Gleichnis®)
vorlag, verwendet hatte. Entsprechend konne ein Einfluss in De legibus vor-
liegen; in De universo dagegen lasse sich keinerlei Beeinflussung aufzeigen, da
Wilhelm zum Zeitpunkt der Abfassung des Werkes noch nicht auf die Ge-
samtiibertragung des Dux neutrorum habe zuriickgreifen konnen.” Ist es fiir
Wilhelm von daher prinzipiell — und mit der Einschrinkung, dass Wilhelm
Rezipient einer seinerseits verdeckten Rezeption ist — méglich, von einer
Maimonides-Rezeption zu sprechen, so ergibt sich hinsichtlich der Wir-
kungsgeschichte eine Einschrinkung, die ich hier als offene Frage formuliere:
Ist es legitim, fiir die potentiellen Leser des Wilhelm davon zu sprechen, dass
sie Maimonides rezipieren? Indem nimlich Wilhelm sich maimonidische
Gedanken aneignet, ist zwar der Ursprung dieser geklirt, durch die Trans-
formation aber in ein anderes System werden sie — zumindest fiir die un-
voreingenommenen (und unwissenden) Leser Wilhelms — zu dessen eigenen
Gedanken.

Ein zweites Beispiel sei der Kanzler der Sorbonne, Philipp der Kanzler
(Philippus Cancellarius; 1160/85 —1236). Richard Dales hat in seinen wert-
vollen Arbeiten zur scholastischen Diskussion iiber die Ewigkeit der Welt, zu
der Maimonides eine eigene Interpretation innerhalb der auf Aristoteles ge-
griindeten Philosophie leistete, indem er die unendliche Bewegung von ei-
nem Schépfungsakt herleitete, Philipp als den ersten christlichen Denker
bezeichnet, der seine Uberlegungen auf denen des Maimonides griinde.”
Wenn der Beweis gelinge, dass Philipp in seiner Summa de bono von ca.
1230 Maimonides (ohne Nennung des Namens) verwendete, wire das ein
bedeutender Fund, nur hat Massimiliano Barontini die Dalessche Argumen-

Leipzig 1908 (Nachdruck Hildesheim, New York 1971), S. 135-230, dort S.
140 —147.

20 W. KLuxeN, Literargeschichtliches, S. 44—45. — Auch Kluxens Argumentation
weist Defizite auf, da dieser fiir den Liber de parabola wie selbstverstindlich von
einer eigenstindigen Maimonides-Ubersetzung ausgeht. Bei dem fraglichen Werk
handelt es sich jedoch seinerseits um einen Teil einer ihrerseits anonym iiberliefer-
ten Schrift. Zudem muss an Kluxen zumindest die Frage gestattet sein, wie sich mit
seinem Zeitpunkt-Argument vereinbaren lisst, dass er in seinen jlingeren Beitrdgen
von einer immer fritheren Ubertragung des Dux neutrorum ausgeht (zuletzt in:
Maimonide et l'orientation, S. 1*: 1230).

21 R.C. DaLes, Medieval Discussions of the Eternity of the World, Leiden et al. 1990 (=
Brill’s Studies in Intellectual History 18), S. 30.45.53.57.63.259; R.C. DaLEs, The
Problem of the Rational Soul in the Thirteenth Century, Leiden et al. 1995 (= Brill’s
Studies in Intellectual History 65), S. 20.



tation sehr sorgfiltig tiberpriift und ist zu der erniichternden Schlussfolge-
rung gelangt, dass Philipp Maimonides keineswegs anonym verwendet. Viel-
mehr lasse die gesamte Darstellung der Problematik bei Philipp lediglich die
Schlussfolgerung zu, dass dieser Maimonides entweder gar nicht gekannt
habe oder aber diesen durchgingig entgegen der urspriinglichen Intention
und gegen den nachpriifbaren Wortlaut verwende.”

Ein drittes Beispiel sei die Lehre von der Prophetie in der Summa theo-
logica (,Summe der Theologie“) des Thomas von Aquino: Zwar wird in der
wissenschaftlichen Diskussion seit dem frithen 20. Jahrhundert die Prophe-
tielehre des Thomas nicht allein auf der Grundlage der Summa dargestellt,
sondern auch unter Hinzuziehung der entsprechenden, wohl auf die Unter-
richestitigkeit zuriickfithrbare Quaestio (Quaestio disputata de veritate (= De
ver.] 12), in der Thomas seine Quellen (darunter Ibn Sina/Avicenna, Ibn
Rushd /Averroes und auch Maimonides) nennt,** doch kommt unter dem
wirkungsgeschichtlichen Aspekt der theologischen Summe eine besondere
Bedeutung zu, da sie z. B. im Dominikanerorden iiber Jahrhunderte hinweg
als das Lehrbuch der Theologie angesehen wurde. In seinem Kommentar
zum Prophetietraktat in Summa theologica 11 —11, q. 171-174 wies Hans Urs
von Balthasar schon 1954 darauf hin, dass insbesondere die Quaestiones 171,
173 und 174 bis in einzelne Formulierungen hinein wértlich mit den ent-

22 M. BaronTing, La discussione sull’eternita del mondo alla facolta teologica di Parigi
nei primi trenta anni del XIII secolo: Aristotelismo e tradizione teologica, in: Do-
cumenti e Studi sulla Tradizione Filosofica Medievale: Rivista della Societa Internazio-
nale per lo Studio del Medioevo Latino 5 (Spoleto 1994), S. 43—86, dort S. 76-80.

23 Nach wie vor bedeutsam ist B. Decker, Die Entwicklung der Lehre von der pro-
phetischen Offenbarung von Wilhelm von Auxerre bis zu Thomas von Aquin [Disser-
tation Breslau 1940; Druck von Michael Lafleben, Kallmiinz iiber Regensburg]
(zugleich erschienen als: Breslauer Studien zur historischen Theologie 7, S. 165—
206. Aus jiingerer Zeit liegt vor die ins Esoterische tendierende Arbeit von M.
SCHLOSSER, Lucerna in caliginoso loco: Aspekte des Prophetie-Begriffes in der schola-
stischen Theologie, Paderborn et al. 2000 (= Veréffentlichungen des Grabmann-
Institutes. Neue Folge 43).

24 Lateinisch liegt die Quaestio in mehreren Ausgaben vor, am leichtesten zuginglich
in der dlteren ,Marietti“-Ausgabe (R. Sp1azz1 [ed.], Quaestiones disputatae 1, Turin,
Rom, '°1964, S. 234 -267; im folgenden: ed. Marietti) sowie in der kritischen der
,Editio Leonina“ (Band XXII [1970-76], S. 365—414; im folgenden: ed. Leoni-
na); eine deutsche Auswahliibersetzung ist zuginglich in: E. STEIN, Des hl. Thomas
von Aquino Untersuchungen iiber die Wahrheit (Quaestiones disputatae de veritate)
in deutscher Ubertragung. Band I, in: L. GeLBeR (ed.), Edith Steins Werke. Band
I1I, Louvain, Freiburg 1952, S. 295-332.



sprechenden Abschnitten des Dux neutrorum iibereinstimmen.” Der Name
des jiidischen Philosophen wird jedoch nicht genannt; lediglich einmal wird
er als quidam (,jemand®, ,ein gewisser”, q. 173 a. 2 co) verdeckt angefiihrt.
Hinsichtlich Maimonides handelt es sich hierbei um einen der eindeutigsten

Belege einer verdeckten Rezeption.

26

Zugleich lisst sich an Thomas von Aquino auch zeigen, welches Bild sich

mit einer namentlichen Anfiihrung des Maimonides verbindet: An iiber 80
Stellen im Werk des Thomas wird Maimonides namentlich angeﬁihrt.‘27 Da-

25

26

27

H.U. von BartHAsar, [Kommentar zu:] Thomas von Aquin: Besondere Gnaden-
gaben und die zwei Wege menschlichen Lebens. 11-11 171-182, Heidelberg et al.
1954 (= Deutsche Thomas-Ausgabe 23), S. 253-372, dort besonders S. 278.306.
332.341-342.346—-347.353.355—-358.363-367, vgl. zu q. 172: S. 310.312-317.
Balthasar war keineswegs der erste, der hierauf aufmerksam machte, aber der Autor
mit der grossten Reichweite; im Literaturverzeichnis erwihnt Balthasar unter an-
deren sowohl die Arbeit von B. DECKER, Entwicklung, als auch die Arbeiten Jacob
Guttmanns (vgl. ebenda S. 275-276).

Hilfreich ist auch die noch iltere Abhandlung von A. MErX, Die Prophetie des Joel
und ihre Ausleger von den dltesten Zeiten bis zu den Reformatoren: Eine exegetisch-
kritische und hermeneutisch-dogmengeschichtliche Studie, Halle a.S. 1879, S. 354—
367, der schon feststellte: ,Wir haben hiermit nicht nur allgemeine Gedankenihn-
lichkeit zwischen Thomas und Maimonides in der Lehre von der Prophetie, son-
dern directe Entlehnungen nachgewiesen, die der erstere nicht immer gliicklich in
das Geider seines Systems hineingearbeitet hat“ (S. 364); und weiter unten: ,Die
ganze Theorie des Prophetismus bei Thomas erweist sich so als auf Maimonides
begriindet, in den Einzelnheiten [sic!] wie dem Grundgedanken der Parallelisierung
der Prophetie mit der gewdnlichen menschlichen Erkenntniss, Thomas hat die
fundamentalen Abschnitte des More tiber die Prophetie vollstindig in seine Summa
hineingearbeitet und nur da geiindert, wo er dies mit Riicksicht auf das kirchliche
Dogma absolut thun musste, wie in der Lehre vom heiligen Geiste® (S. 367), um
letztendlich zu schliessen: ,Wir haben vor Augen die verdeckte Ausnutzung und
schmihliche Misshandlung einer Leistung, deren Tragweite so bedeutend war, dass
auch ihre Gegner sich ihrem Einflusse nicht zu entziehen vermochten® (S. 367).
Ein derartiges Vorgehen lisst sich fiir Thomas mehrfach nachweisen, z. B. in seinem
Gesetzestraktat (Summa theologica 1-11,99 —105), vgl. dazu noch O.H. Pesch,
[Kommentar zu:] Thomas von Aquin: Das Gesetz. 111 90 —105, Heidelberg et al.
1977 (= Deutsche Thomas-Ausgabe 13), S. 694 —-695.697 und 6fter; oder in seinen
Gottesbeweisen, vgl. dazu G. HasseLHorr, Anmerkungen zur Rezeption des Mai-
monides in den Schriften des Thomas von Aquino, in: W. Kinzig/C. Kick (ed.),
Zwischen Konfrontation und Faszination: Ansitze zu einer neuen Beschreibung jii-
disch-christlicher Beziehungen, Stuttgart 2002 (= Judentum und Christentum 11), S.
55-73, dort S. 61-063.

Eine Ubersicht geben C. [M. J.] VANSTEENKISTE, Autori Arabi e Giudei nell’opera
di San Tommaso, in: Angelicum 37 (1960), S. 336—401; R. ImBacH, Alcune pre-
cisazioni sulla presenza di Maimonide in Tommaso d’Aquino, in: Istituto San
Tommaso: Studi, Roma 1995, S. 48 —064.



mit ist Maimonides, unter quantitativem Aspekt betrachtet, eine der wich-
tigsten namentlich genannten Autorititen. Exemplarisch sei hier eine Ver-
wendung aus der schon genannten Quaestio zur Prophetie angefiihrt, in der
Maimonides fiinfmal genannt wird.

In der zwolften Quaestio iiber die Wahrheit, die der Prophetie gewidmet
ist, nihert sich Thomas seinem Thema in vierzehn Schritten (bzw. Artikeln
= ,a.“). Thomas geht dabei, dem Muster einer scholastischen Quaestio fol-
gend, so vor, dass zunichst eine These zur gestellten Frage (im Sinne einer
Bejahung oder einer Verneinung) aufgestellt wird. Es folgt eine Reihe von
Argumenten fiir diese These (,ag.“ 1-x) sowie einiger weniger Argumente
dagegen (,s.c.“ 1-y). Die folgende Antwort, die in ihrer Tendenz zur Anti-
these zu der eingangs aufgestellten These neigt, wigt prinzipielle Argumente
fiir die Beantwortung der Frage ab und antwortet entsprechend mehrschich-
tig (,co.“). Es folgt ein detailliertes Eingehen auf die Eingangsargumente
bzw. Eingangsgegenargumente im Geiste der gegebenen Antwort (,ad” 1-x
bzw. ,ad s.c.“ 1-y). Hinsichtlich der Prophetie muss zunichst allgemein die
Frage geklirt werden, ob diese eine bewusste Handlung (acrus) oder eine
Anlage (habitus) ist (a. 1). Dabei ist, vereinfacht gesagt, festzuhalten, dass es
zwar der Anlage (habilitas vel dispositio) zur Prophetie-Empfingnis bedarf,
die Offenbarung selbst jedoch ein nicht zu disponierendes dusseres Gesche-
hen bleibt. In einem zweiten Schritt ist zu fragen, ob die Prophetie sich auch
auf die wissbaren Schlussfolgerungen bezieht (de conclusionibus scibilibus, a.
2). Das kann sie, muss sie aber nicht: Da sich Prophetie auf Dinge bezieht,
die der Erkenntnis fernliegen (cognitio eorum que sunt procul), kénne sie sich
durchaus auch auf Gegenstinde der Wissenschaft wie schwierige Problem-
felder wie die Trinititslehre beziehen. Insofern ist Prophetie etwas Natiirli-
ches (a. 3) und die ,natiirliche Prophetie“ angesiedelt zwischen Traum und
gottlicher Prophetie, so dass der Traum sehr wohl als ein Teil bzw. Spezialfall
(pars vel casus) der natiirlichen Prophetie bezeichnet werden kénne. Eng
damit zusammenhingend ist die Frage, ob eine natiirliche Anlage fiir die
Gabe der Prophetie erforderlich sei (a. 4). Die dialektische Antwort von
Thomas differenziert dahingehend, dass einerseits nach 1 Kor 14,32 der
Prophet derjenige ist, der iiber die prophetische Gabe verfiigt (oder eben
auch nicht), andererseits es jedoch so ist, dass fiir natiirliche Prophetie die
natiirliche Konstitution Vorbedingung sei, nicht jedoch fiir die von Gott
verlichene Gabe der Prophetie. Daraus ergibt sich, ob fiir Prophetie eine
anthropologische Grundvoraussetzung nach der Giite menschlicher Sitten
erforderlich sei (a. 5). Da fiir Thomas sittliches Gutsein in der Liebe als dem
Band zwischen Gott und Mensch begriindet, Prophetie jedoch eine Gabe des
Verstandes ist, gibt es allenfalls Verfehlungen und Siinden, die wie auch die

10



Liebe so die Gabe der Prophetie stéren und verhindern kénnen, z.B. die
Bindung an Begierden und Allzuweltliches. Sind so die Voraussetzungen fiir
die Prophetie geklirt, ist weiter nach dem Gegenstand der Prophetie zu
fragen, namlich ob die Propheten im Spiegel der Ewigkeit (in speculo eter-
nitatis) sehen (a. 6). Dem kann Thomas zustimmen unter der Bedingung,
dass nicht vorausgesetzt wird, dass sie nicht den ewigen Spiegel selbst, d. h.
Gott sehen, sondern allein das von dem Ewigen Geschaffene. Da Prophetie
vermittelst des prophetischen Lichts (lumen propheticum) geschieht, ist weiter
zu fragen, ob die prophetische Offenbarung eine neue Vorprigung (species)
im Geist des Propheten zur Folge hat oder lediglich ein geistiges Licht (/u-
men intellectuale, a. 7). Da Prophetie eine tibernatiirliche Erkenntnis ist, gilt
es zu differenzieren, ob es sich um den Empfang der Erkenntnisgegenstinde
oder aber um deren Deutung handelt. Die Gegenstinde der Prophetie er-
fordern das Einprigen einer neuen species, die Deutung dagegen bedarf des
prophetischen Lichts. Nun stellt sich jedoch die Frage, inwiefern es eines
Engels bedarf, um diese prophetische Erfahrung zu vermitteln (a. 8).® Da
die Differenz zwischen Gott und Mensch zu gross sei, bedarf es nach Tho-
mas der Engel als Vermittlerinstanz. Dennoch bleibe es trotz englischer
Vermittlung eine gottliche Offenbarung. Thomas fragt nun weiter, ob ein
Prophet zum Prophezeien geistig entriickt werde (a. 9), und beantwortet die
Frage mit einem entschiedenen Sowohl-als-auch. Theologisch gewichtiger ist
das nachfolgend behandelte Problem (a. 10), nimlich die Frage nach einer
mdoglichen Klassifikation der Prophetie in pridestinatorisch, vorherwissend
und drohend (prophetia predestinationis, prescientie et comminationis). Die
thomasische Antwort differenziert hierbei in die prinzipielle Moglichkeit der
gottlichen Pridestination, die dem Menschen jedoch uneinsichtig bleiben
muss, das Vorherwissen, das dem freien Willen des Menschen unterliegt,
sowie einer prophetischen Drohung, die sich aus der Kenntnis der Ursachen
herleitet. Entsprechend handelt es sich bei der dritten Form nicht um Pro-
phetie im eigentlichen Sinne des Wortes, wenn sie sich auf die Ursachen
beispielsweise einer prophetischen Androhung bezieht. Sehr wohl jedoch
handelt es sich um eine vollgiiltige prophetische Kategorie im Blick auf den
Ausgang (vgl. ad 8). Eng mit der Frage nach der Klassifikation von Prophetie
verbunden ist die Frage nach ihrer unwandelbaren Wahrheit (a. 11). Dabei
gilt, dass die prophezeiten Ereignisse wandelbar, die prophetische Erkenntnis
dagegen unwandelbar ist, ebenso wie das gottliche Vorherwissen (prescientia),

28 Hierbei ist daran zu erinnern, dass die Engellehre der Hochscholastik Engel nicht
allein literal als Person des wie auch immer gearteten gottlichen Hofstaats verstand,
sondern zugleich im Sinne der aristotelischen Intelligenzienlehre deutete.

11



von dem es sich herleitet wie die Kopie von der Vorlage (ut exemplatum ab
exemplari). Dieses Wissen vorausgesetzt, lisst sich nun weiter fragen, ob eine
geistige prophetische Schau (visio intellectualis) hoher zu bewerten sei als eine
geistige Schau in Verbindung mit vorstellungskraftbegabter (imaginaria, a.
12). Die Behandlung dieser Frage ist eine Spitzenleistung thomasischer Dia-
lektik: So ist eine rein geistige Schau, die sich allein auf ein prophetisches
Urteil (ohne iibernatiirliches Empfangen) stiitzt, von niedererem Wert als
eine vorstellungskraftbegabte prophetische Vision. Ist dagegen prophetisches
Urteil verbunden mit tibernatiirlichem Empfang, ist diese Form rein geisti-
ger Prophetie die iiberlegene.”” Folglich stellt sich die Frage, ob es verschie-
dene Grade der Prophetie gibt (a. 13). Thomas listet vier Grade der Pro-
phetie, von der einfachen Vision bis zur Schau Gottes selbst (nach Jes 6) auf.
Schliesslich fragt Thomas, ob Moses ein Vorrang unter den Propheten zu-
kommt (a. 14). Der kommt ihm zu, weil er alle im vorangehenden Artikel
13 gesammelten Grade der Prophetie in sich vereinigt.

Verschafft schon der blosse Uberblick iiber die in der zwélften ,, Quaestio
von der Wahrheit“ den Eindruck, dass hier eine Beziehung zwischen der
thomasischen Lehre und auch der maimonidischen in mehreren Fillen, so
hinsichtlich der anthropologischen Bedingungen, der Stellung des Moses
usw., besteht,” so ist zu fragen, ob Thomas seine Quellen auch entsprechend
nennt. Wie schon gesagt, wird der ,Rabbi Moyses“ von Thomas fiinfmal als
Autoritit genannt. Auf welche Weise nun wird Maimonides angefiihrt?

Hier ist mit einer gewissen Erniichterung zu konstatieren, dass sich die
fiinf Nennungen eher ungleich auf drei Artikel der Quaestio verteilen: Je zwei
der Nennungen sind aufeinander bezogen. Im zweiten und im zwélften
Artikel findet sich der Name jeweils in einem Argument und in der korre-

29 Vgl. THoMAs DE AQUINO, De ver. 12 a. 12 co: Sic igitur patet quod visio intellectualis
pura, que habet iudicium tantum sine aliqua acceptione supernaturali, est inferior ea
que habet iudicium et acceptionem imaginariam. Illa vero intellectualis visio que habet
iudicium et acceptionem supernaturalem, est ea nobilior que cum iudicio habet accep-
tionem imaginariam. Et quantum ad hoc concedendum est, quod prophetia que habet
visionem intellectualem tantum, est dignior ea que habet imaginariam adiunctam (ed.
Marietti, p. 262b).

30 Vgl. die Uberblicke bei J. GUTTMANN, Verhiltniss, S. 76—79; B. DECKER, Entwick-

lung, S. 204-205; besonders wichtig ist ausserdem ]. Strurovici, Der Einfluf
Moses Maimonides’ in der Schrift ,De veritate® des Thomas von Aquin, Wiirzburg,
Kallmiinz 1936 [Dissertation].
Avital Wohlmans Versuch, diese Ubereinstimmungen mit philosophischer Kon-
genialitit zu erkliren, greifen meines Erachtens zu kurz, da ausweislich der nament-
lichen Nennungen Thomas Maimonides ja kannte (vgl. A. WoHLMAN, Thomas
d’Aquin et Maimonide, S. 267-317.385-395 (recht allgemein zum Verstindnis
von Prophetie bei beiden Autoren).

12



spondierenden Antwort auf das Argument, und nur im fiinften Artikel
kommt Maimonides im Antwortkorpus zu Wort.

Im zweiten Artikel ist dabei das letzte Argument zur Frage des Verhilt-
nisses der Prophetie zu wissbaren Schlussfolgerungen von Maimonides abge-
leitet. Thomas fiihrt hierzu an: Es gelte, dass sich das, was durch Prophetie
gewusst werde, nicht auf dieselbe Art dem Geist des Propheten und dem
eines anderen erschliesse. In allem jedoch, was durch Beweis gewusst werde,
seien das Urteil des Propheten und das eines jeden beliebigen anderen, der
dieses weiss, dasselbe, und keiner der beiden werde bevorzugt, wie Rabbi
Moyses sage. Also gelte fiir das, was durch Beweis gewusst werde, dass es
keine Prophetie sei.”’ Diese Beweisfithrung hat durchaus einen Anhalt in
einer vergleichbaren Argumentation von Maimonides, die dieser im More
nevukhim (11,33, in der lateinischen Fassung Dux neutrorum 11,34) anstellt.”
Im Anschluss an die Hauptantwort, die Thomas auf die Frage des Artikels
gibt, geht dieser auf jedes einzelne Argument ein. Entsprechend wird auch
das von Maimonides abgeleitete Argument unter Nennung seines Urhebers
erneut aufgegriffen. Thomas erklirt, dass Maimonides nicht meine, dass aus
den Dingen, die durch Beweis gewusst werden, keine Offenbarung des Pro-
pheten entstehen kénne, sondern dass aus dem, was durch Beweis gewusst
werde, nicht hervorgehe, ob man eine Prophetie habe oder nicht.”” Im Sinne
des thomasischen Argumentationsgangs ist diese Antwort durchaus als eine
positive Aufnahme des Maimonides zu betrachten. Allerdings darf auch
nicht verdringt werden, dass der jiidische Philosoph hier lediglich innerhalb
der einleitenden Argumente und der darauf bezogenen abschliessenden Wi-
derlegungsreihe, nicht jedoch in der Hauptantwort namentlich angefiihrt
wird.

31 Vgl. THomAs voN AQuINO, De ver. 12 a. 2 ag 6: Praeterea, ad ea quae per prophe-
tiam sciuntur, non eodem modo se habet mens prophetae et cuiuscumque alterius; sed
»in omnibus quae sciuntur per demonstrationem, idem est iudicium prophetae et cuius-
cumque alterius scientis illud, et neuter alteri praefertur®, ut dicit Rabbi Moyses; ergo de
his quae per demonstrationem sciuntur non est prophetia (ed. Leonina 22, p. 371,44 —
51; vgl. ed. Marietti, p. 238a).

32 Vgl. Dux neutrorum 11,34 (ed. Giustiniani, f. 62v): In omnibus autem que sciuntur
per demonstrationem, idem est iudicium prophete, et cuiuscunque alterius scientis illud:
et neuter prefertur alteri. Ille vero due principalitates non fuerunt scite solummodo ex
parte prophetie: quia dictum est in lege: Tiu fuisti ostensus, vt sciatur quod Dominus ipse
est Deus [Dtn 4,33].

33 Vgl. THomas voN AQuiNo, De ver. 12 a. 2 ra 6: Ad sextum dicendum quod Rabbi
Moyses non intelligit quin de his quae per demonstrationem sciuntur possit fieri revelatio
prophetae, sed quia ex quo per demonstrationem sciuntur non differt an de his habeatur
prophetia vel non (ed. Leonina 22/2.1, p. 372,177-181; vgl. ed. Marietti, p. 239a).

13



Vergleichbares gilt auch fiir die Anfithrung innerhalb des zwélften Arti-
kels zu den Graden der Prophetie. Als sechstes von zwolf Argumenten wird
nach Dux neutrorum 11,37 (= More nevukhim 11,36) die maimonidische Mei-
nung zusammengefasst, dass Prophetie im Verstand beginne und im Traum
imaginatio) vollendet werde. Folglich sei eine Prophetie, die eine getriumte
Vision habe, vollendeter als die, die nur eine intellektuale Vision habe.** In
seiner Antwort auf dieses Argument weist Thomas diese Meinung des Rabbis
als nicht haltbar zuriick. Dieser behaupte nimlich,” dass die Prophetie Da-
vids geringer einzuschitzen sei als die des Jesaja oder des Jeremia. Dagegen
stellt Thomas, dass das Gegenteil von den Heiligen gesagt werde. Dennoch
gibt er Maimonides dahingehend Recht, dass ein derartiges Urteil nicht
vollstindig sei, wenn nicht auch die Primissen fiir das, was bewertet werde,
beachtet wiirden.*

Die insgesamt fiinfte Nennung des Maimonides innerhalb der Quaestio
zur Prophetie schliesslich findet sich an vergleichsweise exponierter Stelle im
fiinften Artikel: Hier wird im Antwortkorpus auf eine zentrale maimonidi-
sche Lehre hinsichtlich der ethischen Vorverfasstheit des Propheten verwie-
sen: Maimonides sage, ein Zeichen dafiir, dass jemand ein falscher Prophet
ist, sei, wenn er sich mit den Vergniigungen und Sorgen der Welt aufhalte.
Diese Nennung des Maimonides wird verkniipft mit einem Bezug auf eine
Warnung Jesu aus der Bergpredigt, sich vor falschen Propheten zu hiiten.”

34 Vgl. THoMAs vON AQUINO, De ver. 12 a. 12 ag 6: Practerea, prophetia, ut dicit Rabbi
Moyses, inchoatur in intellectu et perficitur in imaginatione; ergo prophetia quae habet
visionem imaginariam est perfectior quam quae habet intellectualem tantum (ed. Leo-
nina 22/2.1, p. 405,49-53; vgl. ed. Marietti, p. 261a); bei Maimonides More
nevukhim| Dux neutrorum 11,37 (ed. Giustiniani, f. 63v—64r). Bereits J. Gurt-
MANN, Verbiltniss, S. 78 stellte fest, dass Thomas die Lehre des Maimonides , Etwas
ungenau so formulirt®.

35 Die angefiihrte Meinung des Maimonides findet sich nicht, wie aus dem Argument
zu erwarten wire, in Dux neutrorum 11,37 sondern 11,45 (ed. Giustiniani, f. 68r—
69v, dort: 68r).

36 Vgl. THoMAs vON AQUINO, De ver. 12 a. 12 ra 6: Ad sextum dicendum quod in hoc
Rabbi Moysi opinio non sustinetur: ipse enim ponit quod prophetia David fuit inferior
prophetia Isaiae vel leremiae cuius contrarium dicitur a sanctis; habet tamen veritatem
quantum ad aliquid eius dictum, quia scilicet iudicium non perficitur nisi propositis his
de quibus est iudicandum (ed. Leonina 22/2.1, p. 408,320-334; vgl. ed. Marietti,
p. 263a).

Bereits in Buch IV des Sentenzenkommentars (ca. 1254) hatte Thomas Maimo-
nides — ebenfalls stark verkiirzt — zur Stufung der Prophetie angefiihre (d. 49 q. 2 a.
7 ra 2); vgl. dazu G. HASSELHOFF, Dicit Rabbi Moyses, Kap. 3.2.

37 Vgl. THoMas voN AQUINO, De ver. 12 a. 5 co: Et ideo dicit Rabbi Moyses quod hoc

est signum quod aliquis sit falsus propheta quando voluptatibus et sollicitudinibus sae-

14



Vor dem Hintergrund der schon genannten verdeckten Rezeption in der
Summa theologica bekommt die fiinffache Anfithrung des ,Rabbi Moyses"
im Rahmen der Quaestio zur Prophetie eine besondere Note: Maimonides
wird auch hier keineswegs als der (teilweise) Urheber der thomasischen Aus-
fiihrungen genannt. Seine Bedeutung wird vielmehr darauf reduziert, als
einer der Aristoteliker Aussagen gemacht zu haben, die beispielsweise denen
Avicennas vergleichbar sind. Eine Nennung im Korpus eines Artikels ist
sogar nur deswegen moglich, weil sie mit einer Jesus zugeschriebenen Aus-
sage verkniipft werden kann.

Von graduell anderer Art ist die Maimonides-Verwendung im Werk des
eine Generation jiingeren Heinrich Bate (bzw. Henricus Batenus) von Me-
chelen (24. Mirz 1246 — nach 1310).”® Heinrich, der neben anderem Ma-
gister Artium (entspricht einem heutigen Professor) an der Pariser Sorbonne,
Musiker, Dichter und Astronom war, hat ein mehrbindiges Werk hinterlas-
sen, das bis heute leider nur bruchstiickhaft edierte Speculum divinorum et
quorundam naturalium (Spiegel der gittlichen und gewissermassen natiirlichen
Dinge).”” Bei diesem vor 1305 entstandenen Werk handelt es sich um eine
grossangelegte Enzyklopidie in insgesamt 23 Biichern. Innerhalb der edier-
ten Teile ldsst sich eine eigentiimliche direkte Maimonides-Rezeption nach-

culi detinetur; et hoc consonat ei quod habetur Matth. VII, 15 (ed. Leonina 22/2.1, p.
384,105 -109; vgl. ed. Marietti, p. 246b); eine vergleichbare Aussage findet sich bei
Maimonides, Dux neutrorum 11,41 (ed. Giustiniani, f. 66r—v).

38 Fine erste, verlissliche Orientierung iiber Leben und Werk bieten L. Hépr/]. D.
NorTH, ,HJeinrich] Bate v[on] Mechelen®, in: R.-H. BauTtier/R. Auty/N. AN-
GERMANN (ed.), Lexikon des Mittelalters. Band 1V, Stuttgart, Weimar 1989, Sp.
2088-2089. Austfiihrlicher ist die Einleitung in die kritische Ausgabe, deren ersten
Band 1960 Emile van de Vyver vorlegte, vgl. Henricus Bate: Speculum Divinorum et
Quorundam Naturalium: Fdition critique. Band I: Introduction; Littera dedicatoria —
Tabula capitulorum — prooemium — pars I, Louvain, Paris 1960 (= Philosophes
médiévaux 4), S. xiii—cix. Aus der wenigen weiteren Literatur zu Henricus Batenus
ist zu nennen G. GULDENTOPS, Albert’s Influence on Bate’s Metaphysics and Noet-
ics, in: W. SENNER (ed.), Albertus Magnus, S. 195—206.

39 Das in der vorangehenden Anmerkung genannte Projekt van de Vyvers, der selbst

die Biicher I —III edierte, wird seit den 1990er Jahren unter der Leitung von Carlos
Steel fortgefiihrt. Eine Vorgingerausgabe ist die 1931 erschienene, nur die ersten
beiden Teile umfassende Edition G. Wallerands in der Reihe ,Les Philosophes
Belges®, Band 11. Bislang liegen in kritischer Edition vor die Biicher I -VII, XI—
XII, XX — XXIII.
Frau Dr. Maaike van der Lugt (Paris) machte mich darauf aufmerksam, dass Hein-
rich nur eine sehr eingeschrinkte Rezeption ab dem 15. Jahrhundert erfuhr; zu
seinen Lesern zihlte in jedem Fall Nikolaus von Kues (vgl. z.B. die von van de
Vyver edierten Exzerpte von der Hand des Nikolaus, in: E. van DE VAVER (ed.),
Henricus Bate, p. 215-227).

15



weisen. Zunichst fillt schon rein dusserlich auf, dass Maimonides in der sehr-
ausfihrlichen Zabula Capitulorum zweimal in einer Kapiteliiberschrift ge-
nannt wird. In der pars secunda als 39. Kap.: ,Sitze des Rabbi Moyses
betreffs des Vorangehenden® (Sententia Rabbi Moysi circa praemissa)* sowie
im 19. Buch als 31. Kap. ,Von der Unterscheidung der geistigen Substanzen
nach Rabbi Moyses® (De distinctione spiritualium substantiarum secundum
Rabbi Moysen Aegyptium).*' Unterziehen wir die einzelnen Biicher einer ni-
heren Untersuchung, so lisst sich weiter festhalten, dass Batenus so verfihre,
dass er zu Problempassagen lingere Abschnitte auch von Maimonides zitiert,
jedoch nicht diskutiert. Es handelt sich dabei prinzipiell um Inhaltsbereiche,
die bereits bei seinen literarischen Vorgingern, allen voran Albertus Magnus
und Thomas von Aquino, vorgegeben sind. Zugleich ist jedoch auch fest-
zuhalten, dass die Autoritit ,Rabbi Moyses“ nachweislich aufgrund von ei-
gener Lektiire und eng an die zitierte Vorlage gehalten angefiihrt wird. Nen-
nungen und ausfiihrlichere Zitate erfolgen zur Erklirung von Materie mit
einem Zitat aus Dux neutrorum 11,20 (Speculum 1V,41),** zur Form (Specu-
lum V1,15 mit einem deutlich kenntlich gemachten Zitat aus Dux neutrorum
11,41),” einer Erlduterung der Welt nach dem mittelalterlich gingigen Mo-
dell, nach dem sich Mikrokosmos und Makrokosmos entsprechen (Speculum

40 HeinricH Batenus, Speculum, p. 12 (Z. 55).

41 HeinricH Batenus, Speculum, p. 39 (Z. 29-30). — Buch XIX ist noch niche
ediert.

42 HeinricH Batenus, Speculum IV,41 (Parts 4 —5: On the Nature of Matter. On the
Intellect as Form of Man, ed. C. SteeL, Leuven 1993 (= Ancient and Medieval
Philosophy 1/9), p. 108,50—58: ,Unde Rabbi Moyses in libro Ducis Neutrorum:
materia, inquit, illa communis primo recipit quatuor formas quarum quamlibet co-
mitantur duae qualitates per quas fiunt elementa omnibus quae componuntur ex eis;
quoniam primo mutantur per motum caeli, deinde sunt mixta et invenitur diversitas in
mixtione quae componitur ex eis secundum diversas proportiones calidi et frigidi humidi
et sicci, et flunt ex eis composita diversa secundum diversas temperantias apta recipere
formas diversas. In ipsis vero formis similiter fiunt compositiones aptae recipere alias
formas, et sic semper proceditur.” — Die Vorlage findet sich im Dux neutrorum 11,20
(ed. Giustiniani), f. 51r, Z. 25-31.

43 HeinricH Batenus, Speculum V1,15 (Parts 6—7: On the Unity of Intellect. On the
Platonic Doctrine of the Ideas, ed. C. SteeL/E. van DE VYvER, Leuven 1994 (=
Ancient Medieval Philosophy 1/10), p. 62,121-140: ,Hinc ergo Rabbi Moyses in
Libro Ducis Neutrorum, capitulo 40° 23€ partis: Natura, inquit, homines trabitur
[...] sicut si essent duarum specierum. Haec itaque Rabbi Moyses.“

Die Vorlage findet sich im Dux neutrorum 11,41 (ed. Giustiniani), f. 66r, Z. 10-21
(die andere Kapitelnennung lisst sich hier und in allen weiteren Fillen méglicher-
weise auf eine andere Zihlung in der Heinrich vorliegenden Handschrift zuriick-

fithren).

16



VI1,20),* zur Verbindung von Gott und Sein, wie Maimonides es in den
Leitsitzen zum zweiten Teil des Dux neutrorum sowie dem 68. Kap. des
ersten Teiles ausfiihrt, und der maimonidischen Begriindung, dass Gott der
Schopfer ist (Speculum X1,2),> zur Frage nach der Ewigkeit der Bewegung
(Speculum XX,9)* sowie zum Verhiltnis von Zufall (accidens) und Vorher-
sehung (cura bzw. prouidentia, Speculum XXI11,23), wobei die letztere Lehre
abgelehnt wird.’

44

45

46

47

HEeinricH BaTenus, Speculum V11,20 (ed. C. STeeL/E. vaN DE VYVER), p. 173 —
174,81-90: ,,Similiter et Rabbi Moyses in libro Ducis Neutrorum: Sicut etiam vita,
inquit, cuiuslibet animalis non est nisi motus cordis, [...] Contrarium enim huius
totaliter est in caelo.” — Die Vorlage findet sich im Dux neutrorum 1,71 (ed. Giusti-
niani), f. 31r, Z. 8—4 von unten; 32r, Z. 21—20 von unten.

Vgl. auch Speculum XXII,5 (Parts 20—23: On the Heavens, The Divine Movers,
and the First Intellect, ed. C. SteeL/ G. GuLpeENTOPS, Leuven 1996 (= Ancient and
Medieval Philosophy 1/23), p. 280,44 —48: ,Secundum hunc itaque modum ne-
cessarium est primam lationem sive sphaeram simpliciter et praecise primam huius-
modi proportionaliter inquam cordi se habentem in caelestibus, prout etiam secun-
dum Rabbi Moysen tactum est prius, homiomeram esse quodammodo sive partium
similium ac simplicium® (mit einem Anhalt in Dux neutrorum 1,71, f. 31r.).
HEeinricH BATENUS, Speculum X1,2 (Parts 11—12: On Platonic Philosophy, ed. H.
Boksk, Leuven 1990 (= Ancient and Medieval Philosophy 1/12), ), p. 8-9,103 -
107.120 —140: ,,Similiter et Rabbi Moyses in libro Ducis neutrorum: Omne ens,
inquit, guod habet causam eius esse, est possibile, cum intelligimus eius substantiam,
quia si causae ipsius fuerint, (et ipsum erit; et si non fuerint) vel deficerint vel mutata
fuerit ipsarum comparatio, quae facit ipsum esse, illud non erit. Et hoc est quod ait
Commentator [. ..] Unde Rabbi Moyses in libro Ducis Neutrorum 69° capitulo
primae partis intendens explanare, quomodo creator est factor seu efficiens et for-
malis ac finalis causa mundi, sic ait: /n formis naturalibus |. ..] est omne quod est,
quia ipse est essentia omnis formae, quae est in mundo.“ — Die Vorlage findet sich
im Dux neutrorum 11,1 prop. XIX (ed. Giustiniani, f. 39v, Z. 5-8); 1,68 (f. 27v, Z.
8 von unten — f. 28r, Z. 4).

HEeinricH Batenus, Speculum XX,9 (ed. C. Steer/G. Gurpentors) S. 46—
47,180 —188: ,Hinc enim Rabbi Moyses in libro Ducis Neutrorum sentire videtur
quod rationes Philosophi praemissae necnon et aliae consimiles in hoc propositio
simpliciter demonstrativae non sunt, declarans etiam hoc idem ex quadam exemplari
ratione, praesertim cum ex eis dumtaxat quae nobis nota sunt ac naturaliter pro-
ducta, solum intendat Philosophus probationes suas et sententiam vim habere. Hoc
tamen bene verum est quod secundum humanae comprehensionis possibilitatem
valde probabiliter procedit Philosophus ac visus est rationabiliter opinari.“ — Die
Vorlage findet sich im Dux neutrorum 11,16 (ed. Giustiniani), f. 48r-v.

HeinricH Batenus, Speculum XXII1,23 (ed. C. SteeL/G. GurpenTors), S.
502-503,94 —125: ,Postquam igitur opinandum est hoc ita se habere, principia
quidem observando philosophiae Aristoteles non penitus acquiescendum est ei
quod ait Rabbi Moyses in libro Ducis neutrorum opinionem esse Philosophi quod
sunt res aliquae derelictae secundum quod accidit eis, et non sunt in regimine rectoris

17



Eine Nennung sticht jedoch aufgrund einer Besonderheit heraus: Im
bereits genannten Kapitel Speculum 11,39, das schon wegen der Nennung des
Maimonides in der Kapiteliiberschrift auffillt, wird eine lange Passage aus
der lateinischen Fassung Dux neutrorum 1,68 fast wortlich iibernommen. In
der Druckausgabe Emile van de Vyvers handelt es sich um insgesamt mehr
als 60 Zeilen Textzitat.* Die wenigen Abweichungen zum Text der lateini-
schen Druckausgabe von 1520 sind nicht ungewéhnlich und deuten ledig-
lich darauf hin, dass Heinrich eine andere Rezension des maimonidischen
Textes vorliegen hatte. Ein entscheidender Unterschied findet sich jedoch an
zentraler Stelle. Heinrich schreibt (150 Z. 44): ,ut iste intellectus Petri est
intellectus in potentia”, wihrend es bei Maimonides heisst: ,sicut si diceres,
iste intellectus Isaac est in potentia“.”” Es hat den Anschein, dass — sollte hier
nicht die Verinderung bereits Element der Vorlage Heinrichs sein — der
Verfasser des Speculum aus dem in christlicher Wahrnehmung der Zeit im-
mer als zu Israel gehorigen Erzvater Isaak die eindeutig christlich belegte
Figur des Petrus gemacht wird. Mir scheint es aber dennoch nicht so zu sein,
dass die Namensinderung einen Hinweis auf einen eventuellen Antijudais-
mus Heinrichs gibt. Immerhin spielt das ,Jude-Sein® des Rabbi Moyses —
anders als z. B. fiir die weiter oben dargestellten Thomas von Aquino oder in
noch stirkerem Masse Wilhelm von Auvergne — keine Rolle dergestalt, dass
jener namentlich gar nicht oder nur mit dem ausdriicklichen Hinweis, dass
er Jude sei, angefiihrt wiirde.

Nehmen wir das hier Skizzierte zur Grundlage, so lisst sich vorliufig
festhalten, dass Maimonides fiir Heinrich eine der zitablen und ernstzuneh-

nec in ordine ordinatoris, Alexandro dicente similiter ut ait ipse quod opinio Aris-
totelis est quia cura Dei pervenit usque ad caelum lunae, non descendendo scilicet
inferius. Verum ipse Rabbi Moyses dicit Aristotelem opinari [...] Et ego credo,
inquit, quod cura specialis est in hoc mundo inferiori qui est sub orbe lunae, et est
coniuncta in singularibus speciei hominum tantummodo. [. ..] Ex hoc itaque poste-
riori sermone Rabbi Moyses praecedens interimitur.“ — Die Vorlage findet sich im
Dux neutrorum 111,18 (ed. Giustiniani f. 80r, Z. 13—-12.10—9 von unten, f. 80v, Z.
6-9, f. 81r, Z. 11-10 von unten, f. 81v, Z. 23-24.27); 111,20 (f. 83r, Z. 23—
24.25-26.27-28.29-32.34-35); 111,21 (f. 83v, Z. 10—9.3 von unten, f. 84r, Z.
20-21).

48 HeinricH BATENUS, Speculum 11,39 (Partes 11 - 111, ed. E. van DE VYver, Louvain,
Paris 1967 (= Philosophes médiévaux 10), p. 149-151,11-75: ,Denique, Rabbi
Moyses, in libro Ducis Neutrorum, capitulo 68 primae partis: Scias, inquit, quod
homo antequam rem intelligat est intelligens in potentia; [. ..] Et haec quidem Rabbi
Moyses. Verum, inter haec ipsa continentur quaedam exquisite magis perscrutanda
seu discutienda posterius. Sequitur Tertia Pars.“ Vgl. Dux neutrorum 11,67 (ed.
Giustiniani), f. 27r, Z. 15 — Ende der Seite.

49 Dux neutrorum (ed. Giustiniani), f. 27r, Z. 34.

18



menden theologisch-philosophischen Autorititen ist. Das ist auch deswegen
bemerkenswert, weil fiir die Zeit seit dem Tod sowohl des Aquinaten (1274)
bzw. seines Lehrers Albertus Magnus (1280) generell ein Riickgang der Be-
zugnahmen auf den jiidischen ,Rabbi Moyses® festzustellen ist.”® Es hat
jedoch zugleich den Anschein, dass um 1300 durch in Paris wirkende Theo-
logen ein erneuter Riickgriff auf den Dux neutrorum zu verzeichnen ist.
Neben Henricus Batenus gehéren — als die bekannteren Autoren — Thomas
von Irland und Meister Eckhart zu den Autoren, die sich erneut Maimonides
zuwenden.”!

Die angefiihrten Beispiele mogen geniigen, um einige prinzipielle Ver-
wendungsweisen maimonidischer Texte im lateinischen Mittelalter zu ver-
deutlichen.

3. Zusammenfassung und Ausblick

Als Ergebnis unserer hier in exemplarischen Ausschnitten vorgelegten Un-
tersuchung lisst sich das Folgende festhalten:>* Die spitestens ab 1245 vor-
liegenden lateinischen Ubertragungen des philosophischen Werks des Mai-
monides fiihrten zu einer doppelten Rezeption. Eine nur ansatzweise nach-
weisbare und in einzelnen Fillen filschlich behauptete verdeckte Rezeption
des Maimonides fiihrte dazu, dass maimonidische Gedanken unterschwellig
in die Denksysteme christlicher Scholastiker eindrangen. Neben den hier
genannten Autoren Wilhelm von Auvergne und Thomas von Aquino gilt
das beispielsweise auch fiir die franziskanischen Theologen Bonaventura und
Matthius von Aquasparta sowie fiir Boetius von Dacien. Auf der anderen

50 Dieser Riickgang hingt sicherlich auch damit zusammen, dass seit den Pariser
Lehrverurteilungen von 1277 generell eine vorsichtigere Verwendung arabisch-ari-
stotelischer Philosophie zu verzeichnen ist. Vigl. hierzu insbesondere die Beitrige in
dem Sammelband J. A. AerTSEN et al., Nach der Verurteilung von 1277: Philosophie
und Theologie an der Universitit von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts.
Studien und Texte, fiir den Druck besorgt von Andreas Speer, Berlin, New York
2001 (= Miscellanea Mediaevalia 28).

51 Zu Thomas von Irland vgl. R.H. Rouse/M.A. Rousk, Preachers, Florilegia and
Sermons: Studies on the Manipulus florum of Thomas of Ireland, Toronto 1979 (=
Studies and Texts. Pontifical Institute of Medieval Studies 47) sowie G. HasseL-
HOFF, Dicit Rabbi Moyses, Kap. 3.2 und ofter; fiir Eckhart vgl. Y. Scawarrz, 7o
Thee, der jedoch zu kurz greift, wenn er Meister Eckhart als singulire Erscheinung
behandelt und dabei unter anderen die genannten Autoren Heinrich Bate und
Thomas von Irland weder behandelt noch erwihnt.

52 Die hier erginzend (thetisch) genannten Theologen sind in G. HasseLHOFF, Dicit
Rabbi Moyses, bearbeitet, dort auch die einzelnen Nachweise.

19



Seite ldsst sich eine direkte Verwendung und theologische Beeinflussung
auch bei Denkern des 13. bis 15. Jahrhunderts nachweisen. Gezeigt haben
wir das im vorangehenden an Heinrich Bate von Mechelen. Bei Meister
Eckhart ist er zudem auch eine theologische Autoritit zu exegetischen Fra-
gen, zu denen ein Jude eine Antwort geben kann. Vergleichbares liesse sich
fir Nikolaus von Lyra zeigen. Fiir Heinrich ist er ein philosophischer Jude,
dem ein gewichtiger Platz in einer Enzyklopidie, also einer Sammlung des
verfligbaren Wissens der Zeit, eingerdiumt werden kann. Andere Autoren, bei
denen ihm eine dhnliche Rolle zukommt, sind Vinzent von Beauvais oder
der Verfasser der Robert Grosseteste zugeschriebenen Summa philosophie. Fiir
Thomas von Aquino schliesslich kommt ihm an den Stellen, an denen er
namentlich genannt wird, iiberwiegend die Funktion zu, als jiidischer Aristo-
teliker zu Fragen der zeitgendssischen Diskussion philosophischer Probleme
eine Antwort zu geben. Vergleichbar wird er beispielsweise bei dem Lehrer
des Aquinaten, Albertus Magnus, oder, in einem gleichwohl eingeschrink-
teren Masse, bei Heinrich von Gent und Johannes Duns Scotus verwendet.
Im Laufe der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts geht die Rezeption des
Philosophen Moses Maimonides jedoch signifikant zuriick. Eine neue Bliite
der theologisch-philosophischen Maimonides-Rezeption entsteht nach einer
Pause von nahezu einem Jahrhundert bei Nikolaus von Kues und in der
Folge bei ausgewihlten Theologen und Hebraisten wie Pico della Mirandola
oder Sebastian Miinster. Einen Schlusspunkt dieser Form der Rezeption
stellt gewissermassen der Druck des Dux neutrorum dar, der 1520 von Agos-
tino Giustiniani in Paris veranstaltet wurde: Die Veréffentlichung fiel in eine
Zeit theologischer Neuorientierungen, in der Maimonides jedoch keine Ant-
worten mehr auf die aufgeworfenen neuen Fragen der Theologie geben
konnte.

20



	"Rabbi Moyses" : zur Wirkungsgeschichte von Moses Maimonides im chistlichen Mittelalter

