
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 60 (2004)

Artikel: "Rabbi Moyses" : zur Wirkungsgeschichte von Moses Maimonides im
chistlichen Mittelalter

Autor: Hasselhoff, Görge K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Rabbi Moyses" — zur Wirkungsgeschichte
von Moses Maimonides im christlichen

Mittelalter

von Gorge K. Hasselhoff *

A. Martin Ritter zum 23. November 2003

Unbestritten ist Moses ben Maimon, genannt Maimonides, ein bedeutender,

wenn nicht der bedeutendste jüdische Philosoph des Mittelalters mit einer

(nicht nur) innerjüdischen Wirkungsgeschichte, die — mit Unterbrechungen
— bis heute andauert.1

Seit den bahnbrechenden Arbeiten von Vertretern der „Wissenschaft des

Judentums", allen voran Moritz Steinschneider,2 Manuel Joel,3 Jacob Gutt-

Görge K. Hasselhoff, Lindenstrasse 13, D-53332 Bornheim.
1 Diesem wirkungsgeschichtlichen Aspekt ist der Sammelband G. K. Hasselhoff /

O. Fraisse (ed.), Moses Maimonides (1138 -1204) - his Religious, Scientiflcal, and
Philosophical Wirkungsgeschichte in Several Cultural Contexts, Würzburg, Beirut
2004 Ex Oriente Lux 3) (im Druck) gewidmet.

2 Von seinen vielen Arbeiten seien hier stellvertretend genannt: M. Steinschneider,
Medizinische Schriften von Maimonides, in: Oesterreichische Blätter für Literatur
und Kunst, Geographie, Geschichte, Statistik und Naturkunde 2 (1845), S. 89 —

92.109-112.118-119.123-126.442-446.452-455; M. Steinschneider, Kaiser

Friedrich II. über Maimonides, in: Hamazkir: Hebraeische Bibliographie. Blätter

für neuere und ältere Literatur des Judenthums 7 (1864), S. 62-66.136; M.
Steinschneider, Die Hebräischen Übersetzungen des Mittelalters und die Juden als

Dolmetscher, Berlin 1893 (auch Nachdruck Graz 1956); M. Steinschneider, Christliche

Hebraisten: Nachrichten über mehr als 400 Gelehrte, welche über nachbiblisches

Hebräisch geschrieben haben, Hildesheim 1973 (Nachdruck des Separatdruckes aus:

Zeitschrift für Hebräische Bibliographie 1-5 [1896-1901]).
3 M. Joel, Etwas über den Einfluss der jüdischen Philosophie auf die christliche

Scholastik, in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 9 (1860),
S. 205-217 (wiederabgedruckt in: M. Joel, Beiträge zur Geschichte der Philosophie.
Band I, Breslau 1876 [Nachdruck Hildesheim 1978], Anhang, S. 69-83); M.
Joel, Verhältniss Albert des Grossen zu Moses Maimonides: Ein Beitrag zur
Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, in: Jahresbericht des jüdisch-theologischen
Seminars 1863, S. I-XXVII (2. unveränderter Abdruck, Breslau 1876, in: M. Joel,
Beiträge. Band I [2. Abhandlung mit eigener Paginierung]).

1



mann,4 Joseph Perles5 und David Kaufmann,6 ist zudem bekannt, dass auch

christliche Autoren von Maimonides beeinflusst waren. Nach einer längeren
Pause ist das Thema „Maimonides und die Scholastiker" seit der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts insbesondere in philosophiegeschichtlicher Hinsicht

mehrfach aufgegriffen worden, wenngleich der Fokus schnell auf einen

philosophischen Vergleich einzelner Lehraussagen von Thomas von Aquino
und Maimonides gerichtet wurde.7 In jüngster Zeit wurden zudem Albertus

Magnus und Meister Eckhart in ihrem jeweiligen Verhältnis zu Maimonides
in den Blick genommen.8 Meiner Meinung nach kommen — generalisierend

4 Von seinen vielen Arbeiten seien hier stellvertretend genannt: J. Guttmann, Das
Verhältnis des Thomas von Aquino zum Judenthum und zur jüdischen Litteratur,
Göttingen 1891; J. Guttmann, Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren

Beziehungen zum Judenthum und zur jüdischen Literatur, Breslau 1902 (Nachdruck
Hildesheim, New York 1970); J. Guttmann, Uber einige englische Scholastiker
des dreizehnten Jahrhunderts in ihren Beziehungen zur jüdischen Literatur, in:
Monatsschriftfür Geschichte und Wissenschaft des Judentums 61 (1917), S. 247-262;
62 (1918), S. 16-32.

5 J. Perles, Die in einer Münchener Handschrift aufgefundene erste lateinische Ueber-

setzung des Maimonidischen „Führers", in: Monatsschrift für Geschichte und
Wissenschaft des Judentums 24 (1875), S. 9-24.67—86.99-110.149 — 159.209-218.
261-268 (auch als Seperatdruck: Breslau 1875).

6 D. Kaufmann, Der „Führer" Maimûni's in der Weltlitteratur, in: Archiv für Ge¬

schichte der Philosophie 11 (1898), S. 335-373 (wiederabgedruckt in: D.
Kaufmann, Gesammelte Schriften. Band II, ed. M. Brann, Frankfurt/M 1910, S.

152-189 und in: K. Wilhelm [ed.], Wissenschaft des Judentums im deutschen

Sprachbereich: ein Querschnitt. Band 2, Tübingen 1967 [= Schriftenreihe
wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo Baeck Institute 16,2], 403—431).

7 Aus der Vielzahl der Literatur seien hier stellvertretend genannt: David B. Bur-
rjell, Aquinas and Maimonides: A conversation About Proper Speech, in: Immanuel

16 (1983), S. 70-85; David B. Burrell, Knowing the Unknowable God:

Ibn-Sina, Maimonides, Aquinas, Notre Dame /Indiana 1986; David B. Burrell,
Aquinas and Islamic and Jewish thinkers, in: N. Kretzmann/E. Stump (ed.), The

Cambridge Companion to Aquinas, Cambridge et al. 1993, S. 60-84; A. Wohlman,
Thomas dAquin et Maïmonide: un dialogue exemplaire, Paris 1988; A. Wohlman,
Maïmonide et Thomas dAquin: Un dialogue impossible, Fribourg/Suisse 1995
Dokimion 16); I. Dobbs-Weinstein, Maimonides and St. Thomas on the Limits of
Reason, Albany/New York 1995.

8 Zu Albert vgl. D. B.Twetten, Albert the Great On Whether Natural Philosophy
Proves God's Existence, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen age 64
(1997), S. 7-58; C. Rigo, Zur Rezeption des Moses Maimonides im Werk
Albertus Magnus, in: W. Senner (ed.), Albertus Magnus: Zum Gedenken nach 800
Jahren. Neue Zugänge, Aspekte und Perspektiven, Berlin 2001 Quellen und
Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens. Neue Folge 10), S. 29 — 66.

Zu Meister Eckhart insbesondere: Y. Schwartz, "To Thee is silence praise": Meister
Eckhards Reading in Maimonides' Guide of the Perplexed, Tel Aviv 2002 [hebr.]; Y.

2



gesagt - in allen diesen Arbeiten zwei Momente zu kurz: zum einen die

Frage nach den Grundlagen der Maimonides-Lektüre der scholastischen

Autoren, zum anderen die Frage, zu welchen Themenbereichen der Jude Mai-
monides, in den Quellen zumeist „Rabbi Moyses" genannt, auf welche Weise

autoritativ herangezogen wird. Beiden Fragen werde ich im folgenden an

jeweils exemplarischen Punkten nachgehen.

1. Lateinische Übertragungen maimonidischer Werke

Im Jahr 1875 hat Josef Perles in einer wegweisenden Studie darauf aufmerksam

gemacht, dass die im Jahr 1520 von dem Dominikaner, Hebraisten und
Bischof von Nebbio (Korsika), Agostino Giustiniani, zum Druck beförderte

Ausgabe des Dux neutrorum erstens auf die hebräische Übertragung des More
nevukhim von Yehuda al-Harizi zurückgeht und zweitens einen fehlerhaften
Abdruck einer handschriftlich überlieferten, mittelalterlichen lateinischen

Übertragung darstellt.9 75 Jahre später legte Wolfgang Kluxen seine
unveröffentlicht gebliebene Dissertation unter dem Titel Untersuchungen und Texte

zur Geschichte des lateinischen Moses Maimonides vor, die in der Hauptsache
eine Auflistung aller ihm bekannten Handschriften sowie der Transkriptionen

ausgewählter Textabschnitte der insgesamt drei lateinischen Übertragun-

Schwartz, Meister Eckharts Schriftauslegung als maimonidisches Projekt, in:
G.K. Hasselhoff/O. Fraisse (ed.), Moses Maimonides.
Zu beiden die grundlegenden Arbeiten von A. de Libera et al., La problème de l'être
chez Maître Eckhart: Logique et métaphysique de l'analogie, Genf et al. 1980
Cahiers de la Revue de théologie et de philosophie 4); A. de Libera, Introduction à

la mystique rhénane d'Albert le Grand à Maître Eckhart: Sagesse chrétienne, Paris

1984; A. de Libera, L'être et le bien: Exode 3,14 dans la théologie rhénane, in: A.
de Libera/É. Zum Brunn (ed.), Celui qui est: interprétations juives et chrétiennes

d'Exode 3.14, Paris 1986, S. 127-162.
Zu Eckhart zudem die älteren Arbeiten: J. Koch, Meister Eckhart und die jüdische
Religionsphilosophie des Mittelalters, in: 101. Jahres-Bericht der schlesischen Gesellschaft

für vaterländische Cultur 1928, Breslau 1928, S. 134-148 (ergänzter
Wiederabdruck in: J. Koch, Kleine Schriften. Band I, Rom 1973 [= Storia e Letteratura
127], S. 349-365); P. Heidrich, Maimunizitate bei Meister Eckhart [Dissertation
Rostock 1959]; H. Liebeschütz, Meister Eckhart und Moses Maimonides, in:
Archiv für Kulturgeschichte 54 (1972), S. 64-96.

9 Vgl. J. Perles, Die in einer Münchener Handschrift. - Der Druck, den Perles

verwendete, ist: Rabi Mosei Aegyptii / Dux seu Director dubita{n)tium aut perplexo-

rum, in I treis Libros diuisus, Sc summa accuratione Reueren I di patris Augustini
Iustiniani [...], Venundatur cum Gratia Sc Priuilegio in Triennium, ab Iodoco Badio
Ascensio, Paris 1520 (Nachdruck Frankfurt/M 1964) [im folgenden: „ed.
Giustiniani"].

3



gen des More nevukhim, die im Mittelalter kursierten, darstellt.10 Kluxen
veröffentlichte Teile seiner Dissertation, in der er auf sehr weitreichende
Vorarbeiten seines Doktorvaters Josef Koch sowie John Orth Riedls zurückgreifen

konnte, in drei Aufsätzen.11 Wieder ein halbes Jahrhundert später
habe ich im Jahr 2001 in einem Aufsatz die von Kluxen vorgelegte Liste der

Handschriften, die lateinische Übertragungen maimonidischer Texte enthalten,

vervollständigt und darauf aufmerksam gemacht, dass Maimonides
lateinischen Autoren nicht allein als Philosoph, sondern auch als Mediziner
bekannt war: Sieben seiner zehn medizinischen Abhandlungen sind heute in
bis zu drei unterschiedlichen Übertragungen, die zwischen 1294 und dem
Ende des 14. Jahrhunderts vorlagen, bekannt; die Übertragung des Dux
neutrorum liegt in dreizehn Handschriften des 13. bis 16. Jahrhunderts vor,
ein Teil von ihnen ergänzt um die Liste der Ge- und Verbote, die in einigen
Ausgaben der Mishne tora vorangestellt ist.12

Hinsichtlich der philosophischen Schriften ist eine noch ungelöste Frage,

wo die Übertragungen, insbesondere die des Dux neutrorum, entstanden
sind. Die ältere Forschung nahm an, dass sie am Hof des Stauferkaisers

Friedrich II. im Umkreis der Übersetzerschule um Michael Scotus und Jacob

Anatoli, dem Schwiegersohn des Maimonidesübersetzers Shmuel ibn Tib-
bon, angefertigt wurde.13 Wolfgang Kluxen äusserte dagegen die mit Verve

10 W. Kluxen, Untersuchungen und Texte zur Geschichte des lateinischen Moses Mai¬
monides [Dissertation Köln 1951]. - Bei den weiteren Übertragungen handelt es

sich zum einen um eine anonym überlieferte Übertragung einzelner Kapitel aus
dem dritten Teil des More nevukhim zur halakhischen Kategorisierung der
biblischen Rechtssätze und zum anderen um eine Übersetzung der Leitsätze und des

ersten Kapitels von Buch II desselben Werkes. Beide Übertragungen erfuhren nur
eine begrenzte Rezeption.

11 W. Kluxen, Literargeschichtliches zum lateinischen Moses Maimonides, in: Re¬

cherches de Théologie ancienne et médiévale 21 (1954), S. 23-50; W. Kluxen,
Maimonides und die Hochscholastik, in: Philosophisches Jahrbuch der Görres-Gesell-

schaft 63 (1955), S. 151-165; W. Kluxen, Die Geschichte des Maimonides im
lateinischen Abendland als Beispiel einer christlich-jüdischen Begegnung, in: P.

Wilpert (ed.), Judentum im Mittelalter: Beiträge zum christlich-jüdischen Gespräch,

Berlin 1966 Miscellanea Mediaevalia 4), S. 146-182.
12 G. Hasselhoff, The Reception of Maimonides in the Latin World: The Evidence

of the Latin Translations in the 13th to 15th Century, in: Materia Giudaica: Rivista
dell'associazione italiana per lo studio delgiudaismo 6 (2001), S. 258-280.

13 Diese Auffassung vertreten unter anderen M. Steinschneider, Kaiser Friedrich; J.

Perles, Die in einer Münchener Handschrift; L. Thorndike, Michael Scot, London

et al. 1965, S. 28 sowie sehr profiliert Gad Freudenthal, der in zwei Aufsätzen
die Übertragung des Dux neutrorum in Zusammenhang mit der etwas später
entstandenen lateinischen Übertragung des anonymen Tractatus de duabus lineis stellt;
vgl. G. Freudenthal, Pour le dossier de la traduction Latine médiévale du Guide

4



vorgetragene Vermutung, dass die Übertragung in Südfrankreich vorgenommen
wurde.14 An anderer Stelle habe ich Indizien gesammelt, die darauf

verweisen, dass die Übertragung nach der Talmud-Disputation von Paris von
1240 im Umkreis des Dominikanerordens Saint Jacques, möglicherweise
unter Mitwirkung des christlichen Disputanten Nikolaus Donin sowie des

anderen bedeutenden Konvertiten dieser Zeit, Theobald de Sézanne,15

angefertigt wurde.16

Wenig später übertrug der Dominikanermissionar und religiöse Polemiker

Raimundus Martini ausgewählte Abschnitte sowohl des More nevukhim
als auch aus Mishne tora neu und fugte sie seinen Werken Capistrum Iudeo-

rum („Zaumzeug der Juden") und Pugio fidei („Glaubensdolch") ein.17

Zusammengefasst bedeutet das, um 1245 konnten alle Theologen, die in
Paris studierten, den Maimonides des More nevukhim (mit den Einschränkungen,

die eine leicht gekürzte Übertragung in eine in diesem Falle dritte
Sprache mit sich bringt) kennen. Um 1260 war er dieser Art auch in Spanien
(Madrid), Italien (Bologna, Turin, eventuell Neapel) und in England (Ox-

des égarés, in: Revue des études juives 147 (1988), S. 167-172; G. Freudenthal,
Maimonides' Guide ofthe Perplexed and the Transmission of the Mathematical Tract
'On Two Asymptotic Lines' in the Arabic, Latin and Hebrew Medieval Traditions,
in: Vivarium 26 (1988), S. 113-140, dort S. 120-129 (wiederabgedruckt in: R. S.

Cohen/H. Levine (ed.), Maimonides and the Sciences, Dordrecht et al.. 2000
Boston Studies in the Philosophy of Science 211), S. 35-56, dort S. 39-45.

'4 Neben den oben genannten Aufsätzen sind sein Beitrag „Maimonides and Latin
Scholasticism", in: S. PinÈs/Y. Y. Yovel (ed.), Maimonides and Philosophy: Papers
Presented at the Sixth Jerusalem Philosophical Encounter, May 1985, Dordrecht et al.

1986 Archives internationales d'histoire des idées 114), S. 224 — 232 sowie der
noch unveröffentlichte Vortrag „Maimonide et l'orientation philosophique de ses

lecteurs latins" (1998, soll nach Angaben des Verfassers in einem Sammelband zu
einer Pariser Maimonides-Konferenz, ed. von Tony Levy, erscheinen) zu nennen.

15 Zu diesem vgl. den ausgezeichneten Artikel von G. Dahan, Les traductions latines
de Thibaud de Sézanne, in: G. Dahan (ed.), Le brûlement du Talmud à Paris
1242— 1244, Paris 1999, S. 95-120, der gleichwohl jedoch nicht auf eine Verbindung

von Theobald und der Maimonides-Ubertragung eingeht.
16 Vgl. G. Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses: Studien zum Bild von Moses Maimonides

im lateinischen Westen vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, Würzburg 2004, Kap. 3.2.
H Die Werke Raimunds sind zugänglich in je für sich nicht immer zuverlässigen

Ausgaben in: Raymundi Martini Ordinis Praedicatorum Pugio Fidei Adversus Mauros
etJudoes cum observationibus Josephi de Voisin, et introductione Jo. Benedicti Carpzovi,
Qui simul appendicis loco Hermanni Judoei opusculum de sua conversione [...], Leipzig:

Friedrich Lanckis, 1687; Raimundi Martini Capistrum Iudaeorum I —II / Texto
critico y traducciön Adolfo Roblès Sierra, Würzburg, Altenberge 1990/1993
Corpus Islamo-Christianum. Series Latina 3/1; 5); zu diesem Thema vgl. G.

Hasselhoff, Some Remarks On Raymond Martini's (c. 1215/30 — c. 1284/94) Use

Of Moses Maimonides, in: Trumah 12 (2002), S. 133-148.

5



ford; eventuell Cambridge) zugänglich. Daneben steht eine Wirkung
vermittelst der Werke Raimunds insbesondere im katalanischen Raum. Ab dem
Ende des Jahrhunderts waren zudem die ersten medizinischen Traktate an
der Universität zu Montpellier sowie spätestens ab der Mitte des 14.

Jahrhunderts an den norditalienischen Universitäten (vor allem Padua) zugänglich.

Wie wurden nun diese verschiedenen Übertragungen in der
lateinischsprachigen Welt des Mittelalters aufgenommen?

2. Der Rabbi Moyses der christlichen Scholastik

Grundsätzlich müssen zwei Verwendungsweisen des Juden Maimonides bei

den christlichen Schriftstellern des 13. bis 13. Jahrhunderts unterschieden

werden, die verdeckte Rezeption und die explizite Anführung.
Um die Problematik einer verdeckten Rezeption darzustellen, gebe ich

drei Beispiele. Der spätere Bischof von Paris und die treibende Kraft zumindest

in der Pariser Talmud-Verurteilung von 1248, Wilhelm von Auvergne,18

gilt seit den Arbeiten Jacob Guttmanns als der erste christliche Leser des

Maimonides. Guttmann fand eine Verwendung maimonidischer Gedanken
in den beiden Schriften De legibus („Von den Gesetzen", von ca. 1228) und
De universo („Vom Weltall", ca. zwischen 1231 und 1236), obwohl der

Name Maimonides bei Wilhelm nicht fällt.19 Kluxen dagegen zeigte auf, dass

18 Zu Wilhelm vgl. G. Jüssen, Wilhelm von Auvergne und die Transformation der
scholastischen Philosophie im 13. Jahrhundert, in: J. P. Beckmann (ed.), Philosophie

im Mittelalter: Entwicklungslinien und Paradigmen, Hamburg 1987, S. 141 —

164; L. Smith, William of Auvergne and the Jews, in: D. Wood (ed.), Christianity
andJudaism: Papers Read at the 1991 Summer Meeting and the 1992 Winter Meeting
of the Ecclesiastical History Society, Oxford, Cambridge / Massachusetts 1992
Studies in Church History 29), S. 107-117; wenig selbständig ist dagegen S.D.
Benin, Jews and Christian History: Hugh of St. Victor, Anselm of Havelberg and

William of Auvergne, in: J. Cohen (ed.), From Witness to Witchcraft: Jews and
Judaism in Medieval Christian Thought, Wiesbaden 1996 [1997] Wolfenbiitteler
Mittelalter Studien 11), S. 203-219, dort S. 215ff.

D Die Texte Wilhelms sind zugänglich in Guilielmi Alverni [. .], Opera Omnia. 2

Bände, Paris 1674 (Nachdruck Frankfurt/M 1963), dort Band I, S. 18 — 102 (De
legibus), S. 593-1074 (De universo)-, Guttmanns erste Abhandlung zu dem Thema
wurde veröffentlicht unter dem Titel „Guillaume d'Auvergne et la littérature juive",
in: Revue des études juives 18 (1889), S. 243-255, dort besonders S. 247-251; es

folgten zwei substantiell nur wenig veränderte Ubernahmen dieses Aufsatzes in
seinen Sammeldarstellungen Die Scholastik, S. 13 — 31, dort besonders S. 17—23
und „Der Einfluss der maimonidischen Philosophie auf das christliche Abendland",
in: W. Bacher et al. (ed.), Moses ben Maimon: Sein Leben, seine Werke und sein

Einfluss. Zur Erinnerung an den siebenhundertsten Todestag des Maimonides. Band I,

6



Wilhelm mit hoher Wahrscheinlichkeit nur eine Auswahlübersetzung der das

Religionsgesetz betreffenden Passagen aus More nevukhim 111,29-30.32-49,
die anonym unter dem Titel Liber de parabola („Buch vom Gleichnis")
vorlag, verwendet hatte. Entsprechend könne ein Einfluss in De legibus
vorliegen; in De universo dagegen lasse sich keinerlei Beeinflussung aufzeigen, da

Wilhelm zum Zeitpunkt der Abfassung des Werkes noch nicht auf die

Gesamtübertragung des Dux neutrorum habe zurückgreifen können.20 Ist es für
Wilhelm von daher prinzipiell - und mit der Einschränkung, dass Wilhelm
Rezipient einer seinerseits verdeckten Rezeption ist - möglich, von einer

Maimonides-Rezeption zu sprechen, so ergibt sich hinsichtlich der

Wirkungsgeschichte eine Einschränkung, die ich hier als offene Frage formuliere:
Ist es legitim, für die potentiellen Leser des Wilhelm davon zu sprechen, dass

sie Maimonides rezipieren? Indem nämlich Wilhelm sich maimonidische
Gedanken aneignet, ist zwar der Ursprung dieser geklärt, durch die
Transformation aber in ein anderes System werden sie — zumindest für die

unvoreingenommenen (und unwissenden) Leser Wilhelms - zu dessen eigenen
Gedanken.

Ein zweites Beispiel sei der Kanzler der Sorbonne, Philipp der Kanzler

(Philippus Cancellarius; 1160/85 — 1236). Richard Dales hat in seinen
wertvollen Arbeiten zur scholastischen Diskussion über die Ewigkeit der Welt, zu
der Maimonides eine eigene Interpretation innerhalb der auf Aristoteles

gegründeten Philosophie leistete, indem er die unendliche Bewegung von
einem Schöpfungsakt herleitete, Philipp als den ersten christlichen Denker
bezeichnet, der seine Überlegungen auf denen des Maimonides gründe.21

Wenn der Beweis gelänge, dass Philipp in seiner Summa de bono von ca.

1230 Maimonides (ohne Nennung des Namens) verwendete, wäre das ein
bedeutender Fund, nur hat Massimiliano Barontini die Dalessche Argumen-

Leipzig 1908 (Nachdruck Hildesheim, New York 1971), S. 135-230, dort S.

140-147.
20 W. Kluxen, Literargeschichtliches, S. 44-45. - Auch Kluxens Argumentation

weist Defizite auf, da dieser für den Liber de parabola wie selbstverständlich von
einer eigenständigen Maimonides-Übersetzung ausgeht. Bei dem fraglichen Werk
handelt es sich jedoch seinerseits um einen Teil einer ihrerseits anonym überlieferten

Schrift. Zudem muss an Kluxen zumindest die Frage gestattet sein, wie sich mit
seinem Zeitpunkt-Argument vereinbaren lässt, dass er in seinen jüngeren Beiträgen
von einer immer früheren Übertragung des Dux neutrorum ausgeht (zuletzt in:
Maimonide et l'orientation, S. 1*: 1230).

21 R. C. Dales, Medieval Discussions ofthe Eternity of the World, Leiden et al. 1990
Brill's Studies in Intellectual History 18), S. 30.45.53.57.63.259; R. C. Dales, The

Problem ofthe Rational Soul in the Thirteenth Century, Leiden et al. 1995 Brill's
Studies in Intellectual History 65), S. 20.

7



tation sehr sorgfältig überprüft und ist zu der ernüchternden Schlussfolgerung

gelangt, dass Philipp Maimonides keineswegs anonym verwendet.
Vielmehr lasse die gesamte Darstellung der Problematik bei Philipp lediglich die

Schlussfolgerung zu, dass dieser Maimonides entweder gar nicht gekannt
habe oder aber diesen durchgängig entgegen der ursprünglichen Intention
und gegen den nachprüfbaren Wortlaut verwende.22

Ein drittes Beispiel sei die Lehre von der Prophétie in der Summa theo-

logica („Summe der Theologie") des Thomas von Aquino: Zwar wird in der

wissenschaftlichen Diskussion seit dem frühen 20. Jahrhundert die Prophe-
tielehre des Thomas nicht allein auf der Grundlage der Summa dargestellt,23
sondern auch unter Hinzuziehung der entsprechenden, wohl auf die

Unterrichtstätigkeit zurückführbare Quaestio (Quaestio disputata de verdate [= De

ver.] 12), in der Thomas seine Quellen (darunter Ibn Sina/Avicenna, Ibn
Rushd/Averroes und auch Maimonides) nennt,24 doch kommt unter dem

wirkungsgeschichtlichen Aspekt der theologischen Summe eine besondere

Bedeutung zu, da sie z. B. im Dominikanerorden über Jahrhunderte hinweg
als das Lehrbuch der Theologie angesehen wurde. In seinem Kommentar

zum Prophetietraktat in Summa theologica II —II, q. 171 — 174 wies Hans Urs

von Balthasar schon 1954 daraufhin, dass insbesondere die Quaestiones 171,
173 und 174 bis in einzelne Formulierungen hinein wörtlich mit den ent-

22 M. Barontini, La discussione sull'eternità del mondo alla facoltà teologica di Parigi
nei primi trenta anni del XIII secolo: Aristotelismo e tradizione teologica, in: Do-
cumenti e Studi sulla Tradizione Filosofica Medievale: Rivista délia Società Lnternazio-

naleper lo Studio delMedioevo Latino 5 (Spoleto 1994), S. 43-86, dort S. 76-80.
23 Nach wie vor bedeutsam ist B. Decker, Die Entwicklung der Lehre von der pro¬

phetischen Offenbarung von Wilhelm von Auxerre bis zu Thomas von Aquin [Dissertation

Breslau 1940; Druck von Michael Laßleben, Kallmünz über Regensburg]
(zugleich erschienen als: Breslauer Studien zur historischen Theologie 7, S. 165 —

206. Aus jüngerer Zeit liegt vor die ins Esoterische tendierende Arbeit von M.
Schlosser, Lucema in caliginoso loco: Aspekte des Prophetie-Begriffes in der
scholastischen Theologie, Paderborn et al. 2000 Veröffentlichungen des Grabmann-
Institutes. Neue Folge 43).

24 Lateinisch liegt die Quaestio in mehreren Ausgaben vor, am leichtesten zugänglich
in der älteren „Marietti"-Ausgabe (R. Spiazzi [ed.], Quaestiones disputatae I, Turin,
Rom, 101964, S. 234-267; im folgenden: ed. Marietti) sowie in der kritischen der

„Editio Leonina" (Band XXII [1970-76], S. 365-414; im folgenden: ed. Leonina);

eine deutsche Auswahlübersetzung ist zugänglich in: E. Stein, Des hl. Thomas

von Aquino Untersuchungen über die Wahrheit (Quaestiones disputatae de veritate)
in deutscher Übertragung. Band I, in: L. Gelber (ed.), Edith Steins Werke. Band

III, Louvain, Freiburg 1952, S. 295-332.

8



sprechenden Abschnitten des Dux neutrorum übereinstimmen.25 Der Name
des jüdischen Philosophen wird jedoch nicht genannt; lediglich einmal wird
er als quidam („jemand", „ein gewisser", q. 173 a. 2 co) verdeckt angeführt.
Hinsichtlich Maimonides handelt es sich hierbei um einen der eindeutigsten
Belege einer verdeckten Rezeption.26

Zugleich lässt sich an Thomas von Aquino auch zeigen, welches Bild sich

mit einer namentlichen Anführung des Maimonides verbindet: An über 80
Stellen im Werk des Thomas wird Maimonides namentlich angeführt.27 Da-

25 H.U. von Balthasar, [Kommentar zu:] Thomas von Aquin: Besondere Gnaden¬

gaben und die zwei Wege menschlichen Lebens. II-II 171 — 182, Heidelberg et al.

1954 Deutsche Thomas-Ausgabe 23), S. 253-372, dort besonders S. 278.306.
332.341-342.346-347.353.355-358.363-367, vgl. zu q. 172: S. 310.312-317.
Balthasar war keineswegs der erste, der hierauf aufmerksam machte, aber der Autor
mit der grössten Reichweite; im Literaturverzeichnis erwähnt Balthasar unter
anderen sowohl die Arbeit von B. Decker, Entwicklung, als auch die Arbeiten Jacob
Guttmanns (vgl. ebenda S. 275-276).
Hilfreich ist auch die noch ältere Abhandlung von A. Merx, Die Prophétie des Joel
und ihre Ausleger von den ältesten Zeiten bis zu den Reformatoren: Eine exegetischkritische

und hermeneutisch-dogmengeschichtliche Studie, Halle a. S. 1879, S. 354 —

367, der schon feststellte: „Wir haben hiermit nicht nur allgemeine Gedankenähnlichkeit

zwischen Thomas und Maimonides in der Lehre von der Prophétie,
sondern directe Entlehnungen nachgewiesen, die der erstere nicht immer glücklich in
das Geäder seines Systems hineingearbeitet hat" (S. 364); und weiter unten: „Die
ganze Theorie des Prophetismus bei Thomas erweist sich so als auf Maimonides

begründet, in den Einzelnheiten [r/ir!] wie dem Grundgedanken der Parallelisierung
der Prophétie mit der gewönlichen menschlichen Erkenntniss, Thomas hat die
fundamentalen Abschnitte des More über die Prophétie vollständig in seine Summa

hineingearbeitet und nur da geändert, wo er dies mit Rücksicht auf das kirchliche
Dogma absolut thun musste, wie in der Lehre vom heiligen Geiste" (S. 367), um
letztendlich zu schliessen: ,Wir haben vor Augen die verdeckte Ausnutzung und
schmähliche Misshandlung einer Leistung, deren Tragweite so bedeutend war, dass

auch ihre Gegner sich ihrem Einflüsse nicht zu entziehen vermochten" (S. 367).
26 Ein derartiges Vorgehen lässt sich für Thomas mehrfach nachweisen, z. B. in seinem

Gesetzestraktat (Summa theologica 1 — 11,99 — 105), vgl. dazu noch O.H. Pesch,
[Kommentar zu:] Thomas von Aquin: Das Gesetz. I — II 90-105, Heidelberg et al.

1977 Deutsche Thomas-Ausgabe 13), S. 694-695.697 und öfter; oder in seinen

Gottesbeweisen, vgl. dazu G. Hasselhoff, Anmerkungen zur Rezeption des

Maimonides in den Schriften des Thomas von Aquino, in: W. Kinzig/C. Kück (ed.),
Zwischen Konfrontation und Faszination: Ansätze zu einer neuen Beschreibung
jüdisch-christlicher Beziehungen, Stuttgart 2002 Judentum und Christentum 11), S.

55-73, dort S. 61-63.
27 Eine Übersicht geben C. [M. J.] Vansteenkiste, Autori Arabi e Giudei nell'opera

di San Tommaso, in: Angelicum 37 (1960), S. 336-401; R. Imbach, Alcune pre-
cisazioni sulla presenza di Maimonide in Tommaso d'Aquino, in: Istituto San

Tommaso: Studi, Roma 1995, S. 48-64.

9



mit ist Maimonides, unter quantitativem Aspekt betrachtet, eine der

wichtigsten namentlich genannten Autoritäten. Exemplarisch sei hier eine

Verwendung aus der schon genannten Quaestio zur Prophétie angeführt, in der

Maimonides fünfmal genannt wird.
In der zwölften Quaestio über die Wahrheit, die der Prophétie gewidmet

ist, nähert sich Thomas seinem Thema in vierzehn Schritten (bzw. Artikeln
„a."). Thomas geht dabei, dem Muster einer scholastischen Quaestio

folgend, so vor, dass zunächst eine These zur gestellten Frage (im Sinne einer

Bejahung oder einer Verneinung) aufgestellt wird. Es folgt eine Reihe von
Argumenten für diese These („ag." 1-x) sowie einiger weniger Argumente
dagegen („s. c." 1-y). Die folgende Antwort, die in ihrer Tendenz zur Antithese

zu der eingangs aufgestellten These neigt, wägt prinzipielle Argumente
für die Beantwortung der Frage ab und antwortet entsprechend mehrschichtig

(„co."). Es folgt ein detailliertes Eingehen auf die Eingangsargumente
bzw. Eingangsgegenargumente im Geiste der gegebenen Antwort („ad" 1-x

bzw. „ad s. c." 1-y). Hinsichtlich der Prophétie muss zunächst allgemein die

Frage geklärt werden, ob diese eine bewusste Handlung {actus) oder eine

Anlage (habitus) ist (a. 1). Dabei ist, vereinfacht gesagt, festzuhalten, dass es

zwar der Anlage {habilitas vel dispositio) zur Prophetie-Empfängnis bedarf,
die Offenbarung selbst jedoch ein nicht zu disponierendes äusseres Geschehen

bleibt. In einem zweiten Schritt ist zu fragen, ob die Prophétie sich auch

auf die wissbaren Schlussfolgerungen bezieht {de conclusionibus scibilibus, a.

2). Das kann sie, muss sie aber nicht: Da sich Prophétie auf Dinge bezieht,
die der Erkenntnis fernliegen {cognitio eorum que sunt procul), könne sie sich

durchaus auch auf Gegenstände der Wissenschaft wie schwierige Problemfelder

wie die Trinitätslehre beziehen. Insofern ist Prophétie etwas Natürliches

(a. 3) und die „natürliche Prophétie" angesiedelt zwischen Traum und

göttlicher Prophétie, so dass der Traum sehr wohl als ein Teil bzw. Spezialfall

{pars vel casus) der natürlichen Prophétie bezeichnet werden könne. Eng
damit zusammenhängend ist die Frage, ob eine natürliche Anlage für die

Gabe der Prophétie erforderlich sei (a. 4). Die dialektische Antwort von
Thomas differenziert dahingehend, dass einerseits nach 1 Kor 14,32 der

Prophet derjenige ist, der über die prophetische Gabe verfügt (oder eben

auch nicht), andererseits es jedoch so ist, dass für natürliche Prophétie die

natürliche Konstitution Vorbedingung sei, nicht jedoch für die von Gott
verliehene Gabe der Prophétie. Daraus ergibt sich, ob für Prophétie eine

anthropologische Grundvoraussetzung nach der Güte menschlicher Sitten

erforderlich sei (a. 5). Da für Thomas sittliches Gutsein in der Liebe als dem

Band zwischen Gott und Mensch begründet, Prophétie jedoch eine Gabe des

Verstandes ist, gibt es allenfalls Verfehlungen und Sünden, die wie auch die

10



Liebe so die Gabe der Prophétie stören und verhindern können, z. B. die

Bindung an Begierden und Allzuweltliches. Sind so die Voraussetzungen für
die Prophétie geklärt, ist weiter nach dem Gegenstand der Prophétie zu
fragen, nämlich ob die Propheten im Spiegel der Ewigkeit {in speculo eter-

nitatis) sehen (a. 6). Dem kann Thomas zustimmen unter der Bedingung,
dass nicht vorausgesetzt wird, dass sie nicht den ewigen Spiegel selbst, d. h.

Gott sehen, sondern allein das von dem Ewigen Geschaffene. Da Prophétie
vermittelst des prophetischen Lichts {lumen propheticum) geschieht, ist weiter

zu fragen, ob die prophetische Offenbarung eine neue Vorprägung (species)

im Geist des Propheten zur Folge hat oder lediglich ein geistiges Licht
{lumen intellectuelle, a. 7). Da Prophétie eine übernatürliche Erkenntnis ist, gilt
es zu differenzieren, ob es sich um den Empfang der Erkenntnisgegenstände
oder aber um deren Deutung handelt. Die Gegenstände der Prophétie
erfordern das Einprägen einer neuen species, die Deutung dagegen bedarf des

prophetischen Lichts. Nun stellt sich jedoch die Frage, inwiefern es eines

Engels bedarf, um diese prophetische Erfahrung zu vermitteln (a. 8).28 Da
die Differenz zwischen Gott und Mensch zu gross sei, bedarf es nach Thomas

der Engel als Vermittlerinstanz. Dennoch bleibe es trotz englischer

Vermittlung eine göttliche Offenbarung. Thomas fragt nun weiter, ob ein

Prophet zum Prophezeien geistig entrückt werde (a. 9), und beantwortet die

Frage mit einem entschiedenen Sowohl-als-auch. Theologisch gewichtiger ist
das nachfolgend behandelte Problem (a. 10), nämlich die Frage nach einer

möglichen Klassifikation der Prophétie in prädestinatorisch, vorherwissend
und drohend {prophetia predestinationis, prescientie et comminationis). Die
thomasische Antwort differenziert hierbei in die prinzipielle Möglichkeit der

göttlichen Prädestination, die dem Menschen jedoch uneinsichtig bleiben

muss, das Vorherwissen, das dem freien Willen des Menschen unterliegt,
sowie einer prophetischen Drohung, die sich aus der Kenntnis der Ursachen

herleitet. Entsprechend handelt es sich bei der dritten Form nicht um
Prophétie im eigentlichen Sinne des Wortes, wenn sie sich auf die Ursachen

beispielsweise einer prophetischen Androhung bezieht. Sehr wohl jedoch
handelt es sich um eine vollgültige prophetische Kategorie im Blick auf den

Ausgang (vgl. ad 8). Eng mit der Frage nach der Klassifikation von Prophétie
verbunden ist die Frage nach ihrer unwandelbaren Wahrheit (a. 11). Dabei

gilt, dass die prophezeiten Ereignisse wandelbar, die prophetische Erkenntnis

dagegen unwandelbar ist, ebenso wie das göttliche Vorherwissen {prescientid),

28 Hierbei ist daran zu erinnern, dass die Engellehre der Hochscholastik Engel nicht
allein literal als Person des wie auch immer gearteten göttlichen Hofstaats verstand,
sondern zugleich im Sinne der aristotelischen Intelligenzienlehre deutete.

11



von dem es sich herleitet wie die Kopie von der Vorlage (ut exemplatum ab

exemplari). Dieses Wissen vorausgesetzt, lässt sich nun weiter fragen, ob eine

geistige prophetische Schau (visio intellectuals) höher zu bewerten sei als eine

geistige Schau in Verbindung mit vorstellungskraftbegabter (imaginaria, a.

12). Die Behandlung dieser Frage ist eine Spitzenleistung thomasischer
Dialektik: So ist eine rein geistige Schau, die sich allein auf ein prophetisches
Urteil (ohne übernatürliches Empfangen) stützt, von niedererem Wert als

eine vorstellungskraftbegabte prophetische Vision. Ist dagegen prophetisches
Urteil verbunden mit übernatürlichem Empfang, ist diese Form rein geistiger

Prophétie die überlegene.29 Folglich stellt sich die Frage, ob es verschiedene

Grade der Prophétie gibt (a. 13). Thomas listet vier Grade der

Prophétie, von der einfachen Vision bis zur Schau Gottes selbst (nach Jes 6) auf.
Schliesslich fragt Thomas, ob Moses ein Vorrang unter den Propheten
zukommt (a. 14). Der kommt ihm zu, weil er alle im vorangehenden Artikel
13 gesammelten Grade der Prophétie in sich vereinigt.

Verschafft schon der blosse Überblick über die in der zwölften „Quaestio

von der Wahrheit" den Eindruck, dass hier eine Beziehung zwischen der
thomasischen Lehre und auch der maimonidischen in mehreren Fällen, so

hinsichtlich der anthropologischen Bedingungen, der Stellung des Moses

usw., besteht,30 so ist zu fragen, ob Thomas seine Quellen auch entsprechend
nennt. Wie schon gesagt, wird der „Rabbi Moyses" von Thomas fünfmal als

Autorität genannt. Auf welche Weise nun wird Maimonides angeführt?
Hier ist mit einer gewissen Ernüchterung zu konstatieren, dass sich die

fünfNennungen eher ungleich auf drei Artikel der Quaestio verteilen: Je zwei

der Nennungen sind aufeinander bezogen. Im zweiten und im zwölften
Artikel findet sich der Name jeweils in einem Argument und in der korre-

29 Vgl. Thomas de Aquino, De ver. 12 a. 12 co: Sic igiturpatet quod visio intellectuals

pura, que habet iudicium tantum sine aliqua acceptione supernaturali, est inferior ea

que habet iudicium et acceptionem imaginariam. Ilia vero intellectuals visio que habet

iudicium et acceptionem supernaturalem, est ea nobilior que cum iudicio habet
acceptionem imaginariam. Et quantum ad hoc concedendum est, quod prophetia que habet
visionem intellectualem tantum, est dignior ea que habet imaginariam adiunctam (ed.

Marietti, p. 262b).
3° Vgl. die Überblicke bei J. Guttmann, Verhältniss, S. 76-79; B. Decker, Entwick¬

lung, S. 204-205; besonders wichtig ist ausserdem J. Strulovici, Der Einfluß
Moses Maimonides' in der Schrift „De veritate" des Thomas von Aquin, Würzburg,
Kallmünz 1936 [Dissertation],
Avital Wohlmans Versuch, diese Übereinstimmungen mit philosophischer
Kongenialität zu erklären, greifen meines Erachtens zu kurz, da ausweislich der namentlichen

Nennungen Thomas Maimonides ja kannte (vgl. A. Wöhlman, Thomas

d'Aquin et Maïmonide, S. 267-317.385-395 (recht allgemein zum Verständnis

von Prophétie bei beiden Autoren).

12



spondierenden Antwort auf das Argument, und nur im fünften Artikel
kommt Maimonides im Antwortkorpus zu Wort.

Im zweiten Artikel ist dabei das letzte Argument zur Frage des Verhältnisses

der Prophétie zu wissbaren Schlussfolgerungen von Maimonides
abgeleitet. Thomas führt hierzu an: Es gelte, dass sich das, was durch Prophétie

gewusst werde, nicht auf dieselbe Art dem Geist des Propheten und dem

eines anderen erschliesse. In allem jedoch, was durch Beweis gewusst werde,
seien das Urteil des Propheten und das eines jeden beliebigen anderen, der
dieses weiss, dasselbe, und keiner der beiden werde bevorzugt, wie Rabbi

Moyses sage. Also gelte für das, was durch Beweis gewusst werde, dass es

keine Prophétie sei.31 Diese Beweisführung hat durchaus einen Anhalt in
einer vergleichbaren Argumentation von Maimonides, die dieser im More
nevukhim (11,33, in der lateinischen Fassung Dux neutrorum 11,34) anstellt.32

Im Anschluss an die Hauptantwort, die Thomas auf die Frage des Artikels

gibt, geht dieser auf jedes einzelne Argument ein. Entsprechend wird auch
das von Maimonides abgeleitete Argument unter Nennung seines Urhebers

erneut aufgegriffen. Thomas erklärt, dass Maimonides nicht meine, dass aus
den Dingen, die durch Beweis gewusst werden, keine Offenbarung des

Propheten entstehen könne, sondern dass aus dem, was durch Beweis gewusst
werde, nicht hervorgehe, ob man eine Prophétie habe oder nicht.33 Im Sinne
des thomasischen Argumentationsgangs ist diese Antwort durchaus als eine

positive Aufnahme des Maimonides zu betrachten. Allerdings darf auch

nicht verdrängt werden, dass der jüdische Philosoph hier lediglich innerhalb
der einleitenden Argumente und der darauf bezogenen abschliessenden

Widerlegungsreihe, nicht jedoch in der Hauptantwort namentlich angeführt
wird.

31 Vgl. Thomas von Aquino, De ver. 12 a. 2 ag 6: Praeterea, ad ea quae per prophe-
tiam sciuntur, non eodem modo se habet mens prophetae et cuiuscumque alterius; sed

„in omnibus quae sciuntur per demonstrationem, idem est iudicium prophetae et

cuiuscumque alterius scientis illud, et neuter alteripraefertur", ut dicit Rabbi Moyses; ergo de

his quae per demonstrationem sciuntur non est prophetia (ed. Leonina 22, p. 371,44-
51; vgl. ed. Marietti, p. 238a).

32 Vgl. Dux neutrorum 11,34 (ed. Giustiniani, f. 62v): In omnibus autem que sciuntur

per demonstrationem, idem est iudicium prophète, et cuiuscunque alterius scientis illud:
et neuter prefertur alteri. Ille vero due principalitates non fiierunt scite solummodo ex

parte prophétie: quia dictum est in lege: Tu fuisti ostensus, vt sciatur quod Dominus ipse

est Deus [Dtn 4,33].
33 Vgl. Thomas von Aquino, De ver. 12 a. 2 ra 6: Ad sextum dicendum quod Rabbi

Moyses non intelligit quin de his quae per demonstrationem sciuntur possitfieri revelatio

prophetae, sed quia ex quo per demonstrationem sciuntur non differt an de his habeatur

prophetia vel non (ed. Leonina 22/2.1, p. 372,177-181; vgl. ed. Marietti, p. 239a).

13



Vergleichbares gilt auch für die Anführung innerhalb des zwölften Artikels

zu den Graden der Prophétie. Als sechstes von zwölf Argumenten wird
nach Dux neutrorum 11,37 More nevukhim 11,36) die maimonidische

Meinung zusammengefasst, dass Prophétie im Verstand beginne und im Traum

imaginatio) vollendet werde. Folglich sei eine Prophétie, die eine geträumte
Vision habe, vollendeter als die, die nur eine intellektuale Vision habe.34 In
seiner Antwort auf dieses Argument weist Thomas diese Meinung des Rabbis
als nicht haltbar zurück. Dieser behaupte nämlich,35 dass die Prophétie
Davids geringer einzuschätzen sei als die des Jesaja oder des Jeremia. Dagegen
stellt Thomas, dass das Gegenteil von den Heiligen gesagt werde. Dennoch

gibt er Maimonides dahingehend Recht, dass ein derartiges Urteil nicht
vollständig sei, wenn nicht auch die Prämissen für das, was bewertet werde,
beachtet würden.36

Die insgesamt fünfte Nennung des Maimonides innerhalb der Quaestio

zur Prophétie schliesslich findet sich an vergleichsweise exponierter Stelle im
fünften Artikel: Hier wird im Antwortkorpus auf eine zentrale maimonidische

Lehre hinsichtlich der ethischen Vorverfasstheit des Propheten verwiesen:

Maimonides sage, ein Zeichen dafür, dass jemand ein falscher Prophet
ist, sei, wenn er sich mit den Vergnügungen und Sorgen der Welt aufhalte.
Diese Nennung des Maimonides wird verknüpft mit einem Bezug auf eine

Warnung Jesu aus der Bergpredigt, sich vor falschen Propheten zu hüten.37

34 Vgl. Thomas von Aquino, De ver. 12 a. 12 ag 6: Praeterea, prophetia, ut dicit Rabbi
Moyses, inchoatur in intellectu et perficitur in imaginatione; ergo prophetia quae habet
visionem imaginariam est perfectior quam quae habet intellectualem tantum (ed.
Leonina 22/2.1, p. 405,49-53; vgl. ed. Marietti, p. 261a); bei Maimonides More
nevukhim IDux neutrorum 11,37 (ed. Giustiniani, f. 63v—64r). Bereits J. Gutt-
mann, Verhältniss, S. 78 stellte fest, dass Thomas die Lehre des Maimonides „Etwas

ungenau so formulirt".
33 Die angeführte Meinung des Maimonides findet sich nicht, wie aus dem Argument

zu erwarten wäre, in Dux neutrorum 11,37 sondern 11,45 (ed. Giustiniani, f. 68r-
69v, dort: 68r).

36 Vgl. Thomas von Aquino, De ver. 12 a. 12 ra 6: Ad sextum dicendum quod in hoc

Rabbi Moysi opinio non sustinetur: ipse enim ponit quodprophetia Davidfuit inferior
prophetia Isaiae vel Ieremiae cuius contrarium dicitur a Sanctis; habet tarnen veritatem

quantum ad aliquid eius dictum, quia scilicet iudicium non perficitur nisi propositis his
de quibus est iudicandum (ed. Leonina 22/2.1, p. 408,320-334; vgl. ed. Marietti,
p. 263a).
Bereits in Buch IV des Sentenzenkommentars (ca. 1254) hatte Thomas Maimonides

- ebenfalls stark verkürzt - zur Stufung der Prophétie angeführt (d. 49 q. 2 a.

7 ra 2); vgl. dazu G. Hasselhoff, Dicit Rabbi Moyses, Kap. 3.2.
37 Vgl. Thomas von Aquino, De ver. 12 a. 5 co: Et ideo dicit Rabbi Moyses qitod hoc

est signum quod aliquis sit falsus propheta quando voluptatibus et sollicitudinibus sae-

14



Vor dem Hintergrund der schon genannten verdeckten Rezeption in der

Summa theologica bekommt die fünffache Anftihrung des „Rabbi Moyses"
im Rahmen der Quaestio zur Prophétie eine besondere Note: Maimonides
wird auch hier keineswegs als der (teilweise) Urheber der thomasischen

Ausführungen genannt. Seine Bedeutung wird vielmehr darauf reduziert, als

einer der Aristoteliker Aussagen gemacht zu haben, die beispielsweise denen

Avicennas vergleichbar sind. Eine Nennung im Korpus eines Artikels ist

sogar nur deswegen möglich, weil sie mit einer Jesus zugeschriebenen Aussage

verknüpft werden kann.

Von graduell anderer Art ist die Maimonides-Verwendung im Werk des

eine Generation jüngeren Heinrich Bate (bzw. Henricus Batenus) von Me-
chelen (24. März 1246 — nach 1310).38 Heinrich, der neben anderem

Magister Artium (entspricht einem heutigen Professor) an der Pariser Sorbonne,

Musiker, Dichter und Astronom war, hat ein mehrbändiges Werk hinterlassen,

das bis heute leider nur bruchstückhaft edierte Speculum divinorum et

quorundam naturalium (Spiegel der göttlichen und gewissermassen natürlichen

Dinge).39 Bei diesem vor 1305 entstandenen Werk handelt es sich um eine

grossangelegte Enzyklopädie in insgesamt 23 Büchern. Innerhalb der edierten

Teile lässt sich eine eigentümliche direkte Maimonides-Rezeption nach-

culi detinetur; et hoc consonat ei quod habetur Matth. VII, 15 (ed. Leonina 22/2.1, p.
384,105 -109; vgl. ed. Marietti, p. 246b); eine vergleichbare Aussage findet sich bei

Maimonides, Dux neutrorum 11,41 (ed. Giustiniani, f. 66r-v).
3® Eine erste, verlässliche Orientierung über Leben und Werk bieten L. Hödl/J.D.

North, ,,H[einrich] Bate v[on] Mechelen", in; R.-H. Bautier/R. Auty/N.
Angermann (ed.), Lexikon des Mittelalters. Band IV, Stuttgart, Weimar 1989, Sp.

2088 — 2089. Ausführlicher ist die Einleitung in die kritische Ausgabe, deren ersten
Band 1960 Émile van de Vyver vorlegte, vgl. Henricus Bate: Speculum Divinorum et

Quorundam Naturalium: Édition critique. Band I: Introduction; Littera dedicatoria -
Tabula capitulorum — prooemium — pars /, Louvain, Paris 1960 Philosophes
médiévaux 4), S. xiii-cix. Aus der wenigen weiteren Literatur zu Henricus Batenus

ist zu nennen G. Guldentops, Albert's Influence on Bate's Metaphysics and Noet-
ics, in: W. Senner (ed.), Albertus Magnus, S. 195-206.

39 Das in der vorangehenden Anmerkung genannte Projekt van de Vyvers, der selbst

die Bücher I - III edierte, wird seit den 1990er Jahren unter der Leitung von Carlos
Steel fortgeführt. Eine Vorgängerausgabe ist die 1931 erschienene, nur die ersten
beiden Teile umfassende Edition G. Wallerands in der Reihe „Les Philosophes
Belges", Band 11. Bislang liegen in kritischer Edition vor die Bücher I-VII, XI-
XII, XX-XXIII.
Frau Dr. Maaike van der Lugt (Paris) machte mich darauf aufmerksam, dass Heinrich

nur eine sehr eingeschränkte Rezeption ab dem 15. Jahrhundert erfuhr; zu
seinen Lesern zählte in jedem Fall Nikolaus von Kues (vgl. z. B. die von van de

Vyver edierten Exzerpte von der Hand des Nikolaus, in: É. van de Vyver (ed.),
Henricus Bate, p. 215-227).

15



weisen. Zunächst fällt schon rein äusserlich auf, dass Maimonides in der sehr
ausführlichen Tabula Capitulorum zweimal in einer Kapitelüberschrift
genannt wird. In der pars secunda als 39. Kap.: „Sätze des Rabbi Moyses
betreffs des Vorangehenden" (Sententia Rabbi Moysi circa praemissa)40 sowie

im 19. Buch als 31. Kap. „Von der Unterscheidung der geistigen Substanzen

nach Rabbi Moyses" (De distinctione spiritualium substantiarum secundum

Rabbi Moysen Aegyptium).4I Unterziehen wir die einzelnen Bücher einer
näheren Untersuchung, so lässt sich weiter festhalten, dass Batenus so verfährt,
dass er zu Problempassagen längere Abschnitte auch von Maimonides zitiert,
jedoch nicht diskutiert. Es handelt sich dabei prinzipiell um Inhaltsbereiche,
die bereits bei seinen literarischen Vorgängern, allen voran Albertus Magnus
und Thomas von Aquino, vorgegeben sind. Zugleich ist jedoch auch
festzuhalten, dass die Autorität „Rabbi Moyses" nachweislich aufgrund von
eigener Lektüre und eng an die zitierte Vorlage gehalten angeführt wird.

Nennungen und ausführlichere Zitate erfolgen zur Erklärung von Materie mit
einem Zitat aus Dux neutrorum 11,20 (Speculum IV,41),42 zur Form (Speculum

VI, 15 mit einem deutlich kenntlich gemachten Zitat aus Dux neutrorum
II,41),43 einer Erläuterung der Welt nach dem mittelalterlich gängigen Modell,

nach dem sich Mikrokosmos und Makrokosmos entsprechen (Speculum

40 Heinrich Batenus, Speculum, p. 12 (Z. 55).
41 Heinrich Batenus, Speculum, p. 39 (Z. 29-30). - Buch XIX ist noch nicht

ediert.
42 Heinrich Batenus, Speculum IV,41 (Parts 4-5: On the Nature of Matter. On the

Intellect as Form of Man, ed. C. Steel, Leuven 1993 Ancient and Medieval
Philosophy 1/9), p. 108,50-58: „Unde Rabbi Moyses in libro Ducis Neutrorum:
materia, inquit, ilia communis primo recipit quatuor formas quarum quamlibet co-

mitantur duae qualitates per quas fiunt elementa omnibus quae componuntur ex eis;

quoniam primo mutantur per motum caeli, deinde sunt mixta et invenitur diversitas in
mixtione quae componitur ex eis secundum diversas proportiones calidi et frigidi bumidi
et sicci, et fiunt ex eis composita diversa sectmdum diversas temperantias apta recipere

formas diversas. In ipsis vero formis similiter fiunt compositiones aptae recipere alias

formas, et sic semper proceditur." - Die Vorlage findet sich im Dux neutrorum 11,20

(ed. Giustiniani), f. 51 r, Z. 25-31.
43 Heinrich Batenus, Speculum VI,15 (Parts 6-7: On the Unity of Intellect. On the

Platonic Doctrine of the Ideas, ed. C. Steel/E. van de Vyver, Leuven 1994
Ancient Medieval Philosophy I/10), p. 62,121-140: „Hinc ergo Rabbi Moyses in
Libro Ducis Neutrorum, capitulo 40° 2ae partis: Natura, inquit, homines trahitur
[. .] sicut si essent duarum specierum. Haec itaque Rabbi Moyses."
Die Vorlage findet sich im Dux neutrorum 11,41 (ed. Giustiniani), f. 66r, Z. 10-21
(die andere Kapitelnennung lässt sich hier und in allen weiteren Fällen möglicherweise

auf eine andere Zählung in der Heinrich vorliegenden Handschrift
zurückführen).

16



VTI,20),44 zur Verbindung von Gott und Sein, wie Maimonides es in den

Leitsätzen zum zweiten Teil des Dux neutrorum sowie dem 68. Kap. des

ersten Teiles ausführt, und der maimonidischen Begründung, dass Gott der

Schöpfer ist (Speculum XI,2),45 zur Frage nach der Ewigkeit der Bewegung
(<Speculum XX,9)46 sowie zum Verhältnis von Zufall (accidens) und Vorhersehung

(cura bzw. prouidentia, Speculum XXIII,23), wobei die letztere Lehre

abgelehnt wird.47

44 Heinrich Batenus, Speculum VII,20 (ed. C. Steel/E. van de Vyver), p. 173 —

174,81-90: „Similiter et Rabbi Moyses in libro Ducis Neutrorum: Sicut etiam vita,
inquit, cuiuslibet animalis non est nisi motus cordis, [. .] Contrarium enim huius
totaliter est in caelo." — Die Vorlage findet sich im Dux neutrorum 1,71 (ed. Giusti-
niani), f. 31r, Z. 8-4 von unten; 32r, Z. 21-20 von unten.
Vgl. auch Speculum XXII,5 (Parts 20-23: On the Heavens, The Divine Movers,
and the First Intellect, ed. C. Steel/G. Guldentops, Leuven 1996 Ancient and
Medieval Philosophy 1/23), p. 280,44-48: „Secundum hunc itaque modum ne-
cessarium est primam lationem sive sphaeram simpliciter et praecise primam huius-
modi proportionaliter inquam cordi se habentem in caelestibus, prout etiam secundum

Rabbi Moysen tactum est prius, homiomeram esse quodammodo sive partium
similium ac simplicium" (mit einem Anhalt in Dux neutrorum 1,71, f. 31 r.).

45 Heinrich Batenus, Speculum XI,2 (Parts 11-12: On Platonic Philosophy, ed. H.
Boese, Leuven 1990 Ancient and Medieval Philosophy 1/12), p. 8 — 9,103 —

107.120 —140: „Similiter et Rabbi Moyses in libro Ducis neutrorum: Omne ens,

inquit, quod habet causam eius esse, est possibile, cum intelligimus eius substantiam,

quia si causae ipsius fiterint, (et ipsum erit; et si non fiterint) vel deficerint vel mutata
fuerit ipsarum comparatio, quae fiacit ipsum esse, illud non erit. Et hoc est quod ait
Commentator [. .] Unde Rabbi Moyses in libro Ducis Neutrorum 69° capitulo
primae partis intendens explanare, quomodo creator est factor seu efficiens et for-
malis ac finalis causa mundi, sic ait: In formis naturalibus [. .] est omne quod est,

quia ipse est essentia omnis formae, quae est in mundo." - Die Vorlage findet sich

im Dux neutrorum 11,1 prop. XIX (ed. Giustiniani, f. 39v, Z. 5-8); 1,68 (f. 27v, Z.
8 von unten - f. 28r, Z. 4).

46 Heinrich Batenus, Speculum XX,9 (ed. C. Steel/G. Guldentops) S. 46-
47,180-188: „Hinc enim Rabbi Moyses in libro Ducis Neutrorum sentire videtur
quod rationes Philosophi praemissae necnon et aliae consimiles in hoc propositio
simpliciter demonstrativae non sunt, declarans etiam hoc idem ex quadam exemplari
ratione, praesertim cum ex eis dumtaxat quae nobis nota sunt ac naturaliter
producta, solum intendat Philosophus probationes suas et sententiam vim habere. Hoc
tarnen bene verum est quod secundum humanae comprehensionis possibilitatem
valde probabiliter procedit Philosophus ac visus est rationabiliter opinari." - Die
Vorlage findet sich im Dux neutrorum 11,16 (ed. Giustiniani), f. 48r-v.

47 Heinrich Batenus, Speculum XXIII,23 (ed. C. Steel/G. Guldentops), S.

502-503,94-125: „Postquam igitur opinandum est hoc ita se habere, principia
quidem observando philosophiae Aristoteles non penitus acquiescendum est ei

quod ait Rabbi Moyses in libro Ducis neutrorum opinionem esse Philosophi quod
sunt res aliquae derelictae secundum quod accidit eis, et non sunt in regimine rectoris

17



Eine Nennung sticht jedoch aufgrund einer Besonderheit heraus: Im
bereits genannten Kapitel Speculum 11,39, das schon wegen der Nennung des

Maimonides in der Kapitelüberschrift auffällt, wird eine lange Passage aus
der lateinischen Fassung Dux neutrorum 1,68 fast wörtlich übernommen. In
der Druckausgabe Émile van de Vyvers handelt es sich um insgesamt mehr
als 60 Zeilen Textzitat.48 Die wenigen Abweichungen zum Text der lateinischen

Druckausgabe von 1520 sind nicht ungewöhnlich und deuten lediglich

darauf hin, dass Heinrich eine andere Rezension des maimonidischen
Textes vorliegen hatte. Ein entscheidender Unterschied findet sich jedoch an
zentraler Stelle. Heinrich schreibt (150 Z. 44): „ut iste intellectus Petri est

intellectus in potentiawährend es bei Maimonides heisst: „sicut si diceres,

iste intellectus Isaac est in potentia".49 Es hat den Anschein, dass — sollte hier
nicht die Veränderung bereits Element der Vorlage Heinrichs sein - der
Verfasser des Speculum aus dem in christlicher Wahrnehmung der Zeit
immer als zu Israel gehörigen Erzvater Isaak die eindeutig christlich belegte

Figur des Petrus gemacht wird. Mir scheint es aber dennoch nicht so zu sein,
dass die Namensänderung einen Hinweis auf einen eventuellen Antijudais-
mus Heinrichs gibt. Immerhin spielt das „Jude-Sein" des Rabbi Moyses -
anders als z. B. fur die weiter oben dargestellten Thomas von Aquino oder in
noch stärkerem Masse Wilhelm von Auvergne — keine Rolle dergestalt, dass

jener namentlich gar nicht oder nur mit dem ausdrücklichen Hinweis, dass

er Jude sei, angeführt würde.
Nehmen wir das hier Skizzierte zur Grundlage, so lässt sich vorläufig

festhalten, dass Maimonides für Heinrich eine der zitablen und ernstzuneh-

nec in ordine ordinatoris, Alexandra dicente similiter ut ait ipse quod opinio Aris-
totelis est quia cura Dei pervenit usque ad caelum lunae, non descendendo scilicet
inferius. Verum ipse Rabbi Moyses dicit Aristotelem opinari [. .] Et ego credo,

inquit, quod cura specialis est in hoc mundo inferiori qui est sub orbe lunae, et est

coniuncta in singularibus speciei hominum tantummodo. [. .] Ex hoc itaque posteriori

sermone Rabbi Moyses praecedens interimitur." - Die Vorlage findet sich im
Dux neutrorum 111,18 (ed. Giustiniani f. 80r, Z. 13-12.10-9 von unten, f. 80v, Z.
6-9, f. 81r, Z. 11-10 von unten, f. 81v, Z. 23-24.27); 111,20 (f. 83r, Z. 23-
24.25-26.27-28.29-32.34-35); 111,21 (f. 83v, Z. 10-9.3 von unten, f. 84r, Z.
20-21).

48 Heinrich Batenus, Speculum 11,39 (Partes II - III, ed. É. van de Vyver, Louvain,
Paris 1967 Philosophes médiévaux 10), p. 149-151,11-75: „Denique, Rabbi

Moyses, in libra Ducis Neutrorum, capitulo 68 primae partis: Scias, inquit, quod
homo antequam rem intelligat est intelligens in potentia; [. .] Et haec quidem Rabbi

Moyses. Verum, inter haec ipsa continentur quaedam exquisite magis perscrutanda
seu discutienda posterius. Sequitur Tertia Pars." Vgl. Dux neutrorum 11,67 (ed.

Giustiniani), f. 27r, Z. 15 - Ende der Seite.
49 Dux neutrorum (ed. Giustiniani), f. 27r, Z. 34.

18



menden theologisch-philosophischen Autoritäten ist. Das ist auch deswegen

bemerkenswert, weil für die Zeit seit dem Tod sowohl des Aquinaten (1274)
bzw. seines Lehrers Albertus Magnus (1280) generell ein Rückgang der

Bezugnahmen auf den jüdischen „Rabbi Moyses" festzustellen ist.50 Es hat

jedoch zugleich den Anschein, dass um 1300 durch in Paris wirkende Theologen

ein erneuter Rückgriff auf den Dux neutrorum zu verzeichnen ist.

Neben Henricus Batenus gehören - als die bekannteren Autoren - Thomas

von Irland und Meister Eckhart zu den Autoren, die sich erneut Maimonides
zuwenden.51

Die angeführten Beispiele mögen genügen, um einige prinzipielle
Verwendungsweisen maimonidischer Texte im lateinischen Mittelalter zu
verdeutlichen.

3. Zusammenfassung und Ausblick

Als Ergebnis unserer hier in exemplarischen Ausschnitten vorgelegten
Untersuchung lässt sich das Folgende festhalten:52 Die spätestens ab 1243

vorliegenden lateinischen Übertragungen des philosophischen Werks des

Maimonides führten zu einer doppelten Rezeption. Eine nur ansatzweise
nachweisbare und in einzelnen Fällen fälschlich behauptete verdeckte Rezeption
des Maimonides führte dazu, dass maimonidische Gedanken unterschwellig
in die Denksysteme christlicher Scholastiker eindrangen. Neben den hier

genannten Autoren Wilhelm von Auvergne und Thomas von Aquino gilt
das beispielsweise auch für die franziskanischen Theologen Bonaventura und
Matthäus von Aquasparta sowie für Boetius von Dacien. Auf der anderen

50 Dieser Rückgang hängt sicherlich auch damit zusammen, dass seit den Pariser

Lehrverurteilungen von 1277 generell eine vorsichtigere Verwendung arabisch-aristotelischer

Philosophie zu verzeichnen ist. Vgl. hierzu insbesondere die Beiträge in
dem Sammelband J. A. Aertsen et al., Nach der Verurteilung von 1277: Philosophie
und Theologie an der Universität von Paris im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts.
Studien und Texte, für den Druck besorgt von Andreas Speer, Berlin, New York
2001 Miscellanea Mediaevalia 28).

51 Zu Thomas von Irland vgl. R. H. Rouse /M. A. Rouse, Preachers, Florilegia and
Sermons: Studies on the Manipulus florum of Thomas of Ireland, Toronto 1979
Studies and Texts. Pontifical Institute of Medieval Studies 47) sowie G. Hasselhoff,

Dicit Rabbi Moyses, Kap. 3.2 und öfter; fur Eckhart vgl. Y. Schwartz, To

Thee, der jedoch zu kurz greift, wenn er Meister Eckhart als singulare Erscheinung
behandelt und dabei unter anderen die genannten Autoren Heinrich Bate und
Thomas von Irland weder behandelt noch erwähnt.

52 Die hier ergänzend (thetisch) genannten Theologen sind in G. Hasselhoff, Dicit
Rabbi Moyses, bearbeitet, dort auch die einzelnen Nachweise.

19



Seite lässt sich eine direkte Verwendung und theologische Beeinflussung
auch bei Denkern des 13. bis 15. Jahrhunderts nachweisen. Gezeigt haben

wir das im vorangehenden an Heinrich Bate von Mechelen. Bei Meister
Eckhart ist er zudem auch eine theologische Autorität zu exegetischen Fragen,

zu denen ein Jude eine Antwort geben kann. Vergleichbares liesse sich

für Nikolaus von Lyra zeigen. Für Heinrich ist er ein philosophischer Jude,
dem ein gewichtiger Platz in einer Enzyklopädie, also einer Sammlung des

verfügbaren Wissens der Zeit, eingeräumt werden kann. Andere Autoren, bei

denen ihm eine ähnliche Rolle zukommt, sind Vinzent von Beauvais oder
der Verfasser der Robert Grosseteste zugeschriebenen Summa philosophie. Für
Thomas von Aquino schliesslich kommt ihm an den Stellen, an denen er
namentlich genannt wird, überwiegend die Funktion zu, als jüdischer Aristo-
teliker zu Fragen der zeitgenössischen Diskussion philosophischer Probleme
eine Antwort zu geben. Vergleichbar wird er beispielsweise bei dem Lehrer
des Aquinaten, Albertus Magnus, oder, in einem gleichwohl eingeschränkteren

Masse, bei Heinrich von Gent und Johannes Duns Scotus verwendet.

Im Laufe der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts geht die Rezeption des

Philosophen Moses Maimonides jedoch signifikant zurück. Eine neue Blüte
der theologisch-philosophischen Maimonides-Rezeption entsteht nach einer
Pause von nahezu einem Jahrhundert bei Nikolaus von Kues und in der

Folge bei ausgewählten Theologen und Hebraisten wie Pico della Mirandola
oder Sebastian Münster. Einen Schlusspunkt dieser Form der Rezeption
stellt gewissermassen der Druck des Dux neutrorum dar, der 1520 von Agos-
tino Giustiniani in Paris veranstaltet wurde: Die Veröffentlichung fiel in eine

Zeit theologischer Neuorientierungen, in der Maimonides jedoch keine

Antworten mehr auf die aufgeworfenen neuen Fragen der Theologie geben
konnte.

20


	"Rabbi Moyses" : zur Wirkungsgeschichte von Moses Maimonides im chistlichen Mittelalter

