
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Folker Siegert, Zwischen Hebräischer Bibel und Altem Testament. Eine

Einführung in die Septuaginta, Münster, Hamburg, Berlin: Lit-Verlag 2001

Münsteraner Judaistische Studien 9), VI + 340 S., paperback, 25,90;
ISBN 3-8258-5012-9.

Die Reihe, in der der anzuzeigende Band erschienen ist, trägt den Untertitel:
„Wissenschaftliche Beiträge zur christlich-jüdischen Begegnung". Der Gegenstand dieses Buches

ist wie kaum ein anderer so zu verstehen. Die Heilige Schrift des Urchristentums war die

Jüdische Bibel in ihrer durch die Diasporasynagoge vermittelten griechischen Gestalt.

Auch für die dogmengeschichtliche Entwicklung der ersten Jahrhunderte war die „Septua-
gintafrömmigkeit" von grosser Bedeutung. Die Hebraisierung des Judentums nach 70
führte zur Abstossung der Septuaginta (LXX), die Latinisierung der Reichskirche führte zu
ihrer Verdrängung durch die Vulgata, und die humanistischen Ideale der Reformatoren

zogen ihr die Hebraica Veritas vor. So verödete ein originäres Feld christlich-jüdischer
Begegnung.

Der „Normalverbraucher" erfährt zwar gelegentlich in alt- oder neutestamentlichen
Kommentaren Einzelheiten über besondere Lesarten der LXX, aber das Gesamtphänomen
LXX kommt nie in seinen Blick. Das liegt schon daran, dass es keine deutsche Übersetzung

gibt; mit noch so guten klassischen Griechischkenntnissen wird man oft im Stich

gelassen, aber auch der Rückgriff auf das hebräische Original hilft nicht immer. Liegt der

LXX ein anderer hebräischer Text zugrunde, oder hat man den hebräischen Text nicht
verstanden oder aus bestimmten Gründen verändert?

Für alle diese Fragen stellt das Buch von Siegert eine ausgezeichnete Handreichung
dar. Ein erstes Kapitel („Name, Entstehung und Bezeugung der Septuaginta") informiert
über die „Einleitungsfragen" im engeren Sinn. Hier wird unter anderem die Entstehungslegende

der Septuaginta kritisch behandelt (dass Siegert den sogenannten Aristeas-Brief im
Anschluss an Josephus' Namensform Aristaios lieber Aristaeos nennen möchte, ist
ungeschickt; statt einer griechisch-lateinischen Mischform sollte man richtig transkribieren.
Dasselbe gilt wohl auch für die Namen wie Museon und Sarapeon).

Das lange zweite Kapitel handelt vom „langen Weg zum Septuaginta-Urtext". Sehr

instruktiv wird hier unter anderem das oft unklare Verhältnis von masoretischem und

griechischem Text erörtert und die Bedeutung der Septuaginta für die alttestamentliche

Textkritik in einleuchtender Weise sehr eingeschränkt. Aber man wird auch gründlich über
die vorhandenen Handschriften einschliesslich der Qumran-Fragmente informiert und
über konkrete Probleme der „nach wie vor konkurrenzlosen" LXX-Konkordanz von
Hatch / Redpath aufgeklärt.

Das dritte Kapitel behandelt „Die Septuaginta als Ubersetzungsleistung". Hier wird
neben einer Fülle von philologischen Beobachtungen auch die der LXX zugrunde liegende

305



Hermeneutik in den Blick genommen (S. I65ff.). Als wichtige Stichpunkte nenne ich nur:
das Unterstreichen von Gottes Einzigkeit, Transzendenz und Initiative, die Torazentrik,
die Kontrolle der Emotionen, das Zurückdrängen der Dämonologie.

Das vierte Kapitel befasst sich gründlich mit der Wiedergabe von Namen, wobei
insonderheit die unterschiedlichen Ersatzformeln für das Tetragramm von Interesse sind
(S. 202f£).

Das fünfte Kapitel „Übersetzungstendenzen der Septuaginta: Begriffe" behandelt die

Wiedergabe hebräischer Ausdrücke in stärker differenzierter Form, aber auch gelegentliche
Vereinfachung hebräischer Begriffsvielfalt. Hier wird auch Wesentliches für die
Vorgeschichte von wichtigen neutestamentlichen Begriffen gesagt.

Das sechste Kapitel „Übersetzen und Edieren" befasst sich mit den ausdrücklichen
Korrekturen der Übersetzer an ihrer Vorlage. Siegert versteht unter „Edieren": „Das
erneute in Umlauf-Setzen eines Textes unter Behebung etwaiger Unvollkommenheiten, die
dieser in den Augen seiner neuen Empfänger haben könnte" (S. 287). Hier werden
Eingriffe in den Wortlaut des Pentateuch, redaktionelle Änderungen in den Geschichtsbüchern,

in der Psalmenübersetzung und in den Prophetenbüchern behandelt.
Alle Sachverhalte werden anhand trefflicher Beispiele illustriert; sympathisch ist, dass

Siegert gelegentlich auch offene Fragen lässt. Die Bibliographie ermöglicht dem Interessierten

den Zugang zur neuesten LXX-Forschung.
Natürlich hat auch ein so überaus informatives Buch seine Tendenz. Sie besteht in der

Ablehnung jeglichen hellenistischen Einflusses auf die LXX. Das wird explizit auf S. 250

gesagt, aber auch an bestimmten Wertungen deutlich, wenn Siegert z. B. von „Vorsicht in
der Gotteslehre" (S. 241) oder theological correctness (S. 242) spricht. Meines Erachtens

ist diese Vorsicht oder das Streben nach Korrektheit in vielen Fällen vom Geist der
hellenistischen Zeit bestimmt. Man darf gespannt auf eingehende Argumentation in der

im Vorwort des vorliegenden Buches in Aussicht gestellten umfänglicheren Ausarbeitung
sein.

Helmut Merkel

Michael Becker, Wunder und Wundertäter im frührabbinischen Judentum.
Studien zum Phänomen und seiner Uberlieferung im Horizont von Magie und
Dämonismus, Tübingen: Mohr Siebeck 2002 Wissenschaftliche

Untersuchungen zum Neuen Testament 11/144), XVI + 534 S., paperback, 8°,

74,-; ISBN 3-16-147666-2.

Wenn sich die jüngere judaistische Forschung in den letzten Jahren vermehrt dem Thema

antik-jüdischer Magie und Dämonologie zugewandt hat, so fügt sich die hier vorliegende
Dissertation des Münchener Neutestamentiers und Judaisten aufs beste in die bestehende

Forschungslandschaft ein und ergänzt diese in einem wichtigen Bereich - zumal es sich

um die erste deutschsprachige Monographie zum Thema seit Anfang des 20. Jahrhunderts
handelt. Basis der Untersuchung sind die frührabbinischen Hauptquellen, d. h. vor allem

Misbna, Abot de Rabbi Natan, Tosefta, Mekhilta de Rabbi Yishma'el, Sifra, Sifre Bamidbar
und Sifre Devarim; spätere Entwicklungen werden nur vorsichtig angedeutet.

306



Nach breiten Ausführungen zur Methodik sowie zu Rahmenbedingungen des

.Wunder-' und Wundertäter-Verständnisses' in der Umwelt der frühen Rabbinen fragt M.
Becker im Hauptteil seiner Arbeit zunächst nach dem Stellenwert von Magie und
Dämonismus im rabbinischen Judentum. Dabei wird deutlich, dass die frühen Rabbinen
doch eine deutliche Distanz zu diesem Phänomen deutlich werden Hessen. Nach einer

eingehenden Analyse rabbinischer Wunderterminologie wendet sich Verfasser den
rabbinischen Wundern zu, wobei zwischen a) Erzählungen über Wunder (entweder als Auslegung

und Ausgestaltung biblischer Wunder und als „aktuelles Wundergeschehen") und b)

Erzählungen über biblische bzw. nicht-biblische Wundertäter unterschieden wird.
a) Im Hinblick auf die Erzählungen von Wundern fällt dabei unter formalen und

formkritischen Gesichtspunkten auf, dass ein Grossteil der Erzählungen als iTClöö

(ma'aseh) gestaltet ist und auf der redaktionellen Ebene eine paradigmatische Funktion
einnimmt, indem eine Halakha interpretiert oder erläutert wird. An eigentlichen Wundern
besteht kein primäres Interesse. Interessanterweise wird in diesen Erzählungen in der Regel
nicht von einem menschlichen Wundertäter berichtet, vorausgesetzt wird vielmehr Gottes
mehr oder weniger verborgenes Geschichtsienken, das auf menschliches Gebet antwortet.

b) Bei Wundertätern kommt neben den Erzählungen zu biblischen Gestalten wie
Mose, Elija und Elisha vor allem den Geschichten über Honi den Kreiszieher und seine

Enkel sowie Hanina ben Dosa besondere Bedeutung zu. Aufgrund von Spannungen und
Brüchen in den rabbinischen Texten versucht der Verfasser, analytisch Traditionen unterhalb

der Redaktionsebene der einzelnen Makrotexte zu rekonstruieren. Damit werden
zumindest in Umrissen auch historische nicht- bzw. vor-rabbinische Wundertäter greifbar.
So war Honi wohl ein Charismatiker aus dem ersten vorchristlichen Jahrhundert, wohingegen

Hanina wohl im ersten nachchristlichen Jahrhundert in Galiläa wirkte. Beide waren
„charismatische Solitäre, die jedoch gerade darin Gemeinsamkeiten aufweisen. Sie verbindet

ihre besondere Gottesbeziehung und die Interpretation im prophetischen Kontext -
vor allem der Eliatradition sowie ein Verständnis vollmächtiger Beauftragung, das ihre

Handlungen und deren Interpretationen kennzeichnet" (S. 378).
Für den Überlieferungsprozess kann synthetisch eine Rabbinisierung fremder, vor-

rabbinischer Traditionen festgestellt werden. Erst sekundär wurden diese Gestalten im
Laufe der Traditionsbildung mit der hasidischen Bewegung verbunden. Insbesondere

kommt in diesem Zusammenhang in der früh-rabbinischen Literatur dem Gebet eine
bedeutende integrative Funktion zu, weil es den Rabbinen die Adaption fremder
Traditionen und deren Integration in die eigene Weltsicht erlaubte. Die rabbinischen
Erzählungen über Wundertäter sind so als „tastende Versuche" anzusehen, „die in einem
theologischen Randbereich nach einer Orientierung fragen" (S. 409). Eine veränderte Sicht der

Dinge tritt freilich in den späteren Uberlieferungen entgegen, wenn z. B. im babylonischen
Talmud magische Phänomene breiteren Raum einnehmen und ein Rabbi sogar in Analogie

zu einem Magier gesehen werden kann. Nun spielen Exorzismen eine grössere Rolle,
die allerdings nicht die Autorität eines Charismatikers stützen, sondern vielmehr dem
Aufweis der Überlegenheit der Torafrömmigkeit dienen sollen. Einer der Gründe für
dieses Phänomen könnte - so deutet der Verfasser am Ende seiner Ausführungen zu den

rabbinischen Texten an - in der Tatsache liegen, dass die Organisationsformen des

babylonischen Judentums offener waren als die des palästinischen. Deshalb konnten sich in der

Diaspora einfach auch andere, volkstümlichere Stimmen Gehör verschaffen, wohingegen
die früh-rabbinischen Schriften „primär den Teil repräsentieren, der sich als Mehrheitsmeinung

im palästinischen Teil durchgesetzt hat" (S. 413).

307



In einem Epilog reflektiert der Verfasser dann über die Erträge dieser Ausführungen
im Elinblick auf die Jesus-Tradition. Werden die Verständniskategorien rabbinischer
Überlieferung auf die Jesus-Tradition angewandt, so wird deutlich: „Ein unübersehbarer
Unterschied [zwischen der Jesus-Überlieferung und der Honi- und Hanina-Tradition] ergibt
sich nämlich vor allem daraus, dass Jesus einerseits die Basileia Gottes verkündigt, während

sie sich andererseits bereits in seinen Wundern realisierte. Als Spezifikum des

Wunder'-Verständnisses Jesu ist daher die Verbindung zur Eschatologie herauszustellen"

(S. 442).
M. Beckers Arbeit beeindruckt durch das hohe methodische Reflektionsniveau sowie

durch die reiche Materialsammlung und die minutiösen und detaillierten Textuntersuchungen.

Mit ihren überlieferungskritischen Analysen, die auf historische Wundertäter
bzw. Bearbeitungen der hasidischen und rabbinischen Bewegung zurückschliessen lassen,

leistet sie einen wichtigen Beitrag zur Soziologie des antiken Judentums sowie zur
rabbinischen religiösen Vorstellungswelt und Wirklichkeitsdeutung.

Beate Ego

Irene Kajon, II pensiero ebraico del Novecento. Una introduzione, Roma:
Donzelli Editore 2002, 228 S„ 18,-; ISBN 88-7989-736-5.

Zwei Absichten haben diese Einführung zum jüdischen Denken des 20. Jahrhunderts

inspiriert, die Aufmerksamkeit auf fünf jüdische Philosophen zu lenken (Hermann
Cohen, Franz Rosenzweig, Martin Buber, Leo Strauss und Emmanuel Lévinas), die nach der
Verfasserin trotz ihrer unterschiedlichen Forschungsausrichtungen das gleiche Ziel verfolgen:

1. die Analyse der Möglichkeit, durch die Beziehung zum Anderen (sowohl als

anderen Menschen wie auch als dem Anderen gegenüber dem Menschlichen verstanden)
auf einer Ebene zu leben, die nicht von der theoretischen Vernunft, von der Einbildungskraft

oder vom empirischen Gefühl bestimmt wird; 2. die Verbindung der Philosophie mit
den jüdischen Quellen als Ausgangspunkt des Denkens über den Menschen bzw. als

Ausdrucksmittel der spekulativen Analyse.

Kajon unterstreicht den von jedem dieser Denker gegangenen Weg von einer durch
die Griechen geprägten philosophischen Position hin zu einem Bezug auf die Idee der
Transzendenz und erläutert dem Leser alle notwendigen theoretischen, geschichtlichen
und theologischen Hintergründe, um diesen Übergang begreifen zu können.

Als weiteres Ziel verfolgt das Buch, die Philosophie als Metaphysik (unter Metaphysik
versteht Kajon eine Wissenschaft, die sich hauptsächlich mit dem menschlichen Handeln
in der politischen und sozialen Sphäre der Ethik beschäftigt) und das Judentum als

Vermittler zwischen der religiösen Tradition und dem modernen Wert der Freiheit qua
Autonomie zu verteidigen. Mit dieser Einführung möchte die Verfasserin einerseits die

Philosophie gegen die Konzeption der Metaphysik als einer Wissenschaft für Fachleute
und andererseits das Judentum gegen eine Konzeption dieser Religion einzig als eines

geoffenbarten Gesetzes und einer geschichtlichen Nation in Schutz nehmen. Nach Kajon
zeigen Cohen, Rosenzweig, Buber, Strauss und Lévinas, dass die Philosophie aus der

Reflexion über die Einheit des Seins und über die Stellung des Menschen innerhalb dieser

ontologischen Dimension entstanden ist, ebenso wie sich das Judentum als Intuition eines

308



von allen Völkern durch die Vernunft begreifbaren göttlichen Gesetzes entfaltet.
Philosophie und Judentum - bei den fünf genannten Denkern des 20. Jahrhunderts sind es

Universalismus der Vernunft und Sorge um die Menschheit, die beide, wenn auch aus sehr

unterschiedlichen Perspektiven, miteinander verbinden.

Francesca Albertini

Hartwig Wiedebach/Annette Winkelmann (ed.), Chajim H. Steinthal.

Sprachwissenschaftler und Philosoph im 19. Jahrhundert, Leiden, Boston,
Köln: Brill 2002 Studies in European Judaism 4), XXII + 283 S., gebunden,

87,--; ISBN 90-04-12645-7.

Schritt für Schritt werden die in der Jüdischen National- und Universitätsbibliothek in
Jerusalem lagernden Nachlässe aufgearbeitet, um je und je einer breiten Öffentlichkeit im
Kontext einer weit ausgreifenden Erinnerung, Würdigung und Diskussion von Leben und
Werk des betreffenden Autors zugänglich gemacht zu werden. Nun liegen Beiträge zur
Sprachwissenschaft und -philosophie, zu jüdischen Fragestellungen und zur Ethik bei

Chajim El. Steinthal (1823-1899) gemeinsam mit einem Bericht über seinen Nachlass

vor, die zuerst im Dezember 1999 auf einer Tagung im Bildungszentrum der Konrad-
Adenauer-Stiftung auf Schloss Wendgräben (Anhalt-Zerbst) vorgetragen worden sind.

Der Leser lernt Chajim H. Steinthal nicht nur als Lehrer des für den Diskurs der

Gegenwart sicherlich wichtigeren Hermann Cohen kennen (vgl. etwa S. 98.115-116),
nicht nur als einen vergessenen Hermeneuten, der an die Entwürfe von Schleiermacher
und Böckh anschliesst, „um diese allerdings zu differenzieren und in spezifischer Weise zu
modifizieren bzw. fortzuschreiben" (S. 61). Steinthal wird vorgestellt auch als ein
Sprachphilosoph, der seinen Ausgang von Wilhelm von Humboldt (vgl. etwa S. 89-90) und
Johann Gottfried Herder nimmt (vgl. etwa S. 179), als Mitherausgeber der Zeitschrift für
Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft (1860-1890), in der „viele junge, später berühmt
gewordene Philosophen und Geisteswissenschaftler" ein Forum fanden: neben dem schon

genannten Cohen auch „Wilhelm Dilthey, Friedrich Paulsen, Georg Simmel und Wilhelm
Windelband" (S. 50). Zudem wird Steinthal sichtbar als ein umfassend und hochgebildeter

Geist, der der kritischen Frage so wenige Schranken setzte, dass die Zeitgenossen
ihm gar Atheismus vorwarfen (S. 173.184), und als ein glänzender Stilist, ein Meister der

prägnanten und präzisen Formulierungen (vgl. etwa den Nachruf auf Leopold Zunz: S.

132-133). Der Leser lernt ihn kennen als Kind seiner Zeit, der eine Ethik schrieb wie
viele andere, sich darin mit Darwin und dem Sozialismus auseinandersetzend, jedoch
voller Staunen und Vertrauen in den Fortschritt des Menschengeschlechts. Auch muss er
als akademischer Lehrer für Sprach- und Religionsphilosophie in Berlin, später dann

(1872) als Dozent an der „Hochschule für die Wissenschaft des Judentums" eine
charismatische Gestalt gewesen sein. So schreibt G. Karpeles in seiner Einleitung zu einer

posthum herausgegebenen Sammlung von Vorträgen und Aufsätzen Steinthals Uber Juden
und Judentum: „Ein Schauer der Andacht wehte jeden an, der in die Nähe dieses kindlichen

Weisen trat. Hier war heiliger Boden. Und mit einem Gefühl der Ruhe und freudiger
Harmonie verliess man diese Stätte, wo ein Weltweiser und ein Prophet gewirkt hatte" (S.

115).

309



Steinthal suchte im Medium einer - heute wegen der „ideologischen Verwendungen"
des Volksbegriffs in Verruf geratenen - „Völkerpsychologie" (siehe S. 72) das Allgemein-
Menschliche im Jüdischen mit den Mitteln der Sprachphilosophie offenzulegen und plausibel

zu machen. „Judentum ist Humanität" (S. 122), weil und insofern der Mythos als

Tradition des Erzählens und Darstellung des „Geistfes] der ursprünglichen Menschengeschlechter"

(S. 125) in den biblischen Quellen von allem Anfang an mit dem Geist der

Prophétie in ein kritisches Gespräch gebracht wird (vgl. S. 171-185). In diesem Verständnis

hält Steinthal auf seine Weise den - immer wieder neu zu gewinnenden - ethischen
Gehalt der Religion fest. Seine Bibelgelehrsamkeit geht mit moderner Bildung eine
untrennbare Verbindung ein.

Trotz mancher Redundanzen sei die Lektüre dieses Bandes den Lesern gern empfohlen,

die ihr Wissen um die historischen und systematischen Zusammenhänge von judai-
stischen, sprachphilosophischen und ethischen Fragen vertiefen wollen. Auch mit Blick
auf die Entstehung des Begriffs „Antisemitismus" bietet Steinthals Auseinandersetzung mit
Ernst Renan wertvolle Aufschlüsse (S. 175.163). Überhaupt wird man die Tragweite des

Vorwurfs Renans, das nachbiblische Judentum sei als ein gesetzestreues „bewegungsunfähig"

und dem „Mangel an Entwicklung" vergleichbar „wie bei einem Kind, dessen Reife

ausbleibt" (S. 178), mit Blick auf solche - eben darauf antwortende - jüdische
Bemühungen nicht unterschätzen dürfen, sich der eigenen Religion in modernem Bewusstsein

zu vergewissern. Steinthal antwortet mit der Aufgabe des Übersetzens: „Wir haben
Gedanken aus einer sehr naiven, an Kindlichkeit gränzenden Form in unsere logisch gebildete

Denkweise zu übertragen" (S. 179). Hier deutet sich dem Ähnliches an, was Lévinas

später eine Religion für Erwachsene genannt hat.

Hans Martin Dober

Manfred Voigts (ed.), Von Enoch bis Kafka. Festschrififür Karl E. Grözinger

zum 60. Geburtstag, Wiesbaden: Harrassowitz 2002, 456 S., ISBN 3-447-
04500-0.

Nicht weniger als 27 Gratulanten vereinigen eine Fülle von Themen und Forschungsergebnissen

aus einem breiten Fächerspektrum zu einem bunten Strauss, um damit den

Potsdamer Judaisten zu ehren, der seinerseits sowohl mit Monographien und Aufsätzen als

auch mit einer ganzen Reihe von Bucheditionen an die Öffentlichkeit getreten ist, deren

Themen von der rabbinischen Homilie über das Jüdische bei Franz Kafka bis zu aktuellen

Fragen der Religionspädagogik in Brandenburg reichen. So sind in den Beiträgen dieses

Bandes neben der Judaistik weitere Fächer wie Philologie und Literaturwissenschaft,
Philosophie, Religionswissenschaft und Geschichte - auch der Medizin - und Humanbiologie
vertreten. Angesichts dieser Breite kann an dieser Stelle kaum ein zureichendes Gesamtbild

vermittelt, geschweige denn eine angemessene Würdigung der Einzelbeiträge erreicht werden.

Vielmehr soll ein geraffter Überblick zur eigenen Lektüre und damit zur Entdeckung
der einen oder anderen Blüte dieses facettenreichen Strausses ermuntern.

Der Erfurter Religionswissenschaftler J. Rüpke eröffnet den Themenbereich
Religionswissenschaft' mit einer Studie zur Rolle von Wissenschaften für die Veränderung und

Überlieferung von Religionen (S. 13-23). Als Reaktion auf die materialistisch aufgefass-

310



ten Wissenschaften reflektiert H. Zinser die postmoderne Sinnsuche in der Ausbildung
neuer religiöser Bewegungen und ihren Heilsversprechungen, wenn er in seinem Beitrag
dem jüngst deutlich gewachsenen Interesse an Religion nachgeht (S. 55-65). Dazwischen
untersucht R. Elior die kosmische und zugleich mystische Dimensimension des Solarkalenders

in den Qumran-Schriften als Reflex unerschütterlicher göttlicher Ordnung (S.

25-42), H.-M. Haußig die semantische Opposition von „Heidentum" und „Judentum"
bei S.L. Steinheim und S. Formstecher (S. 43-53).

Eine Perle sowohl in inhaltlicher als auch in literarischer Hinsicht ist M. Fishbanes

Artikel über das Hohelied, der einen zweiten Themenbereich, ,Geschichte des Judentums',
einleitet. Mit feinen Fäden spannt er ein Netz zwischen Bibel, Midrasch und Piyyut und

zeigt, dass und inwiefern die traditionelle historisierende Exegese deutlich transparent
bleibt auf den Eros des durchgehend vitalen Subtextes (S. 69-81). Nach den Fragen der

(Re-)Aktivierung tradierter Judenfeindschaft in den konfessionellen Auseinandersetzungen
nach Humanismus und Reformation (A. Herzig, S. 83-91), des Verhältnisses von
Schutzjudentum und Waffenbesitz in der Vormoderne (J. F. Battenberg, S. 93 — 104) sowie des

Beitrages der jiddischen Chejdersprache für das vitale Standardjiddische - im Sinne des

kulturellen Rückgrats einer kontinuierlichen Entwicklung des Jiddischen zur selbständigen
Sprache - (E. Timm, S. 105-115), kommt mit .Martin Buber' ein Thema zur Sprache,
dem sich der Jubilar seit über 20 Jahren regelmässig zuwendet und das sich innerhalb
dieses Bandes durch nicht weniger als sechs Beiträge zieht. So erhellt zunächst S. Schreiner
eine vernachlässigte Facette der Biographie Bubers, nämlich dessen Beziehung zu Polen,
die seit der Kindheit in Lemberg seine Identität nachhaltig prägen sollte, und dies anhand

von Bubers Würdigung der eine geradezu universalistisch-messianische Sendung von Polen

und Juden umfassenden Konzeption der nationalen Idee bei dem polnischen Dichter-
Propheten Adam Mickiewicz. Im dritten Teil .Chassidismus und Kabbala' wirft E. Lappin
neues Licht auf Bubers Weg zum Chassidismus wie auch zum Zionismus und zeigt
Verflechtungen und Wechselwirkungen auf (S. 183-204). Die hermeneutisch-exegetischen
Grundlagen der Bibelauslegung Bubers werden von K.-J. Illman (S. 301-314), die
„unendliche Sphäre der Verantwortung" - nämlich vor dem Unendlichen - im Kontext der

neueren Philosophie von E. Goodman-Thau („Dialog mit dem Anderen", S. 315-322)
thematisiert. Um einen ganz anderen Aspekt in Bubers Denken geht es, wenn der

Herausgeber Bubers Auffassung von einem unterirdischen und einem offiziellen Judentum
aufgreift in seiner Topographie des Begriffspaares .unterirdisch - oberirdisch' als Ausdruck
einer Denkstruktur der Dualität (S. 285-300).

Doch noch einmal zurück zu Teil III, der, abgesehen von Buber, den Bogen von den
ethischen Grundsätzen des Prager Maharal (R. Goetschel, S. 133-144) über die kurze
akademische Karriere des jüdischen Konvertiten Karl Anton alias Mosche Gerson Levi
(Kohen) im Helmstedt des 18. Jahrhunderts (J. Doktor, S. 145 -157) und den Seher von
Lublin (S. Galley, S. 159-171) bis zur dichterischen Erfassung des Chassidismus bei
Sholem Asch spannt (A. Glau, S. 173-182).

Im vierten Teil .Antisemitismus, Holocaust' ist die Analyse des Auftretens der Ahas-

ver-Figur, des „ewigen Juden", in der Zeit nach 1600, in der es in der Nachwirkung der
Reformation die eine Ecclesia so nicht mehr gibt, das Gegensatzpaar .Ecclesia - Synagoge'
also nicht mehr greift, sicher besonders beachtenswert (anhand eines Textes von 1602,

gezeigt von W. Frey, S. 207-217). Weshalb L. Yudkin mit seiner Betrachtung über
aktuelle Tendenzen in der neueren israelischen Literatur (Verschiebung zum Weiblichen,
Verwischen der Genregrenzen) in der Verflechtung von hebräischen Wurzeln und
europäischer Aufklärung in diese Rubrik fällt, wird dem Leser nicht recht deutlich.

311



Unter ,Philosophie' werden neben schon erwähnten Buber-Forschungen zwei ebenfalls

hohe, Beachtung verdienende Brückenschläge verhandelt: einmal der von der rabbi-
nischen Literatur nicht explizit gemachte, von D. Krochmalnik jedoch materialreich
anhand der Transformationen der kynischen Alexander-Anekdote („Geh mir aus der
Sonne!") aufgezeigte zur griechischen Philosophie (S. 235-270), zum anderen die Assoziation
der mittelalterlichen und der postmodernen kommunikationsphilosophischen Perspektive
von Augustins Begriff des ,Inneren' her, von dem aus der Willensbegriff profiliert und die

je und je sich verdankende Kommunikation mit Gott wie mit Menschen allgemein als

hermeneutische, auf Vertrauen basierende Grundsituation jeden Individuums anvisiert
wird (W. Stegmaier, S. 271-284).

In H. D. Zimmermanns Aufsatz über Analogien und Affinitäten so unterschiedlicher
Profile wie derjenigen des zionistischen Philosophen Felix Weltsch aus dem „Prager Kreis"

um Kafka und von Thomas G. Masaryk, dem tschechischen Philosophen und Gründervater

der tschechoslowakischen Republik, dessen überaus aufschlussreiche Rezension zu
Hitlers Mein Kampfvon 1933 hier erstmals wieder abgedruckt wird (S. 323-342), klingt
das Kafka-Thema an, das im letzten Themenbereich Literatur' einen weiteren Schwerpunkt

der Festschrift bildet. Zunächst noch wird Grimmelshausen ob seines Judenbildes
als ein Vorbote des Toleranzdenkens im ausgehenden 17. Jahrhundert erwiesen (H. O.
Horch, S. 345-361) sowie die polnische Ester-Geschichte, das heisst die Bearbeitung des

Esterke-Stoffes in der polnischen Literatur des 19. Jahrhunderts, nachgezeichnet (M.
Klanska, S. 363-391). Dann aber folgen drei Beiträge zur Kafka-Forschung, von denen
zwei eher den Hintergrund der zeitgenössischen Medizin beleuchten - einmal stellt S.

Gilman, ausgehend von einer Tagebuchnotiz, die einen Wachtraum Kafkas von einem

Wangentumor festhält, Überlegungen zur kulturellen Einbettung einer solchen Vorstellung

auch anhand der psychoanalytischen und medizinischen Erkenntnisse der Zeit an (S.

393-406), zum andern wird Kafkas Zuneigung zur Naturheilkunde dokumentiert (R.
Jütte, S. 421-435) -, während die abschliessend zu erwähnende Untersuchung die

Selbststilisierung Kafkas als Affe in der Biographie, insbesondere in den Briefen des Dichters an
Feiice Bauer, zum Gegenstand hat (M. Harman, S. 407—419).

Friedmann Eißler

Ursula Schulze (ed.), Juden in der deutschen Literatur des Mittelalters.
Religiöse Konzepte — Feindbilder — Rechtfertigungen, Tübingen: Max Niemeyer
Verlag 2002, VI + 290 S., 21 Schwarz-Weiss-Abb., leinen, 56,—; ISBN
3-484-10846-0.

Wie Titel und Untertitel zu entnehmen ist, befassen sich die insgesamt elf Beiträge dieses

Buches mit verschiedenen Aspekten des „Bildes vom Juden" in der mittelalterlichen
deutschen Literatur. - Die ersten beiden Texte haben die Religionsgespräche zum Thema. Vera
Milde untersucht S. 13 — 34 die im Mittelalter weit verbreitete „Silvesterlegende", der

zufolge Papst Silvester Kaiser Konstantin getauft haben soll, während die Kaiserinmutter
Helena ihren Sohn zum Judentum zu bekehren versuchte. - Ebenfalls um einen religiösen
Disput geht es Monika Wolf, die in ihrem Artikel Ecclesia und Synagoge gegenüberstellt
(S. 35-58), wobei es Ecclesia darum geht, die jüdische Verblendung aufzudecken und die

312



Juden als an der Ermordung Jesu Christi Schuldige zu überführen. - In Ricarda Bauschkes

Aufsatz über den jüdischen Minnesänger Süsskind von Trimberg (S. 61 — 86) steht die

Frage der kulturellen Integration im Mittelpunkt. - Ganz anders stellt sich das Problem
bei den Judeneiden. In einer Zeit, als Verträge und Vereinbarungen noch nicht schriftlich
fixiert waren, kam dem Eid eine besondere rechtliche und gesellschaftliche Bedeutung zu.
Die Juden mussten ihre Eide häufig auf die fünf Bücher Moses leisten. Die Eidesleistungen

waren oft von Selbstverwünschungen und von entehrenden Ritualen begleitet. Dieser
Artikel stammt von Annette Schmidt (S. 87—106). - Unter dem Titel „Das Jüdel"
behandelt Cordula Henning von Lange die Geschichte der Bekehrung eines jüdischen Knaben,

der - ähnlich wie die drei Jünglinge im Feuerofen Nebukadnezars - aus einem Feuer

gerettet wird (S. 135-162). Diese Mirakeldichtung geht auf Gregor von Tours zurück. —

Mit Hans Folz, dem Verfasser von Fastnachtsspielen, deren Gewaltphantasien keine Tabus

kennen und den Kulminationspunkt der literarischen antijüdischen Polemik bilden, be-

fasst sich Matthias Schönleber S. 163-182. - Um judenfeindliche Vorstellungen im
Passionsspiel geht es im Aufsatz von Florian Rommel S. 183-208. - Die Rechtfertigung von
Pogromen ist das Thema der Aufsätze von Nicole Spengler über die Legendenbildung um
Simon von Trient (S. 211-232). - Björn Berghausen geht in seinem Text dem Vorwurf
des sogenannten Hostienfrevels nach (S. 233-254). - Der letzte Text von Stefan Nied (S.

257-278) ist der Figur des wandernden Juden gewidmet, dem Ahasver, welcher, der

Legende gemäss, Jesus auf dem Weg ans Kreuz verspottet haben soll.

Annette Brunschwig

Hans Peter Althaus, Zocker, Zoff & Zores. Jiddische Wörter im Deutschen,

München: C.-H. Beck 2002 Beck'sche Reihe 1476), 158 S., kartoniert,
9,90; ISBN 3-406-47616-3.

Mitunter werfen wissenschaftliche Forschungen auch Interessantes und Wissenswertes für
die nichtforschende Allgemeinheit ab: So hat Hans Peter Althaus, einer der Führenden auf
dem Gebiet der deutschen Jiddistik mit Lehrstuhl in Trier, ein Büchlein mit dem bezeichnenden

Titel Zocker, Zoff &C Zores vorgelegt, in dem er heute wie früher in die deutsche

Sprache eingegangenes jiddisches Wortgut auf vergnügliche Weise untersucht. Dass er
dabei nur auf bekannte Wörter wie Zores, Maloche, meschugge, Chutzpe und dergleichen
zurückgreift, um sie nicht nur synchron sondern auch diachron (hierzu stützt sich Hans
Peter Althaus auf diverse Wörterbücher wie das von Kluge, Küpper oder den Duden) zu

analysieren, tut indes der Untersuchung keinen Abbruch, denn dem Verfasser ist mit
seinen Ausfuhrungen an zweierlei gelegen: Zum einen leistet seine Arbeit einen wichtigen
Ansatz zur Erforschung der kommunikativen Funktion dieser „Jiddismen" etwa in Presse

und Dichtung. Zum anderen ist Hans Peter Althaus bestrebt nachzuweisen, dass besagtes

Wortgut durchaus nicht, wie von so vielen Forschern wie auch von der Öffentlichkeit

angenommen, unbedingt aus dem Rotwelschen als der „Gaunersprache" ins Deutsche

gekommen ist, sondern über das Jiddische durch direkten Sprachkontakt der jüdischen
mit der nicht-jüdischen Bevölkerung (vgl. zum Beispiel S. 49). Der Hinweis, dass die

„Gleichsetzung der Sprache der Juden mit der Gaunersprache [. .] unwissentlich die

Verleumdungen der Nationalsozialisten wieder aufjnimmt]" (S. 19), zeigt, wie wichtig

313



Hans Peter Althaus diese etymologische Einschätzung ist. Der Verfasser weist nach, dass

besonders seit den Siebzigern wieder vermehrt auf jiddische Wörter zurückgegriffen wird,
nachdem die Verunglimpfung alles Jüdischen und erst recht des Jiddischen durch die
Nationalsozialisten die Verwendung von Jiddismen während und nach dem Zweiten
Weltkrieg unmöglich gemacht hatten.

Die recht detailgetreue Analyse von Literatur und Presse, hier besonders der

Sport(!)presse, belegt, dass Jiddismen nahezu allgegenwärtig sind und wesentlich
umgangssprachlich, salopp verwendet werden; eingehender weist Hans Peter Althaus auf diesen

Umstand im Kapitel „Funktionen der Jiddismen in der Literatur" am Ende des Büchleins
hin. Ein tiefer Blick ins Wörterbuch zeigt interessante Formen der Bedeutungsveränderung

mancher jiddischer Wörter; So kommt „ZofF" ursprünglich vom hebräischen „Sof",
was soviel wie „Ende, Schluss" bedeutet, seit langem aber schon das Bedeutungsfeld von
„Zank, Streit, Arger ." abdeckt (vgl. etwa S. 92).

Was Verlag, Vorwort und Literaturverzeichnis bedauerlicherweise schlicht unerwähnt
lassen, ist die Tatsache, dass ein Buch mit demselben Titel vom Verfasser bereits 1995 in
der Reihe „Trierer Schriften" als Band 3 erschienen ist. Es wäre interessant gewesen zu
erfahren, ob sich in den letzten sieben Jahren hinsichtlich des Gebrauchs der zitierten
Jiddismen erneut Verschiebungen ergeben haben.

Yvonne Domhardt

Bettina Riedmann, „Ich bin Jude, Österreicher, Deutscher". Judentum in
Arthur Schnitzlers Tagebüchern und Briefen, Tübingen: Max Niemeyer Verlag
2002 Conditio Judaica 36), VI + 477 S., 18 Abb., kartoniert, 82,—;

ISBN 3-484-65136-9.

Die Herausgabe der gesamten, zehn Bände umfassenden Schnitzlerschen Tagebücher -
begonnen im Jahre 1987 in Wien unter der Leitung von Werner Welzig - wurde mit der

Präsentation des letzten Bandes im Jahre 2000 abgeschlossen. Bereits zwei Jahre später,

2002, hat Bettina Riedmann an der Universität Innsbruck ihre germanistische Dissertation

vorgelegt, in der sie in der Hauptsache Schnitzlers gesamte Tagebücher, aber auch

Briefe, kleinere Schriften und eine Werkauswahl sehr detailliert analysiert hat. Ziel ihrer
Arbeit ist es, Schnitzlers Selbstverständnis als Jude in den Jahren 1879 bis 1931
nachzuzeichnen. Die Verfasserin hat in zweierlei Hinsicht ein schwieriges Thema gewählt: Zum
einen hatte Schnitzler seine Tagebücher nicht nur zum persönlichen Gebrauch verfasst,

sondern war darauf bedacht, dass diese Tagebücher nach seinem Tode der Öffentlichkeit

zur Verfügung gestellt würden, da er ihnen eine „enorme Bedeutung" (S. 7) beimass.

Somit haben diese Tagebücher eher öffentlichen Charakter, als dass sie über Schnitzlers

Innerstes und Persönlichstes wirklich Auskunft gäben. Zum zweiten, und dies gibt Bettina
Riedmann selbst zu bedenken, beginnt sich „eine Tagebuch-Forschung per se erst zu
entwickeln" (S. 8), so dass nur auf wenige einschlägige Vorarbeiten zurückgegriffen werden

kann, was sich unter anderem insofern auf die vorliegende Arbeit auswirkt, als sie keiner

erkennbaren, bereits erprobten Methode folgt, sondern überwiegend deskriptiv-para-
phrasierend ausgerichtet ist.

314



Ihrer Zielsetzung, Schnitzlers jüdische Identität nachzuzeichnen und im Spannungsfeld

von Identität und Alterität anzusiedeln, ist die Verfasserin gewiss gerecht geworden;
allerdings bestätigt sie mit ihrem Forschungsergebnis hauptsächlich das, was über Schnitzler

bereits bekannt - und überdies nicht sehr überraschend - ist, nämlich, dass sein

„Schwanken zwischen Zugehörigkeit und Entfremdung [vom Judentum; .] im Laufe
der Jahre weiter zu[nahm]" (so etwa M. L. Perlmann, Arthur Schnitzler, Stuttgart 1987, S.

18). Die Analyse der Tagebücher und Briefe beweist mithin, dass Schnitzlers Oszillieren
zwischen besagter Entfremdung und Zugehörigkeit nicht nur in seinem literarischen Werk
aufscheint, sondern eben auch in den privaten Aufzeichnungen, die ja wiederum von ihm
als Produkt für die Öffentlichkeit konzipiert waren (vgl. auch die Internetzusammenfassung

der Arbeit in deutscher und englischer Sprache unter www.arcs.ac.at/DissDB/diss/
UI / GW / trn 100075).

Die sich teilweise über mehrere Seiten erstreckenden Zitatwiedergaben (vgl. z. B. die

Seiten 246f£, 324ff., 339 — 340, 341-342, 396 — 399[!], 432 — 434[!]) bieten zwar einen
interessanten Einblick in die Gedankenwelt Arthur Schnitzlers, lassen den Leser, die
Leserin aber oft mit dem Originaltext allein: Uber weite Teile der Arbeit verknüpft die
Verfasserin die Zitate lediglich mit Kurzkommentaren wie „Im selben Jahr schrieb er an
seinen Freund Gustav Schwarzkopf" (S. 27), „1913 erwähnt Schnitzler erneut Konflikte
an der Universität" (S. 34), „Schnitzler reagiert vorerst mit Galgenhumor" (S. 49), „In
Herzls Tagebuch liest sich die Reaktion Schnitzlers etwas anders" (S. 126), „Schnitzler
verweist hier auf folgende Stelle im Roman" (S. 242), „Und im darauffolgenden Jahr
notiert er" (S. 350) - die Reihe Hesse sich fortsetzen. Flier gilt: Weniger wäre mehr

gewesen, und viele Wiederholungen hätten vermieden werden können. Fazit: Die Verfasserin

hat letztlich eine inhaltlich gegliederte, kommentierte Teilausgabe der Schnitzler-
schen Tagebücher unter Berücksichtigung des zeitgeschichtlichen Kontextes vorgelegt.

Trotz dieser problematischen Aspekte kann der Verfasserin der über 475 Seiten starken

Arbeit, die immerhin 1239 Anmerkungen aufweist, Solidität, Fleiss und akribische
Recherche nicht abgesprochen werden; die Literaturliste und das Register sind fundiert, die

gesamte äussere Form sowie Stil und Ausdruck makellos.

Yvonne Dombardt

315


	Rezensionen

