
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Vor dem Vergessen bewahren : neue Forschungen zu den Karäern
Ostgaliziens (Ukraine)

Autor: Kizilov, Mikhail

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im Gespräch im Gespräch im Gespräch im Gespräch

Vor dem Vergessen bewahren

Neue Forschungen zu den Karäern Ostgaliziens
Ukraine)

von Mikhail Kizilov *

Das Interesse an der Geschichte des Karaismus und der Karäer (hebräisch: qarcûim,
karaimisch: Karaylar) und ihrer Bedeutung als „dissidenter" jüdischer Richtung, die im
Mittelalter aus der Opposition gegen die rabbinisch-talmudische Tradition entstanden

ist, hat in den letzten Jahren spürbar zugenommen. Dabei wirft die Geschichte ihres

osteuropäischen Zweiges angesichts der zahlreichen, im 19. und 20. Jahrhundert
aufgekommenen, einander oft widersprechenden Theorien vom Ursprung der osteuropäischen

Karäer besonders viele Fragen auf und ist bislang erst wenig erforscht. Hinzu
kommt, dass die Forschung nicht nur durch häufig ungenaue, sondern nachgerade
tendenziös-polemische Deutungen karäischer Grabsteine auf der Krim belastet worden
ist. Demgegenüber bemühen sich die beiden hier anzuzeigenden Bücher, in deren

Mittelpunkt die karäische Gemeinde in Halicz (Halitsch, ukrainisch: Halyc, russisch: Ga-

lic) steht, neue Akzente zu setzen und die Geschichte, freilich nicht nur dieser Gemeinde,

die bis 1944 polnisch war und heute zur Ukraine gehört, objektiv-nüchtern
darzustellen.

Nach als weithin zutreffend angesehener karäischer Überlieferung ist die karäische

Gemeinde in Halicz die älteste unter den einst polnisch-litauischen Karäergemeinden.
Der Legende nach haben sich die ersten Karäer um die Mitte des 13. Jahrhunderts
infolge eines Vertrages zwischen dem ruthenischen Fürsten Daniii und Batu Khan, dem
Khan der Goldenen Horde, dort angesiedelt. Die ältesten Hinweise auf die Anwesenheit

von Juden und Karäern in der Stadt datieren indessen erst aus dem 15. Jahrhundert,
was viele Forscher veranlasst, die Geschichte der karäischen Gemeinde erst in jener Zeit
beginnen zu lassen. In schriftlichen Quellen taucht der Name Judaei caraimi nicht vor
dem 16. Jahrhundert auf.

Wenn auch zahlenmässig nur gering (nie ging sie über 200 Personen hinaus), lebte
die karäische Gemeinde über Jahrhunderte bis in unsere Tage in der Nachbarschaft von

Mikhail Kizilov M.A., Simferopol (Krim), zur Zeit: Institut für Europäische
Geschichte, Alte Universitätsstrasse 19, D-55116 Mainz. - Aus dem Englischen von
S. Schreiner.

299



rabbanitischen Juden, Polen, Ruthenen (Ukrainern), Russen und Österreichern. Während

Ende des 18. Jahrhunderts im Zuge der Teilungen Polens und der Annexion der
Krim alle anderen karäischen Gemeinden (in Trakai, Vilnius, Panievezys, Luck und der

Krim) dem russischen Reich einverleibt wurden, kam die Gemeinde in Halicz unter
österreichische Herrschaft. Diese Trennung von den mehr und mehr russifizierten Ka-

räergemeinden war vielleicht der Grund dafür, dass die Karäer in Halicz mehr als

andere Gemeinden karäische Bräuche und traditionelle Werte bewahrten. Ihre
Muttersprachen waren bis ins 20. Jahrhundert hinein das zu den Turksprachen gehörende
Kiptschaki (Qypcak), Polnisch, Russisch und Ukrainisch, während das Hebräische, ihre

„heilige Sprache", bis zum Zweiten Weltkrieg Sprache allein der Liturgie blieb. Heute
besteht die karäische Gemeinde in Halicz aus nurmehr einigen älteren Damen, und es

ist nur noch eine Frage der Zeit, wann auch sie nicht mehr sein werden. Von der

einstigen karäischen Präsenz wird dann nur noch der hochinteressante Friedhof der
Gemeinde mit seinen etwas mehr als 200 Grabsteinen erzählen, der sich am Ufer des

Dnjestr, auf dem Territorium des Dorfes Zalukva (polnisch Zalukiew) befindet. Dieser
Friedhof ist Gegenstand eines Buches,1 das eine Gruppe lokaler Historiker unter
Leitung von Ivan Jurtschenko (Yurcenko) und Oleksyj (Avraham) Kefeli, einem von der
Krim stammenden Karäer, der heute hazzan der karäischen Gemeinde in Aschdod
(Israel) ist, vorbereitet hat. Es dokumentiert nicht nur diesen einzigartigen Begräbnisplatz,

sondern bietet zugleich vorzügliches Material all denen (der Verfasser dieser Zeilen

eingeschlossen), die die Geschichte der karäischen Gemeinde in Halicz im 19. und
20. Jahrhundert studieren.

Nach einer kurzen Einführung in die Geschichte der Gemeinde und die Typologie
der Grabmale (S. 8-14) enthält das Buch Schwarz-weiss-Photos der Grabsteine, deren

genaue Beschreibung mit zum Teil vergrösserter Nachzeichnung der ikonographisch
interessantesten Reliefs, dazu die (meisten) hebräischen Inschriften mit ukrainischer
Ubersetzung (S. 15-216). Von einer Inschrift im lokalen halicz-wolhynischen Dialekt
des Kiptschaki-Karaimischen abgesehen (S. 182-183 Nr. 193), haben alle Grabsteine
hebräische Inschriften. Die Inschriften selber liefern wertvolle Informationen über die
Struktur der karäischen Gemeinde, die zu ihr gehörenden Familien, die Berufe ihrer

Mitglieder, ihre Lebensdauer, Taten und besonderen Leistungen. Das Buch schliesst mit
einem Verzeichnis der auf dem Friedhof bestatteten Gemeindemitglieder (Grundlage
sind die Angaben auf den Grabsteinen sowie Erinnerungen von Gemeindeältesten, S.

218-235), einer Typologie der von den Steinmetzen verwendeten Symbole (S. 238-
247) und einer topographischen Karte des Friedhofs (S. 250-251).

Wie dem Buch zu entnehmen ist, besteht die Einzigartigkeit dieses Friedhofs darin,
dass er zum einen karäische Begräbnistraditionen authentisch bewahrt hat, und zum
anderen unter erkennbarem Einfluss seiner rabbanitisch-jüdischen Umgebung steht.
Gleich allen anderen karäischen Friedhöfen in Osteuropa weist die Frontansicht der
Grabsteine in Übereinstimmung mit der karäischen Tradition nach Süden (nicht nach

Osten, wie nach aschkenasischer Tradition üblich). Hingegen zeugen das Dekor der
Grabsteine und der Stil der Inschriften von deutlichem rabbanitischem Einfluss auf die

1 Ivan und Natalja Jurtschenko (Yurcenko) / Oleksyj (Avraham) Kefeli /
Oleksandr Berehovskij, Karaïms'ke kladovysce bilia Halyca. Katalog nadmohylnych
pam'yatnykiv [Der karäische Friedhofbei Halicz. Katalog der Grabmale], L'viv-Haiyc:
Spolom 2000.

300



Begräbnissitten. So findet man wortreiche hebräische Elogen und Segenssprüche,
Abbildungen von Tieren, Lebensbäumen und Blumen, Davidsterne, die segnenden
Priesterhände, abgebrochene Kerzen, Bücherborde, Kronen der Tora, siebenarmige Leuchter
und viele andere Symbole, die für rabbanitisch-jüdische Lriedhöfe der Region typisch,
für die „asketischen" karäischen Lriedhöfe Osteuropas hingegen, auf denen symbolische
Darstellungen und Ornamente in der Regel fehlen, ganz untypisch sind. Zu erklären
sind die Ähnlichkeiten im Dekor der Steine auf den karäischen und rabbanitischen
Gräbern wohl nur durch den engen Kontakt zwischen beiden Gemeinschaften, der

Inanspruchnahme rabbanitischer Steinmetze und der hevra qadisa, der rabbanitischen

Beerdigungsbruderschaft, durch die Karäer.
Auch die auf den Grabsteinen erwähnten Namen der Familien und Familienmitglieder

dokumentieren den traditionellen Charakter der karäischen Gemeinde in Halicz.
Im Unterschied zu allen anderen osteuropäischen Karäergemeinden, in denen man oft
türkischen und/oder slawischen Vor- und Familiennamen begegnet, haben die Karäer
in Halicz die traditionellen hebräischen Vor- und Familiennamen bewahrt. Verbreitet
waren hier Familiennamen wie Nowachowicz (von hebräisch Noah), Eszwowicz (von
hebräisch Yeshu'a), Ickowicz (von hebräisch Yishaq), Mordkowicz (von hebräisch Mor-
decbai), Leonowicz, Zarachowicz, S(z)ulimowicz, Abrahamowicz etc. - Namen, die alle

von hebräischen Namen abgeleitet sind.
Obwohl die Anfänge der karäischen Gemeinde in Halicz bis ins 15./16. Jahrhundert

zurückreichen, datieren die ältesten auf dem Friedhof gefundenen Grabsteine aus
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts (S. 219 Nr. 20); die meisten stammen jedoch
erst aus dem 19. und 20. Jahrhundert. Im 20. Jahrhundert, vor allem in der Sowjetzeit,
sind statt der traditionellen hebräischen Inschriften solche in Polnisch, Ukrainisch oder
Kiptschaki-Karaimisch in kyrillischen oder lateinischen Buchstaben verwendet worden.
Der Friedhof wird noch immer genutzt - bis die letzten noch lebenden Mitglieder der
Gemeinde hier ihre letzte Ruhestätte gefunden haben werden. Der Haliczer karäische
Friedhof ist übrigens der einzige, den es in der Westukraine heute noch gibt. Die zwei
anderen, in Luck und Kukizow, deren Grabsteine ein ähnliches „rabbanitisches Dekor"
hatten, sind zu Sowjetzeiten zerstört worden.

Bald nach Erscheinen ihres eben vorgestellten Buches haben Ivan und Natalja
Jurtschenko eine internationale Konferenz zur Geschichte und Kultur der Haliczer
Karäer organisiert, die vom 6. bis 9. September 2002 in Halicz stattgefunden hat. Die
Konferenztage fielen mit Rosh ha-Shana, dem rabbanitischen und karäischen Neujahrsfest

zusammen, das die Konferenzteilnehmer im kleinen Kreise der karäischen Gemeinde

mitfeierten. Als Ehrengäste eingeladen waren zur Konferenz auch die fünf Angehörigen

der Haliczer karäischen Gemeinde. Auf diese Weise hatten die Konferenzteilnehmer

die einzigartige Gelegenheit eines lebendigen Kontakts mit den letzten fünf
Personen, den einzigen auf der Welt, die noch den Halicz-Dialekt des Kiptschaki-Karai-
mischen sprechen. Unter den Teilnehmern waren nicht nur bedeutende westliche
Gelehrte, sondern auch zahlreiche Vertreter karäischer Gemeinden aus der ganzen Welt -
aus den USA und Israel, aus Polen, Litauen, der Türkei, der Krim und der Ukraine, die
ihrerseits mit Vorträgen zum Konferenzprogramm beitrugen. Dies erklärt auch, dass

sich die Konferenz insgesamt auf durchaus unterschiedlichem Niveau bewegte. Die teils

auf englisch, teils auf ukrainisch, auf polnisch oder russisch gehaltenen Vorträge sind
unterdessen in einem Konferenzband veröffentlicht worden.2 Das Spektrum der The-

2 Ivan und Natalja Jurtschenko (Yurcenko) (ed.), Karaimy Halyca: Istoriia ta
Kul'tura [The Halych Karaims: History and Culture], L'viv-Halyc: Spolom 2002.

301



men reicht von der Geschichte über die Sprache und Literatur bis hin zur Anthropologie

der osteuropäischen, insbesondere galizischen Karäer.
Der Band beginnt mit Janina Eszwowiczs „Halyts'ka hromada v XX st." [„Die

Haliczer Gemeinde im 20. Jh."] (S. 4-10). Gestützt auf eigene Erinnerungen, mündliche

Uberlieferung, Veröffentlichungen in der karäischen Presse und Materialien ihres

privaten Archivs, gibt J. Eszwowicz, Haupt der Haliczer karäischen Gemeinde, einen
Überblick über die wechselvolle, ja, dramatische Geschichte ihrer Gemeinde im letzten

Jahrhundert. - Die verschiedenen Versionen eines Briefwechsels des karäischen Gelehrten

Schelomo b. Aharon aus Troki aus der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts mit seinen
Glaubensbrüdern in Istanbul und Damaskus untersucht der israelische Forscher Dan
Shapira („Some New Data on the Karaites in Wolhynia and Galicia in the 18th

Century", S. 11-23; hebräische Texte: S. 19-23). „The History of the Karaite Community
of Halicz in Interwar Period" (S. 24 — 37) beleuchtet Mikhail Kizilov und geht dabei
anhand seltener karäischer Veröffentlichungen sowie in polnischen und litauischen
Archiven gefundener Materialien insbesondere auf das Leben und Wirken des bazzan des

Ortes, Yitzhaq Abrahamowicz (1868-1946), ein, der bekannt geworden ist vor allem
durch seinen Widerstand gegen die auf „Dejudaisierung" des Karäertums, d. h. Loslösung

von seinen jüdischen Ursprüngen ausgerichteten „Reformen" Seraya Szapszals, des

letzten hacham (Oberhaupt) der Karäer in Osteuropa.
Die Bedeutung Haliczer Karäer für die Entwicklung der Turkologie in Polen

dokumentiert Anna Sulimowicz („Znaczenie Halickich Karaimöw dla rozwoju Polskiej
turkologii", S. 38-45). Selbst Spross einer Haliczer Karäerfamilie und Tochter des

berühmten polnischen Turkologen Jözef Sulimowicz, des Autors wichtiger Studien zur
karäischen Linguistik, setzt Anna/Akbike Sulimowicz an der Warschauer Universität
die wissenschaftliche Arbeit der polnischen Karäer auf dem Gebiet der Orientalistik
fort. - Ivan und Natalja Jurtschenko berichten, von ihrem oben erwähnten Buch
ausgehend, vom Fortgang der Forschungen zum karäischen Friedhof bei Halicz
(„Doslidzennia karäims 'koho kladovysca bilia" Halyca, S. 46-56) und erläutern dessen

Bedeutung für die Interpretation der karäischen Geschichte des Ortes. - Während Eva

Agnes Csätö-Johanson (Uppsala, Schweden) die Schwierigkeiten diskutiert, den Halicz-
Dialekt des Kiptschaki zu erforschen und vor allem zu bewahren („The Karaim

Language in Halych", S. 135-139), behandelt Henryk Jankowski (Poznan, Polen) die

vergleichbaren Schwierigkeiten im Blick auf den tatarischen Dialekt der Karäer von der
Krim („Reading Loose Sheets of Paper Found among the Pages of Crimean Karaim

Mejumas", S. 142-155).
Zwei Kapitel Forschungsgeschichte entfalten die ukrainischen Forscher Oleh Mazur

mit einer Bestandsaufnahme der anthropologischen Forschungen zu den Karäern am
Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts („Antropolohicni doslidzennia karaimiv
[kin. XIX - XX st.]", S. 84-88) und Miron Bakaliarchyk mit einem Resümee der
Diskussion um die Ursprünge der Karäer im Lichte anthropologischer Forschungen
zwischen 1930 und 1970 („Pochodzennia karaimiv [u svitli antropolohicnych doslid-
zen' 30-70h rr. XX st.]", S. 155-158). Wie indessen auch diese beiden Aufsätze

belegen, erweisen sich die meisten anthropologischen Studien des 20. Jahrhunderts als

eher naive und wenig überzeugende Versuche der Definition der Ursprünge und
Anfänge der osteuropäischen Karäer im Mittelalter, da sie ihre Theorien wesentlich auf
fragmentarisches spätes Material aufbauen. - Den bemerkenswerten Fall der Aufnahme
eines Proselyten in die karäische Gemeinschaft dokumentiert Oleg Belyi (Sevastopol',

302



Krim) anhand von Materialien aus der Sammlung des Taurischen und Odessaer Karäi-
schen Geistlichen Amtes, die er im Archiv in Simferopol' fand („Nekotorye dokumenty
o karaimskoi obscine Galica v fonde Tavriceskogo i Odesskogo Karaimskogo Duchov-

nogo Pravlenija", S. 125-130). Der Fall ist um so bemerkenswerter, als es sich bei - in
diesem Falle - der Konversionswilligen, die 1910 zum karäischen Glauben übergetreten
und in die Gemeinde in Halicz aufgenommen worden ist, um die britische Staatsbürgerin

Florence Pauline Voltaire-Pererova (geborene Child) handelte.
An den grossen Haliczer karäischen Dichter Zacharjasz Samuilovic Abrahamowicz

(1878-1903) und sein Werk erinnert Stepan Pushyk (Ivano-Frankivs'k, Ukraine)
(„Karaims'kyi poet Zachar'ya Samuilovyc Abrahamowicz", S. 113-124). - Eine eher

ungewöhnliche Episode aus der Familiengeschichte der Leonowiczs aus Halicz erzählt
Petro Zin'kovs'kyi (Ivano-Frankivs'k); ungewöhnlich deshalb, weil sich hier zwei

Familienmitglieder, Mutter und Tochter, in den 1940er Jahren einer extrem-nationalistischen

ukrainischen Organisation angeschlossen haben, die über das Ende des Zweiten
Weltkrieges hinaus für die Freiheit der Ukraine gegen die Sowjetunion gekämpft hat
(„Ucast' halyckych karaimiv u vyzvolnych zmahanniach 40-ych rokiv XX st.", S.

140-141).
Schliesslich finden sich unter den Autoren des Bandes auch die beiden hazzanim

(Häupter der karäischen Gemeinden) in Eupatoria (Krim) und Ashdod (Israel). Victor
Tiriyaki (Eupatoria) schildert, wie mit nachgerade kriminalistischem Spürsinn das

Vorbeterpult der Haliczer Kenesa (karäisches Bethaus) vor sowjetischem Vandalismus

gerettet worden ist, der diese Kenesa 1985 zerstört hat. Ende der 1990er Jahre ist das

Vorbeterpult nach Eupatoria gebracht worden und hat seinen Platz in der dortigen
Kenesa gefunden („Sochranenie religioznych tradicii karaimov Galica na rubeze XX -
XXI w.", S. 76-83). Der oben bereits erwähnte Alexei/Avraham Kefeli gibt einen
Uberblick über Entfaltung und Bedeutung karäischer Gelehrsamkeit in den Gebieten
der heutigen Westukraine und Litauens („O stanovlenii i globalnoi roli karaimskoi
ucenoi mysli v regione sovremennych Zapadnoi Ukrainy i Litvy", S. 65—75). Interessant

ist dabei übrigens, dass sich Kefeli in der Schreibweise karäischer Namen und
Worte noch immer nach der aus dem 19. Jahrhundert stammenden, heute indessen

veralteten russischen Transkription richtet und beispielsweise Tsade durch russisches u
(c) wiedergibt: Hbiuxaic (Ycchak für YishaqlIsaak), uarwbiKbiM (caddykym für saddi-

qim). Weitere - karäische - Beiträge stammen von Szymon Pilecki, Oberhaupt des

Verbandes Karäischer Gemeinden in Polen, Alexander Arabadji/Arabaci (Kiev), Irena
Jaroszynska (Warschau) und Yuri Barash (Dnepropetrovsk/Ukraine).

Ivan und Natalja Jurtschenko, die Organisatoren der Konferenz und zugleich
diejenigen, die die Hauptlast beider Buchprojekte getragen haben, haben ihre Erforschung
der regionalen karäischen und rabbanitischen Geschichte unterdessen fortgesetzt. Zu
ihren Vorhaben zählt nicht nur die Suche nach weiteren Zeugen und Zeugnissen
karäischer Präsenz, sondern auch und vor allem die Errichtung eines Denkmals an der
Stelle, an der die zur Sowjetzeit zerstörte Kenesa, das karäische Bethaus, gestanden hat,
und schliesslich die Einrichtung eines karäischen ethnographischen Museums in einem
der noch verbliebenen karäischen Häuser. Das letztgenannte Vorhaben konnte indessen

trotz der zahlreichen Exponate, Handschriften, seltenen Drucke, Gebrauchsgegenstände

etc., die die Historiker in Zusammenarbeit mit den letzten Mitgliedern der karäischen
Gemeinde bereits gesammelt haben, mangels finanzieller Unterstützung bislang nicht
verwirklicht werden. Wünschen kann man den unermüdlichen Historikern und ihren

303



Helfern, in ihren wissenschaftlichen Bemühungen nicht nachzulassen und genügende
Aufmerksamkeit auf sich zu lenken, für die es ohne Zweifel hilfreich wäre, die nächste

Auflage ihrer Bücher zugleich in einer westeuropäischen Sprache herauszubringen und
darin beispielsweise nicht nur die karäische Geschichte und den karäischen Friedhof,
sondern ebenso die aschkenasische Geschichte und den aschkenasischen Friedhof ihrer
Stadt zu berücksichtigen.

304


	Vor dem Vergessen bewahren : neue Forschungen zu den Karäern Ostgaliziens (Ukraine)

