
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Die Shanghaier Emigration : ein Beitrag zur Fremdwahrnehmng im Exil

Autor: Messmer, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Shanghaier Emigration -
ein Beitrag zur Fremdwahrnehmung im Exil

von Matthias Messmer *

Uber den Exilort Shanghai ist seit David Kranzlers Standardwerk Japanese,

Nazis, and Jews — The Jewish Refugee Community of Shanghai, 1938 — 1945
(New York 1976), viel und detailliert geschrieben worden.1 In den letzten

Jahren erschienen Dutzende von Autobiographien, Erzählungen und
Geschichtsdarstellungen zu diesem Thema, nicht selten von direkt Betroffenen
als Dokument der Erinnerung an ein Emigrantenleben fern der Heimat und
mit viel persönlicher Hingabe verfasst. Im Vordergrund standen und stehen

bei diesen Schilderungen zumeist Begegnungen mit Bestimmungsgrössen
und -orten innerhalb der eigenen Kultur beziehungsweise Religion, mit
unterschiedlichem Schwerpunkt je nach Sichtweise, Interessen und persönlicher
Biographie des Autors: Das eine Mal steht der Kampf ums tägliche Brot im
Zentrum der Betrachtungen, oder es werden die Schwierigkeiten der Schul-

Dr. Matthias Messmer, Universität Fribourg (CH), Rte d'Englisberg 11, CH-1763
Granges-Paccot. - Der Aufsatz entstand neben der Arbeit am Habilitationsprojekt
(Universität Basel, Historisches Seminar, Prof. Dr. Heiko Haumann) zum Thema
„West-östliche Begegnungen im China des 20. Jahrhunderts", zu dessen Vorbereitung

ich mich zwei Jahre lang in China (Center of Jewish Studies, Shanghai
Academy of Social Sciences) und den USA (unter anderem Leo Baeck Institute und
Columbia University, New York; Stanford University) aufgehalten habe. Besonders

zu danken habe ich dabei Dr. Diane R. Spielmann (Center for Jewish History) für
ihre Unterstützung sowie Professor David Kranzler und Rabbiner Marvin Tokayer
für die Möglichkeit, ihre umfangreichen Quellenmaterialien zur Geschichte des

Exilorts Shanghai benutzen zu dürfen.
1 Stellvertretend erwähnt seien hier drei jüngere, äusserst umfassende Arbeiten, die

zahlreiche weiterführende bibliographische Angaben zu den unterschiedlichsten
Aspekten der Geschichte der europäischen Flüchtlinge in Shanghai liefern: R. Maler

(ed.), From Kaifeng to Shanghai. Jews in China, Sankt Augustin, Nettetal
2000 Monumenta Serica - Monograph Series 46); J. Goldstein (ed.), The Jews

of China. Band I: Historical and Comparative Perspectives-, Band II: A Source hook
and Research Guide. With a Bibliography by Frank Joseph Shulman, London 1999 —

2000; G. Armbrüster/M. Kohlstruck/S. Mühlberger (ed.), Exil Shanghai
1938 — 1947. Jüdisches Leben in der Emigration, Teetz 2000.

256



bildung in Zeiten des Krieges thematisiert. Ein anderes Mal sind es die

Arbeit und Koordination der verschiedenen Hilfskomitees, das Leben im
„Ghetto", dann wieder das nicht spannungsfreie Verhältnis zwischen den

einzelnen jüdischen Gemeinden Shanghais in den 1930er und 1940er Jahren,

welche Räume für Diskussionen öffnen. Und immer geben selbstverständlich

Glanz und Glamour, aber auch Dekadenz und Sittenlosigkeit im
„Paris des Ostens" Anlass zu verschiedensten Beobachtungen, Stimmungsbildern

und schriftlich formulierten Eindrücken jener Emigrationszeit im
Fernen Osten.

Auf inter-kulturelle Aspekte des Zusammentreffens zwischen Flüchtlingen

und einheimischen Chinesen konzentrieren sich schreibende „Shanghailänder"

vergleichsweise wenig, mit Ausnahme der unentbehrlichen Erwähnung

der geliebten Amah (allgemeiner Begriff für weibliche Bedienstete
jeglicher Art), eines oder mehrerer Boys und gewiss der Kulis, der im damaligen
Shanghai allgegenwärtigen Rickschazieher. Ein Schmelztiegel war Shanghai
nicht, doch boten sich denen, die es wünschten und konnten, trotzdem

Gelegenheiten für Begegnungen mit dem Fremden. Unter den prominenteren

Vertretern eines Austausches oder gar einer Annäherung zwischen

Orient und Okzident befinden sich etwa der Sinologe Willy Tonn, der

Etymologe, Verleger und Schriftsteller Adolf J. Storfer oder der Maler David

Ludwig Bloch.2 Ihnen verdankt die Nachwelt einzigartige Kenntnisse und
Einsichten über die Fremderfahrung im Exil. Dabei erweist sich deren Schaffen

als wertvolle, weil zeitlose Dokumentation zur Erhellung von Problemfeldern

bei der heutigen Diskussion über kulturelle Nähe und Ferne. Nicht
selten nahmen diese Beobachter in ihrer geistigen Auseinandersetzung mit
dem Forschungsgegenstand China Themen vorweg, welche die intellektuellen

Debatten der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts (Stereotypenbildung,
Edward Saids Orientalismustheorie, Samuel Huntingtons Zusammenprall
der Zivilisationen usw.) beherrschen sollten.

^ Über Willy Tonns Arbeit und Wirken in Shanghai siehe: Leo Baeck Institute, Willy
Tonn Collection, AR 7259. Aspekte von Adolf J. Storfers Schaffenskraft finden sich
in zahlreichen Artikeln in der von ihm selbst herausgegebenen Zeitschrift Die Gelbe

Post, der in Shanghai auf hohem intellektuellem Niveau publizierten Ostasiati-
sche\n] Illustrierte[n\ Halbmonatsschrift, so der Untertitel der Zeitschrift Die Gelbe
Post (die Hefte 1-7 aus dem Jahr 1939 wurden 1999 vom Wiener Verlag Turià &
Kant als Reproduktion und mit einer Dokumentation von Paul Rosdy neu
herausgegeben). Über David Ludwig Blochs Beitrag zur Perzeption Chinas und seiner
Menschen siehe das hübsch aufgemachte Buch mit einer Auswahl seiner Werke:
D. L. Bloch, Holzschnitte. Mukeji. Woodcuts, Shanghai 1940-1949, ed. B.
Hoster/R. Malek/K. Wenzel-Teuber, Sankt Augustin, Nettetal 1997 Monu-
menta Serica - Other Publications).

257



Alternative Perzeptionen Chinas

Einblicke in die fremde chinesische Umgebung boten sich jedoch auch

weniger bekannten „Shanghailändern", darunter Journalisten, Lehrern oder

ganz allgemein an der Andersartigkeit ihrer neuen Welt interessierten

Personen. Wer die Augen trotz Elend, Dreck und Krieg offenzuhalten in der

Lage war, wer fünf, zehn oder noch mehr Jahre in der Hafenstadt lebte, dem
wurde im Laufe der Zeit vieles Fremde vertraut. Im ursprünglich als exotisch

empfundenen Milieu relativierten sich bisweilen sogar die eigenen
Standpunkte. Der unfreiwillige Prozess der Selbstfindung und Selbstüberprüfung
sowie die Anerkennung individueller Vorurteile führte unweigerlich zu
einem Sensitivum gegenüber dem Fremden und damit zu einer deutlich
vielfältigeren Auseinandersetzung mit dem Reich der Mitte, als dies in den

meisten bisherigen Schilderungen westlicher Besucher Chinas der Fall war.
In diesen alternativen Perzeptionen Chinas und seiner Menschen durch eine

verhältnismässig kleine und unfreiwillig im Fernen Osten gestrandete Gruppe

von Ausländern liegt ein nicht zu unterschätzender Wert für das Verständnis

einer Jahrtausende alten Kultur und Gesellschaft. Deren Beitrag soll im
folgenden mittels Einbettung in die damals vorherrschende Atmosphäre in
der Huangpu-Metropole angedeutet werden.

Shanghai galt bei den vor dem Nationalsozialismus fliehenden europäischen

Juden gewiss zu keiner Zeit als Wunschdestination, wohl aber zumindest

nach dem „Anschluss" Österreichs im Frühjahr, der Flüchtlingskonferenz

im französischen Evian im Sommer sowie der Kristallnacht vom Winter
1938 als einziger und letzter Hoffnungsschimmer, um dem Terror des

Naziregimes zu entkommen. Trotz der im Handbuch für die jüdische Auswanderung

von 1938 ausdrücklich formulierten Warnung vor einer Flucht nach

Shanghai fanden schliesslich bis gegen Ende 1941 ungefähr 18.000 Personen

aus Europa ein vorübergehendes Exil in der Stadt über dem Meer, die — das

war deren einziger Trumpf - kein Visum zur Einreise erforderte, jedoch, was
die Wohnungs-, Hygiene- und nicht zuletzt Witterungsverhältnisse betraf,

an letzter Stelle unter den Exildestinationen rangierte. Die politischen
Verhältnisse in Europa hatten in nicht geringem Masse die Zusammensetzung

der Shanghaier Exilanten beeinflusst: Es handelte sich zumeist um
Angehörige älterer Generationen, die sich erst im allerletzten Moment zur
Flucht aus dem einst geliebten Vaterland entschlossen hatten (etwas
abschätzend formuliert über diejenigen, die einer groben Fehleinschätzung der
tatsächlichen Lage unterlegen waren) sowie in der Mehrheit um eher

bürgerlich eingestellte Personen, denen die Diskussion ihrer jüngeren, bereits

258



früher in andere Erdteile emigrierten Glaubensbrüder über Arbeiterbewegung

und Widerstandsbewegung weniger bedeutete und die in Deutschland

beziehungsweise den besetzten Gebieten nicht unbedingt durch politische
Aktivitäten aufgefallen waren.

Bis zum Eintritt Italiens in den Zweiten Weltkrieg im Juni 1940 erreichten

die meisten Flüchtlinge aus Europa Shanghai auf einer vier- bis zehn-

wöchigen Schiffsfahrt, zumeist - auch das eine Ironie des Schicksals - auf
Luxusdampfern der „Lloyd-Triestino Line" entweder durch den Suezkanal

oder (um die Kanalgebühren zu umgehen) über das Kap der Guten

Hoffnung, den Indischen Ozean, gewöhnlich mit Zwischenstopps in Bombay,
Colombo, Singapore und Hongkong. Nach der Blockade des Mittelmeeres
und bis zum Einmarsch der deutschen Truppen in die Sowjetunion im Juni
1941 verblieb als letzte Fluchtmöglichkeit und nach der mühevollen

Ergatterung von bis zu fünf Transitvisen (Lettland, Litauen, UdSSR, Mandschurei,

Japan) der Landweg mittels der Transsibirischen Eisenbahn von Berlin
über Ostpreussen nach Moskau und weiter bis Tschita, wo man in die Ost-
Chinesische Eisenbahn umstieg und Richtung Harbin in der nördlichen
Mandschurei fuhr, um von dort entweder über Mukden (Shenyang)
beziehungsweise Dairen (Dalian) oder — noch zeitaufwendiger - über Vladivostok
und Japan (Kobe, Shimonoseki oder Yokohama) weiter mit dem Schiff nach

Shanghai zu gelangen. Mit der Ankunft der letzten europäischen Flüchtlinge
in China im Dezember 1941 schloss sich gleichzeitig für Jahrzehnte ein
bedeutendes Kapitel der west-östlichen Begegnungen auf der „russischen
Wanderbühne", der Transsib: Seit ihrer Inbetriebnahme hatte die Eisenbahn
mehr als vierzig Jahre lang westliche Reisende, Diplomaten, Schriftsteller,
Journalisten, Abenteurer, Spione und zuletzt Emigranten gemächlich, aber

zuverlässig nach China transportiert, die charakterlich und von ihrer
Herkunft her verschiedensten „Barbaren" behutsam an die Seele des Reichs der

Mitte herangeführt, während in umgekehrter Richtung chinesische Studenten

nach Moskau (an die Sun Yat-sen Universität) oder gar Paris (zur
Sorbonne) aufbrachen, um westliches Gedankengut zu studieren und ihrem
Land den Weg der Revolution zu ebnen. Letztere waren - was die
Vorbereitung auf eine ihnen vollständig fremd erscheinende Umgebung betraf -
gewiss besser vorbereitet als die vor Hitler fliehenden Europäer, denen

Shanghais Sitten und Gebräuche buchstäblich chinesisch und als Kulturschock

vorkommen mussten, die sich bis zur allerletzten Minute nicht von
der europäischen, kleinbürgerlichen, auf Sauberkeit und Ordnung bedachten
Heimat trennen wollten und die sich, man kann es ihnen nicht verübeln,
zwangsläufig und in den meisten Fällen vom Schmutz, der Armut und dem

Hygieneverhalten der chinesischen Massen angeekelt fühlten:

259



„Man wohnt überall ganz dicht, eng bei eng, mit diesem allerniedrigsten Gesindel

zusammen, kann sich gegenseitig in die Fenster sehen und wird nirgends diesen
abscheulichen Anblick los. Das ganze Leben dieser Chinesen spielt sich auf der
Strasse ab: es wird überall in den fliegenden Garküchen auf der Strasse gekocht, es

wird Handel getrieben, man stösst bei Schritt und Tritt auf Bettler; auf der Strasse

wird Wäsche gewaschen, getrocknet, Säuglinge werden beim Laufen an der Brust
genährt, es wird geraucht, usw. usw. Ekelerregende nackte Gestalten, widerliche
Gerüche verschiedenster Art: kurz, ein Anblick und ein Duft rein zum Kotzen! Ich
ekelte mich derart, dass ich nicht mehr hinsehen mochte und dauernd versuchte,
mich von allem fern zu halten und es zu übersehen. Aber das ist ja ganz unmöglich,
denn man stolpert ja fast andauernd bei jedem Schritt über irgend einen Chinesen.
Sie schlafen auf der Strasse, Kinder spielen auf der Strasse, sie machen einen
ohrenbetäubenden Lärm und einen Gestank, der zum Himmel schreit! Sie spucken
und schreien, sie zanken und schlagen sich; kurz es ist das widerlichste Volk, das ich
jemals gesehen habe".3

Lebensschule' Shanghai

Schilderungen dieser Art dürfen nicht verwundern, hausten doch die meisten

„Hitlerflüchtlinge" nicht in den modernen Apartments des „International
Settlement" oder in den Villen der „Concession Française", sondern im
Bezirk Hongkou, der während der japanischen Angriffe auf Shanghai 1937 fast

völlig zerstört worden war und seitdem als nicht mehr zum „International
Settlement" gehörig betrachtet wurde. Diejenigen Flüchtlinge, die Dank
finanzieller Unterstützung von Verwandten oder anderswoher über genügend
Mittel verfügten, um sich eine Wohnung ausserhalb Hongkous zu mieten
oder zu kaufen, zeigten sich im allgemeinen weniger angewidert von der

neuen Umgebung, die sie eher als Lebensschule denn Lebenspein empfanden:

„Der Blick von den oberen Sitzen des langsam fahrenden Busses nach unten war
geradezu verwirrend. Rechts und links schöne chinesische Geschäfte, besonders

prachtvoll waren die im altchinesischen Stil gehaltenen Häuser der Juweliere. [. .]
Je weiter wir kamen desto dichter wurde die Menschenmenge, die den Bus umgab.
Es war als ob das volkreichste Land der Erde eine Million seiner Einwohner gerade
vor uns ausgeschüttet hätte, ein unbeschreibliches Chaos. [. .] Es herrscht lebhafter
Verkehr, in der dichten Menge der Chinesen einige Europäer. Kleine Häuschen,
Geschäft an Geschäft, Schneider, Reishändler, Uhren und Uhrenreparatur,
Geldwechsler, ein oder zwei Restaurants, eine Nudelfabrik, Schuhmacher und vieles
andere mehr. [. .] Es gab so unendlich viel zu sehen, alles neu für mich, dass ich es

gar nicht in Kürze beschreiben kann. Die Strasse war sauber, über dem Ganzen aber

lag ein sehr durchdringender Geruch".4

3 Leo Baeck Institute, Hertha Beuthner Collection, ME 57, S. 16. Die negativen
Eindrücke der Berlinerin Hertha Beuthner bei Ankunft in Shanghai stellen keinen
Einzelfall dar; allerdings formulierten andere Flüchtlinge ihre ersten Shanghai-
Erfahrungen in der Regel etwas weniger derb.

4 Leo Baeck Institute, Hans Jacoby Collection, ME 774, S. 6ff.

260



Shanghai hatte bei Ankunft der mittellosen Europäer den Höhepunkt
seiner wirtschaftlichen Entwicklung überschritten und in den Jahren zuvor
bereits Tausende chinesische sowie russische Flüchtlinge wohl oder übel
absorbiert; dessen Markt schien nicht mehr bereit zu sein, weitere Arbeitssuchende

aufzunehmen, zumal die Berufe der aus dem alten Kontinent
Geflohenen häufig mit denjenigen übereinstimmten, die auch im Shanghai

jener Zeit übervertreten waren, nämlich Angestellte und Ärzte. Die europäische

Flüchtlingsgemeinde konnte sich zwar bei der Konfrontation mit
alltäglichen Schwierigkeiten in gewisser Hinsicht auf die Unterstützung
internationaler jüdischer Organisationen sowie lokaler Hilfskomitees verlassen,

doch waren ihre Mitglieder spätestens nach der Aberkennung der deutschen

Staatsbürgerschaft im November 1941 und nach dem Ausbruch des Pazifik-

Krieges in erheblichem Masse auf sich selber angewiesen. Sie befanden sich

zwar formell auf chinesischem Territorium, doch in einer Situation, in der
die nationalistische Regierung unfähig war, deren Status festzulegen, und die

Diskussion der westlichen Vertreter über das weitere Schicksal der Flüchtlinge

zu einer Farce wurde, da zu jenem Zeitpunkt bereits die Japaner als die

neuen Herren auftraten.

In diesen komplexen politisch-sozialen, durch den Kriegsausbruch
zusätzlich erschwerten Konstellationen muss man das Verhältnis der jüdischen
Flüchtlinge zu ihrer chinesischen Umgebung zu ergründen suchen: In der

eigenen Hoffnungslosigkeit und Identitätskrise der aus Europa Gestrandeten

selbst, in ihrer Beziehung zu den reicheren Glaubensbrüdern und anderen

alteingesessenen westlichen Ausländern, im nebulösen, weil durch die
Kriegsverhältnisse sich rasch ändernden Rechtsstatus von Shanghai sowie — spätestens

nach der Proklamation einer „Designated Area for Stateless Refugees"

vom 18. Februar 1943 durch die japanische Besatzungsmacht - im
Untertanenverhältnis zu den Japanern.5 Die Mehrheit der europäischen Flüchtlinge

gelangte ohne jegliche geistig-intellektuelle Vorbereitung oder praktische

Schulung in die „goetheverbannte Stadt";6 man musste den Europäern, von
denen einige nur mit viel Glück dem Tode in Konzentrationslagern entkom-

5 Das „Ghetto Hongkou", wie die „Designated Area for Stateless Refugees" auch

genannt wurde (obwohl in der Proklamation weder das Wort „Jude" noch „Ghetto"
vorkam), richtete sich an alle Flüchtlinge, die nach 1937 nach Shanghai gelangten,
d. h. an alle aus Deutschland beziehungsweise Osterreich und der Tschechoslowakei,

aus Ungarn, dem früheren Polen sowie aus den baltischen Staaten stammenden
Personen ohne Nationalität.

6 So die Betitelung Shanghais durch den Berliner Lehrer, Publizisten und Mitheraus¬
geber der Zeitschrift fiir die Geschichte der Juden in Deutschland, Fritz Friedländer,
in: Leo Baeck Institute, Fritz Friedländer Collection, ME 760, S. 168.

261



men waren, zuerst erklären, dass es unabdingbar sei, Wasser vor dem Trinken
abzukochen, Früchte und Gemüse vor dem Genuss zu schälen, das Haupt
vor Sonneneinwirkung zu schützen und nichts bei chinesischen Strassen-

händlern einzukaufen, andernfalls, so in einem Zeitungsbeitrag, „Sie die

Veilchen bei den Wurzeln riechen werden".7 Auf zwölf Punkte umfassenden

Merkblättern hiess es unter anderem: „3. Politische Gespräche sind streng

untersagt. [. .] 8. Auffälliges Benehmen auf der Strasse, lautes Sprechen, das

Herumlungern in Vorhallen in Hotels, und das Anschnorren von einzelnen

Personen und Firmen ist unbedingt zu unterlassen".8 Im Umgang mit den

Chinesen wurde ihnen wärmstens empfohlen, sich an den Sittenkodex des

Gastlandes zu halten, um nicht über Gebühr aufzufallen; letzteres dürfte
alleine schon äusserlich betrachtet ein Kunststück gewesen sein, stellt man
sich einmal einen Europäer im dicken Wintermantel vor, der in der schwülen

Hitze Shanghais von Tür zu Tür eilt, um altes Silber, Stickereien oder
böhmisches Glas zu verkaufen. Jedoch begriffen die mitteleuropäischen
Juden ziemlich schnell, dass lediglich die Einhaltung der ungeschriebenen und

geschriebenen Gepflogenheiten des Gastlandes ein Überleben in der Fremde

garantierte. In einem Zeitungsbeitrag mit dem Titel „Die dreizehn Punkte"
machte sich ein Emigrant über diejenigen seiner Schicksalsgenossen lustig,
welche im Verkehr mit Chinesen neben ihrer Heimat auch die Respekts- und

Anstandsregeln hinter sich gelassen hatten:

„1. Betone, wo Du auch seist, dass Du auf Grund Deiner helleren Hautfarbe und
Deiner Zugehörigkeit zu einem europäischen Kulturvolk auf jeden Fall der
Überlegene bist. [. .] 4. Ein Rikschakuli ist ein Stück Dreck und muss auch so behandelt

werden. [. .] 5. Falls Du eine religiöse Zeremonie der Chinesen siehst, so

dränge die Beteiligten einfach zur Seite, bis Du und Deine Frau im Mittelpunkt des

Ereignisses stehst. Du wärst ja kein Kulturmensch, wenn Du Dir den Vorgang
schweigend ansehen würdest, also, verlache alles möglichst laut, was Dir fremd
erscheint. [. .] 7. Unterlasse es nie, einem Chinesen zu erzählen, wie unglücklich
Du Dich in Shanghai fühlst. Das macht ihn auf seine Heimat besonders stolz".9

Der Verlust der Heimat - „Wir waren ja eigentlich Deutsche!" heisst es

gerne - machte vielen Emigranten schwer zu schaffen. „Wir packen unsere
Koffer noch nicht aus, denn wir fühlen uns noch gar nicht zu Hause, unser
Sehnen liegt in unseren Koffern drin", kommentierte ein anderer,10 ähnlich

Nelly Sachs' Diktum: „Ein Fremder hat immer seine Heimat im Arm wie

7 Siehe „Paul Komors 12 Lebensregeln", in: Shanghai Jewish Chronicle, 4. August
1940, ohne Seitenangabe.

8 Merkblatt vom 1. Januar 1939, in: YIVO Institute, Shanghai Collection, RG 243.
9 The Shanghai Herald', 29. August 1941, ohne Seitenangabe.
10 Bei diesem handelt es sich um den Berliner Journalisten Kurt Lewin, siehe in: Leo

Baeck Institute, Fritz Friedländer Collection, AR 7201, Box 1.

262



eine Waise, für die er vielleicht nichts als ein Grab sucht." In der Fremde

nimmt die Identifikation mit dem eigenen Vaterland in der Regel weiter zu.
Bei solchen, die unfreiwillig in die Ferne wandern und dort unter nicht
einfachen Bedingungen zu leben haben, verstärkt sich diese Neigung, wobei
zusätzlich der Vergleich mit der Zivilisation des Gastlandes gesucht wird, um
sich nicht nur äusserlich von den in noch weitaus schlimmerem Zustand,
ohne jegliche Unterstützung lebenden Chinesen abzugrenzen:

„Wenn man sich ins Gedächtnis zurückruft, auf welch hoher Kulturstufe der Deutsche

steht, dann könnt Ihr glücklich sein, dort leben zu können. Das ist und war
für uns alle eine solche Selbstverständlichkeit, dass man erst gewahr wird, was man
aufgegeben hat, wenn man dieses sieht. Ich habe noch nie so viel Unappetitliches
gesehen wie in diesen Tagen. Jede Frau, jeder Mann, jedes Kind bohrt ungeniert in
der Nase herum. Sie spucken und speien, dass man aus dem Ekel nicht
herauskommt. Wie kultiviert ist dagegen doch die deutsche Nation".11

Der Westen im Osten

Wenige Ausnahmen dürften es gewesen sein (und wiederum die, welche

nicht direkt nach Hongkou zogen), welche der neuen, fremdartigen Umgebung

etwas Positives abzugewinnen versuchten:

„Wir würden die einzigen Europäer in der Umgebung sein. Das entsprach so
ungefähr meiner Liebe für das Exotische. Wir kamen ja mit chinesischem Visum nach
China, warum sollten wir denn nun nicht auch mit Chinesen zusammen leben?"12

In einer Zeitschrift findet sich gar — welch Rarität — die Annonce eines

„China-Enthusiasten", der Shanghai mit einer „jungen chinesischen Dame
oder einem chinesischen Herrn" entdecken und „chinesische Theater, Filme
und Restaurants in Begleitung einer landeskundigen gebildeten Person
besuchen möchte".13 Die meisten Flüchtlinge lebten im Gebiet von Hongkou,
nördlich des Huangpu-Flusses und abseits der prächtigen Uferstrasse des

Bunds gelegen, dort, wo auch Tausende vom Lande in die Stadt geflohene

11 Tagebuchnotiz von Emmi Friedrichs, in: Leo Baeck Institute, Theodor Friedrichs
Collection, ME 160, S. 137.

12 Leo Baeck Institute, Hans Jacoby Collection, ME 774, S. 23. Der in Dresden
geborene Maler Jacoby wohnte bis im Februar 1943 ausserhalb des „Ghettos"
Hongkou in der Concession Française, jedoch in einer durchweg von Chinesen
bewohnten Strasse. Der Verweis auf ein chinesisches Visum schafft einige Verwirrung,

da zur Einreise nach Shanghai kein solches Zertifikat erforderlich war,
allerdings bis heute die Meinung unter Fachleuten umstritten ist, inwieweit zum
Verlassen Deutschlands ein Visum benötigt wurde und in welchem Umfang solche
auch vom chinesischen Generalkonsul in Wien ausgestellt wurden.

H Die Gelbe Post, Heft 5, 1. Juli 1939, S. 121.

263



Chinesen untergebracht waren. Die Europäer machten die engen Gassen von
Hongkou zu ihrer Heimat, ihrem „Klein-Wien" beziehungsweise „Klein-
Berlin", westliche Rosinen inmitten des chinesischen Kuchens, Spiegelbilder
von Chinesenviertel in der westlichen Hemisphäre. Hier, zwischen brutzelnden

Garküchen, kreischenden Marktweibern, schreienden Rikschakulis und

schummrigen Opiumhöhlen, fand sich eine versunkene Welt wieder, ähnlich

derjenigen, die man von der einstigen k.u.k Monarchie her kannte. Die
europäischen Bewohner Hongkous schufen sich buchstäblich neue Lebenswelten:

mit der Reparatur zerbombter Häuser und der Umwandlung in
Geschäfte im Bauhausstil; mit der Eröffnung von Spezialitätenläden und der
Inbetriebnahme von Redaktionsstuben, Theatern, Synagogen, Tanzlokalen

und Kaffeehäusern; oder mit der Gründung künstlerischer Vereinigungen,
Bildungseinrichtungen und Sportklubs. Bisher in Shanghai unbekannte

Speisen und Nahrungsmittel wurden ebenso eingeführt wie heute längst

vergessene Branchen: Galanteriewaren, Hemdenmacher, Hutumpressereien,
Kammerjäger, Kohlenhandlungen, Strumpfrepassierungen und so weiter.14

Öffentliche Schilder wie „Jüdische Frau! Dich ruft der Schabbos! Kaufe

nicht am Schabbos, denn damit verursachst Du gröblichste Entweihung"
erinnerten an die verschwundene Shtetl-Kultur Mittelosteuropas; die

Werbung „The Crown of Chocalates" des Cafés Louis mit seinen köstlichen
Delikatessen an eine Berliner Strassenszene der 1920er Jahre; das Programm
Monolog fun a FLICHTLING oder dus GROjSE GEWiNS mit der Schauspielerin

Rosa Schoschana und dem Kabarettisten Moshe Elbaum an ein
Theaterstück in Krakaus Judenviertel Kazimierz und schliesslich die Sommerkonzerte

mit Werken von Schubert, Lehar und Strauss an vergangene Abende im
Wiener Schloss Belvedere.

Trotz der Dichte des Angebots an mitteleuropäischen Netzwerken jeglicher

Art und der zumindest ab 1943 geographisch eng begrenzten Konzentration

auf diese jüdische Kleinstadt innerhalb Shanghais gab es für die

Flüchtlinge keine Möglichkeit, der chinesischen Umgebung auszuweichen,
keine Flucht in exklusive Klubs oder mit Klimaanlagen ausgestattete Villen,
um Armut, Dreck und Hitze zu entgehen. Die Emigranten sahen sich als

Paria unter den Ausländern, als marginalisierte Westler, und sie wurden von
den meisten der seit Jahren in Shanghai tätigen Geschäftsleuten, inklusive
der eigenen Glaubensbrüder, aus Image- und Gesichtsverlustängsten auch als

14 Adressbuch der Emigranten-Betriebe in Shanghai aus Handel, Industrie, Gewerbe und
Handiuerk, Shanghai 1940, in: Leo Baeck Institute, David Ludwig Bloch Collection,

AR 7199, Box 1, Folder 6.

264



solche behandelt.15 Nicht dass diese Flüchtlinge etwa besonders viele

Chinesen zu ihrem Freundeskreis zählten, wohl gar nicht zu intellektuellen Kreisen.

Und sie zeigten sich gleichermassen wie die reichen Westler irritiert über
das aggressive Verhalten von Bettlern oder Dieben. Auch lernten die meisten

von ihnen nicht die Sprache ihrer Nachbarn, um damit mehr über deren

Schicksal, Einsamkeit und Leiden zu erfahren. Doch waren sie unablässig
und in geballter Form mit der Verelendung der chinesischen Mitmenschen
konfrontiert: den Tag für Tag schuftenden Kulis, den hilfsbedürftigen Alten,
den hungernden Kindern oder den vor den Türen liegenden toten Babys.16

Diese Eindrücke waren es, die sich in den Köpfen und Fierzen der jüdischen
Flüchtlinge einprägten. Auf diesem geographisch relativ kleinen Gebiet waren

Chinesen und Emigranten durch das ähnliche Schicksal der Vertreibung
ungewollt zu Leidensgenossen geworden. Not bricht Vorurteile: Die
jüdischen Flüchtlinge beobachteten die chinesische Umgebung, die Mentalität
ihrer Nachbarn mit anderen, nachsichtigeren, vielleicht verständnisvolleren

Augen als die reichen, in Shanghai seit Jahren verwurzelten Westler, die alles

daran setzten, ihre Geschäfte und das zwischen ihnen und den Chinesen
herrschende Dominanzverhältnis nicht durch den Zustrom allzu vieler

Flüchtlinge zu stören.17 Die Emigranten hatten jedoch gegenüber jenen hin-

H „No Refugees" oder „refugees are not desired" hiess es immer öfter in den Inseraten
der englischsprachigen Presse: Viele Westler befürchteten, die „Hitlerflüchtlinge"
würden das Image des „Weissen Mannes" unter den Einheimischen gefährden. Siehe

darüber die Artikel in: The Shanghai Herald, 11. September 1941, ohne
Seitenangabe, oder das 8-Uhr-Abendblatt, 30. November 1940, S. 5; vgl. über das
Verhältnis zwischen den verschiedenen jüdischen Gruppen Shanghais hinsichtlich des

Vorwurfs, die Flüchtlinge würden durch ihr Verhalten zu einem Gesichtsverlust der
„weissen Rasse" bei den Chinesen führen: D. Kranzler, Japanese, Nazis, and Jews.
The Jewish Refugee Community ofShanghai, 1938-1945, New York 1976, S. 158 -
159. Hingegen fand sich keine chinesisch-sprachige Zeitung, in deren Spalten
Personen aufgrund ihrer Nationalität von einer möglichen Arbeitsstelle ausgeschlossen
wurden, siehe: Birman-Report, 16. Januar 1940 (Archiv Kranzler).

1" Der Reiseführer All about Shanghai and Environs. A Standard Guide Book, Shanghai
1934-35 (Nachdruck Oxford 1983), S. 118, gibt beispielsweise für 1933 die Zahl
von 5.715 „abandoned bodies" an, „which are left on vacant lots for collection and
burial by benevolent societies."

i7 Der Dresdner Flüchtling Hans Jacoby äusserst sich in seinen Aufzeichnungen (er ist
darin bei weitem kein Einzelfall) beispielsweise ziemlich abwertend über die sefar-
dischen Juden. „Empörend erscheint die Haltung der zahlreichen und meist recht
wohlhabenden arabischen Juden. Die meisten von diesen sind schon in der dritten
Generation hier. Sie sind die Nachkommen von Juden, die aus Bagdad einwanderten.

Kulturell sind sie lächerlich tiefstehend. Man spricht darüber, wie ihre
Vermögen erworben wurden. Der kürzlich verstorbene L. H. [Hardoon] hinterliess
angeblich $ 700 Millionen, war aber als der grösste Geizkragen verschrien und gab
angeblich nie in seinem Leben einen Cent für charitative Zwecke. Sir Viktor Sas-

265



sichtlich der Einblicke in die Seele oder zumindest in die Eigenheiten des

Gastlandes den grossen Vorteil, dass sie mit einer Schicht der chinesischen
Gesellschaft in Kontakt gerieten, die repräsentativ war in der damaligen Zeit

- nämlich die in jeder Hinsicht Besitzlosen, die überwiegende Mehrheit der
chinesischen Bevölkerung.

Um überhaupt in dieser fremden Umgebung zu überleben, hatten sich

die Emigranten den neuen Gegebenheiten verhältnismässig schnell anzupassen.

Diejenigen, denen es nicht gelang, weiterhin in ihren alten Berufen tätig
zu sein, mussten sich nach einer Alternative umsehen und fanden diese unter
Umständen mittels Integration im chinesischen Arbeitsprozess, ein Postulat
der Notwendigkeit, wie es in einem Zeitungsbeitrag hiess:

„Wir sind nun einmal hierher verpflanzt worden. [. .] Wir alle, wo wir auch sein

mögen, müssen versuchen, EUROPA ZU VERGESSEN und uns UMZUSTELLEN.
China ist nicht nur unsere neue Heimat, China ist auch unser neues

Wirtschaftsgebiet. Wir können uns nicht absondern, müssen mit den Chinesen leben,
uns in ihren Wirtschaftskreis einordnen. [. .] Wir müssen Vorteile beiseite schieben

und auf manches verzichten. Aber mit dem notwendigen Willen werden wir
auch diese Dinge überwinden! Asien ist nicht Europa, aber ASIEN ist ein URALTES

KULTURLAND MIT GROSSEM LEBENSIMPULS, ein Land, das
aufnahmefähig ist für fremde Menschen".18

Eine chinesische Zeitung beschrieb voller Respekt die Geschichte eines

gutgekleideten Juden, der sich bei chinesischen Geschäften für fünf Dollar

pro Monat als Fensterputzer anbot.19 Ein in Bukarest geborener Emigrant
wurde Verkaufsmanager der Firma „Charles Chang Steel Furniture Factory",
trotz „Unkenntnis der chinesischen Sprache, seiner Sitten und fremder
Arbeitsbedingungen".20 Für kurzzeitig böses Blut bei chinesischen Arbeitern
aufgrund wirtschaftlichen Konkurrenzdrucks sorgte die Einstellung von
Emigranten in Betriebe der Sassoon-Familie,21 wobei das Verhalten der chi-

soon, ein Multimillionär, dem halb Shanghai gehört, beschäftigte kaum eine Handvoll

Emigranten in seinen zahlreichen Betrieben. Die sind jetzt alle von den Japanern

beschlagnahmt worden. Sir Viktor ist noch zur rechten Zeit verschwunden. Sir
Elly Kadoorie und Ellis Hajim sind noch da, englische Bürger. Sir Ellys Sohn
Horace ist ein Mann besseren Schlages, er baute eine schöne Schule für die Kinder
der Emigranten in Hongkew" (Leo Baeck Institute, Hans Jacoby Collection, ME
774, S. 92-93). Eine ähnliche Meinung wie Jacoby vertrat beispielsweise der
Vertreter des American Jewish Joint Distribution Committee (AJDC) nach dem
Krieg in Shanghai, Manuel Siegel, in seinem „Report from Shanghai", 4. November
1945, S. 3-4 (Archiv Kranzler). Vgl. auch den Artikel „20 Wochen in Shanghai",
in: Shanghai Woche, 28. Juli 1939, S. 1.

18 Shanghai Woche, 30. März 1939, ohne Seitenangabe.
Übersetzt und abgedruckt in: 8-Uhr-Abendblatt, 5. Februar 1942, ohne Seitenangabe.

20 YIVO Institute, Shanghai Collection, RG 243.
21 The Shanghai Herald, 28. August 1941, ohne Seitenangabe.

266



nesischen Nachbarn im allgemeinen bei den Emigranten als äusserst tolerant
betrachtet wurde.22 Einer der Flüchtlinge - obwohl damals noch ein Kind —

stellt das durchschnittliche Alltagsverhältnis zwischen Chinesen und

Emigranten rückblickend betrachtet in einem wohl ziemlich objektiven Licht
dar, wenn er dieses folgendermassen beschreibt:

„Die Chinesen haben uns nicht aufgenommen. Sie hatten ja nichts zu sagen. Die
waren ebenso gefangen in ihrem eigenen Land wie wir auch Gefangene waren in
diesem Land. Wäre es ein normales Land gewesen, hätten sie uns aufgenommen?
Ich bezweifle es, sie hatten nichts zu tun damit. Aber, und das stimmt, und das sage
ich auch immer, nicht nur aus Höflichkeit, weil es wirklich so ist: Sie hätten uns
natürlich das Leben hier sehr schwer machen können [. .,] und das haben sie nicht
getan. Sie waren tolerant, sie haben sich uns nicht widersetzt, sie haben nicht
gemeutert gegen uns, sie haben uns nicht angegriffen - wir waren sozusagen
Leidensgenossen. Wir haben ein Leben nebeneinander gelebt. [. .] Es hätte auch
anders ausgehen können. Und in dieser Beziehung muss man ihnen wirklich dankbar

sein. Das ist das Wahre an der Geschichte. Na, also wenn die Emigranten sagen,
die Chinesen seien nett und freundlich gewesen, na ja, dann haben sie auch

vergessen, wie oft wir auf die Chinesen geschimpft haben und sie auf uns".23

Flüchtlinge und chinesische Politik

Von unmittelbar spürbarem Antisemitismus im Shanghai jener Jahre ist selten

die Rede, er schien angesichts der langen Geschichte religiöser Toleranz
bei Chinesen auf wenig fruchtbaren Nährboden zu fallen. Judenfeindschaft
wurde zweifellos vom deutschen Generalkonsulat sowie Naziorganisationen
und in geringerem Masse von Weissrussen geschürt,24 doch blieben die

Auswirkungen in den meisten Fällen auf wenige Zeitungsartikel, Flugblätter,
Karikaturen oder Ansprachen von Regierungsvertretern der von den Japanern

eingesetzten Marionettenregierung unter Wang Jingwei begrenzt.25

Zwar zeigte sich Chiang Kai-shek anlässlich der Auswahl seiner militärischen
Berater für den Aufbau einer starken Armee seit den späten 1920er Jahren
offensichtlich von deutscher Güteklasse beeindruckt, und sein Finanzmini-

22 Dies ist die Meinung der überwiegenden Mehrheit der von mir interviewten ehe¬

maligen Flüchtlinge.
23 Interview mit Michael W. Blumenthal, 8. Juli 2001.
24 Über die Ursprünge und Auswirkungen des Nationalsozialismus in Shanghai siehe:

A. Freyeisen, Shanghai und die Politik des Dritten Reiches, Würzburg 2000.
25 Siehe beispielsweise das Flugblatt „A Warning to all Chinese, Japanese and Gentile

Alike: The Chosen People have invaded Shanghai!", 1939 (Archiv Tokayer); oder
der eine anti-jüdische Rede von Wang Jingwei zusammenfassende Beitrag über
„Jüdische Charaktereigenschaften" (Youtairen xingge) in der Shanghaier Tageszeitung

Sin Wan Pao (Xinwen bao) vom 15. Februar 1943, S. 3.

267



ster H.H. Kong biederte sich noch 1937 durchweg unverblümt dem „grossen

Kämpfer für Rechtschaffenheit, nationale Freiheit und Ehre" (Hitler!)
an,26 doch entwickelte sich die weltpolitische Lage schliesslich anders, und
damit schien auch die Übernahme nazistischer Ideologien nicht unbedingt
nachahmenswert.27 Solches schien vergessen oder auch gar nicht bekannt

gewesen zu sein, denn nach dem Krieg hielt es die Leitung der jüdischen
Gemeinde durchweg für angebracht, dem „grossen chinesischen Staatsmann

und Heerführer" Chiang Kai-shek zum 60. Geburtstag die ehrerbietigsten
Glückwünsche zu übermitteln.28 Ein Journalist aus dem Kreise der

Emigranten pries den chinesischen Präsidenten als Staatsmann von grossem
Format, „dessen Name von der Nachwelt mit Franklin Delano Roosevelt, Winston

Chuchill und Josef Stalin in einem Atemzuge genannt werden wird".29

Nur wenige Monate davor war es anlässlich eines Erlasses der chinesischen

Regierung vom 27. November 1945 zu Irritationen auf der Seite der Flüchtlinge

gekommen, weil es darin hiess, dass alle Deutschen, Österreicher und
Juden, die keine strafbaren Handlungen auf dem Territorium Chinas begangen

hätten, in ihre „Heimat" repatriiert würden.30 Ungefähr ein Drittel der

Flüchtlinge hatte nach Angaben der auflagestärksten Flüchtlingszeitung
Shanghai Echo noch 1946 vor, in China zu bleiben, die Mehrheit wünschte

aus familiären, beruflichen, zionistischen oder klimatischen Gründen
auszureisen:

„Wenn 70 Prozent der Refugees China verlassen wollen, so ist dies gewiss kein
Zeichen von Abneigung gegen China oder Undank. Wir alle wissen, was wir China
zu verdanken haben, das uns eine freundliche Zufluchtsstätte geworden ist in einer
Zeit, da 90 Prozent unserer Lieben in Europa unter den grausamen Händen ihrer
Peiniger und in den schrecklichen Gaskammern Hitlers ein entsetzliches Ende
fanden. [. .] Dankbar aber sind wir China alle und werden auch [. .] im Auslande

26 Zitiert in: J. D. Spence, The Search for Modern China, New York, London 1990, S.

402.
27 Owen Lattimore, einer der bekanntesten China-Kenner und politischer Berater von

Chiang Kai-shek, berichtete von einem Vorfall, wonach zwei amerikanische
Verkehrsexperten jüdischer Herkunft China besuchten und die chinesische Seite sich
überrascht darüber zeigte, dass die amerikanische Regierung Vertreter niedrigeren
Status ins Reich der Mitte sandte, was sie sich nur damit erklären könnten, „that
the United States also regarded China as an inferior country" (Memorandum of
talk between Mr. Landau and Owen Lattimore, 5. Mai 1942, AJDC - Archiv
Kranzler).

28 Schreiben des Präsidenten der Jüdischen Gemeinde Shanghais, Sigmund Fischel, an
Chinas Präsidenten, in: Shanghai Echo, 31. Oktober 1946, S. 1.

29 Die Neue Zeit, 12. Februar 1946, S. 1.
30 North-China Daily News, 17. Dezember 1945, ohne Seitenangabe. Die Verordnung

wurde auf Druck des Auslands allerdings nicht unmittelbar und in abgeschwächter
Form durchgeführt.

268



immer China treu bleiben. Man kann China treu sein auch ausserhalb China, und
wir werden glücklich sein, China dienen zu können, wo es auch immer sein
möge"-31

Zwar schien es einigen Emigranten durchaus bewusst zu sein, dass nicht
alle Einheimischen über die Anwesenheit von Nicht-Chinesen glücklich
waren,32 man zählte jedoch auf das Interesse der chinesischen Wirtschaft an der

industriellen Tätigkeit, an gesundem Exporthandel und technischer

Entwicklung und träumte, dies eine Vorwegnahme von Ansichten vieler heutiger
westlicher Wirtschaftsführer, von den „guten Aussichten" des „Millionenmarktes"

China:

„Wenn der Emigrant sich grundsätzlich darüber klar wird, dass sein Schicksal eng
mit dem Chinas verbunden ist, so eng, dass sein eigenes Schicksal Teil des
Gesamtschicksals dieses Landes ist, dann werden auch seine Interessen und Chinas Interessen

automatisch dieselben werden".33

Als sich jedoch mit zunehmender Intensität des Bürgerkriegs die Fronten
immer näher in Richtung Shanghai verschoben, waren auch diejenigen, die

noch Monate zuvor die Möglichkeit des Verbleibens in China in Betracht

gezogen hatten, überzeugt davon, dass als einziger Ausweg, sobald denn
einmal alle Visaangelegenheiten erledigt waren, nurmehr ihre Ausreise
bestünde, zumal gegen Ende des Jahres 1948 Berichte von Plünderungen
nationalistischer Soldaten in Häusern jüdischer Flüchtlinge in Hongkou
bekannt wurden.34 Werden die Jahre der Existenz dieser europäischen Flüchtlinge

in Shanghai im Rückblick betrachtet, wird deren Bedeutsamkeit in der

Fremdwahrnehmung Chinas und seiner Gesellschaft deutlich. Sie liegt zum
einen in der Identität der meisten Flüchtlinge per se: „Ausländer zweiter
Klasse", „Emigranten", „Fremdlinge" oder schlimmer noch „Niemande",

31 Shanghai Echo, 28. April 1946, S. 2.
32 Einige der von mir interviewten Flüchtlinge sprachen von kleineren Zusammen-

stössen mit chinesischen Jugendlichen nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges;
spontane Aktionen der Unzufriedenheit, welche die Emigranten als Manifestationen

der im Zuge der allgemein verbreiteten Stimmung „Asien den Asiaten"
einstuften. Streitereien zwischen Flüchtlingen und Chinesen hatten auch damit zu tun,
dass die Flüchtlinge in Hongkou Wohnungen belegten, die vor der Zuweisung des

„Designated Area" chinesischen Familien gehörten. Und schliesslich wollten viele
Chinesen nicht einsehen, weshalb die jüdischen Flüchtlinge in den Genuss von
Uno-Hilfsmitteln im Rahmen des UNRRA-Programmes für China gelangen sollten.

33 Shanghai Echo, 5. Mai 1946, S. 3.
34 Brief Nr. 351 des American Jewish Joint Distribution Committee (AJDC) Shang¬

hai to AJDC New York vom Dezember 1948 (Archiv Kranzler). Aus Peking wurde
im gleichen Jahr von einer moslemischen, antijüdischen Demonstration berichtet,
auf der auch Pekings Bürgermeister eine Rede hielt (North-China Daily News, 14.

Juni 1948, ohne Seitenangabe).

269



welche einen völligen Gegensatz zu den Reichen, Alteingesessenen, den „Old
China Hands", denjenigen, die sich „mit einem Whisky-Soda von den

lästigen Gedanken (Hongkew) befreien",35 klarlegen und damit eine völlig
andere Qualität des sozial-kulturellen Dialogs zwischen China und dem Westen

schaffen.

„Wer um zwei Wochen länger in China ist, gibt sich einem als alter Ostasiate und
verzapft an einen mit huldvoller Überlegenheit die köstlichsten Axiome (regarding
the necessity of white maintaining the upper hand in Asia, even by brutal means),
die ihm tagsvorher ein Anderer versetzte, der um noch zwei Wochen früher hier ans
Land gekommen ist".36

Im Vergleich dieser beiden sich so fremden ausländischen Welten erst

zeigt sich der Wert der Fremderfahrung dieser Flüchtlinge, welche sich am
kolonialen Romantizismus der ständigen Besserwisser störten, an deren

simplifizierender Denkweise gemäss der manichäischen Allegorie von Gut und
Böse, Weiss und Schwarz (oder treffender Gelb), Uber- und Unterlegenheit.
Während die Wohlhabenden, die „richtigen Shanghailänder" — oder zumindest

diejenigen, die behaupteten, es zu sein — das Privileg besassen, sich

geographisch von ihrer unmittelbaren Umgebung, den Chinesen, zu trennen,

lebten die „Neulinge" inmitten der fremdartigen, zumeist erbärmlichen,

häufig jedoch auch anregenden terra sinica. Gewiss schufen sie sich, um zu
überleben, ein jüdisches Milieu, so gut es ging. Doch scheuten sie sich nicht

vor der Anerkennung der Tatsache, dass ihr Exilland China war. Selbst im
sportlichen Wettkampf kamen sie den Chinesen nahe, deren Fussballspieler,

so ein Kommentator, „ein bestechendes Kombinationsspiel vorführten, das

aber ein wenig übertrieben wurde".37 Ganz anders die Mehrheit der „alten
Hasen", die - in ständiger Selbsttäuschung — ihr Dasein so einrichteten, dass

sie sich einbildeten, nicht in China zu leben.

„Das ist der Kolonialgeist, der die Menschen, die lange in Kolonien gelebt haben,
nicht verlässt und sie zu Lüge verleitet. Sie behaupten dann, in Europa nicht mehr
leben zu können. Das Leben sage ihnen nicht zu. Unsinn! Die .niedrige' Umgebung

fehlt ihnen, auf die sie herabschauen sollen und dürfen, über die sie sich
erhaben dünken. [. .] Hier hat der weisse Mann sich eine eigene, körperstärkende
Kulisse für sein asiatisches Dasein errichtet. Er spielt Polo, Golf, Criquet und ist

ganz bei der Sache. Er spielt westliches Leben, und, indem er sich von hüpfenden
Kulis bedienen lässt, einen abendlichen Akt kolonialer Romantik".38

35 Die Laterne, 21. Juni 1941, S. 3.
36 Die Gelbe Post, 1. Mai 1939, S. 2.
37 Shanghai Echo, 11. November 1946, S. 4.
38 Die Gelbe Post, 1. Juli 1939, S. 100 — 101.

270



Die ärmlichen europäischen Juden hingegen waren keinem Sitten- oder

gar Ehrenkodex (I believe in Shanghai!) verpflichtet, der ihnen den Kontakt
mit Chinesen wenn nicht verboten, doch zumindest tunlichst abgeraten hatte.

Sie konnten sich nicht mit einer „Vertragshafengesellschaft" sozialisieren,
deren bisweilen snobistische Mentalität groteske und nicht selten sinophobe
Züge annahm: kein chinesisches Essen, kein chinesisches Wort, keine
chinesische Kleidung. Das Empfinden für das Prestige der Zugehörigkeit zu
einer „überlegenen Rasse" schien vielen Emigranten nicht nur in der einstigen

Heimat, sondern auch im fernen Shanghai unheimlich zu sein.

Die Flüchtlinge wurden ohne ihr Zutun zu Zeugen einer der düstersten

Periode Chinas im 20. Jahrhundert, in der es einer Seltenheit gleichkam,
dass Begegnungen mit Wesenszügen chinesischer Gesellschaft unabhängig
von Krieg und Besatzung überhaupt stattfanden, geschweige denn erfreuliche.

Barbara Tuchman vermerkte in ihrer Biographie über General Joseph
Stilwell anlässlich dessen Begegnungen und Erfahrungen mit Chiang Kai-
shek eben diese dem Thema innewohnende Schwierigkeit und drückte ihr
Bedauern aus, die „Liebenswürdigkeit, die künstlerische Hellsichtigkeit, der

philosophische Geist, die Charakterstärke, die Intelligenz, das ausgewogene
Temperament und deren [der Chinesen] Fleiss" nicht in angemessener Weise

hervortreten zu lassen.39 Gewiss war es auch für die in Shanghai gestrandeten

Flüchtlingen kein leichtes, in ihrer teils freiwilligen, teils erzwungenen
Annäherung an den fremden Kulturkreis die traumatischen Erfahrungen ihrer
Leidensgenossen zu übergehen und Zugänge zu Gastfreundschaft, Humor
oder Kunstfertigkeit à la chinoise zu finden. Doch gelang dies einer
Minderheit von ihnen weitaus besser als der Mehrheit der langjährigen Old
China Hands, denen seit Geburt — ob in Europa, Amerika oder China —

Verschiedenheit in Form von Überlegenheit, mit anderen Worten Distanz zu
ihrer nächsten Umgebung bewusst oder unbewusst eingetrichtert worden

war.
Der Höhepunkt des europäischen Flüchtlingsstroms erreichte Shanghai

zu einem Zeitpunkt, als China bereits knapp zwei Jahre von einem brutalen

Aggressionskrieg Japans heimgesucht wurde und der noch weitere sechs dauern

sollte - wahrhaftig kein optimaler Ausgangspunkt, die Seele eines Volkes

und seiner Bewohner zu entdecken, chinesische Kultur zu verstehen oder gar
schätzen zu lernen. Und zudem reichte die Perspektive der meisten von
ihnen nicht über die engen Grenzen des „International Settlement" und der

39 B. Tuchman, Sandgegen den Wind. General Stilwell und die amerikanische Politik in
China 1911—1945, Frankfurt/M. 1988, S. 13.

271



„Concession Française" oder gar Hongkous hinaus, mit Ausnahme einiger
Jugendlicher vielleicht, die aus Abenteuerlust die verschlungenen Gassen der

chinesischen Altstadt durchstreiften auf der Spur nach der Unterwelt mit
ihren angeblich kleinen, heimtückischen Chinesengestalten und den von
Opiumgeruch durchtränkten Spielhöhlen, deren Zugang ihnen von den

Eltern untersagt worden war. Einige Neugierige wagten es, die heiligen Grenzen

der ausländischen Enklaven fern von Recht und Ordnung zu verlassen,

etwa auf Schlangenjagd mit dem Serologen Hirschenson40 oder beim
Aufspüren „chinesischer Totenhäuser", den typischen Grabhügeln.41 Während

man früher Ausflüge in die Auen und Wiesen rund um den Wannsee oder in
den Wiener Wald gemacht hatte, um der Hektik einer Grossstadt zu
entgehen, gingen Entdeckungsfreudige in Shanghai zumindest bis zur Errichtung

des „Ghettos" auf Exkursionen in die unzähligen Gassen, um die
Melodie des chinesischen Alltags, die „Poesie des Orients" zu erfahren.42

Gewiss wussten auch die Flüchtlinge, dass Shanghai nicht gleichbedeutend

mit China war. Wenige von ihnen sind aus der künstlich gezogenen
geographischen Konzentration ausgebrochen, welche das Denken in
kolonialistischen Grenzen vorgab. Damit unterschieden sie sich nicht unwesentlich

von den „respektierten" Ausländern, von denen viele dreissig oder vierzig
Jahre lang in Vertragshäfen wohnten, ohne je Peking, geschweige denn Teile
des Landesinneren gesehen zu haben.43 Doch im Gegensatz zu letzteren

räumte man dies freimütig ein und wies zusätzlich auf die Gefahr der

verzerrten, weil okzidentalen Sichtweise hin:

„Unsere Kenntnisse des Chinesischen, seiner Sitten und Gebräuche sind leider so
oberflächlich, so dass sich in der Beurteilung dieses fleissigen und strebsamen Volkes
ein verzerrtes Bild ergibt. Ich mute mir durchaus nicht zu, die Psyche des
chinesischen Volkes zu kennen, und will auch nur meine Eindrücke so wiedergeben, wie
ich sie mit europäischen Augen sehe".44

Juden in andere Gebiete Chinas?

Überdies war die Bewegungsfreiheit der Emigranten durch den
japanischchinesischen Krieg seit 1937 arg beschränkt, und eines der jüdischen
Hilfskomitees warnte die Flüchtlinge ausdrücklich vor Reisen nach Nord-China,

4° 8-Uhr-Abendblatt, 29. September 1940, S. 3.
4! 8-Uhr-Abendblatt, 19. September 1940, S. 3.
42 Almanac-Shanghai, veröffentlicht vom Shanghai Echo, Shanghai 1946/47, S. 85.
43 Siehe beispielsweise: R. V. C. Bodley, Indiscrete Travels East - Java, China, and

Japan, London 1934, S. 143 bzw. 171.
44 Shanghai Journal - Die Neue Zeit, 2. Februar 1946, S. 4.

272



insbesondere Tianjin, um nicht die jüdische Gemeinde insgesamt zu gefährden.45

Trotz solcher Hinweise berichteten Emigranten in seltenen Fällen über

ihre „abenteuerlichen Fahrten" nach Innerchina. Zwar handelt es sich dabei

nicht um Beiträge im Stile renommierter Reiseschriftsteller, doch kann der

Gewillte trotz allem einige Stimmungsbilder aus dem „wahren" China
herauslesen.46 Einige Flüchtlinge waren sich dessen durchaus bewusst, dass

Shanghai das Tor Asiens ist und dass hinter diesem der Kontinent „den
tiefen, traumreichen Schlaf seiner Geschichte, seiner Vergangenheit, seiner

Individualität" schläft und man später einmal, nach der zweiten Emigration —

dieses Mal Richtung Westen - bereuen werde, nichts von Peking, Hangzhou
oder den Guilin-Hügeln gesehen zu haben, die alles entscheidende Begegnung

mit China trotz des mehrjährigen Aufenthalts nicht zustande kam:

„Und ich wette mit Euch, soviel Ihr mir auch mit der Hand abwinken mögt, Ihr
werdet dann an Eurem vielleicht doch etwas kühlen amerikanischen oder australischen

Herde sitzen, wie jemand, der in einem Dickicht die Prinzessin Turandot
fand und vergass oder vielmehr versäumte, ihr den lebensspendenden Kuss auf die

Lippen zu drücken".47

Wäre es nach dem Willen einer ganzen Reihe von redlichen und weniger
ehrlichen Buhlern gegangen, hätten jüdische Flüchtlinge aus Europa zumindest

zahlenmässig zu einem Höhepunkt an Annäherungen seit dem Beginn
des Verhältnisses zwischen dem Abend- und Morgenland beigetragen, doch
erlitten die Pläne für dieses allzu schön klingende Märchen à la „west-östli-
cher Diwan" noch vor ihrer Realisation Schiffbruch: Bereits 1933, die
Jahreszahl scheint kein Zufall zu sein, entwickelte ein Vertreter des japanischen
Aussenministeriums Pläne für die Ansiedlung von deutschen Juden im
Marionettenstaat Manchukuo.48 In den folgenden Jahren wiederholte sich die

Prozedur mit unterschiedlichen Akteuren, jedoch gleichem Ziel: Industrialisierung

der Mandschurei und gleichzeitig der Versuch, das Wohlwollen
(und die finanzielle Unterstützung) des amerikanischen Judentums für

Japans Politik zu gewinnen — doch ohne Erfolg, weil Gegner auf allen Seiten.49

Im Jahre 1939, angesichts der zunehmenden Immigrationswelle jüdischer
Flüchtlinge nach Shanghai, häuften sich die Siedlungspläne, und Entwürfe

45 Abgedruckt in: Shanghai Jewish Chronicle, 14. Januar 1941, ohne Seitenangabe.
46 Siehe beispielsweise: Shanghai Jewish Chronicle, 29. Dezember 1940, S. 7 oder vom

11. Mai 1941, ohne Seitenangabe.
47 Die Neue Zeit, Tl. Oktober 1946, ohne Seitenangabe.
48 Publiziert in: Israel's Messenger, 3. November 1933, S. 9.
49 Siehe darüber: D. Rranzler, Japanese, Nazis, and, Jews, S. 169-266, oder aktuel¬

ler: A. Altman, Controlling the Jews, in: R. Malek (ed.), From Kaifeng to
Shanghai. Jews in China, Sankt Augustin, Nettetal 2000, S. 279-317.

273



wurden ausgearbeitet, dass womöglich selbst Theodor Herzl ins Schwärmen

geraten wäre: Noch vor der Ankündigung des sogenannten Berglas-Plans im
Juni 1939, benannt nach dem deutsch-jüdischen Flüchtling und Geschäftsmann

Jacob Berglas, wonach in der Provinz Yunnan einhunderttausend

Flüchtlinge Zuflucht und gleichzeitig Arbeitsmöglichkeiten fänden,50

diskutierten Vertreter der jüdischen Hilfsorganisation HIAS-HICEM (Hebrew
Sheltering and Immigrant Aid Society) in Paris mit dem chinesischen
Generalkonsul über eine Ansiedlung von Naziflüchtlingen in China.51 Der
chinesische Diplomat machte deutlich, dass seine Regierung im Prinzip jüdische
Flüchtlinge willkommen heisse, ein solches Projekt jedoch gegenseitigen
Nutzen einbringen müsse: China benötige in erster Linie Ärzte,
Bergbautechniker, Bauunternehmer, Architekten, Mechaniker und andere Spezialisten

sowie „Kapitalisten, welche fähig seien, bestimmte Industriezweige [. .]

aufzubauen".52 Als mögliche Siedlungsgebiete wurden unter anderem die

Provinzen Ningxia, Qinghai und Guizhou genannt.
Ungefähr zur gleichen Zeit fragte der Vertreter einer amerikanischen

Hilfsorganisation für China den chinesischen Botschafter in den USA, den

angesehenen Gelehrten Hu Shi, an, ob seine Regierung sich bereit erklären

würde, „Mitopfer der brutalen Aggression" (Juden) in China aufzunehmen
und im Gegenzug dazu deren technisches Wissen und praktische Erfahrung
beim Aufbau von Industriezweigen erlangen werde.53 Aus den bisherigen
Quellen ist nicht eindeutig ersichtlich, welche Seite das Angebot initiierte,
doch zeigte sich die nationalistische Regierung in Chongqing grundsätzlich
an der Idee interessiert, wie die Antwort des Aussenministeriums bewies,

obwohl gleichzeitig rechtliche Bedenken erhoben wurden.54 Doch verlief
schliesslich auch dieses Projekt im Sande trotz Verlockungen für und von
allen Seiten: Zu gross schienen Unsicherheit und Vorbehalte zu sein, und

5° Plan for the Immigration of Central European Immigrants into China submitted
by Mr. Jacob Berglas, Cathay Hotel, Shanghai, June 15, 1939, in: American Jewish
Joint Distribution Committee - Archiv, Catalogue/ Record Group: 1933-1944,
File: 458. Artikel über diesen Plan veröffentlichten die New York Herald Tribune am
21. Juni 1939, die Shanghai Woche am 23. Juni 1939 und The China Weekly Review

am 22. Juli 1939.
5' YIVO Institute, HIAS-HICEM, RG 245.4 (Note: Relative to proposals made by

the General Consul of China in Paris about Jewish immigration to the
southwestern region of that country, strictly confidential, April 27, 1939).

52 Ebenda, S. 2.
53 Department of State - Memorandum of Conversation, 31. August 1939 und Copy

of Letter to Dr. Hu Shi, Chinese Ambassador in the USA, by Maurice William of
the American Bureau for Medical Aid to China, 31. Mai 1939 (Archiv Kranzler).

54 Text of a Telegraphic Message From the Ministry of Foreign Affairs, Chungking,
May 6, 1939 (Archiv Kranzler).

274



selbst die sefardischen Taipans Shanghais, Sir Victor Sassoon beziehungsweise

Sir Elly Kadoorie, deren volle Unterstützung ein Projekt solchen Aus-

masses erfordert hätte, reagierten beispielsweise auf den Berglas-Plan skeptisch

bis ablehnend.55

Auch wenn sich solche Träume jüdisch-chinesischer Beziehungen im

grossen Stile nicht erfüllten und demzufolge in der Untersuchung über die

Wahrnehmung Chinas keine bedeutenden Fremderfahrungen jüdischer
Flüchtlinge aus dem Innern des Landes vorliegen, sind die Auseinandersetzungen

europäischer Emigranten mit dem Fremden mitunter beachtenswert.

Dies auch deshalb, weil die Flüchtlingsgruppe eine einzigartige berufliche,
nationale, religiöse und linguistische Vielfalt aufwies - und dies räumlich eng
begrenzt -, wie sie nur ganz selten in einem Exilland vorgefunden wurde.
Der Geist Hongkous bestand aus einem menschlichen Kaleidoskop
sondergleichen, von bürgerlich eingestellten, preussisch-klassisch ausgebildeten, der

exotischen Umgebung Shanghais gegenüber nicht uninteressierten Schullehrern

bis hin zu den ultraorthodoxen Studenten der Mirer Yeshive, deren

Talmudschule den weiten Weg von Polen über Litauen, Sibirien und Kobe in
Japan schliesslich nach Shanghai fand und deren hauptsächliche Besorgnis,
neben dem Überleben, der Einhaltung der göttlichen Gesetze galt.56 Gewiss

gelangte die überwiegende Mehrheit der Emigranten in ihrer Eigenschaft als

Juden nach China und lebte dort dementsprechend, doch entwickelten
einige von ihnen im täglichen Verkehr mit dem Fremden ein kosmopolitisches
Bewusstsein, das, angesichts ihrer Isolation vom Rest der Welt, bemerkenswert

erscheint. Während die einen die Zeit des Exils durch die verstärkte

Identifikation mit den eigenen Wurzeln überstanden, sicherten sich andere

in diesem multikulturellen Nexus von Menschen unterschiedlichster
Herkunft und Status ihr Überleben durch Annäherung an die fremde Umgebung

- konkret oder geistig, gewollt oder ungewollt - oder zumindest durch
die Selbstreflexion im Spiegel des Fremden, selbst wenn dieser andere ein

„Chinamann" war.

55 Brief von Sir Lawrence Kadoorie an Mr. A. Frieder, The S. Frieder & Sons Co.,
Manila, vom 2. August 1939 aus Hongkong sowie Brief von Sir Victor Sassoon

vom 5. August 1939 an Mr. Landau, New York, beide in: American Jewish Joint
Distribution Committee - Archiv, Catalogue/Record Group: 1933-1944, File:
458.

56 Die Mir Yeshiva, benannt nach dem Städtchen Mir im heutigen Weissrussland,
umfasste mehr als die Hälfte aller polnischen Flüchtlinge in Shanghai, nämlich etwa
500 Personen.

275



„Exil der kleinen Leute"

Ob die Existenz eines städtischen Orchesters, einer Pferderennbahn oder der

längsten Bar der Welt genügte, Shanghai mit dem Zusatz „Stadt mit Kultur"
auszuzeichnen, ist fraglich. Und wenige würden gegen die Feststellung
Sturm laufen, Shanghai sei in erster Linie die Stadt von Business, Abenteuer
und Romantik gewesen. Von einem intellektuellen Klima - zumindest was

die westlichen Ausländer betraf - schien ebenfalls erst mit Ankunft der

europäischen Flüchtlinge in der Stadt über dem Meer Kenntnis genommen zu
werden. Zwar wird Shanghai immer wieder als „Exil der kleinen Leute"
bezeichnet, oder die Rede ist von einer „Emigration am Rande". Und es ist

gewiss nicht von der Hand zu weisen, dass keine Personen mit grossem
Namen nach China flüchteten, weder ein Thomas Mann, ein Albert Einstein
noch ein Sigmund Freud, wie selbst ein Shanghaier Flüchtling zugibt.57 Was

jedoch die Qualität des Shanghaier Exils charakterisiert sowie auch und
gerade für die Nachwelt von Interesse macht, ist deren Einzigartigkeit der

Fremderfahrung von Emigranten, deren Wahrnehmung einer sozial und
kulturell völlig anderen Lebenswelt. In Shanghai fanden keine grossangelegten
Widerstandsaktionen statt, die Politisierung blieb auf innerjüdische Themen

begrenzt. Shanghai war nicht gleichbedeutend mit dem Paris Vichy-Frank-
reichs oder dem Oslo des norwegischen Quislings: Berichte von gewalttätigen

Japanern gegenüber der Flüchtlingsgemeinde kamen vor, auch das

„Ghetto", oder zumindest eine „Designated Area" wurde eingerichtet und
Zensurmassnahmen eingeführt, hauptsächlich nach Pearl Harbor. Doch
wurde keine ausdrückliche Warnung vor einem Kontakt mit Einheimischen

ausgesprochen — zwar ein Maulkorb, was internationale Politik betraf, doch

keine Augenbinde zur Beobachtung der Umgebung und kein Verbot zur
Erforschung des Fremden an sich.58 Jüdische und chinesische Flüchtlinge
teilten buchstäblich die gleichen Gassen und ein ähnliches Schicksal. Eine

physische Isolation war ganz unmöglich; die beiden Gruppen blieben einan-

57 Kurt Rudolf Fischer, in späteren Jahren Philosophieprofessor an der Wiener Uni¬
versität, notierte in seinen „Shanghaier-Erinnerungen": „Was nun die Intelligenz
unter den Emigranten betrifft, so wäre folgendes zu sagen: Prominente gab es keine,
wie schon erwähnt. In dieser Sparte kann Shanghai nicht mit den USA oder England

verglichen werden, aber auch nicht einmal mit Skandinavien oder Südamerika"
(K. R. Fischer, Emigration nach Shanghai, in: F. Stadler [ed.], Vertriebene

Vernunft. Band I: Emigration und Exil österreichischer Wissenschaft 1930 — 1940,
München 1987, S. 487-498, dort S. 489).

5g Diese Feststellung soll die Notlage der „Ghettobewohner" keineswegs leugnen, im
Gegenteil. Gerade unter den Bedürftigsten befanden sich Journalisten, die die
schwere Zeit in Shanghai nicht überlebten.

276



der nicht nur räumlich nahe59 oder kauften in den Shops der jeweils anderen

Nationalität ein, sondern sie verbündeten sich in Ausnahmefällen gar in
Widerstandsgruppen gegen japanische Einrichtungen.60

Durch solcherlei Nähe entstanden - von einer Minderheit von Individuen

zwar, doch immerhin — Perzeptionsquellen von Chinas Menschen und
Lebensformen in Form literarischer Texte, manche derb, andere generalisierend

und wieder andere besonders reizvoll, weil scharf beobachtet. Ein
Bestandteil im Zeitvertrieb des Shanghaier Flüchtlings (nach der Sicherstellung
der elementarsten Bedürfnisse) konnte im Wahrnehmen seiner nächsten

Umgebung liegen, und einige pflegten diesen auf ihre je eigene Weise. Dass

sich der Standpunkt zum Gegenstand und die Art der Beobachtungsgabe im
Laufe von sechs bis zehn Jahren wandelten, gibt den Produkten gelegentlich
eine besonders attraktive Note. Innerhalb weniger Jahre schufen Vertreter
dieser Emigration China-Bilder, deren Couleur bis zum heutigen Zeitpunkt
durch ihre Nähe zum Objekt aus den China-Perzeptionen anderer

Bildschöpfer hervorstechen. Diejenigen, denen das Glück bezüglich der
amerikanischen Quotenregelung zur Einwanderung weniger hold war oder die vor
1949 noch kein anderes Aufnahmeland gefunden hatten, welches sich bereit

zeigte, einige der „Displaced Persons" aufzunehmen, wurden zusätzlich,
doch unfreiwillig zu Zeitzeugen des historischen Übergangs vom nationalistischen

zum kommunistischen China, oder, wie die Parteigänger des

letzteren behaupten, vom alten zum „Neuen China". Der Nachwelt überliefert
sind damit neben China-Bildern von Einzelpersonen zusätzlich Schilderungen

über Verhältnisse im damaligen Shanghai aus der Sicht von Vertretern
internationaler Organisationen, der UNRRA (United Nations Relief and
Rehabilitation Office), der IRO (International Relief Organization), dem

American Jewish Joint Distribution Committee (AJDC) oder dem jüdischen
Hilfsverein HIAS (Hebrew Sheltering and Immigrant Aid Society).

Mögen Sefarden, russische und mitteleuropäische Flüchtlingsjuden auch

die unterschiedlichsten Erfahrungen im Reich der Mitte gemacht haben, das

Ende ihrer zeitlich unterschiedlichen Präsenz in China verlief weitgehend
parallel. Für die von den Japanern während des Krieges internierten sefar-

dischen Juden mit britischem Pass war es relativ einfach, eine neue Heimat

59 Es darf nicht vergessen werden, dass selbst nach der Errichtung der „Designated
Areas" im Frühjahr 1943 noch immer ungefähr 100.000 Chinesen im gleichen
Gebiet lebten, das den jüdischen Flüchtlingen zugewiesen worden war. Siehe D.
Kranzler Japanese, Nazis, andJews, S. 491.

6° H.H. Hinzelmann, O China. Landaufalten Wegen. Wahrhaftige Entdeckungen auf
einer west-östlichen Lebensfahrt, Braunschweig 1948, S. 83-100.

277



zu finden. Die russischen, zumeist staatenlosen Juden hatten sich zwischen
der Annahme der sowjetischen Staatsbürgerschaft oder der Registrierung als

Vertriebene — Displaced Persons — zu entscheiden (die Mehrzahl entschied
sich für letztere), während für die meisten mitteleuropäischen Juden lediglich
die Weiterwanderung nach Amerika, Australien und ab Mai 1948 Israel in

Frage kam. Lediglich einige Dutzende verspürten das Bedürfnis zur Heimreise

nach Europa. Der Exodus der Juden aus Shanghai erreichte seinen

Höhepunkt noch vor dem Einmarsch der Kommunisten, während die
verbliebenen etwa 1500 Juden sich erheblichen Schwierigkeiten seitens der
Behörden gegenüber konfrontiert sahen, als sie versuchten, China zu verlassen.61

Im Juni 1956 machte der damalige Vertreter der jüdischen Gemeinde

Shanghais, R. D. Abraham, in einem Brief an den Sefarden David Marshall,
soeben zurückgetretener „Chief Minister" Singapurs, auf das Schicksal der
restlichen 543 in China verbliebenen Juden aufmerksam und bat diesen, bei
dessen Treffen mit Chinas Regierungsvertretern um eine Ausreisebewilligung
für jene Personen nachzusuchen.62 In einem Gespräch mit Aussenminister
Zhou Enlai soll letzterer zugesichert haben, die Angelegenheit zu klären.63

Wiederum fünfundzwanzig Jahre später, die Grosse Proletarische Kulturrevolution

war bereits vorüber, vermerkte eine interne Liste des AJDC gerade
noch fünf Personen jüdischer Herkunft in Shanghai.64 Ein einmaliges, weil
grösstenteils fern der üblichen kolonialistischen Strukturen und Vorurteile
entstandenes Kapitel in der Geschichte west-östlicher Begegnungen hatte
damit sein endgültiges Ende gefunden. Eine unvoreingenommene Betrachtung

jüdisch-chinesischer Begegnungen in der Mitte des 20. Jahrhunderts
bietet jedoch auch fünfzig Jahre danach ganz allgemein Anlass zur Hoffnung
auf ein tiefergehenderes Verständnis gesellschaftlicher Vorgänge und
Mentalitäten im Reich der Mitte.

61 In Interviews mit Flüchtlingen ist häufig von Erpressungsversuchen von Behörden
oder ehemaligen Compradore die Rede, wonach eine Ausreise erst dann gestattet
wurde, wenn eine bestimmte Geldsumme bezahlt oder ganze Betriebe ohne
Entschädigung an den chinesischen Staat überschrieben und gar noch zusätzliche
Strafsummen („Wiedergutmachung für Ausbeutung von Chinesen während der
Kolonialzeit") bezahlt wurden.

ö2 Brief von R. D. Abraham und David Marshall („private and confidential") vom 25.
Juni 1956, in: American Jewish Joint Distribution Committee — Archiv,
Catalogue/Record Group: 1933-1944, File: 474. Abraham fügte eine Liste bei, aus der
ersichtlich ist, dass von den 543 Personen mehr als 400 Juden die sowjetische
Staatsbürgerschaft besassen, jedoch nicht vorhatten, in ihre ehemalige Heimat
zurückzukehren.

63 J. and L. Silverstein, David Marshall and Jewish Emigration from China, in: The
China Quarterly, September 1978, S. 647-654, dort S. 653.

64 American Jewish Joint Distribution Committee - Archiv, Folder: China General
(1965-1989).

278


	Die Shanghaier Emigration : ein Beitrag zur Fremdwahrnehmng im Exil

