
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Maskilim und Messias : Endzeiterwartung bei den frühen Karäern : ein
Beitrag zur mittelalterlichen jüdischen Bibelauslegung (Teil II)

Autor: Eissler, Friedmann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maskilim und Messias:

Endzeiterwartung bei den frühen Karäern

Ein Beitrag
zur mittelalterlichen jüdischen Bibelauslegung

(Teil II)

von Friedmann Eißler*

III. Person und Aufgabe des erwarteten Messias

Auch die karäische Messiaserwartung kennt die Spannung zwischen zwei

Aussagekomplexen zu der einen messianischen Führergestalt. Der eine hat

den Friedefiirsten zum Thema, dessen Durchsetzungskraft und Herrschermacht

durchaus auf geistigen Qualitäten beruhen und durch geistige
Vorgänge wirksam werden, der andere zeichnet das Bild eines siegreichen

Heerführers, der mit militärischer Macht und der Gewalt des Schwertes in einem
wahrhaft apokalyptischen Feldzug den im Namen Gog zusammengeballten
Vernichtungswillen der Weltvölker bricht und diese selbst der Vernichtung
preisgibt. Das so befreite Volk Gottes beherrscht der Messias als Friedenskönig

im wiedergewonnenen heiligen Land. Beide Komplexe sind nicht
systematisch zu harmonisieren, sie sind auch kaum in eine zeitliche Abfolge zu

bringen, vielmehr stellen sie Perspektiven auf das eine Geschehen dar, das ja,
wie schon oben ausgeführt wurde, in ähnlicher Weise menschlich-irdische
Tat mit göttlich-wunderbarer Initiative verbindet. Die Einheit liegt darin,
dass der Sieg, der mit Gewalt errungen werden muss, nichts anderes als

endgültigen und dauerhaften Frieden wirkt.
Der Messias ist also beides. Und er ist nach Jefet ben Eli noch ein

weiteres: Leidender. Jefet spricht - im Gegensatz zu Salmon ben Jeruham,

Dr. Friedmann Eißler, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tübingen. - Der erste Teil dieses Beitrages ist im letzten Heft erschienen: Judaica
59 (2003), S. 164-181.

242



davon weiter unten — vom Leiden des Messias, das dieser noch während der
Exilszeit am eigenen Leibe erfahren wird aufgrund der durch die Schuld
Israels verursachten Nöte und Krankheiten. Biblisches Zeugnis dafür ist Jes

52,13 — 53,12, das vierte Gottesknechtslied:

„Und wozu wir tendieren, ist die Ansicht Benjamins, der Ewige, erhaben ist er!
finde Wohlgefallen an ihm.'52' Seiner Meinung nach spricht [dieser Abschnitt] über
den Messias. So ging er davon aus,'53' dass in diesem Abschnitt sein [scilicet des

Messias] Ergehen in der Galut erklärt würde von Beginn seiner [zunächst verborgenen]

Existenz an '54' bis zur Zeit, da er auf dem Thron der Königsherrschaft sitzt.
Und dies [in der Weise], dass er als erstes damit beginnt, dass er [scilicet der Messias]
seine Ehrenposition einnimmt; dann geht er zurück, um zu beschreiben, was mit
ihm in der Galut geschah. So lässt er uns damit zwei Dinge wissen: Erstens, dass er
seine hohe Ehrenposition erst erlangen wird nach schweren Prüfungen, durch deren

geduldiges Ertragen er jene [Position zuallererst] verdient. Und zweitens, dass er sie

[scilicet diese Prüfungen] ihm auferlegt als ein Zeichen {äyd), so dass er - wenn er
sich unter den Schlägen leiden sieht, selbst aber rein bleibt in seinen Taten -
erkennt, dass er selbst der Erwählte (matlüb) ist, wie wir es erklären werden in der

Mitte des Abschnitts."55

Jefet deutet also — wie schon Salmon ben Jeruham - das vierte
Gottesknechtslied auf den Messias. Er geht von einer latenten ersten Phase der
messianischen Existenz aus. Der von Gott Erwählte56 findet sich in Nöten

vor, die er selbst im Lichte von Jes 53 auf seine eigene Situation und von
daher als Zeugnis seiner göttlichen Berufung zum Messias zu deuten in der

Lage ist. Der Messias wird also durch den Vergleich von Jes 53 mit seinem

eigenen Leben erkennen, dass dieses Kapitel von ihm spricht; daraus wird er
dann das Ziel seiner Mission erkennen!

Die höchst bedeutsame Auslegung zu Jes 53,4 zeigt, dass der Messias

nach Jefet überdies eine stellvertretende Funktion ausübt, und zwar in der

Weise, dass er den für Israel untragbaren Teil der Strafe Gottes auf sich

nimmt. Das heisst: Israel liefe bei voller Bestrafung entsprechend seiner

52 Gemeint ist Benjamin an-Nihäwandl.
53 fa-ga'ala hädä l-fasl, die 3. Person Singular maskulin kann sich auf Benjamin, aber

auch auf den Autor des Jesaja-Buches (nach Jefet der Prophet Jesaja) oder auf Gott
selbst beziehen.

54 nusü', vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 87 Anm. 243 und 245.
55 Jefet zu Jes 52,13, J. Alobaidi, The Messiah in Isaiah 53. The commentaries of

Saadia Gaon, Salmon ben Yernham and Yefet ben Eli on Is 52:13-53:12, Edition
and Translation, Bern et al. 1998 La Bible dans l'histoire 2), S. 142. Vgl. den
Text, ebenfalls mit englischer Übertragung, schon in A. Neubauer/S. R. Driver,
The Fifty-Third Chapter of Isaiah According to the Jewish Interpreters. 2 Bände,
1876-77 [Neudruck ed. von H.M. Orlinsky, 1969], Band I, S. 20-21.

56 Zu matlüb als messianischem Terminus F. Eissler, Königspsalmen, S. 3l4ff. Siehe
auch unten Anm. 93.

243



Vergehen Gefahr, völlig vernichtet zu werden. Der Messias erleichtert die
Strafe so weit, dass sie für Israel erträglich wird, und macht so ein Uberleben

möglich. Dahinter steht wohl die Vorstellung bei Jefet, dass Israels Strafe

vollständig ausgeführt werden muss, damit der Bund zwischen Gott und
seinem Volk aufrechterhalten bleiben kann.

„Mit ihrem Ausdruck Aber unsere Krankheiten trug er (Jes 53,4) meinen sie,'57'

dass wir diese Schmerzen und Krankheiten, in die er geriet, verdient hätten. Er
aber trug sie für uns. Entsprechend dem Ausdruck Wir aber hielten ihn (ebd.) lassen

sie wissen, dass sie von ihm meinten, der Ewige, erhaben ist er! habe ihn um seiner

[eigenen] Sünde willen geschlagen. Und deshalb ist gesagt: Für einen Geplagten, von
Gott geschlagenen (ebd.).
Ich denke, an dieser Stelle sollte ich ein wenig innehalten, um darüber zu reden,

warum der Ewige, erhaben ist er! dem Messias diese Krankheiten auferlegt, wo sie

doch Israel treffen müssten [. .]."58

Es folgt eine längere Ausführung, wie Gott die Auszeichnung der Propheten
in Zeiten der Not vor den Augen des Volkes manifestierte: einerseits durch
deren Gebet und Fürsprache, die von Gott erhört wurden (Mose, Aaron,
Samuel, David, Elia und Elisa), andererseits — in der Zeit des Exils — wohl
nicht durch Erhörung der Fürsprache, aber doch durch Ereichterung der

Not (Ezechiel, Ez 4,4). Dann Jefet weiter:59

„So hatten sie [scilicet die Israeliten] in der Tat von dem Ewigen, erhaben ist er!
mehr [an Strafe] verdient, als was er über sie kommen liess (anzala). Wenn sie diese

aber [tatsächlich] hätten aushalten müssen, hätten sie es nicht vermocht, wie Arnos
über einen Teil von ihnen sagt: Ewiger, o Gott, verzeihe doch. Wie sollJakob bestehen,

da er so klein ist (Am 7,2). Daher also legte er dem Propheten jene Erleichterung
Israels auf. '60' Da aber nun am Ende der Galut kein Prophet da ist, der Mittler sein
könnte (nabïy alladïyatawassat) in der Zeit der Not, der Zeit des Zornes des Ewigen
und seines Grimms, setzte er diesen seinen Knecht [scilicet den Messias] ein, um ihre
Sünden selbst zu tragen. Dadurch macht er ihnen die [verbleibende Straf-]
Forderung leichter, so dass Verheerung und das fest Beschlossene (vgl. Jes 10,23) nicht
vollendet werden an Israel. Und deshalb lernen wir aus ihrem Wort Und er ist
verwundet ob unseren Missetaten (Jes 53,5) zweierlei: Zum einen, dass Israel Sünden

und Missetaten hat, um deretwillen es den Zorn verdient hat. Und zum anderen,
dass sie dadurch, dass er [scilicet der Messias] sie [scilicet die Sünden(strafe) Israels]

geduldig trägt, von dem Grimm errettet werden, der über sie kommt, und sie ihn

57 Die Israeliten, die nach Jefet mit 53,1 das Wort ergreifen.
58 Jefet zu Jes 53,4, J. Alobaidi, The Messiah, S. 149-150.
59 J. Alobaidi, The Messiah, S. 151-152.
60 Das heisst der Prophet musste einen Teil der Strafe erleiden, um sie und damit auch

Israels Strafleiden zu verringern und auf diese Weise dem Volk Erleichterung zu
verschaffen.

244



[so] ertragen können. Darauf bezieht sich der Ausdruck Und durch seine Beteiligung
sind wir genesen (ebd.)." 61

Diese bemerkenswerte Interpretation kommt völlig ohne antichristliche
Polemik aus, obwohl sie in mancher Hinsicht stark in die Nähe christlicher

Aussagen rückt.

Übrigens bezweifelt der Messias den Erfolg seiner Mission während der

Latenzphase zuweilen ernsthaft, ja, er ist so verzweifelt, dass er sich ein Grab
schaufelt bei den Frevlern, womit die unbussfertigen Israeliten gemeint sind

(Jes 53,9):62

„Der Ausdruck Und er machte unter Frevlern sein Grab (Jes 53,9) zeigt, dass er in
manchen Zeiten so verzweifelt ist, dass er sich ein Grab schaufelt, oder dass er
zumindest einverstanden ist, unter der Schar der Frevler begraben zu werden. Und
jene Frevler sind Israeliten. Und die Bedeutung dessen ist, dass er sich seines Todes

in der [Zeit der] Galut sicher ist, denn wer in der [Zeit des] Heils stirbt, wird sein
Grab nicht bei den Frevlern finden."63

Es bleibt aber nicht bei dieser düsteren Aussicht. Denn der „Wille des Herrn
der Welten" (Jes 53,10) ist die Vernichtung der Feindmächte (talä ad-

duwal), die Errettung Israels aus dem Exil, die tiefgreifend erneuerte Verehrung

der Tora sowie die Heiligung des Namens, schliesslich die (Re-)Kulti-
vierung Jerusalems und der Wiederaufbau des Tempels.64 Das wird das

Programm des Messias und zugleich die volle Realisierung des Willens Gottes

sein, wodurch der „Knecht" reiche Belohnung für seine Leiden erfährt.65

Nach dem Leiden wird er von Gott zu Ehren gebracht. Dazu tritt er ins

Licht der Öffentlichkeit, und zwar vom Norden aus.66

61 Jefet deutet mi3n von II „verbunden sein, sich miteinander verbünden" ("Qn
Gefährte), was seine arabische Entsprechung in der Wurzel s-r-k findet (musäraka
Anteilnahme, Beteiligung); Zunz: Und durch seine Wunde sind wir genesen.

62 Für Jefet steht der Messias eindeutig mit den Karäern auf einer Seite gegen die
Rabbaniten (Auslegung zu Jes 53,5-6). Die Sünden der Rabbaniten sind geradezu
Grund für das Kommen des Messias.

63 Jefet zu Jes 53,9, J. Alobaidi, The Messiah, S. 159-160.
64 cimärat D'htlUT und bunyän al-quds-, beide Ausdrücke können für Wiederaufbau,

Wiederherstellung stehen; im ersten schwingt die Konnotation zivilisatorischer
Funktionen (Bebauung und Bewahrung) mit, die hier die karäische Siedlung in
Jerusalem und deren toragemässe Vollendung durch die messianische Herrschaft im
Blick hat. Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 118 Anm. 12 und 130 Anm. 54.

65 Vgl. J. Alobaidi, The Messiah, S. 162.
66 Der Messias tritt zunächst im Norden auf, genau wie die beiden endzeitlichen

Feindmächte, der „König des Nordens" und Gog (vgl. Jefet zu Jes 53,12; J.
Alobaidi, The Messiah, S. 165). Das ist gut rabbinisch und hängt mit der Bedeutung
des „Landes von Damaskus" zusammen (dazu N. Wieder, Scrolls, S. 12 mit Anm.).

245



Bevor wir jedoch das öffentliche Wirken weiter betrachten, wie
angekündigt ein kurzer Blick auf die Interpretation Salmon ben Jeruhams, die

sich charakteristisch von der Jefets unterscheidet. Denn für Salmon spricht
Jes 52,11 — 54,1 (so die Perikope bei ihm) zwar ebenfalls vom Messias,

gleichwohl kennt der frühere Zeitgenosse Jefets keinen leidenden, sondern

nur einen siegreichen Messias, der mit Glanz und Pracht in Verbindung zu

bringen ist, nicht aber mit Krankheit und Not. Die Schwierigkeit, die
dadurch für die Auslegung des Gottesknechtsliedes entsteht, löst Salmon durch
die Einführung eines weiteren Adressatenkreises, nämlich der davidischen
Vorfahren des Messias. So kann er die negativen Aussagen auf die Strafleiden

der Davididen für ihre Vergehen deuten, für den „gerechten König" hingegen

bleiben die positiven Aussagen der Stärke.67 Für diese Exegese beruft sich

Salmon auf Ps 89, dessen Differenzierung zwischen David und seinen
Nachkommen er als analog zu einer postulierten Differenzierung zwischen dem

Messias und seinen Vorfahren in Jes 53 auffassen möchte.68 Logische

Konsequenz dieser Sicht ist die völlige Abwesenheit des Stellvertretungsgedankens.

Die Perspektive konzentriert sich auf die glorreiche Befreiung Israels

und die Restitution des Königtums im alten Glanz.69

Anders als bei Jefet, und das muss bei der von Salmon anderwärts
bekannten Kampfeslust auffallen, fehlt in diesem Kontext jede polemische

Argumentation gegen die Rabbaniten. Für Salmon ben Jeruham scheint mit
dem Auftreten des Messias jegliche Konfrontation ein Ende gefunden zu
haben - was auch schon bei der Anordnung der Endzeitereignisse zu sehen

war70 -, während Jefet ben Eli einen Messias vor Augen hat, der auf Seiten

der Karäer steht und gewissermassen die von den karäischen Maskilim
initiierte Sache fortführt und vollendet.71 Diese Vollendung führt ebenfalls

zum umfassenden Frieden, freilich in pointiert karäischer Konzeption.

67 Beispiel Jes 53,9 (vgl. Jefets Auslegung in Anm. 63): Salmon deutet dies so, dass der
Messias „den Frevlern sein Grab macht, d. h. ein Grab für ihn, in der Bedeutung: er
vernichtet sie" (J. Alobaidi, The Messiah, S. 89).

68 Vgl. den Kommentar zu Jes 52,13, J. Alobaidi, The Messiah, S. 80-81. Was für Ps

89 in der Tat zutreffend ist (vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 291f£), stellt in der
Anwendung auf Jes 53 freilich eine Eintragung dar.

69 Im Zusammenhang dieser Ereignisse werden die Sünden Israels dann weggewa¬
schen werden durch das Wort des Messias (kaläm ITTO), der die Herzen Israels
läutert zum Gehorsam wie Regen die Wolle reinigt (tangasilu dunüb biO©1 dnda
znhür rrtra), so Salmon zu Ps 72,6, J. Alobaidi, The Messiah, S. 92.

76 Vgl. oben Anm. 25.
71 Vgl. auch Anm. 62. Zur Kontinuität der Lehre F. Eissler, Königspsalmen, S. 123-

126; weiter unten Abschnitt IV.

246



Der sieghafte Zug kommt bei Jefet mit der Eroberung des Landes Israel

zum Tragen. Hier kommt zugleich die Frage ins Spiel, wie das Verhältnis des

Messias zu Elia als einer weiteren messianischen Gestalt zu bestimmen sei,

denn beim Einzug Israels ins Land taucht der Name dieses Propheten
regelmässig auf. Unsere Texte geben kein eindeutiges Bild ab, sicher jedoch ist,
dass Elia eine herausragende Rolle im Endzeitszenario spielt.72 Wie Mose den
Israeliten das Ende (7p) der Knechtschaft verkündete und sie aus Ägypten
herausführte, so ist Elia als der Mose redivivus7i derjenige, der Israel die

Rettung (haläs) aus der Galut verkündet. Er markiert - übrigens in
rabbanitischen wie karäischen Texten gleichermassen - den Ubergang zur
messianischen Zeit. Gesandt in die Phase der Vorbereitung und Läuterung Israels

in der „Wüste der Völker" kurz vor dem heilsgeschichtlichen Umschwung
übernimmt Elia die Führung.

„Und er gewährte ihnen den Auszug in die Wüste der Völker, [und zwar] nicht
durch die Hand eines Gesandten (rasül). Und wenn sie dann die Grenze des

Landes erreichen, schickt er den Herrn Elia, der Friede auf ihm!, ihnen entgegenzugehen,

und sie werden gemeinsam mit ihm [ins Land] einziehen. Und deshalb ist

gesagt: Mit mir vom Libanon (Hld 4,8), das heisst: mit meinem Gesandten wirst du

vom Libanon kommen, der ja die äusserste Grenze des Landes Israel bildet, und von
dort waren sie auch in die Galut weggeführt worden, wie er ihnen angedroht hatte:
Und ich werde euch vertreiben über Damaskus hinaus (Am 5,27). Und er nennt sie

Braut (Hld 4,8), da ihr Einzug in ihr Land dem Einzug der Braut in ihr Frauengemach

ähnelt, nach dem sie sich gesehnt hatten, wie wir erklärt haben zu Mich
brachte der König in seine Gemächer (Hld 1,4)."74

Elia salbt den Messias zum König, von da an geht es mit diesem aufwärts.

Die Wende zeigt sich nach Jefets Konzeption im Gottesknechtslied Jes 53:

„Und wenn dann das Ende kommt, erscheint ihnen unser Herr Elia, der Friede auf
ihm! und wird ihn [scilicet den Messias] salben. Und von da an wird er anfangen,
erfolgreich zu sein, wie gesagt ist: Mein Knecht wird rechtgeleitet sein (Jes 52,13).
Und seine Truppen werden sich in alle Richtungen ausbreiten und werden
siegen."75

Nicht nur von der Salbung, sondern von der Inthronisation ist an anderer
Stelle die Rede:

72 Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 62 Anm. 142; 48 Anm. 86. - Oben unter
Abschnitt U.c. Punkt 1 der Bitten der Avelei Zion; N. Wieder, Scrolls, S. 8-12.

23 nböP nitliü, so die Interpretation von ("[5 TBX) iWÖ in Sach 9,12 bei Jefet, BM 288
(Or. 2401), 202r, 6ff. (Zunz: [. .] erstatte ich die ziuiefache Verheissung).

H Jefet zu Hld 4,8, J.J.L. Barges, Canticum, S. 57.
75 Jefet zu Jes 53,12, J. Alobaidi, The Messiah, S. 165-166.

247



„Und mit seinem Ausdruck In der Krone, mit der ihn bekränzt seine Mutter (Hld
3,11) weist er auf die Sammlung des Volkes in Zion hin, um ihm [scilicet dem

Messias] die Königsherrschaft zu errichten, und der Prophet Elia, der Friede auf
ihm! wird ihn salben und ihn seinen Platz auf dem Thron einnehmen lassen."76

Hatte es schon zu Hld 4,8 den Anschein, dass nicht der Messias, sondern

Elia der siegreiche Heerführer beim Einzug ins Land sein wird, so ist dies

noch deutlicher in Jefets Kommentar zum locus classicus der eschatologischen

Elia-Erwartung Mal 3,23. Hier begründet Jefet seine Auffassung ausführlich,
Elia sei nicht gestorben, vielmehr von Gott an einem unbekannten Ort
verborgen worden, wo er bis zur „Generation der Rettung" lebe.77 Dann, am
Ende der Galut, wenn das Ende (7p) kommt, werde Elia gesandt,

„um die Menschen rechtzuleiten und die Trennung von ihnen zu nehmen. '78' Und
Israel wird mit ihm aus der Wüste der Völker ins Land Israel ziehen, und er wird das

Land vor ihnen erobern, wird Jerusalem einnehmen und den Altar errichten. Und
er ist es, der den Hohenpriester salbt und den König Messias, und er ist es, der die

Genealogien bekannt machen wird. Um dieser Tatsachen willen erwähnt er Elia, der
Friede auf ihm!"79

Mehrere Möglichkeiten sieht Jefet indes in seiner Auslegung zu Hos 2,2,

wo davon die Rede ist, dass Israel unter „einem Haupt" hinaufzieht ins

Land.

„Und der Ausdruck Und setzen sich ein Haupt (Hos 2,2) bezieht sich entweder auf
Elia, der Friede auf ihm!, der ihnen der Lehre einiger Gelehrter zufolge in der Wüste

der Völker erscheinen wird, worauf sie mit ihm zusammen ins Land einziehen

werden, so wie sie [einst] mit Josua hineingezogen sind,'80' oder auf einen der

Maskilim, den das Volk (umma) zu jener Zeit erwählen wird, um mit ihm zusammen

aus der Galut hinaufzuziehen, oder er bezieht sich auf den Messias, da Israel

und Juda sich vereinigen und ihn zum König über sich setzen werden, wie gesagt ist
im Buche Ezechiel (Ez 37,21)."81

76 Jefet zu Hld 3,11, J.J.L. Barges, Canticum, S. 49.
77 Dass Elia nicht Tod und Auferweckung, sondern Entrückung und Wiederkehr

erlebt, betont Jefet auch zu Sach 9,12: Es heisse hier TITO „ich werde zurückkehren
lassen [nämlich was schon da war]", nicht ITDK „ich werde bringen" (BM 288 [Or.
2401], 202r, 6f£).

78 Wer sich der messianischen Führung nicht im Gehorsam unterordnet, kommt um
(Ps 2,9; 72,9); die busswilligen Rabbaniten wie auch solche aus den Nationen
kehren sich zur Tora Gottes, wie es zuvor die Karäer taten. Dadurch wird die

Spaltungen in Karäer und Rabbaniten sowie in Israeliten und Weltvölker
aufgehoben. In der frühen Phase ist zunächst die Einheit der Tora-Treuen gemeint.

79 Jefet zu Mal 3,23, BM 288 (Or. 2401), 260r. Vgl. auch Jefets Kommentar zu Jes

53,12, J. Alobaidi, The Messiah, S. 165.
80 Vgl. zur Parallelisierung des ägyptischen Exodus mit dem eschatologischen F. Eiss-

ler, Königspsalmen, S. 52-53.
81 Jefet zu Hos 2,2, P. Birnbaum, The Arabic Commentary ofYefet ben Ali the Karaite

248



Verschwimmen mithin die Bilder vom Messias und von Elia in mancher

Hinsicht, was eine trennscharfe Grenzziehung zwischen beiden unmöglich
macht, so kommt an der zuvor erwähnten Stelle aus Maleachi noch hinzu,
dass hier nach Jefet drei Akteure auf dem Plan sind: Neben Elia und dem
Messias steht nun der Hohepriester. Die priesterliche Messiasgestalt ist im
Sinne der endzeitlichen Restitution der ursprünglichen idealen Verhältnisse
zumindest für die Wiederherstellung und Erhaltung der erneuerten
Priesterordnung von Bedeutung.82 Die Vorstellung des Hohenpriesters bleibt
dennoch auffällig blass, jedenfalls tritt sie deutlich hinter der Elia-Vorstellung
zurück, ja, fliesst hier und da möglicherweise mit dieser zusammen. Eine
messianische Doppelspitze scheint gleichwohl fest etabliert; an nicht wenigen
Stellen wird dabei von der Funktion des königlichen und des priesterlichen
Messias gesprochen.

„Und der Ausdruck Zwischen meinen Brüsten ruhend (Hld 1,13) kann dreierlei
bedeuten: Erstens ,zwischen dem Erbteil Juda und Benjamin denn der Ort der

heiligen Stadt liegt zwischen diesen beiden [Gebieten],1S31 oder zweitens: .Zwischen
den beiden Cherubim und drittens: .zwischen dem Hohenpriester und dem König
Messias', und diese [letztere Auslegung] ist die wahrscheinlichste. Denn wie das

Kind von den Brüsten, so saugt Israel das Wissen (al- ulüm) von König und Priester.
So ist der König, auch wenn er das ,Haupt' ist^84' doch auch der Brust zu vergleichen

aus besagtem Grunde. Es ist auch nicht abwegig [anzunehmen], dass der
Messias und der Hohepriester je einen Sohn haben werden, die dann gemeinsam
nach dem Wohl des Volkes (umma) sehen würden."85

An anderen durchaus prominenten Stellen steht der König neben dem

Propheten:

„Den König werden unsere Augen in seiner Schönheit sehen,

und Elia, den Tischbiter, unseren Propheten,
der das Herz der Väter zu den Kindern zurückführen wird in unseren Tagen,
und das Herz der Kinder zu ihren Vätern, zur Tora des Ewigen, der vollkommenen

Weisung, eine ist sie für uns alle wie vorzeiten."86

on the Book ofHosea. Edited from eight manuscripts and provided with critical notes
and an introduction, Philadelphia 1942 [arab.], S. 26 Zeile 21 ff.

82 Vgl. oben unter Abschnitt II. c. Punkt 6 mit der Bitte der Avelei Zion um Er¬

neuerung des alten rasm.
hittat al-quds, dies wäre also der Verweis auf Jerusalem als den Ort der messiani-
schen Herrschaft.

84 ra's klingt an ra'ïs „Führer" an.
85 Jefet zu Hld 1,13, J.J.L. Barges, Canticum, S. 19.
86 So der Schluss des in hebräischen Versen verfassten polemischen Sefer Milhamot

Adonai („Buch der Kriege des Ewigen") von Salmon ben Jeruham; I. Davidson
(ed.), The Book of the Wars of the Lord, containing the polemics ofthe Karaite Salmon
ben Yeruhim against Saadia Gaon, New York 1934 [hebr.], S. 132.

249



Eine andere, nicht weniger offene Frage, die zu klären ebenfalls ein

eigenes Thema wäre, ist die nach der Identität von Messias und Maskilim.
Auch hier gibt es divergierende Aussagen. Teilweise können die Texte so

gelesen werden, dass die karäischen Maskilim selbst sozusagen korporativ als

Messias zu verstehen sind. Lässt schon das biblische Danielbuch ein
Verständnis zu, das den leidenden Gottesknecht aus Jes 53 mit den zeitgenössischen

Frommen identifiziert, so findet sich diese Auffassung wieder etwa
bei Daniel al-QümisI, David al-Fäs! und Josef al-BasTr; auch Jefets Exegese

deutet sie an verschiedenen Stellen an.87 Konsequente Entwicklung der
kollektiven Identifikation mit dem messianischen „Knecht" lässt die Umrisse
einer Vorstellung von der sühnenden Gemeinschaft aufscheinen, innerhalb
derer die sühnende Funktion der karäischen intellektuellen Elite nicht nur
an den Bussübungen und der Askese festgemacht wird, die die messianische

Erlösung herbeiführen, sondern auf die Sünden des ganzen Volkes bezogen
und etwa durch die Deutung der 30 Silberschekel in Sach 11,12 auf die

karäischen Maskilim exemplifiziert wird.88

Bleiben sowohl hinsichtlich der Identität des Messias wie auch im Blick
auf die Verhältnisbestimmung der messianischen Akteure Aufgaben für
zukünftige Untersuchungen, so ist doch der individuell konzipierte königliche
Messias die alles überstrahlende Gestalt der karäischen Endzeiterwartung, der

glanzvolle Herr der Banner (sähib al-bunüd),89 der erwartete Führer (imäm
al-muntazar)90 Israels in der Zeit des Heils. Israel findet durch ihn zur Umkehr

und erfährt Befreiung vom Joch der Fremdherrschaft und der Not der

Galut. Der Spross Davids (Ps 72,17)91 bringt neues Licht in die Dun-

87 Siehe die aufschlussreiche Diskussion der Thematik bei N. Wieder, Scrolls, S.

113-117, der ich hier folge.
88 Vgl. Sach 11,4 -14; dazu S. Pinsker, Lickute Kadmoniot. Band I, S. 36. Ein Schekel

entspricht zwei Haibschekeln, welche nach Ex 30,11-16 als Geld für die Entsühnung

eingesetzt werden, so dass von hieraus auch die Brücke zu den „Sechzig
Helden" aus Hld 3,7 geschlagen werden kann, die symbolisch für die karäische Elite
der Maskilim stehen. Siehe N. Wieder, Scrolls, S. 117-120 und oben Jefets
Auslegung zu Hld 1,8.
Nicht auf die sühnende Funktion, sondern auf die Lehre bezogen, wäre diese Linie
weiter auszuziehen; Ansätze zu der interessanten Frage nach einer messianischen
Halacha als Fortführung und Vervollkommnung der karäischen Lehre in herme-
neutischer Hinsicht bei F. Eissler, Königspsalmen, S. 123-126 zu den ahkäm
al-hafiya „verborgenen Rechtssprüchen", die dem Messias offenbar sein werden.

89 J.J.L. Barges, Canticum, S. 25 zu Hld 2,4.
9° Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 468.
91 717 nas, vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 253-254.

250



kelheit („Leuchte", Ps 132,17),92 er ist der von Gott Erwählte93 und vom
Volk Ersehnte,94 der Fürst des Friedens (Jes 9,5)95 und ein gerechter König
(Ps 110,4),96 der sich der Armen und Unterdrückten annimmt (Ps 72,4.12-
14)97 und durch den und unter dessen Herrschaft ein ewiges Friedensreich
anhebt. Mit dieser Auswahl aus den „vielen Namen", die, wie Salmon ben

Jeruham zu Ps 2,2 vermerkt, dem Messias zukommen,98 ist bereits unser
letztes Thema angeschnitten:

IV. Das messianische Reich

Das Friedensreich des Messias soll nur noch kurz in den Blick genommen
werden, münden die unterschiedlichen Linien und Aussagetendenzen der

karäischen Exegese in dieser Hinsicht doch recht einmütig in den breiten
Strom von mehr oder weniger farbig ausgemalten Bildern des Friedens, der

Eintracht, der sozialen Gerechtigkeit und der Prosperität von Mensch und
Tier in einer nahezu paradiesischen Umwelt.99 Wir sehen dabei ab von den

nicht unwichtigen Fragen, wann, wie und in welchem Umfang erneute und
in ihrer Intensität wahrhaft apokalyptische kämpferische Auseinandersetzungen

Israels unter der Führung des Messias nach Vorstellung der karäischen

Exegeten zu erwarten seien.100 Vielmehr richten wir unser Augenmerk auf
einige Beobachtungen, die innerhalb der erwarteten eschatologischen
Friedensordnung unsere Aufmerksamkeit verdienen.

92 Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 359-361 und N. Wieder, Scrolls, S. 26 mit
Anm. 2.

93 matlüb; siehe Anm. 56.
94 mutamannä; vgl. Salmon zu Ps 110,3 (F. Eissler, Königspsalmen, S. 316).
95 Ql3© "IE?, Jes 9,5; im Kommentar zu diesem Vers bemerkt Jefet, der Messias sei der

Fürst des Friedens, wogegen der König des Friedens Gott selbst sei. Damit mag die
menschliche Natur des Messias hier tatsächlich einmal gegenüber christlichen
Positionen betont sein. Der Messias ist „Freund" (waliy) Gottes, „geschaffen", von
Gott geliebt wie ein Kind beim Vater: vgl. Jefet und Salmon zu Ps 2,7 (F. Eissler,
Königspsalmen, S. 85 — 88).

96 Sowohl Salmon als auch Jefet verstehen j?1S 'Dhö in Ps 110,4 nicht als Eigenname
des Priesters aus Gen 14, sondern als Epitheton des Messias (F. Eissler,

Königspsalmen, S. 321).
97 F. Eissler, Königspsalmen, S. 133.174.
98 J. Alobaidi, Psaumes 1-10, S. 206. Zu den Namen des Messias weiter F. Eissler,

Königspsalmen, S. 157-160.
99 Worin sie sich von rabbanitischen Entwürfen nicht wesentlich unterscheiden.
100 Zu nennen ist hier vor allem die endzeitliche Auseinandersetzung mit dem Feind¬

könig Gog in Ez 38-39, vgl. auch Ps 2 und oft. Dazu oben Abschnitt I. und F.

Eissler, Königspsalmen, S. 37ff.

251



Die Jerusalemer Karäer verstanden sich als Wegbereiter, ja, Mitinitiatoren
der messianischen Zeit. Ihre Lehre wie ihre Glaubenspraxis in Tora-Studium,
Gebet und Askese sahen sie nicht nur als Bedingung der Möglichkeit des

Kommens des Messias, sondern als Erweis seiner Imminenz. Die nachgerade
messianische Qualität der karäischen Lehre zeigt sich darin, dass der Messias

als der geistbegabte Weise par excellence die „Suche in der Schrift" - um einen

Schlüsselbegriff karäischer Schrifthermeneutik zu gebrauchen
101 - durch die

Offenbarung der „Geheimnisse" in Kontinuität zur Lehrentwicklung der

Maskilim zu ihrem Ziel führt. Die inhärente Polemik dieser Konzeption

gegen die Rabbaniten liegt darin, dass der mündlichen Tora Grund und
Boden entzogen wird. Es braucht sie nicht, insofern die Vollkommenheit
und Suffizienz der Mose-Tora (Ps 19,8; Dtn 30,11; Spr 2,4 — 5) dem

„Suchen in der Schrift" hinreichenden Erfolg verspricht, um Leben und
Glauben zu ordnen, bis der Messias als der „Oberste Richter" kommt.
Vereinfacht ausgedrückt: Gott selbst vollendet durch Offenbarung, was die
karäischen Maskilim hier und jetzt an Erkenntnis noch nicht zu erreichen

vermögen.
In diesem Kontext wird der Messias prägnant als Nachkomme Salomos

anvisiert,102 dessen Bild in überbietender Restitution sowohl in bezug auf
den Herrschaftsbereich des Vorfahren wie auch hinsichtlich seiner Geistbegabung

und Weisheit gezeichnet wird. Hinzu kommt die Thematik des

Tempelbaus bzw. -Wiederaufbaus. Der Messias restituiert die ursprünglichen idealen

Verhältnisse, aber, so könnte man in neutestamentlicher Diktion sagen:
„hier ist mehr als Salomo". Diese Faktoren führen dazu, dass unter den

messianischen Psalmen Ps 72 eine herausragende Bedeutung für das

Verständnis der karäischen Endzeiterwartung zukommt. Es ist dies ein Psalm

eben nicht Davids, sondern Salomos, der alle wesentlichen Züge der
messianischen Herrschaft thematisiert; der für Salmon ben Jeruham Anlass bietet,
nach der Auslegung zu Vers 4 seine gesamte Interpretation des

Gottesknechtsliedes Jes 53 zum Thema Messias einzuschieben, bevor der

Kommentar mit Ps 72,5 fortfährt; der Jefet ben Eli Raum gibt, im Rahmen der

101 F. Eissler, Königspsalmen, S. 125-126.465-466.
102 Vgl p. Eissler, Königspsalmen, S. 117-120. Dazu auch Jefets Kommentar zu Hld

3,7 (J.J. L. Barges, Canticum, S. 46): „Und er weist daraufhin, dass der Ewige,
erhaben ist er! sie [scilicet die Israeliten] erhält und ihnen den Spross offenbart und
ihn zum König über sie einsetzt, so dass er mit dem Ausdruck Salomos (Hld 3,7)
den Messias meint. Und in gleicher Weise ist der Ausdruck Gebet hinaus und schaut,
Töchter Zions, den König Salomo (Hld 3,11) in der Fortsetzung ein Hinweis auf den
Messias."

252



Doxologie des zweiten Psalterbuches Vers 18-19 eine „kurzgefasste karäi-
sche Dogmatik" zu entfalten; ein Psalm schliesslich, der zusammen mit dem
anderen biblischen Salomo-Psalm, Ps 127, formal und inhaltlich ein „Diptychon

des idealen Königtums" darstellt, das in Salomo als dem Idealtypus des

israelitischen Königs der Vergangenheit (Ps 127) das geschichtliche Vorbild
des erwarteten eschatologischen Messiaskönigs (Ps 72) erblickt. All dies

zeugt von dem Gewicht, das Ps 72 in der Messianologie der frühen Karäer zu
haben scheint.103

Inhaltlich ist dabei dreierlei hervorzuheben: der dem Messias entgegengebrachte

universale Gehorsam und die damit in Verbindung stehende

Konzeption einer universalen eschatologischen Offenheit der von ihm geführten
Gemeinschaft, die Realisierung des Friedensreiches durch das spezifisch
gerechte Handeln des Messias sowie die Frage nach dem ewigen Leben des

Messias bzw. der Dauer des messianischen Reiches.

IV. a.

Eine Fülle von Stellen belegt für die karäischen Exegeten, dass Israel Busse

tun und - vermittelt durch den Messias10 — in den Gehorsam gegenüber
Gottes Gebote erneut eintreten wird (allein in Ps 72: Vers 3.5.8.19). Der
Anfang ist durch die sich auf dem Zion sammelnden Karäer selbst gemacht
und wird umfassend Wirkung zeigen. Und dies nicht nur für das eigene

Volk, sondern für die ganze Welt. Salmon zu Ps 45,10:

„Das heisst, dass alle Könige zum Messias laufen werden, um seine Macht zu
offenbaren, indem sie sich vor ihm niederwerfen, wie gesagt ist: Und vor ihm werfen
sich nieder alle Könige (Ps 72,11)." 105

Und zu Ps 45,13 mit Blick auf die islamische Umgebung:

„Meiner Meinung nach umfasst Tochter Tyrus (Ps 45,13) alle, die übrig sind von der

Herrschaft des Hagarsohnesftos' und sie werden [allesamt] eingehen in die wahre

Religion (dïn al-haqq), denn alle, die erwähnt worden sind, sei es Edom, Moab,

103 Dies trifft zumindest für Jefet ben Eli und Salmon ben Jeruham zu. Vgl. F. Eissler,
Königspsalmen, S. 174-176.
Bei der Lösung und Neuordnung halachischer Probleme spielt traditionell auch Elia
eine Rolle, vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 63.

1 °5 L. Marwick, The Arabic Commentary, S. 15.
10(> Das ist Ismael, der traditionell metonymisch für die Muslime steht; J. Alobaidi,

Psaumes 1 — 10, S. 383 zu Ps 5,8 (nach der Zerstörung des „Reiches des Sohnes der

Hagar' wird nur noch Israel herrschen); 465 („das Reich des Sohnes der Sklavin"
Hagars).

253



Ammon, Kedar, Hazor, die Philister, Babel, Elam oder Aschur — sie alle sind in die

Herrschaft Ismaels eingegangen."
107

Starkes Gewicht hat bei Jefet — und ist auch bei Salmon thematisiert -
die universale eschatologische Offenheit des wahren dïn, also die Einbeziehung

der Weltvölker in die messianische Heilsordnung der einen, im
Gehorsam unter der Tora vereinten Menschheit. Was als Öffnung zur Universalität

erscheint, birgt aus der Innensicht selbstverständlich die Voraussetzung

des karäischen Bekenntnisses als Grundlage für die eschatologische Einheit

der Weltgemeinschaft.108

IV. b.

Die Gerechtigkeit des Messias ist Grundzug aller eschatologischen

Hoffnung. Durch sein Wirken werden die sozialen und ökonomischen Zustände
verbessert, das allgemeine Wohl und das friedliche Zusammenleben
gesichert, die Prosperität gesteigert (Ps 72,2-4.6-7.12-14). Aufgrund der
Fürbitte und des Segens des Messias wird das Gottesvolk am Leben erhalten und
erfährt Befreiung und Frieden, so Jefets wie Salmons Auslegung zu Ps 72,15.

IV. c.

Die Frage, ob und inwiefern dem Messias ewiges Leben zukomme, wie viele
Schriftstellen nahelegen, wird unterschiedlich beantwortet. Nach Jefet ben

Eli bezieht sich die Vorstellung der ewigen Fortdauer auf die königliche
Herrschaft, mithin auf die messianische Dynastie (Ps 72,17; auch 2,10;
45,17).109 Ewiges Leben des Messias ist nicht metaphysisch, gar im Sinne
einer Präexistenz zu verstehen, sondern als gewährte Beständigkeit des

Friedensreiches unter der Herrschaft des von Gott eingesetzten Davididen und
seiner jeweiligen Nachkommen. So klang es auch zu Hld 1,13 an in der

Formulierung, die von Söhnen des Messias bzw. des Hohenpriesters sprach,
die die Führung des Volkes übernehmen.""

107 L. Marwick, The Arabic Commentary, S. 16. Wer nicht folgt und sich dem Messias
in Gehorsam unterordnet, wird ausgerottet von der Welt (ebenda zu Ps 45,17 mit
Bezug auf Jes 60,12; vgl. Ps 2,9).

108 Vgl schon oben in Anm. 26 und Abschnitt U.c. 3. mit Anm. 40; F. Eissler,
Königspsalmen, S. 107-109.162-163.168-170 und öfter. Ein biblisches Paradigma

für dieses Konzept ist die Moabitin Rut.
109 F. Eissler, Königspsalmen, S. 155-157.
110 VgP Anm. 85; F. Eissler, Königspsalmen, S. 101 — 102.

254



Damit stehen wir am Ende unserer Skizze karäischer Messiaserwartung in
der klassischen Zeit. Dem am Schluss mit diesen wenigen Hinweisen
insinuierten Modellcharakter von Ps 72 innerhalb der karäischen exegetischen
Literatur weiter nachzugehen wäre zweifellos ein lohnendes Unterfangen.
Aber hier stecken wir hinsichtlich der überlieferungs- wie der
literaturgeschichtlichen Erkenntnisse in den Anfängen. Wir mussten uns im vorliegenden

Zusammenhang darauf beschränken, auf einige wichtige, bisher
unzureichend bekannt gewordene Texte aufmerksam zu machen, sie zu ordnen
und sie so für weitere Untersuchungen bereitzustellen.

255


	Maskilim und Messias : Endzeiterwartung bei den frühen Karäern : ein Beitrag zur mittelalterlichen jüdischen Bibelauslegung (Teil II)

