Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Maskilim und Messias : Endzeiterwartung bei den frihen Karaern : ein
Beitrag zur mittelalterlichen judischen Bibelauslegung (Teil II)

Autor: Eissler, Friedmann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961203

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maskilim und Messias:

Endzeiterwartung bei den frithen Kariern

Ein Beitrag

zur mittelalterlichen jiidischen Bibelauslegung
(Teil II)

von Friedmann EifSler”

III. Person und Aufgabe des erwarteten Messias

Auch die kariische Messiaserwartung kennt die Spannung zwischen zwei
Aussagekomplexen zu der einen messianischen Fiihrergestalt. Der eine hat
den Friedefiirsten zum Thema, dessen Durchsetzungskraft und Herrscher-
macht durchaus auf geistigen Qualititen beruhen und durch geistige Vor-
ginge wirksam werden, der andere zeichnet das Bild eines siegreichen Heer-
fiihrers, der mit militirischer Macht und der Gewalt des Schwertes in einem
wahrhaft apokalyptischen Feldzug den im Namen Gog zusammengeballten
Vernichtungswillen der Weltvlker bricht und diese selbst der Vernichtung
preisgibt. Das so befreite Volk Gottes beherrscht der Messias als Friedens-
konig im wiedergewonnenen heiligen Land. Beide Komplexe sind nicht sy-
stematisch zu harmonisieren, sie sind auch kaum in eine zeitliche Abfolge zu
bringen, vielmehr stellen sie Perspektiven auf das eine Geschehen dar, das ja,
wie schon oben ausgefithrt wurde, in dhnlicher Weise menschlich-irdische
Tat mit gottlich-wunderbarer Initiative verbindet. Die Einheit liegt darin,
dass der Sieg, der mit Gewalt errungen werden muss, nichts anderes als
endgiiltigen und dauerhaften Frieden wirkt.

Der Messias ist also beides. Und er ist nach Jefet ben Eli noch ein
weiteres: Leidender. Jefet spricht — im Gegensatz zu Salmon ben Jeruham,

*

Dr. Friedmann Eiffler, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tiibingen. — Der erste Teil dieses Beitrages ist im letzten Heft erschienen: Judaica

59 (2003), S. 164 —181.

242



davon weiter unten — vom Leiden des Messias, das dieser noch wihrend der
Exilszeit am eigenen Leibe erfahren wird aufgrund der durch die Schuld
Israels verursachten Note und Krankheiten. Biblisches Zeugnis daftir ist Jes
52,13-53,12, das vierte Gottesknechtslied:

,Und wozu wir tendieren, ist die Ansicht Benjamins, der Ewige, erhaben ist er!
finde Wohlgefallen an ihm.P? Seiner Memung nach spricht [dieser Abschnitt] tiber
den Messias. So gmg er davon aus,*®! dass in diesem Abschnitt sein [scilicer des
Messias] Ergehen in der Galur erklirt wiirde von Beginn seiner [zunichst verbor-
genen] Existenz an %l bis zur Zeit, da er auf dem Thron der Kénigsherrschaft sitzt.
Und dies [in der Weise], dass er als erstes damit beginnt, dass er [scilicer der Messias]
seine Ehrenposition einnimmt; dann geht er zuriick, um zu beschreiben, was mit
thm in der Galut geschah. So ldsst er uns damit zwei Dinge wissen: Erstens, dass er
seine hohe Ehrenposition erst erlangen wird nach schweren Priifungen, durch deren
geduldiges Ertragen er jene [Position zuallererst] verdient. Und zweitens, dass er sie
[scilicet diese Priifungen] ihm auferlegt als ein Zeichen (@ya), so dass er — wenn er
sich unter den Schligen leiden sieht, selbst aber rein bleibt in seinen Taten —
erkennt, dass er selbst der Erwihlte (matlib) ist, wie wir es erkliren werden in der

Mitte des Abschnitts.””’

Jefet deutet also — wie schon Salmon ben Jeruham — das vierte Gorttes-
knechtslied auf den Messias. Er geht von einer latenten ersten Phase der
messianischen Existenz aus. Der von Gott Erwihlte®® findet sich in Noten
vor, die er selbst im Lichte von Jes 53 auf seine eigene Situation und von
daher als Zeugnis seiner gottlichen Berufung zum Messias zu deuten in der
Lage ist. Der Messias wird also durch den Vergleich von Jes 53 mit seinem
eigenen Leben erkennen, dass dieses Kapitel von ihm spricht; daraus wird er
dann das Ziel seiner Mission erkennen!

Die héchst bedeutsame Auslegung zu Jes 53,4 zeigt, dass der Messias
nach Jefet iiberdies eine stellvertretende Funktion ausiibt, und zwar in der
Weise, dass er den fiir Israel untragbaren Teil der Strafe Gottes auf sich
nimmt. Das heisst: Israel liefe bei voller Bestrafung entsprechend seiner

52 Gemeint ist Benjamin an-Nihawandi.

53 fa-¢a‘ala hada I-fasl, die 3. Person Singular maskulin kann sich auf Benjamin, aber
auch auf den Autor des Jesaja-Buches (nach Jefet der Prophet Jesaja) oder auf Gott
selbst beziehen.

54 nusi’, vgl. F. EissLer, Konigspsalmen, S. 87 Anm. 243 und 245.

55 Jefet zu Jes 52,13, J. ALoBaIDl, The Messiah in Isaiah 53. The commentaries of
Saadia Gaon, Salmon ben Yeruham and Yefet ben Eli on Is 52:13—53:12, Edition
and Translation, Bern et al. 1998 (= La Bible dans l'histoire 2), S. 142. Vgl. den
Text, ebenfalls mit englischer Ubertragung, schon in A. NEUBAUER/S. R. DRIVER,
The Fifty-Third Chapter of Isaiah According to the Jewish Interpreters. 2 Binde,
1876-77 [Neudruck ed. von H. M. Oruinsky, 1969], Band I, S. 20-21.

56 Zu matlib als messianischem Terminus F. EissLEr, Konigspsalmen, S. 314ff. Siehe
auch unten Anm. 93.

243



Vergehen Gefahr, vollig vernichtet zu werden. Der Messias erleichtert die
Strafe so weit, dass sie fiir Israel ertriglich wird, und macht so ein Uberleben
méglich. Dahinter steht wohl die Vorstellung bei Jefet, dass Israels Strafe
vollstindig ausgefiihrc werden muss, damit der Bund zwischen Gott und
seinem Volk aufrechterhalten bleiben kann.

»Mit ihrem Ausdruck Aber unsere Krankheiten trug er (Jes 53,4) meinen sie, 7]

dass wir diese Schmerzen und Krankheiten, in die er geriet, verdient hitten. Er
aber trug sie fiir uns. Entsprechend dem Ausdruck Wir aber hielten ihn (ebd.) lassen
sie wissen, dass sie von ihm meinten, der Ewige, erhaben ist er! habe ihn um seiner
[eigenen] Siinde willen geschlagen. Und deshalb ist gesagt: Fiir einen Geplagten, von
Gott geschlagenen (ebd.).

Ich denke, an dieser Stelle sollte ich ein wenig innehalten, um dariiber zu reden,
warum der Ewige, erhaben ist er! dem Messias diese Krankheiten auferlegt, wo sie
doch Israel treffen miissten [...].“®

Es folgt eine lingere Ausfithrung, wie Gott die Auszeichnung der Propheten
in Zeiten der Not vor den Augen des Volkes manifestierte: einerseits durch
deren Gebet und Fiirsprache, die von Gott erhért wurden (Mose, Aaron,
Samuel, David, Elia und Elisa), andererseits — in der Zeit des Exils — wohl
nicht durch Erhérung der Fiirsprache, aber doch durch Ereichterung der
Not (Ezechiel, Ez 4,4). Dann Jefet weiter:*

»S0 hatten sie [scilicer die Israeliten] in der Tat von dem Ewigen, erhaben ist er!
mehr [an Strafe] verdient, als was er iiber sie kommen liess (anzala). Wenn sie diese
aber [tatsichlich] hitten aushalten miissen, hirtten sie es nicht vermocht, wie Amos
iiber einen Teil von ithnen sagt: Fwiger, o Gort, verzeihe doch. Wie soll Jakob bestehen,
da er so klein ist (Am 7,2). Daher also legte er dem Propheten jene Erleichterung
Israels auf. %] Da aber nun am Ende der Galur kein Prophet da ist, der Mittler sein
konnte (nabiy alladi yatawassat) in der Zeit der Not, der Zeit des Zornes des Ewigen
und seines Grimms, setzte er diesen seinen Knecht [scilicet den Messias] ein, um ihre
Siinden selbst zu tragen. Dadurch machc er ihnen die [verbleibende Straf-] For-
derung leichter, so dass Verbeerung und das fest Beschlossene (vgl. Jes 10,23) nicht
vollendet werden an Isracl. Und deshalb lernen wir aus ithrem Wort Und er ist
verwundet ob unseren Missetaten (Jes 53,5) zweierlei: Zum einen, dass Israel Siinden
und Missetaten hat, um deretwillen es den Zorn verdient hat. Und zum anderen,
dass sie dadurch, dass er [scilicet der Messias] sie [scilicet die Siinden(strafe) Israels]
geduldig trigt, von dem Grimm errettet werden, der iiber sie kommt, und sie ihn

57 Die Israeliten, die nach Jefet mit 53,1 das Wort ergreifen.

58 Jefet zu Jes 53,4, ]. ALoBaIDl, The Messiah, S. 149 —150.

59 ]. ALoBaipi, The Messiah, S. 151—152.

60 Das heisst der Prophet musste einen Teil der Strafe erleiden, um sie und damit auch
Israels Strafleiden zu verringern und auf diese Weise dem Volk Erleichterung zu
verschaffen.

244



[so] ertragen kinnen. Darauf bezieht sich der Ausdruck Und durch seine Beteiligung
sind wir genesen (ebd.). %!

Diese bemerkenswerte Interpretation kommt véllig ohne antichristliche Po-
lemik aus, obwohl sie in mancher Hinsicht stark in die Nihe christlicher
Aussagen riicke.

Ubrigens bezweifelt der Messias den Erfolg seiner Mission wihrend der
Latenzphase zuweilen ernsthaft, ja, er ist so verzweifelt, dass er sich ein Grab
schaufelt bei den Frevlern, womit die unbussfertigen Israeliten gemeint sind
(Jes 53,9):%

»Der Ausdruck Und er machte unter Frevlern sein Grab (Jes 53,9) zeigt, dass er in

manchen Zeiten so verzweifelt ist, dass er sich ein Grab schaufelt, oder dass er

zumindest einverstanden ist, unter der Schar der Frevler begraben zu werden. Und
jene Frevler sind Israeliten. Und die Bedeutung dessen ist, dass er sich seines Todes

in der [Zeit der] Galut sicher ist, denn wer in der [Zeit des] Heils stirbt, wird sein
Grab nicht bei den Frevlern finden.“®?

Es bleibt aber nicht bei dieser diisteren Aussicht. Denn der ,Wille des Herrn
der Welten“ (Jes 53,10) ist die Vernichtung der Feindmichte (tald ad-
duwal), die Errettung Israels aus dem Exil, die tiefgreifend erneuerte Vereh-
rung der Tora sowie die Heiligung des Namens, schliesslich die (Re-)Kulti-
vierung Jerusalems und der Wiederaufbau des Tempels.** Das wird das Pro-
gramm des Messias und zugleich die volle Realisierung des Willens Gottes
sein, wodurch der ,,Knecht® reiche Belohnung fiir seine Leiden erfihre.®
Nach dem Leiden wird er von Gott zu Ehren gebracht. Dazu tritt er ins
Licht der Offentlichkeit, und zwar vom Norden aus.®

61 Jefer deuter 77320 von 93N II ,verbunden sein, sich miteinander verbiinden® ("3an
Gefihrte), was seine arabische Entsprechung in der Wurzel s-7-£ findet (musaraka
Anteilnahme, Beteiligung); Zunz: Und durch seine Wunde sind wir genesen.

62 Fiir Jefet steht der Messias eindeutig mit den Kariern auf einer Seite gegen die
Rabbaniten (Auslegung zu Jes 53,5-6). Die Siinden der Rabbaniten sind geradezu
Grund fiir das Kommen des Messias.

63 TJefer zu Jes 53,9, ]. ALoBaipl, The Messiah, S. 159 —160.

64 “imarar @Y und bunyan al-quds; beide Ausdriicke kénnen fiir Wiederaufbau,
Wiederherstellung stehen; im ersten schwingt die Konnotation zivilisatorischer
Funktionen (Bebauung und Bewahrung) mit, die hier die kardische Siedlung in
Jerusalem und deren toragemisse Vollendung durch die messianische Herrschaft im
Blick hat. Vgl. F. EissLer, Kinigspsalmen, S. 118 Anm. 12 und 130 Anm. 54.

65 Vgl. ]. ALoBapt, The Messiah, S. 162.

66 Der Messias tritt zunichst im Norden auf, genau wie die beiden endzeitlichen
Feindmichte, der ,Kénig des Nordens® und Gog (vgl. Jefet zu Jes 53,12; J. Avo-
BAIDI, The Messiah, S. 165). Das ist gut rabbinisch und hingt mit der Bedeutung
des ,Landes von Damaskus® zusammen (dazu N. WIEDER, Scrofls, S. 12 mit Anm.).

245



Bevor wir jedoch das éffentliche Wirken weiter betrachten, wie ange-
kiindigt ein kurzer Blick auf die Interpretation Salmon ben Jeruhams, die
sich charakteristisch von der Jefets unterscheidet. Denn fir Salmon spricht
Jes 52,11-54,1 (so die Perikope bei ihm) zwar ebenfalls vom Messias,
gleichwohl kennt der frithere Zeitgenosse Jefets keinen leidenden, sondern
nur einen siegreichen Messias, der mit Glanz und Pracht in Verbindung zu
bringen ist, nicht aber mit Krankheit und Not. Die Schwierigkeit, die da-
durch fiir die Auslegung des Gottesknechtsliedes entsteht, lost Salmon durch
die Einfiihrung eines weiteren Adressatenkreises, nimlich der davidischen
Vorfahren des Messias. So kann er die negativen Aussagen auf die Strafleiden
der Davididen fiir ihre Vergehen deuten, fiir den ,gerechten Kénig® hinge-
gen bleiben die positiven Aussagen der Stirke.”” Fiir diese Exegese beruft sich
Salmon auf Ps 89, dessen Differenzierung zwischen David und seinen Nach-
kommen er als analog zu einer postulierten Differenzierung zwischen dem
Messias und seinen Vorfahren in Jes 53 auffassen machte.®® Logische Kon-
sequenz dieser Sichrt ist die vollige Abwesenheit des Stellvertretungsgedan-
kens. Die Perspektive konzentriert sich auf die glorreiche Befreiung Israels
und die Restitution des Konigtums im alten Glanz.”

Anders als bei Jefet, und das muss bei der von Salmon anderwirts be-
kannten Kampfeslust auffallen, fehlt in diesem Kontext jede polemische Ar-
gumentation gegen die Rabbaniten. Fiir Salmon ben Jeruham scheint mit
dem Auftreten des Messias jegliche Konfrontation ein Ende gefunden zu
haben — was auch schon bei der Anordnung der Endzeitereignisse zu sehen
war”’ —, wihrend Jefet ben Eli einen Messias vor Augen hat, der auf seiten
der Karder steht und gewissermassen die von den kardischen Maskilim in-
itiierte Sache fortfithrt und vollendet.”! Diese Vollendung fiihrt ebenfalls
zum umfassenden Frieden, freilich in pointiert kardischer Konzeption.

67 Beispiel Jes 53,9 (vgl. Jefets Auslegung in Anm. 63): Salmon deuter dics so, dass der
Messias ,,den Frevlern sein Grab macht, d. h. ein Grab fiir ihn, in der Bedeutung: er
vernichtet sie” (J. ALOBAIDI, The Messiah, S. 89).

68 Vgl. den Kommentar zu Jes 52,13, J. AvoBaipi, The Messiah, S. 80—81. Was fiir Ps
89 in der Tat zutreffend ist (vgl. F. EissLERr, Konigspsalmen, S. 29111.), stellt in der
Anwendung auf Jes 53 freilich eine Eintragung dar.

69 Im Zusammenhang dieser Ereignisse werden die Siinden Israels dann weggewa-
schen werden durch das Wort des Messias (kalam m°Wn), der die Herzen Israels
liutert zum Gehorsam wie Regen die Wolle reinigt (tangasilu dunub WRW” “inda
zuhir WD), so Salmon zu Ps 72,6, J. ALosaipi, The Messiah, S.9

70 Vgl. oben Anm. 25.

71 Vgl. auch Anm. 62. Zur Kontinuitit der Lehre F. EissLer, Kinigspsalmen, S. 123 —
126; weiter unten Abschnitt IV.

246



Der sieghafte Zug kommt bei Jefet mit der Eroberung des Landes Israel
zum Tragen. Hier kommt zugleich die Frage ins Spiel, wie das Verhiltnis des
Messias zu Elia als einer weiteren messianischen Gestalt zu bestimmen sei,
denn beim Einzug Israels ins Land taucht der Name dieses Propheten re-
gelmissig auf. Unsere Texte geben kein eindeutiges Bild ab, sicher jedoch ist,
dass Elia eine herausragende Rolle im Endzeitszenario spielt.”” Wie Mose den
Israeliten das Ende (Yp) der Knechtschaft verkiindete und sie aus Agypten
herausfiihrte, so ist Elia als der Mose redivivus™ derjenige, der Israel die
Rettung (balis) aus der Galut verkiindet. Er markiert — iibrigens in rabba-
nitischen wie kariischen Texten gleichermassen — den Ubergang zur messia-
nischen Zeit. Gesandt in die Phase der Vorbereitung und Liuterung Israels
in der ,Wiiste der Volker” kurz vor dem heilsgeschichtlichen Umschwung
tibernimmt Elia die Fithrung.

,Und er gewihrte ihnen den Auszug in die Wiiste der Vilker, [und zwar] nicht
durch die Hand eines Gesandten (rasi/). Und wenn sie dann die Grenze des
Landes erreichen, schickt er den Herrn Elia, der Friede auf ihm!, ihnen entgegen-
zugehen, und sie werden gemeinsam mit ihm [ins Land] einziehen. Und deshalb ist
gesagt: Mit mir vom Libanon (Hld 4,8), das heisst: mit meinem Gesandten wirst du
vom Libanon kommen, der ja die dusserste Grenze des Landes Israel bildet, und von
dort waren sie auch in die Galut weggefithrt worden, wie er ihnen angedroht hatte:
Und ich werde euch vertreiben iiber Damaskus hinaus (Am 5,27). Und er nennt sie
Braur (HId 4,8), da ihr Einzug in ihr Land dem Einzug der Braut in ihr Frauen-
gemach ihnelt, nach dem sie sich gesehnt hatten, wie wir erklirt haben zu Mich
brachte der Kinig in seine Gemdcher (Hld 1,4).% #

Elia salbt den Messias zum Kénig, von da an geht es mit diesem aufwirts.
Die Wende zeigt sich nach Jefets Konzeption im Gottesknechtslied Jes 53:

,Und wenn dann das Ende kommt, erscheint ithnen unser Herr Elia, der Friede auf
ihm! und wird ihn [scilicer den Messias] salben. Und von da an wird er anfangen,
erfolgreich zu sein, wie gesagt ist: Mein Knecht wird rechtgeleitet sein (Jes 52,13).
Und seine Truppen werden sich in alle Richtungen ausbreiten und werden sie-
gen.“”

Nicht nur von der Salbung, sondern von der Inthronisation ist an anderer

Stelle die Rede:

72 Vgl. F. EissLERr, Kinigspsalmen, S. 62 Anm. 142; 48 Anm. 86. — Oben unter
Abschnite II. c. Punkt 1 der Bitten der Avelei Zion; N. WiEDER, Scrofls, S. 8 —12.

73 mwinY mwn, so die Interpretation von (77 2°WX) MY in Sach 9,12 bei Jefer, BM 288
(Or. 2401), 202r, 6ff. (Zunz: [. . .] erstatte ich die zwiefache Verheissung).

74 Jefet zu HId 4,8, ].].L. BarGEs, Canticum, S. 57.

75 Jefet zu Jes 53,12, ]. ALoBaIp1, The Messiah, S. 165 —166.

247



,Und mit seinem Ausdruck In der Krone, mit der ihn bekrinzt seine Mutter (Hld
3,11) weist er auf die Sammlung des Volkes in Zion hin, um ihm [scilicer dem
Messias] die Kénigsherrschaft zu errichten, und der Prophet Elia, der Friede auf

ihm! wird ihn salben und ihn seinen Platz auf dem Thron einnehmen lassen.*”°

Hatte es schon zu Hld 4,8 den Anschein, dass nicht der Messias, sondern
Elia der siegreiche Heerfiihrer beim Einzug ins Land sein wird, so ist dies
noch deutlicher in Jefets Kommentar zum Jocus classicus der eschatologischen
Elia-Erwartung Mal 3,23. Hier begriindet Jefet seine Auffassung ausfiihrlich,
Elia sei nicht gestorben, vielmehr von Gott an einem unbekannten Ort
b d bi G ion der R, “lebe.”” D

verborgen worden, wo er bis zur ,,Generation der Rettung” lebe. ann, am
Ende der Galut, wenn das Ende (YP) kommt, werde Elia gesandst,

»um die Menschen rechtzuleiten und die Trennung von ihnen zu nehmen.”®) Und
Israel wird mit ihm aus der Wiiste der Vilker ins Land Israel zichen, und er wird das
Land vor ihnen erobern, wird Jerusalem einnehmen und den Altar errichten. Und
er ist es, der den Hohenpriester salbt und den Kinig Messias, und er ist es, der die
Genealogien bekannt machen wird. Um dieser Tatsachen willen erwihnt er Elia, der
Friede auf ihm!“”’

Mehrere Moglichkeiten sieht Jefet indes in seiner Auslegung zu Hos 2,2,

wo davon die Rede ist, dass Israel unter ,einem Haupt® hinaufzieht ins

Land.

»=Und der Ausdruck Und setzen sich ein Haupt (Hos 2,2) bezieht sich entweder auf
Elia, der Friede auf ihm!, der ihnen der Lehre einiger Gelehrter zufolge in der Wiisze
der Volker erscheinen wird, worauf sie mit thm zusammen ins Land einziehen
werden, so wie sie [einst] mit Josua hineingezogen sind,®®! oder auf einen der
Maskilim, den das Volk (#mma) zu jener Zeit erwihlen wird, um mit ihm zusam-
men aus der Galut hinaufzuziehen, oder er bezieht sich auf den Messias, da Israel
und Juda sich vereinigen und ihn zum Kénig iiber sich setzen werden, wie gesagt ist

im Buche Ezechiel . .. (Ez 37,21).“®!

76
77

78

75

80

81

Jefet zu HId 3,11, J.]. L. BarGEs, Canticum, S. 49.

Dass Elia nicht Tod und Auferweckung, sondern Entriickung und Wiederkehr
erlebt, betont Jefer auch zu Sach 9,12: Es heisse hier 3°W ,,ich werde zuriickkehren
lassen [nimlich was schon da war]“, nicht 8"aX ,ich werde bringen“ (BM 288 [Or.
2401], 202r, 6ft.).

Wer sich der messianischen Fiithrung nicht im Gehorsam unterordnet, kommt um
(Ps 2,9; 72,9); die busswilligen Rabbaniten wie auch solche aus den Nationen
kehren sich zur Tora Gottes, wie es zuvor die Karder taten. Dadurch wird die
Spaltungen in Karder und Rabbaniten sowie in Isracliten und Welwvélker aufge-
hoben. In der frithen Phase ist zunichst die Einheit der Tora-Treuen gemeint.
Jefet zu Mal 3,23, BM 288 (Or. 2401), 260r. Vgl. auch Jefets Kommentar zu Jes
53,12, ]J. ALoBAIDI, The Messiah, S. 165.

Vgl. zur Parallelisierung des dgyptischen Exodus mit dem eschatologischen F. Eiss-
LER, Konigspsalmen, S. 52—53.

Jefet zu Hos 2,2, P. BirnBAUM, The Arabic Commentary of Yefet ben ‘Al the Karaite

248



Verschwimmen mithin die Bilder vom Messias und von Elia in mancher
Hinsicht, was eine trennscharfe Grenzziehung zwischen beiden unméglich
macht, so kommt an der zuvor erwihnten Stelle aus Maleachi noch hinzu,
dass hier nach Jefet drei Akteure auf dem Plan sind: Neben Elia und dem
Messias steht nun der Hohepriester. Die priesterliche Messiasgestalt ist im
Sinne der endzeitlichen Restitution der urspriinglichen idealen Verhiltnisse
zumindest fiir die Wiederherstellung und Erhaltung der erneuerten Priester-
ordnung von Bedeutung.82 Die Vorstellung des Hohenpriesters bleibt den-
noch auffillig blass, jedenfalls tritt sie deutlich hinter der Elia-Vorstellung
zuriick, ja, fliesst hier und da moglicherweise mit dieser zusammen. Eine
messianische Doppelspitze scheint gleichwohl fest etabliert; an nicht wenigen
Stellen wird dabei von der Funktion des kéniglichen und des priesterlichen
Messias gesprochen.

sund der Ausdruck Zwischen meinen Briisten rubend (Hld 1,13) kann dreierlei
bedeuten: Erstens ,zwischen dem Erbteil Juda und Benjamin‘, denn der Ort der
heiligen Stadt liegt zwischen diesen beiden [Gebieten],[#2] oder zweitens: ,Zwischen
den beiden Cherubim', und drittens: ,zwischen dem Hohenpriester und dem Konig
Messias', und diese [letztere Auslegung] ist die wahrscheinlichste. Denn wie das
Kind von den Briisten, so saugt Israel das Wissen (a/-“ulizm) von Konig und Priester.
So ist der Kénig, auch wenn er das ,Haupt' ist,[M] doch auch der Brust zu verglei-
chen aus besagtem Grunde. Es ist auch nicht abwegig [anzunehmen], dass der
Messias und der Hohepriester je einen Sohn haben werden, die dann gemeinsam
nach dem Wohl des Volkes (umma) sehen wiirden.“®

An anderen durchaus prominenten Stellen steht der Konig neben dem

Propheten:

»Den Konig werden unsere Augen in seiner Schonheit sehen,

und Elia, den Tischbiter, unseren Propheten,

der das Herz der Viter zu den Kindern zuriickfiihren wird in unseren Tagen,

und das Herz der Kinder zu ihren Vitern, zur Tora des Ewigen, der vollkommenen
Weisung, eine ist sie fiir uns alle wie vorzeiten.® it

on the Book of Hosea. Edited from eight manuscripts and provided with critical notes
and an introduction, Philadelphia 1942 [arab.], S. 26 Zeile 21ff.

82 Vgl. oben unter Abschnitt II.c. Punkt 6 mit der Bitte der Avelei Zion um Er-
neuerung des alten rasm.

83 hittat al-quds, dies wire also der Verweis auf Jerusalem als den Ort der messiani-
schen Herrschaft.

84 ra’s klingt an ra’#s , Fithrer” an.

85 TJefet zu HId 1,13, J.]J.L. Barces, Canticum, S. 19.

86 So der Schluss des in hebriischen Versen verfassten polemischen Sefer Milhamot
Adonai (,Buch der Kriege des Ewigen®) von Salmon ben Jeruham; I. Davipson
(ed.), The Book of the Wars of the Lord, containing the polemics of the Karaite Salmon
ben Yerubhim against Saadia Gaon, New York 1934 [hebr.], S. 132.

249



Eine andere, nicht weniger offene Frage, die zu kliren ebenfalls ein ei-
genes Thema wire, ist die nach der Identitit von Messias und Maskilim.
Auch hier gibt es divergierende Aussagen. Teilweise kdnnen die Texte so
gelesen werden, dass die kardischen Maskilim selbst sozusagen korporativ als
Messias zu verstehen sind. Lisst schon das biblische Danielbuch ein Ver-
standnis zu, das den leidenden Gottesknecht aus Jes 53 mit den zeitgends-
sischen Frommen identifiziert, so findet sich diese Auffassung wieder etwa
bei Daniel al-Qamisi, David al-Fast und Josef al-Basir; auch Jefets Exegese
deutet sie an verschiedenen Stellen an.*” Konsequente Entwicklung der kol-
lektiven Identifikation mit dem messianischen ,Knecht® lisst die Umrisse
einer Vorstellung von der sithnenden Gemeinschaft aufscheinen, innerhalb
derer die sithnende Funktion der kariischen intellektuellen Elite nicht nur
an den Bussiibungen und der Askese festgemacht wird, die die messianische
Erlosung herbeifiihren, sondern auf die Siinden des ganzen Volkes bezogen
und etwa durch die Deutung der 30 Silberschekel in Sach 11,12 auf die
kardischen Maskilim exemplifiziert wird.*®

Bleiben sowohl hinsichtlich der Identitit des Messias wie auch im Blick
auf die Verhiltnisbestimmung der messianischen Akteure Aufgaben fiir zu-
kiinftige Untersuchungen, so ist doch der individuell konzipierte kénigliche
Messias die alles tiberstrahlende Gestalt der karidischen Endzeiterwartung, der
glanzvolle Herr der Banner (s@hib al-buniid),*” der erwartete Fiihrer (imam
al-muntazar)® Israels in der Zeit des Heils. Israel findet durch ihn zur Um-
kehr und erfihrt Befreiung vom Joch der Fremdherrschaft und der Not der
Galut. Der Spross Davids (Ps 72,17)”" bringt neues Licht in die Dun-

87 Siehe die aufschlussreiche Diskussion der Thematik bei N. Wieper, Scrolls, S.
113-117, der ich hier folge.

88 Vgl. Sach 11,4 —14; dazu S. PINSKER, Lickute Kadmoniot. Band 1, S. 36. Ein Schekel

entspricht zwei Halbschekeln, welche nach Ex 30,11-16 als Geld fiir die Entsiih-
nung eingesetzt werden, so dass von hieraus auch die Briicke zu den ,Sechzig
Helden® aus HId 3,7 geschlagen werden kann, die symbolisch fiir die kariische Elite
der Maskilim stehen. Siehe N. WIEDER, Scrolls, S. 117—-120 und oben Jefets Aus-
legung zu HId 1,8.
Nicht auf die sithnende Funktion, sondern auf die Lehre bezogen, wire diese Linie
weiter auszuziehen; Ansitze zu der interessanten Frage nach einer messianischen
Halacha als Fortfithrung und Vervollkommnung der kariischen Lehre in herme-
neutischer Hinsicht bei F. EissLer, Konigspsalmen, S. 123 —126 zu den abkam
al-hafiya verborgenen Rechtsspriichen®, die dem Messias offenbar sein werden.

89 ].].L. BarGEs, Canticum, S. 25 zu HId 2,4.

90 Vgl. F. EissLER, Kinigspsalmen, S. 468.

91 7 mox, vgl. F. EissLer, Konigspsalmen, S. 253 —254.

250



kelheit (,Leuchte®, Ps 132,17),”* er ist der von Gott Erwihlee” und vom
Volk Ersehnte,” der Fiirst des Friedens (Jes 9,5)” und ein gerechter Konig
(Ps 110,4),” der sich der Armen und Unterdriickten annimmt (Ps 72,4.12 —
14)” und durch den und unter dessen Herrschaft ein ewiges Friedensreich
anhebt. Mit dieser Auswahl aus den ,vielen Namen®, die, wie Salmon ben
Jeruham zu Ps 2,2 vermerkt, dem Messias zukommen,”® ist bereits unser

letztes Thema angeschnitten:

IV. Das messianische Reich

Das Friedensreich des Messias soll nur noch kurz in den Blick genommen
werden, miinden die unterschiedlichen Linien und Aussagetendenzen der
kariischen Exegese in dieser Hinsicht doch recht einmiitig in den breiten
Strom von mehr oder weniger farbig ausgemalten Bildern des Friedens, der
Eintracht, der sozialen Gerechtigkeit und der Prosperitit von Mensch und
Tier in einer nahezu paradiesischen Umwelt.” Wir sehen dabei ab von den
nicht unwichtigen Fragen, wann, wie und in welchem Umfang erneute und
in ihrer Intensitit wahrhaft apokalyptische kimpferische Auseinandersetzun-
gen Israels unter der Fithrung des Messias nach Vorstellung der kariischen
Exegeten zu erwarten seien.'” Vielmehr richten wir unser Augenmerk auf
einige Beobachtungen, die innerhalb der erwarteten eschatologischen Frie-
densordnung unsere Aufmerksambkeit verdienen.

92 Vgl. F. EissLEr, Konigspsalmen, S. 359—361 und N. WIEDER, Serollks, S. 26 mit
Anm. 2.

93 matlib; siche Anm. 56.

94 mutamannd; vgl. Salmon zu Ps 110,3 (F. EissLer, Konigspsalmen, S. 316).

95 @ W, Jes 9,5; im Kommentar zu diesem Vers bemerke Jefet, der Messias sei der
Fiirst des Friedens, wogegen der Konig des Friedens Gott selbst sei. Damit mag die
menschliche Natur des Messias hier tatsichlich einmal gegeniiber christlichen Po-
sitionen betont sein. Der Messias ist ,Freund® (walfy) Gottes, ,geschaffen, von
Gott geliebt wie ein Kind beim Vater: vgl. Jefet und Salmon zu Ps 2,7 (F. E1ssLEr,
Kinigspsalmen, S. 85—88).

96 Sowohl Salmon als auch Jefet verstchen P78 *2%% in Ps 110,4 niche als Eigenname
des Priesters aus Gen 14, sondern als Epitheton des Messias (F. E1ssLEr, Kinigs-
psalmen, S. 321).

97 F. E1ssLER, Konigspsalmen, S. 133.174.

98 ]. ALoBAIDI, Psaumes 1—10, S. 206. Zu den Namen des Messias weiter F. EI1SSLER,
Konigspsalmen, S. 157 —160.

99 Worin sie sich von rabbanitischen Entwiirfen nicht wesentlich unterscheiden.

100 Zu nennen ist hier vor allem die endzeitliche Auseinandersetzung mit dem Feind-
kénig Gog in Ez 38-39, vgl. auch Ps 2 und oft. Dazu oben Abschnitt I. und F.
E1sSLER, Konigspsalmen, S. 37ff.

251



Die Jerusalemer Karier verstanden sich als Wegbereiter, ja, Mitinitiatoren
der messianischen Zeit. Ihre Lehre wie ihre Glaubenspraxis in Tora-Studium,
Gebet und Askese sahen sie nicht nur als Bedingung der Méglichkeit des
Kommens des Messias, sondern als Erweis seiner Imminenz. Die nachgerade
messianische Qualitit der karidischen Lehre zeigt sich darin, dass der Messias
als der geistbegabte Weise par excellence die ,,Suche in der Schrift“ — um einen
Schliisselbegriff kardischer Schrifthermeneutik zu gebrauchen ' — durch die
Offenbarung der ,Geheimnisse® in Kontinuitit zur Lehrentwicklung der
Maskilim zu ithrem Ziel fithrt. Die inhirente Polemik dieser Konzeption
gegen die Rabbaniten liegt darin, dass der miindlichen Tora Grund und
Boden entzogen wird. Es braucht sie nicht, insofern die Vollkommenheit
und Suffizienz der Mose-Tora (Ps 19,8; Dtn 30,11; Spr 2,4-5) dem
»ouchen in der Schrift® hinreichenden Erfolg verspricht, um Leben und
Glauben zu ordnen, bis der Messias als der ,Oberste Richter kommt.
Vereinfacht ausgedriickt: Gott selbst vollendet durch Offenbarung, was die
kariischen Maskilim hier und jetzt an Erkenntnis noch nicht zu erreichen
vermogen.

In diesem Kontext wird der Messias prignant als Nachkomme Salomos
anvisiert,!” dessen Bild in iiberbietender Restitution sowohl in bezug auf
den Herrschaftsbereich des Vorfahren wie auch hinsichtlich seiner Geistbega-
bung und Weisheit gezeichnet wird. Hinzu kommt die Thematik des Tem-
pelbaus bzw. -wiederaufbaus. Der Messias restituiert die urspriinglichen idea-
len Verhiltnisse, aber, so kénnte man in neutestamentlicher Diktion sagen:
Lhier ist mehr als Salomo“. Diese Faktoren fithren dazu, dass unter den
messianischen Psalmen Ps 72 eine herausragende Bedeutung fiir das Ver-
stindnis der kariischen Endzeiterwartung zukommt. Es ist dies ein Psalm
eben nicht Davids, sondern Salomos, der alle wesentlichen Ziige der messia-
nischen Herrschaft thematisiert; der fiir Salmon ben Jeruham Anlass bietet,
nach der Auslegung zu Vers 4 seine gesamte Interpretation des Gottes-
knechtsliedes Jes 53 zum Thema Messias einzuschieben, bevor der Kom-
mentar mit Ps 72,5 fortfihrt; der Jefet ben Eli Raum gibt, im Rahmen der

101 F. E1ssLER, Konigspsalmen, S. 125 —126.465—4606.

102 Vgl. F. E1ssLeR, Konigspsalmen, S. 117—-120. Dazu auch Jefets Kommentar zu Hld
3,7 (J.].L. BarGks, Canticum, S. 46): ,Und er weist darauf hin, dass der Ewige,
erhaben ist er! sie [scilicet die Israeliten] erhilt und ihnen den Spross offenbart und
ithn zum Konig iiber sie einsetzt, so dass er mit dem Ausdruck Salomos (Hld 3,7)
den Messias meint. Und in gleicher Weise ist der Ausdruck Geber hinaus und schaut,
Tochter Zions, den Konig Salomo (Hld 3,11) in der Fortsetzung ein Hinweis auf den
Messias.

232



Doxologie des zweiten Psalterbuches Vers 18 —19 eine ,kurzgefasste karii-
sche Dogmatik® zu entfalten; ein Psalm schliesslich, der zusammen mit dem
anderen biblischen Salomo-Psalm, Ps 127, formal und inhaldich ein ,, Dipty-
chon des idealen Kénigtums® darstellt, das in Salomo als dem Idealtypus des
israelitischen Kénigs der Vergangenheit (Ps 127) das geschichtliche Vorbild
des erwarteten eschatologischen Messiaskonigs (Ps 72) erblickt. All dies
zeugt von dem Gewicht, das Ps 72 in der Messianologie der frithen Karier zu
haben scheint.'”

Inhaltlich ist dabei dreierlei hervorzuheben: der dem Messias entgegen-
gebrachte universale Gehorsam und die damit in Verbindung stehende Kon-
zeption einer universalen eschatologischen Offenheit der von ihm gefiihrten
Gemeinschaft, die Realisierung des Friedensreiches durch das spezifisch ge-
rechte Handeln des Messias sowie die Frage nach dem ewigen Leben des
Messias bzw. der Dauer des messianischen Reiches.

IV.a.

Eine Fiille von Stellen belegt fiir die kardischen Exegeten, dass Israel Busse
tun und — vermittelt durch den Messias'® — in den Gehorsam gegeniiber
Gottes Gebote erneut eintreten wird (allein in Ps 72: Vers 3.5.8.19). Der
Anfang ist durch die sich auf dem Zion sammelnden Karider selbst gemacht

und wird umfassend Wirkung zeigen. Und dies nicht nur fiir das eigene
Volk, sondern fiir die ganze Welt. Salmon zu Ps 45,10:

»Das heisst, dass alle Kénige zum Messias laufen werden, um seine Macht zu
offenbaren, indem sie sich vor ihm niederwerfen, wie gesagt ist: Und vor ihm werfen

sich nieder alle Konige (Ps 72,11).1%
Und zu Ps 45,13 mit Blick auf die islamische Umgebung:
»Meiner Meinung nach umfasst Tochter Tyrus (Ps 45,13) alle, die tibrig sind von der

Herrschaft des Hagarso/mes,[l%] und sie werden [allesamt] eingehen in die wahre
Religion (din al-hagq), denn alle, die erwihnt worden sind, sei es Edom, Moab,

103 Dies trifft zumindest fiir Jefet ben Eli und Salmon ben Jeruham zu. Vgl. F. Eisster,
Kénigspsalmen, S. 174 —176.

104 Bei der Losung und Neuordnung halachischer Probleme spielt traditionell auch Elia
eine Rolle, vgl. F. E1ssLEr, Konigspsalmen, S. 63.

105 L. Marwick, The Arabic Commentary, S. 15.

106 Das ist Ismael, der traditionell metonymisch fiir die Muslime steht; J. ALosaipi,
Psaumes 1-10, S. 383 zu Ps 5,8 (nach der Zerstérung des ,Reiches des Sohnes der
Hagar“ wird nur noch Israel herrschen); 465 (,,das Reich des Sohnes der Sklavin® =
Hagars).

253



Ammon, Kedar, Hazor, die Philister, Babel, Elam oder Aschur — sie alle sind in die
Herrschaft Ismaels eingegangen.”'"”

Starkes Gewicht hat bei Jefet — und ist auch bei Salmon thematisiert —
die universale eschatologische Offenheit des wahren din, also die Einbezie-
hung der Weltvélker in die messianische Heilsordnung der einen, im Ge-
horsam unter der Tora vereinten Menschheit. Was als Offnung zur Univer-
salitit erscheint, birgt aus der Innensicht selbstverstindlich die Vorausset-
zung des kariischen Bekenntnisses als Grundlage fiir die eschatologische Ein-
heit der Weltgemeinschaft.'”

IV.b.

Die Gerechtigkeit des Messias ist Grundzug aller eschatologischen Hoft-
nung. Durch sein Wirken werden die sozialen und 6konomischen Zustinde
verbessert, das allgemeine Wohl und das friedliche Zusammenleben gesi-
chert, die Prosperitit gesteigert (Ps 72,2—4.6-7.12 —14). Aufgrund der Fiir-
bitte und des Segens des Messias wird das Gottesvolk am Leben erhalten und
erfihrt Befreiung und Frieden, so Jefets wie Salmons Auslegung zu Ps 72,15.

IV.c.

Die Frage, ob und inwiefern dem Messias ewiges Leben zukomme, wie viele
Schriftstellen nahelegen, wird unterschiedlich beantwortet. Nach Jefet ben
Eli bezieht sich die Vorstellung der ewigen Fortdauer auf die konigliche
Herrschaft, mithin auf die messianische Dynastie (Ps 72,17; auch 2,10;
45.17).2% Ewiges Leben des Messias ist nicht metaphysisch, gar im Sinne
einer Priexistenz zu verstehen, sondern als gewihrte Bestindigkeit des Frie-
densreiches unter der Herrschaft des von Gott eingesetzten Davididen und
seiner jeweiligen Nachkommen. So klang es auch zu HId 1,13 an in der
Formulierung, die von Séhnen des Messias bzw. des Hohenpriesters sprach,
die die Fiithrung des Volkes {ibernehmen.'"

107 L. MARWICK, The Arabic Commentary, S. 16. Wer nicht folgt und sich dem Messias
in Gehorsam unterordnet, wird ausgerottet von der Welt (ebenda zu Ps 45,17 mit
Bezug auf Jes 60,12; vgl. Ps 2,9).

108 Vgl. schon oben in Anm. 26 und Abschnitt II.c. 3. mit Anm. 40; F. EissLER,
Konigspsalmen, S. 107-109.162 —163.168 —170 und 6fter. Ein biblisches Paradig-
ma fiir dieses Konzept ist die Moabitin Rut.

109 F. EissLer, Konigspsalmen, S. 155 —-157.

110 Vgl. Anm. 85; F. EissLER, Konigspsalmen, S. 101-102.

254



Damit stehen wir am Ende unserer Skizze kardischer Messiaserwartung in
der klassischen Zeit. Dem am Schluss mit diesen wenigen Hinweisen insi-
nuierten Modellcharakter von Ps 72 innerhalb der kariischen exegetischen
Literatur weiter nachzugehen wire zweifellos ein lohnendes Unterfangen.
Aber hier stecken wir hinsichtlich der tiberlieferungs- wie der literaturge-
schichtlichen Erkenntnisse in den Anfingen. Wir mussten uns im vorliegen-
den Zusammenhang darauf beschrinken, auf einige wichtige, bisher unzu-
reichend bekannt gewordene Texte aufmerksam zu machen, sie zu ordnen
und sie so fiir weitere Untersuchungen bereitzustellen.

233



	Maskilim und Messias : Endzeiterwartung bei den frühen Karäern : ein Beitrag zur mittelalterlichen jüdischen Bibelauslegung (Teil II)

