
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Stephan Vasel, Philosophisch verantwortete Christologie und christlich-jüdischer

Dialog. Schritte zu einer doppelt apologetischen Christologie in
Auseinandersetzung mit den Entwürfen von H.-J. Kraus, F.-W. Marquardt, P.M. van
Buren, P. Tillich, W. Pannenberg und W. Härle, Gütersloh: Güterioher
Verlagshaus 2001, 768 S.; ISBN 3-579-05315-9.

In der 768 Seiten langen, im Sommersemester 2000 von der Universität-Gesamthochschule

Siegen als Dissertation angenommenen Untersuchung sieht der Verfasser die im
Titel genannten sechs Theologen als Vertreter zweier Typen einseitig apologetischer
Christologie, die vor allem durch ihren jeweiligen Verantwortungshorizont bestimmt sind: Die
ersten drei (Kraus, Marquardt, van Buren) verantworten den christlichen Glauben vor
dem uns heute gleichzeitigen Judentum, während die drei anderen (Tillich, Pannenberg,
Härle) den christlichen Glauben gegenüber der Philosophie zu verantworten versuchen.

Der Verfasser verfolgt die ambitionierte Absicht, die jeweilige Einseitigkeit der von
ihm untersuchten christologischen Entwürfe zu überwinden und den Boden für eine

doppelt apologetische Christologie zu bereiten, die sich sowohl vor dem Forum gegenwärtigen

Judentums als auch vor dem Forum der Philosophie verantworten kann. Eine der

grössten Schwierigkeiten dafür liegt nun allerdings in der hinlänglich bekannten Tatsache,
dass Kraus und Marquardt in ihren Entwürfen mit den primär philosophisch verantworteten

Theoriebildungen der christlichen Tradition radikal brechen wollen. Daraus ergibt
sich die erste Aufgabe, der der Verfasser in einer Rekonstruktion der christologischen
Entwürfe von Kraus, Marquardt und van Buren nachgeht, ob dieser Bruch mit der

philosophisch sich verantwortenden Theologie plausibel ist und ob die (vom Verfasser

uneingeschränkt bejahte) Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden notwendigerweise

einen Bruch mit den philosophischen Theoriebildungen christlicher Theologie
erfordere.

Die zweite Aufgabe auf dem Weg zu einer doppelt apologetischen Christologie
versucht der Verfasser in kritischer Auseinandersetzung mit den christologischen Beiträgen

von Tillich, Pannenberg und Härle zu bearbeiten, indem er prüft, inwiefern sie das

Anliegen der Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden, ausgehend von den

Prämissen einer vorwiegend philosophisch orientierten Theologie, verfolgen.
Der Verfasser hat seine Untersuchung in drei Teile gegliedert. In Teil I werden die

israelbezogenen Christologien von Kraus (S. 27-120), Marquardt (S. 121-258) und van
Buren (S. 259-368), in Teil II die philosophisch verantworteten Christologien von Tillich (S.

382-486), Pannenberg (S. 487-597) und Härle (S. 598-710) dargestellt. Die Darstellungen

dieser sechs Christologien sind parallel aufgebaut, mit einer sich aus den beiden

Grundtypen sachlich ergebenden Differenz: Der Verfasser beginnt jeweils mit einer

„Darstellung der Christologie in Grundzügen", dann werden bei Kraus, Marquardt und

219



van Buren zuerst die „Israelbezüge", dann die „Religionsphilosophischen Prämissen"

herausgearbeitet, während bei Tillich, Pannenberg und Härle diese beiden Abschnitte in

umgekehrter Reihenfolge angeordnet sind. Im vierten Abschnitt fragt der Verfasser dann

jeweils nach dem „Erkenntnisgewinn für eine doppelt apologetische Christologie".
Am Ende von Teil I werden die „Tendenzen primär israelbezogener Christologie im

Lichte philosophisch verantworteter Theologie" (S. 369-377) und am Ende von Teil II
die „Tendenzen primär philosophisch verantworteter Christologie im Lichte des christlichjüdischen

Dialogs" (S. 711-721) jeweils zusammengefasst. Diese Zusammenfassungen
münden dann in den kurzen Teil III: „Perspektiven für eine doppelt apologetische Theologie"

(S. 723-742), in dem der Verfasser seine eigene Position skizziert. Wer sich über die
Absicht und den Ertrag des Buches in aller Kürze informieren möchte, sollte - neben der

Einleitung — diese Abschnitte lesen.

Zweierlei ist an des Verfassers Untersuchung besonders zu würdigen: Zum einen
bietet sie kenntnisreiche Darstellungen der in der Systematischen Theologie der Gegenwart

(allerhöchstens) eine Randexistenz führenden Christologien von Kraus, Marquardt
und van Buren (im Unterschied dazu ist über Tillichs und Pannenbergs Christologie
schon viel geschrieben worden) und wird eine gute Quelle für diejenigen sein, die sich

über diese drei Theologen informieren wollen. Beachtenswert ist dabei auch die kritische

Auseinandersetzung des Verfassers mit der von Kraus und Marquardt vertretenen Form
der Wort-Gottes-Theologie und ihrem wenig reflektierten Vernunft- und Philosophieverständnis.

Der Verfasser hat vermutlich recht mit seinem Urteil, dass „die Form, in der die

im christlich-jüdischen Dialog gewonnenen Erkenntnisse bei Kraus und Marquardt zur
Darstellung kommen, dem christlich-jüdischen Dialog auf Dauer schaden" werde (S.

257).
Zum andern ist des Verfassers Untersuchung als der Versuch zu würdigen, die primär

israelbezogenen Christologien endlich einmal in einen „Dialog" mit Christologien zu

bringen, die auf ein anderes Forum hin orientiert sind. Dieser Schritt war überfällig und
ist eine Bereicherung für den systematisch-theologischen Diskurs. Allerdings ist - wenn
man den apologetischen Ansatz wählt - des Verfassers doppelt apologetische Christologie
zugleich eine Reduktion der Foren, in denen eine jede Christologie zur Verantwortung

gezogen wird. Die sogenannten kontextuellen Theologien definieren ebenfalls Foren, in
denen sich eine Christologie zu verantworten und zu bewähren hat. Die Konsequenz wäre
dann wohl nicht nur eine doppelt, sondern eine mehrfach apologetische Christologie.

Zu kurz kommt beim Verfasser das Forum der christlichen Kirche in Geschichte und

Gegenwart: also die theologische Verantwortung der Christologie vor den alt- und neu-
testamentlichen Zeugnissen ihres Ursprungs. Der Verfasser versteht unter Apologetik ganz
traditionell die Verantwortung christlicher Theologie gegenüber einem Publikum ausserhalb

von Kirche und Theologie: Apologetik ist nach dem Verfasser im Anschluss an Tillich
„antwortende Theologie" (S. 21). Dass eine Christologie auch immer und vor allem

Antwort auf Gottes Offenbarung und die diese bezeugenden biblischen Texte ist, gerät
dem Verfasser dabei etwas aus dem Blick.

Zum Schluss sollen noch ein paar wenige grundsätzliche Kritikpunkte angefügt werden:

- Nicht immer wird hinreichend deutlich, ob der Verfasser sich als Gesprächspartner des

christlichen Theologen „den Juden" oder „den Judenchristen" vorstellt. Dieselbe
Unklarheit entsteht bei seiner Rede von Israel und vom Judentum. So bleibt zum Beispiel
in des Verfassers Aussage: „Wohl aber braucht die heidenchristliche Kirche das Juden-

220



tum für ihre Identität" (S. 734) völlig unklar, was denn genau der Kirche solcher-

massen Identität verleiht. An anderer Stelle erhält der Bezug auf Israel konstitutive

Bedeutung für den christlichen Glauben: „Der christliche Glaube ist in seinem
Zentrum konstitutiv auf Israel bezogen" (S. 20). Aufgrund des Fehlens eindeutiger
Definitionen bleibt auch hier unklar, was der Verfasser unter Israel versteht und auf was
sich der christliche Glaube seiner Meinung nach zu beziehen hat.

- Der Verfasser beurteilt die von ihm untersuchten philosophisch verantworteten Chri-
stologien mit der Kontrollfrage, ob ihre Autoren so geschrieben haben, als würde
ihnen ein Jude bzw. ein Judenchrist oder als würde ihnen ein Philosoph über die

Schultern schauen. Doch ist das eine sinnvolle Alternative allein schon angesichts der

Tatsache, dass es gegenwärtig eine ganze Reihe höchst bedeutender Philosophen
jüdischer Herkunft gibt (die allerdings selten einmal ihr eigenes Judesein zum Thema
der Philosophie machen)?

- Auch der Verfasser bleibt stereotypen Vereinfachungen verhaftet: So sei es heiden¬

christlich, den Primat der Schöpfungstheologie zu vertreten, während es hingegen

judenchristlich sei, der Erwählung Priorität einzuräumen (vgl. S. 730-731). Ähnlich

stereotyp ist des Verfassers Kritik am lutherischen Begriffspaar Gesetz und Evangelium,
das nicht hinreichend gegen antijudaistische Fehlinterpretationen geschützt sei. Deshalb

fordert der Verfasser die lutherische Theologie auf, „den Gehalt des vorgängig
befreienden Gotteshandelns, der allem menschlichen Tun ermöglichend vorausgeht,
mit andern Begriffen zu entfalten" (S. 734-735). Verblüffend ist nicht die Forderung
nach Reinterpretation traditioneller theologischer Begriffsbildungen; gute Theologie
kann nie nur Traditionspflege sein. Verblüffend ist diese Forderung auf Verzicht eines

für die lutherische Konfession zentralen Begriffspaares vor allem in Hinsicht auf das

Interesse des Verfassers am christlich-jüdischen Dialog, der jedoch unergiebig und
sinnlos wird, wenn vorweg Denk- und Sprechverbote gefordert werden. Gerade in der

vom Verfasser vertretenen Einsicht, dass Juden und Christen an denselben Gott glauben

und zu demselben Gott beten, wäre auch der Dialog über unser Verstehen und

Begreifen dieses Gottes so zu führen, dass Juden und Christen ihren Glauben unverstellt

zur Sprache bringen können.

Hans-Peter Großhans

Johannes Heil /Rainer Kampling (ed.), Maria - Tochter Sion? Mariologie,
Marienfrömmigkeit und Judenfeindschaft, Paderborn et al.: Schöningh 2001,
271 S. mit 21 Abb., kartoniert, 41,—; ISBN 3-506-74254-X.

Wenn ein Neutestamentier (Rainer Kampling, Professor an der Freien Universität Berlin)
und ein Historiker (Johannes Heil, wissenschaftlicher Assistent an der Technischen
Universität Berlin) aufeinandertreffen und sie auch noch den gleichen Forschungsschwerpunkt
haben, kann dies durchaus zu Synergien fuhren. Der vorliegende Sammelband mit zehn

Beiträgen unter anderem aus Theologie, Kunstgeschichte und Geschichte ist das erfreuliche

Ergebnis der Erkenntnis beider Forscher, dass im Rahmen der Antijudaismusfor-
schung unbedingt das Thema Judenfeindschaft und Marienfrömmigkeit - von den

Anfängen bis zur Zeit des Nationalsozialismus - näher ausgeleuchtet werden müsse. Die

221



breite interdisziplinäre Ausrichtung des Bandes verspricht hohe Qualität in der

Gesamtbewertung des Themas wie auch eine Bereicherung der jeweiligen Einzelwissenschaften.

Marienverehrung - dies kommt in allen Beiträgen des vorliegenden Sammelbandes

klar zutage - kann nicht ohne Ablehnung des jüdischen gedacht werden. Wie kann Maria
indes Integrationsfigur katholischer Marienfrömmigkeit sein, wo doch ihre - Mariens —

Wurzeln im Judentum liegen? Die Brücke lässt sich folgendermassen schlagen: Maria
verkörpert die Uberwindung von Altem Bund und Synagoge und überführt das Judentum
ins Christentum (vgl. unter anderem S. 68ff.), dessen Antijudaismus aus dem Bedürfnis
nach der Standortbestimmung der eigenen religiösen Identität heraus entsteht (vgl. S. 10).
Im Laufe der Jahrhunderte „institutionalisiert" sich das antijüdische Element in der christlichen

Verehrung der Jüdin aus Nazareth, was besonders deutlich in den stark an die

Gefühle des Betrachters appellierenden mittelalterlichen Passionsspielen zum Ausdruck
kommt, wie Winfried Frey schön darlegt. Aber auch in verschiedenen bildlichen Darstellungen

des Hoch- und Spätmittelalters sowie des 19. Jahrhunderts zeigt sich, dass

Marienverehrung und Judenfeindschaft eng miteinander verwoben sind, wie Beitrag und Bildteil

von Annette Weber überzeugend illustrieren. Dass Marienkult auch nicht losgelöst

vom Politischen verstanden werden kann, zeigt anschaulich der Aufsatz von Franz-Josef
Bäumer zur katholischen Marienfrömmigkeit im Nationalsozialismus. Ein Beitrag zu
Formen der Marienverehrung in der heutigen Zeit hätte den ohnehin sehr informativen Band

jedoch noch mehr abgerundet.
Zweifelsohne leistet der Sammelband einen entscheidenden Beitrag zur Antijudais-

musforschung; nachdenklich stimmt allerdings gerade bei einem solchen, auf den Abbau

von Vorurteilen ausgerichteten Projekt, dass einige angefragte Theologen und Theologinnen

sich nicht zu einer Mitarbeit entschliessen konnten, da das Thema - und dies im
Jahre 2000 — „kirchenpolitisch nicht opportun" (S. 7) sei.

Yvonne Domhardt

Bernhard Dolna, An die Gegenwart Gottes preisgegeben. Abraham Joshua
Heschel: Leben und Werk, Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 2001, 386 S.,

kartoniert, 28,60; ISBN 3-7867-2315-X.

Die Dissertation von Bernhard Dolna ist die erste deutschsprachige Monographie über
den jüdischen Philosophen und Theologen Abraham Joshua Heschel. In fünf Teilen gibt
sie einen Einblick in das Leben und Denken dieser prophetischen Persönlichkeit. Im
ersten Teil (S. 29-76) skizziert der Verfasser das Leben Heschels in Europa und Amerika.
Ein Exkurs über Heschels Interpretation des Chassidismus rundet diesen ersten Teil ab.

„Der Mensch fragt nach Gott", der Titel der deutschen Übersetzung des 1954 erschienenen

Man's Quest for God, bildet die Überschrift über den zweiten Teil (S. 77-159), in
dem sich Dolna mit Heschels Gedanken zum Menschenbild auseinandersetzt. Der dritte
Teil („Die Brücke zur Erkenntnis Gottes", S. 160-256) setzt sich mit den drei Pfeilern
der Brücke zur Erkenntnis Gottes auseinander: Glauben, Tun und Beten. Im vierten Teil

(„Gott sucht den Menschen", S. 257-348) nimmt der Verfasser Heschels Theologie des

göttlichen Pathos in den Blick. Neben Heschels Verständnis von Offenbarung und
Prophétie findet sich hier auch ein Exkurs zur jüdischen und christlichen Rezeption der

222



Theologie des götdichen Pathos. Zusammenfassung und Ausblick bilden den Inhalt des

fünften Teils (S. 349-368). Ein umfassendes Verzeichnis der Werke Heschels (Bücher,
Gedichte, Essays und Artikel) rundet dieses Buch ab. Es fehlen leider Namen- und
Sachregister!

Bernhard Dolnas Interpretationsversuch der Werke Abraham Joshua Heschels hat ein
dreifaches Ziel (S. 23): Zunächst will der Verfasser den Grundgedanken, dass Gott den

Menschen sucht, darstellen und entfalten. Dann möchte er einen Weg durch Heschels

Lebens- und Denkweise bahnen. Und zuletzt will er die Glaubenserfahrung von Christen
stärken, indem sie hingeführt werden zu einer Beschäftigung mit den Schriften Heschels.

Das Besondere dieses Buches liegt zum einen darin, dass es das theologische Denken
Heschels in den Zusammenhang seiner Lebensgeschichte stellt und zum anderen, dass es

gerade auch das Produkt aus vielen Gesprächen mit Sylvia Heschel, der Frau Abraham J.

Heschels, mit Susannah, seiner Tochter, und mit Fritz Rothschild, seinem emeritierten

Nachfolger am Jewish Theological Seminary, ist. Obwohl der Verfasser Schwerpunkte
setzt und dabei etwa Überlegungen Heschels zur Symbolik höchstens am Rande streift,

vermag dieses Buch in anregender Weise in die Grundgedanken dieses einzigartigen
Religionsphilosophen einzuführen.

Dirk Bültmann

Walter Jacob/Almuth Jürgensen (ed.), Die Exegese hat das erste Wort.

Beiträge zu Leben und Werk Benno Jacobs, Stuttgart: Calwer Verlag 2002, 200
S., gebunden, 49,—; ISBN 3-7668-3745-1.

Seit Benno Jacobs grosser Exodus-Kommentar 1997 erstmals in deutscher Sprache
erschien und seine Genesis-Auslegung aus dem Jahre 1934 im Jahre 2000 eine Wiederauflage

erfuhr, ist der Beitrag dieses mit fünfzigjähriger Verspätung .wiederentdeckten' grossen
jüdischen Exegeten zur Diskussion um das Alte Testament auch hierzulande nicht mehr

wegzudenken. Die in diesem Band versammelten Aufsätze unterschiedlicher Autorinnen
und Autoren, die Leben und Werk Jacobs beleuchten, sind Zeugnis dieses Interesses, das

Almuth Jürgensen, Pastorin der nordelbischen Landeskirche, wesentlich mit angestossen
hat. Ihr zur Seite steht Walter Jacob, Rabbiner am Rodef Shalom Temple im
nordamerikanischen Pittsburgh, der in englischer Sprache in „life and work" seines Grossvaters

einführt (S. 11-31). Unter dem Eindruck eines zweihundertseitigen Manuskriptfundes in
seinem Familienarchiv berichtet der Autor, der auch das Oberrabbinat der liberalen
jüdischen Gemeinde in München innehat und am Abraham-Geiger-Institut in Potsdam

unterrichtet, in einem zweiten Aufsatz von der Leviticus-Auslegung Benno Jacobs. Zwei
weitere Beiträge von Christine Pretzlaff zum jüdischen Leben in Hamburg (S. 32-48)
und von Christian Wiese zur Auseinandersetzung der Wissenschaft des Judentums mit der

zeitgenössischen protestantischen Theologie (S. 49-69) geben Aufschluss über die
lokalhistorische und geistesgeschichtliche Einordnung seines Werkes. Hierbei spielt, vor allem
auch in den beiden Aufsätzen der Mitherausgeberin, Jacobs Gegnerschaft zur von den

protestantischen Theologen des 19. Jahrhunderts geübten historisch-kritischen Methode,
in erster Linie zur Wellhausenschen Quellenscheidung im Pentateuch, eine starke Rolle.
Bei der Behandlung dieses Themas werden ideologiekritische Motive wirksam, sind es

223



doch neben den antisemitischen Tendenzen vor allem der Verdacht christlich-dogmatischer

Fixierung (S. 76.144) und die Ausklammerung der „Bedeutung der Texte für den

eigenen Lebensvollzug" (S. 145), die auf Seiten der Benno Jacob gegenüberstehenden
evangelischen Universitätstheologen ausgemacht werden. Angesichts des nachträglichen

protestantischen Interesses an Selbstkritik dürfen widersprüchliche Details freilich nicht in

Vergessenheit geraten: War die unmittelbare Relevanz der Texte für die Lebenspraxis nicht
eher aufjüdischer Seite strittig, zwischen Reformjuden und Orthodoxen, die die Schriften

Jacobs nicht zufällig in den Bann getan hatten (S. 110.130)? Haben sich Exegeten wie
Gunkel und Wellhausen wirklich der zu starken Anhänglichkeit an das christliche Dogma
schuldig gemacht? Angesichts der Gefahr der Vereinnahmung Jacobs für gegenwärtige
Diskussionen und Problemkonstellationen ist es ein Verdienst der Herausgeber, auch

gegenläufige Stimmen aufgenommen zu haben: so Shimon Gesundheits Bericht von
„Bibelkritischen Elementen in der Exegese Jacobs" (S. 98-110). Dort ist davon die Rede,

dass Jacob den - freilich altprotestantischen - Theologen im Jahre 1898 gerade umgekehrt

zum heute gängigen Klischee den Vorwurf gemacht hatte, einstmals selbst die Schreibfehler

für heilig und inspiriert gehalten zu haben: „Eine vorsichtige, gut beglaubigte Textkritik
wäre die größte Wohltat für die Bibel" (S. 101). Oder Jacobs Dictum in seinem berühmten

Vortrag „Unsere Bibel in Wissenschaft und Unterricht", dass „die jüdische Bibelforschung

die Schwester, wenn man will, die Tochter, der christlichen" sei (S. 129).

Diese Selbstaussagen machen das Problem der Verortung Jacobs in der innerjüdischen
Geographie der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert freilich umso dringlicher. Am
weitesten geht hier der sehr beachtliche Beitrag Yaakov Elmans („Benno Jacob in historical

context", S. 111-123) von der New Yorker Yeshiva University, der Jacob mit den
jüdischen Bibelexegeten des 19. und frühen 20. Jahrhunderts (von R. Yaakov Zvi Mecklenburg

über R. Samson Raphael Hirsch und R. Naftali Zvi Berlin bis zu R. Baruch Halevi

Epstein) vergleicht und zugleich in den Kontext der aktuellen hermeneutischen Diskussion

stellt. Mit dem Stichwort der .omnisignificance' weist Elman darauf hin, dass Jacob
keinesfalls nur apologetisch zu verstehen sei, weil er sich in einem breiten exegetischen

Strom der jüdischen Tradition bewege, der gegen die Tendenz zur Hegemonie des Li-
teralsinnes (peshat) gerichtet sei. Eher der Kuriosität wegen erwähnt werden soll noch der

Beitrag des amerikanischen Literaturwissenschaftslers Herbert Marks, der Jacobs einerseits

den ,,bedeutendste[n] Bibelkommentator der Moderne" (S. 153) nennt, ihm aber

andererseits eine zirkuläre und „gelegentlich verwirrtfe]" Logik (S. 163) zuschreibt und die

Leser ansonsten, inspiriert durch die hebräische „Rückübersetzung" des Vornamens Benno

(„sein Sohn") und einen etwas auf die leichte Schulter genommenen Sigmund Freud, mit
Spekulationen über mögliche Spiegelungen des Verhältnisses zu seinem Vater Moses Jacob

in seiner Pentateuchexegese erfreut. Anlässlich zweier Konferenzen zu Leben und Werk

Jacobs entstanden, teilt das Buch - auch im Hinblick auf die Edition (Orthographie,
Konsistenz der Zitate) - die Mängel mancher Sammelbände, deren Beiträge zwangsläufig
unterschiedliche Qualität aufweisen und deren relative „Abgestandenheit" z. B. daran
abzulesen ist, dass „Ende des letzten Jahrhunderts" (S. 145) in diesem Falle „Ende des 19.

Jahrhunderts" heissen muss. Dennoch handelt es sich um ein aktuelles und in hohem
Masse anregendes Buch, für das den Herausgebern zu danken ist.

Matthias Morgenstern

224



Schalom Ben-Chorin, Jugend an der Isar, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus

2001 Schalom Ben-Chorin, Werke I), 176 S., gebunden, 19,95;
ISBN 3-579-05340-X.

Ben-Chorins Jugenderinnerungen erscheinen bereits in vierter Auflage. Das Vorwort zur
dritten Auflage (1988) schrieb er noch selber. Sein Buch ist ein „zeitgeschichtliches
Dokument und ein grosses Liebesbekenntnis zu München" (Verena Lenzen im Vorwort S.

XXII). Der Leser erlebt mit, wie der junge Fritz Rosenthal als „Dreitagejude" mit
Weihnachtsbaum und Ostereiern in einer sehr assimilierten Familie aufwuchs, bis der

Fünfzehnjährige Weihnachten 1928 diesen ganzen „Klimbim" einfach nicht mehr mitmachen
wollte und - noch in der Heiligen Nacht — in eine streng orthodoxe Familie übersiedelte.

Er wollte zurückkehren zur ursprünglich jüdischen Existenz. Auch wenn der salto mortale

in die Welt des Schulchan Aruch für Fritz Rosenthal nicht der letzte Sprung war, so blieb er
doch lebenslänglich einer, der das „Land der Juden mit der Seele" suchte (S. 25). Dass das

nicht ohne gelegentliche leidenschaftliche Auseinandersetzungen ging, verschweigt er
nicht.

Im ersten Teil seiner Erinnerungen stellt Ben-Chorin eindrücklich die Stationen seines

Weges dar: bei den „Kadima"-Pfadfindern, welche Zionismus, Pfadfindertum und jüdische

Tradition in Einklang bringen wollten und die er (im Nachhinein) als Vorbereitung
auf die spätere Heimat Israel erlebte; als Buchhändler und Student, der die deutsche

Literatur und Theaterwelt auf sich wirken liess mit den Fixsternen seiner Jugend (Stefan

George, Karl Wolfskehl, Franz Werfel und den Schriftstellern, die dann für ihn
Vorbilder auf dem Weg eigener dichterischer Gestaltung wurden (Thomas Mann, Martin
Buber, Max Brod Wir erfahren von einer besonderen Begegnung mit Ernst Wiechert
und wie Ben-Chorin nach der „Sternverdunklung" und der Schoa von Israel aus den

Kontakt zu ihm wieder aufnahm. Für den „Weg ins Freie" (S. 128ff.) ist dann kennzeichnend,

dass es sich um einen langsamen Abschied vom Land der Kindheit handelt, der nie

zum Abschied von der Muttersprache wurde.
Beim Lesen des Buches fiel mir auf, dass Ben-Chorin gerade dort, wo es sich um seine

jüdische Erfahrung handelt, Worte Jesu, Sätze aus dem Neuen Testament und aus der

christlichen Tradition zitiert. Bei der Rückkehr zum Judentum beruft er sich auf die

„Reich-Gottes-Unmittelbarkeit" der Kinder und auf das Wort: „Wenn ihr nicht werdet wie
die Kinder [. .]" (S. 11). Bei der langsamen Abkehr von der orthodoxen Lebensform

zitiert er Jesu Sentenz vom Sabbat, der dem Menschen gegeben ist (Mk 2, 27). Für sich

selber lehnte er zunehmend „jüdische Gesetzlichkeit" und eine Veräusserlichung des Glaubens"

(S. 23) ab. Zum grössten Kunsterlebnis seiner Jugendzeit wurde der Isenheimer

Altar mit dem Bild des Gekreuzigten und dem ausgestreckten Zeigefinger des Johannes,
der auf „diesen gekreuzigten Juden [weist]. In rückblickender Ehrlichkeit wird mir klar,
dass ich vom Bild und nicht durch das Wort zur Gestalt Jesu kam, die mich nicht mehr
loslassen sollte" (S. 67).

Ben-Chorin, der beim Zitieren von Dichtern und Schriftstellern aus dem Vollen

schöpft, beendet seinen Epilog über sein Zweistromland (mit den Städten München und

Jerusalem) mit einem Satz aus dem Hebräerbrief: „Denn wir haben hier keine bleibende

Stadt, sondern die zukünftige suchen wir."

Reiner Jansen

225



John M. Efron, Medicine and the German Jews: A History, New Haven,
London: Yale University Press 2001, VIII + 343 S., 14 Abb., gebunden,
40,50; ISBN 0-300-08377-7.

In den vergangenen zwanzig Jahren hat es in Deutschland eine Reihe von Forschungsaktivitäten

gegeben, die sich mit der Rolle des Judentums in der Medizin beschäftigt haben.

Bis auf wenige Ausnahmen blieb der Blickwinkel auf die Zeit des Nationalsozialismus und
die Vorläuferphase eingeengt. Deshalb sind wir dem US-Historiker John M. Efron
ausserordentlich dankbar, dass er nach einem mehrjährigen intensiven Quellenstudium (67
Seiten Anmerkungen) nunmehr eine Geschichte dieser gesamten Entwicklung vom
Hochmittelalter bis in das 20. Jahrhundert vorlegt.

Der Autor beginnt seine Ausführungen zur Entwicklung der jüdischen Medizin in
Deutschland mit dem Phänomen der Medikalisierung der Gesellschaft im 13. Jahrhundert.

Der hohe Bildungsstand und die Sprachgewandtheit der Juden ermöglichten die

Ubersetzungen der klassischen Schriften ins Hebräische und danach ins Lateinische.
Praktische Erfolge und theoretische Kenntnisse auf hohem Niveau führten zu der Ambivalenz
der Ernennung jüdischer Arzte zu Leibärzten der Aristokratie und des hohen Klerus im

Gegensatz zum Behandlungsverbot von Christen durch Juden. Diese Situation belegt er

mit historischen Einzelbeispielen und einer Vielzahl von Schriften durch die Jahrhunderte,
in denen jüdische Ärzte verleumdet werden. Der durch Jahrhunderte „gepflegte" Vorwurf
einer Kommerzialisierung der Medizin durch die Juden lässt sich bis in das Mittelalter
hinein nachweisen.

In einem grossartigen zeitlichen Überblick stellt Efron fest, dass in Italien, speziell in
Padua, der neuzeitliche jüdische Arzt geboren wurde, in Zentraleuropa, speziell in
Deutschland, er dann zum Erwachsenen aufgestiegen sei. Er verweist auf den Gegensatz
toleranter Haltungen in Italien und Holland im Verhältnis zu antisemitischen Strömungen,

die in Deutschland konsequent nachweisbar sind. Die Aufbruchsituation im Zeitalter
der Aufklärung veranschaulicht Efron mit einer minutiösen Analyse des berühmten
Werkes von Elcan Isaac Wolf „Von den Krankheiten der Juden" aus dem späten 18.

Jahrhundert. Ebenso wird der Einfluss des Berliner Arztes Marcus Herz ausführlich
dargestellt.

Es erscheint mir gerechtfertigt, dass zwei Drittel des Buches den Entwicklungen im
19. und 20. Jahrhundert mit der Emanzipation und Akkulturation des Judentums in
Europa gewidmet sind. Der Autor versteht es ausgezeichnet, die geistigen Strömungen des

Fin de siècle zu charakterisieren. Diesen Zeitabschnitt kennzeichnet er als Höhepunkt der
Assimilation und gleichzeitig als Basis des gärenden Antisemitismus, der im Nationalsozialismus

kulminierte. J. M. Efron demonstriert, wie deutlich die Pathologisierung des

jüdischen Menschenbildes in die antisemitische Strömung der Zeit gehört, die die
Motivation zur „notwendigen Ausschaltung des pathologischen Teiles der Bevölkerung"
erleichterte. Obwohl die Integration ständig fortschritt, unterstützte die Medizin, speziell die

Psychiatrie, die Isolation der Juden als Sondergruppe. Mit einer Vielzahl von Beispielen
demonstriert Efron ein angeblich „spezifisch jüdisches Krankheitsverhalten". An dieser
Stelle kann nur angedeutet werden, dass in den entsprechenden Kapiteln des Buches

sowohl mit grösstem Fleiss erarbeitete statistische Zahlen zur Epidemiologie als auch das

breite Spektrum ätiologischer Fragen zu grossen Krankheitsgruppen zusammengefasst
sind: Tuberkulose, Syphilis, Alkoholkrankheit, Suizid, Diabetes, Nerven- und
Geisteskrankheiten.

226



In überzeugender Weise realisiert der Autor Tendenzen der heutigen Medizingeschichte.
Er bespricht die von älteren Autoren der Zeit angeführten Faktoren wie Rasse, Erblichkeit,

Blutsverwandtschaft bei Ehen innerhalb jüdischer Grossfamilien. Im Gegensatz dazu

unterstreicht er die Arbeiten, die sozioökonomische und soziokulturelle Einflüsse als

Ursachen fur Morbiditätsveränderungen interpretieren.
In dem abschliessenden Kapitel „Before the storm" kennzeichnet Efron die Entwicklungen

an den Universitäten und im klinischen Alltag. Er beschreibt mit gutem
Zahlenmaterial und anschaulichen Beispielen das Miteinander einer wachsenden Zahl jüdischer
Studenten, speziell in der Medizin, und dem dadurch herausgeforderten Antisemitismus.
Studium und Praxis sowie Universitätskarriere stellten für Juden den entscheidenden
Schritt zur gesellschaftlichen Akzeptanz innerhalb der Gesellschaft dar. Der Autor versteht

es überzeugend in typischen Phänomenen - Einführung von Krankenkassen, Spezialisierung

der Fachrichtungen, Produktion von Impfstoffen - die in der Geschichte schon

immer vorhandenen Vorwürfe gegenüber den Juden - Geschäftssinn und Kommerzialisierung

des Alltagslebens - aufzuzeigen.
John M. Efron verzichtet bewusst auf den Holocaust. Glanz und Elend der jüdischen

Mediziner in Deutschland begleiten den Leser durch das ganze Buch.

Albrecht Scholz

Anke Quast, Nach der Befreiung. Jüdische Gemeinden in Niedersachsen seit

1945 — das Beispiel Hannover, Göttingen: Wallstein Verlag 2001

Veröffentlichungen des Arbeitskreises für die Geschichte des Landes Niedersachsen

17), 480 S., 14 Abb., broschiert, 45,ISBN 3-89244-447-1.

Auf breiter Quellenbasis untersucht Anke Quast die Lage der überlebenden Juden in
Niedersachsen bis etwa 1955. Sie konsultierte Archive in Jerusalem (Joint, Yad Vashem,
Central Zionist Archives, Central Archive for the History of the Jewish People), London
(Public Record Office, Board of Deputies, Wiener Library), Heidelberg (Zentralarchiv:
Akten der jüdischen Nachkriegsgemeinde und des Landesverbandes) und Hannover
(Niedersächsisches Hauptstaatsarchiv, Stadtarchiv, Archiv des Innenministeriums). Sie

machte auch Interviews mit Zeitzeugen im Zeitraum von 1994 bis 1997 und konnte die

jiddische Presse auswerten, kaum hingegen die neuhebräisch publizierte israelische

Forschung.

Typisch für Hannover war die besonders lange Trennung zwischen (deutsch-)jüdischer
Gemeinde und (osteuropäisch) Jüdischem Komitee (bis 1955). Die Besonderheiten der

britischen Politik gegenüber den jüdischen Überlebenden wird deutlich in ihrer Differenzierung

zwischen den beiden jüdischen Landsmannschaften und im Einfluss der Palästina-

Politik. Die Geschichte des neuen Organisationsnetzwerkes wird dargestellt wie auch die

Haltungen von Behörden, Presse und Kirchen gegenüber Juden und Judentum in
Niedersachsen. Die Frage der Wiedergutmachung" wird ausführlich dargestellt.

Viele jüdische Staatenlose wohnten im Gebiet von Niedersachsen in Städten im
Gegensatz etwa zu Bayern. Die Vorbehalte der deutsch-jüdischen Restgruppe gegen die vor
allem polnisch-jüdischen Staatenlosen waren hier besonders gross: Wer volles Stimmrecht
in der Gemeinde haben wollte, musste vor 1933 in Deutschland gemeldet gewesen sein.

227



Erst 1957 wurden diese diskriminierenden Bestimmungen abgeschafft. Sprachlos wird
man, wenn man liest, dass ein Architekt, der Projekte für die Waffen-SS ausführte, zur
Gestaltung der Gedenkstätte Bergen-Belsen beigezogen wurde (Wilhelm Hübotter, S.

289). Einen besonders langen Weg legte die evangelische Kirche in Niedersachsen bis zu
einer Neubesinnung über ihr Verhältnis zum Judentum zurück. Andere Aspekte ähneln
durchaus süddeutschen Verhältnissen: Der langjährige Konflikt der Gemeinden mit den

offiziellen Rechtsnachfolgeorganisationen um Grundstücke oder die autoritären Gründerväter,

die in Norbert Prager ihren Hannoveraner Vertreter hatten.

Der Ausblick zur Zeit nach 1955 ist kurz gehalten (42 von 474 Seiten) und orientiert
sich stark an der Periodisierung von Michal Bodemann. Immerhin hätte man gerne
Aufklärung gehabt, weshalb die jüdische Gemeinde Hannover 1995 aus dem Landesverband

austreten wollte, nachdem sich in Hannover eine zweite Gemeinde gebildet hatte. Insgesamt

eine erfreulich differenzierte Nachkriegsgeschichte einer mittleren jüdischen Gemeinde,

die man an einigen Stelle etwas hätte raffen können.

Uri R. Kaufmann

Michael Krupp, Die Geschichte des Zionismus: 1882 — 1948, Gütersloh:
Gütersloher Verlagshaus 2001 Gütersloher Taschenbücher 1212), 128 S.,

kartoniert, 8,90; ISBN 3-579-01212-6.

Im Jahr 1983 veröffentlichte der evangelische Theologe Michael Krupp ein Buch unter
dem Titel Zionismus und Staat Israel. In völliger Neufassung erschienen bereits 1999 Die
Geschichte des Staates Israel und zwei Jahre später die hier vorgestellte Publikation. Der
Autor behandelt allgemeinverständlich und fachgemäss die Geschichte des Zionismus bis
ins Jahr 1948 sowie das Gedankengebäude seiner wichtigsten Ideologen. Er beschreibt

Vorgeschichte und Vorläufer des Zionismus, die zionistische Bewegung, die Anfänge im
Land Israel, die Zeit unter englischem Mandat und unter dem Hakenkreuz sowie die

Verwirklichung der Unabhängigkeit des Staates Israel. Anhand einer Zeittafel gewinnen
die Leser schnell einen Uberblick über die wichtigsten Stationen der jüdischen
Nationalbewegung. Namen-, Orts- und Länderregister sorgen für eine schnelle Orientierung. Für
alle, die sich zum ersten Mal mit der Geschichte des Zionismus auseinandersetzen wollen,
stellt dieses Buch genügend Einführungswissen zur Verfügung. Zugleich bietet es

hinreichende Fakten, die einer einseitigen Idealisierung des Zionismus vorzubeugen imstande
sind.

Dirk Bültmann

Deborah Dash Moore /Ilan Troen (ed.), DivergentJewish Cultures: Israel
and America, New Haven, London: Yale University Press 2001, X + 358 S.;

ISBN 0-300-08426-9.

Dieses Buch bietet eine Sammlung von Aufsätzen zu Fragen der jüdischen Identität in
Israel und den USA von ideologisch wie methodisch unterschiedlich geprägten Wissen-

228



schaftlern. Ausgangspunkt ist, dass nach dem Zweiten Weltkrieg in beiden Ländern zwei

Zentren des jüdischen Lebens entstanden, wobei die Vereinigten Staaten von Amerika eine

alternative Form des kulturellen Ausdrucks anboten und nicht als eine weitere Form der

Diaspora zu sehen sind.

In Kap. 1 untersucht Ilan Troen die europäischen und amerikanischen Einflüsse auf
die israelische Bildungspolitik und inwieweit eine säkulare jüdische Identität aufgebaut
wurde. In Kap. 2 beschäftigt sich Jeffrey Sandler mit der Kultur des In-Szene-Setzens des

amerikanischen Zionismus vor 1948, der seiner Ansicht nach versucht hat, die Zukunft
durch zionistische Propaganda zu produzieren. In Kap. 3 geht Yoram Bilu auf die nach
Israel importierte Tradition der Volksreligiosität der marokkanischen Juden ein, sich

Pilgerstätten der Heiligenverehrung zu schaffen. In Kap. 4 untersucht Michael Feige die
Rolle der „Israel Exploration Society" und der biblischen Archäologie in den ersten Jahren
nach der Staatsgründung. In Kap. 5 geht Jenna Weissman Joselit der Frage nach, welche
Rolle Kleidung bei der Integration der Juden in Amerika spielte. Kap. 6 beschäftigt sich

mit dem Entstehen eines amerikanisch-jüdischen Helden; Beth S. Wenger stellt die

Monumente, Mythen und Legenden um Haym Salomon dar, einem polnischen Einwanderer,
der als Makler der amerikanischen Revolution beträchtliche Dienste leistete. Um die
Wende zum 20. Jahrhundert setzte innerhalb der jüdischen Gemeinschaft eine heftige
Diskussion ein, wie man seiner Verdienste gedenken solle - immerhin eignete er sich

hervorragend als Symbol für jüdischen Patriotismus.

In Kap. 7 stellt Barbara Kirshenblatt-Gimblett die Vorstellungen vom verlorengegangenen

Osteuropa in den populären Künsten dar. Eine zentrale Rolle spielt dabei „Fiddler
on the Roof" als Theater, Kinofilm oder Comic. In Kap. 8 setzt sich Gulie Ne'eman Arad
mit dem Holocaust als politischem Symbol in Israel auseinander. Zunächst versuchte man,
die Erinnerung an den Holocaust in gewissem Sinne zu marginalisieren, da er nicht dem
zionistischen Selbstbild entsprach; bald erhielt die Erinnerung jedoch eine Zentralität im
politischen Leben, wobei die Form der Erinnerung von oben gelenkt wurde. Zwei wichtige

Wendepunkte waren der Eichmann-Prozess, der das Verhältnis zu den Überlebenden

nachhaltig veränderte, und der Sechs-Tage-Krieg, zu dessen Vorbereitung die Erinnerung
an die Schoah instrumentalisiert wurde, um das Gefühl der Bedrohung zu verstärken. Der
Holocaust diente nun zur Rechtfertigung von Politik. Erst 1982 lehnten Teile der
israelischen Bevölkerung es ab, den Holocaust weiterhin zur Rechtfertigung des Krieges
heranzuziehen. In Kap. 9 untersucht Nurith Gertz die Darstellung der Holocaust-Überlebenden

in Yehudit Hendels Kurzgeschichte ,They are Others". In Kap. 10 thematisiert
Tresa Grauer die Funktion von Heimatland und jüdischer Identität in der gegenwärtigen
jüdischen amerikanischen Literatur. Von zentraler Bedeutung sind dabei die beiden

„Israel-Novellen" von Philip Roth: „Gegenleben" und „Operation Shylock", in denen
Israel nicht als Ende der Reise eines amerikanischen Juden, sondern als ein zeitweiser

Aufenthalt auf seinem Weg zurück nach Hause, nach Amerika, erscheint. In Kap. 11

beschreibt Arnold J. Band am Beispiel von Haim Hazaz den Einfluss der Staatsgründung
auf die hebräische Literatur.

In Kap. 12 stellt Ewa Morawska unterschiedliche Assimilationsmuster osteuropäischer
Juden in den USA von 1890 bis 1940 vor. Morawska zeigt dabei, dass Grad und Verlauf
der Assimilation stark von den äusseren Umständen abhängen, und zählt die Faktoren auf,
die zu den unterschiedlichen Ergebnissen führen. In Kap. 13 zeigt Ira Katzenelson die

radikalen Veränderungen in der Position und im Selbstbewusstsein der amerikanischen

Juden während des Zweiten Weltkrieges und danach in den USA auf. Obwohl in den

229



USA die „jüdische Frage" nie eine Rolle gespielt hat, waren amerikanische Juden bis dahin
doch mit beruflichen und universitären Zugangsbarrieren konfrontiert. Der Zweite

Weltkrieg bietet eine massgebliche Erklärung für den Stellungswandel der amerikanischen

Juden, ist aber nicht die einzige. Katzenelson zeigt auf, wie die unterschiedlichen Faktoren

zusammenspielten, die den Juden den gesellschaftlichen Aufstieg und den Eintritt in das

politische Leben ermöglichten. In Kap. 14 stellt Daniel J. Elazar die beiden jüdischen
politischen Kulturen Israels und der USA gegenüber, die zwar auf einen gemeinsamen

Ursprung zurückgehen, sich aber unterschiedlich entwickelt haben. Im Epilog beschreibt

Arthur Aryeh Goren, selbst amerikanischer Jude, der einige Zeit in Israel verbracht hat,
das Leben in zwei Kulturen, wie sich bei amerikanischen Jugendlichen, die in zionistischen

Jugendbewegungen sozialisiert werden, in gewissem Sinne eine bikulturelle Identität
einstellt.

Kerstin Göller

Markus A. Weingardt, Deutsche Israel- und Nahostpolitik. Die Geschichte

einer Gratwanderung seit 1949, Frankfurt a. M.: Campus Verlag 2002, 504

S„ kartoniert, 49,90; ISBN 3-593-37109-X.

Mit seiner umfangreichen Dissertation hat Markus Weingardt erstmals eine Gesamtschau

der deutsch-israelischen Beziehungen von 1949 bis 2001 geliefert. Uberraschend ist sein

Gliederungsprinzip: Er strukturiert die Phasen der deutsch-israelischen Beziehungen
anhand der Bundeskanzler, die sie geprägt haben: Adenauer (Erhardt und Kiesinger setzten
in ihren kurzen Kanzlerschaften keine eigenen Akzente), Brandt, Schmidt, Kohl, Schröder.

Weingardt redet damit keineswegs einer Personalisierung von Geschichtsschreibung das

Wort. Aber ihm gelingt damit eine zutreffende Profilierung der Politiken der

Bundesregierungen.

Besonders deutlich wird dies am Ubergang der Kanzlerschaft von Adenauer auf
Brandt bzw. von Brandt auf Schmidt. Wo Adenauer die deutsch-israelischen Beziehungen
aufbaute und hegte, um Deutschlands in der Nazizeit zerstörte Reputation wiederherzustellen,

war Brandt aufgrund seiner Biographie dazu nicht genötigt und konnte erstmals

auch kritische Akzente setzen. Schmidt wiederum vermochte die von ihm angestrebte

Geschäftsmässigkeit der Beziehungen nicht zu erreichen, weil ihm eben die
historischbiographische Aura Brandts fehlte.

Umgekehrt wäre eine entsprechende Gliederung anhand der Persönlichkeiten der
israelischen Ministerpräsidenten nicht möglich, auch wenn es mehrfach das Zusammentreffen

von Persönlichkeiten auf beiden Seiten war, die den Beziehungen zu bestimmten
Zeiten besonders scharfes Profil gaben. Das galt im Besonderen für das Gespann
Adenauer/Ben Gurion im positiven Sinn, wie es für den Konflikt Schmidt/Begin in
negativem Sinn galt. Aber die deutsch-israelischen Beziehungen waren eben immer für die
deutsche Politik ungleich wichtiger als für die israelische. Deutsche Aussenpolitik war -
und ist in gewisser Weise bis heute - von deutscher Israel-Politik abhängig, weniger wenn
die Beziehungen in ruhigen Bahnen verlaufen, dafür umso mehr in turbulenten Zeiten.

Turbulent waren die Zeiten eigentlich fast immer. Weil Weingardt seine Darstellung
der Entwicklung der deutsch-israelischen Beziehungen einbettet in die internationalen, vor

230



allem die nahöstlichen Ereignisse, aber auch die innenpolitischen Konflikte in Deutschland

um ,Wiedergutmachungs"-Zahlungen, Verjährungsdebatten, Historikerstreit,
Wiedervereinigung und viele andere, liest sich sein Buch trotz des wissenschaftlichen Stils für
Leser und Leserinnen meiner Generation, die grosse Teile dieser Geschichte selbst miterlebt,

sich in den Debatten um Fassbinder-Stück, die Haltung der Friedensbewegung zum
Golfkrieg oder die Walser-Bubis-Debatte beteiligt haben, ungemein packend. Im Grunde
wird die gesamte Geschichte der Bundesrepublik noch einmal lebendig. Es stellt sich

geradezu die Einsicht ein, dass die Geschichte der Bundesrepublik im Kern der ethischen
und historischen Debatten um ihr Selbstverständnis, um die „Identität" dieses Deutschland

nach Hitler, die Geschichte ihrer Beziehungen zu Israel ist.

Nur anmerkungsweise sei hier der Gedanke geäussert, dass das fast völlige Verschwinden

der DDR unter diesem Gesichtspunkt keineswegs einem „blinden Fleck" des „Wessi-

Autors" für die Geschichte des „anderen Deutschland" zugeschrieben werden kann,
sondern dass das Fehlen einer Israel-Beziehung in der Politik der DDR ihr spurloses
Verschwinden geradezu rechtfertigt: Ein Deutschland, dass zu Israel keine Beziehungen
entwickeln konnte, konnte historisch schlicht und einfach keine Existenzberechtigung haben.

Eine Besonderheit dieses Buches sei noch erwähnt: Es liefert ungemein viel Material

zum wirtschaftspolitischen Kontext der deutsch-israelischen wie der deutsch-arabischen

Beziehungen. Hier findet man endlich konkretes Zahlenmaterial über den Umfang der
deutschen Zahlungen an Israel, der Olimporte aus arabischen Ländern und der Exporte
deutscher Wirtschaftsgüter in diese Länder, mit denen bestimmte Behauptungen oder

Verdächtigungen be- oder auch widerlegt werden können.
Kleine Ungenauigkeiten, die jedem, der die Geschichte der deutsch-israelischen

Beziehungen intensiv begleitet hat, auffallen werden, ändern am rundum positiven
Gesamteindruck nichts. Wer wollte erwarten, dass einem Autor in dieser Fülle von Material keine
Fehler unterlaufen! Keiner davon beeinträchtigt die Schlüssigkeit der Gesamtdarstellung -
und überdies lassen sie sich für die kommenden Auflagen und Aktualisierungen, die dieses

Buch ganz sicher verdient, leicht korrigieren.
Wehmütig kann der DIAK-Rezensent zum Schluss nur betrauern, dass dieses Buch

nicht in der Schriftenreihe des DIAK erschienen ist, in die es eigentlich gehört hätte. Dass

dahingehend angebahnte Verhandlungen zwischen Autor und Verlag kein Ergebnis
erbracht haben, ist mehr als bedauerlich.

Tobias Kriener

Brigitte Sändig (ed.), Zwischen Adaption und Exil. Jüdische Autoren und
Themen in den romanischen Ländern, Wiesbaden: Otto Harrassowitz Verlag
2001 Jüdische Kultur. Studien zur Geistesgeschichte, Religion und
Literatur 7), 175 S., 1 Abb., gebunden, 49,--; ISBN 3-447-04434-9.

Da eine vergleichbare aktuelle Neuerscheinung zum Thema „Jüdische Autoren in der
Romania" in deutscher Sprache bislang gefehlt hat, empfiehlt es sich ganz besonders, auf
den vorliegenden Sammelband zurückzugreifen. Entstanden ist er aus einer Ringvorlesung,
deren neun Teilnehmende sich dem Schwerpunkt „Erinnern" - besonders vor dem

Hintergrund der Schoa - gestellt haben. Die Unterteilung in drei grosse Rubriken

231



(„Autobiographie", „Fiktion", „Sprachliche Realisierung - Möglichkeiten von
Sprachgeschichte") verleiht dem Band die nötige Stringenz und bündelt die recht weit
auseinanderliegenden Forschungsansätze.

Im Brennpunkt der Diskussion steht bei allen porträtierten jüdischen Autoren und
Gelehrten (vgl. hierzu den spannenden Uberblick zur deutschen Romanistik von Gerda
Hassler, S. 153ff.) deren Identität und die damit verbundene Frage nach der Verwendung
der geeigneten Sprache, derer sich die Autorinnen und Autoren sehr bewusst bedienen.

Wolfgang Asholt schreibt über den zweisprachigen Georges (vormals Jürgen) Arthur
Goldschmidt: „. er ist sich bewusst, in zwei Kulturen und zwei Sprachen zu leben" (S. 50).
Auch die von Brigitte Sandig porträtierten tunesisch-jüdischen Autoren Albert Memmi
und Katia Rubinstein bewegt die Frage nach der Identität durch Sprache, die stets
zwischen dem Französischen und dem Arabischen oszilliert.

Selbstverständlich ist an die Frage der Identität auch eng diejenige der Religion
gekoppelt. Ob die literarischen Beiträge (auto-)biographische Züge tragen wie die von Primo
Levi, Natalia Ginzburg, Albert Cohen (vgl. den Beitrag zu Cohens Bild der Stadt von
Ottmar Ette, S. 8Iff.) oder ob sie überwiegend fiktionalen Charakter aufweisen wie z.B.
die Werke von Ana Maria Matute - stets erweist sich die Darstellung des „Jüdischen" als

problematisch, ja als schmerzlich, insbesondere dann, wenn der Autor/die Autorin sich
den eigenen Erinnerungen an die Schoa stellen muss.

Der konzise, mit überzeugenden Einzelergebnissen aufwartende Sammelband könnte
eine gute Grundlage für die Weiterarbeit etwa am Themenkomplex „Jüdische Identität -
Alterität und die Rolle der Sprache" darstellen.

Yvonne Domhardt

Dieter Borchmeyer, Ami Maayani, Susanne Vill (ed.), Richard Wagner
und die Juden. Mit Beiträgen von Lutger Arens et al., Stuttgart, Weimar:
Metzler 2000, VI + 354 S., gebunden, 34,90; ISBN 3-476-01754-0.

Christian Meyer (ed.), Schönberg und Wagner. 3. Wagner Tage in Graz.

Bericht zum Symposium 3. Oktober 1998, Wien: Arnold Schönberg Center

[2000], 104 S.; ISBN 3-902012-00-5.

Es sagt vieles aus über die Tiefenwirkung Richard Wagners auf deutsches und auf jüdisches
Bewusstsein, wenn ein deutsch-israelischer Kongress zum Thema „Richard Wagner und
die Juden" von den Organisatoren beider Länder als bahnbrechendes Ereignis verstanden
wird. Die Akten des Kongresses, der im August 1998 in Bayreuth stattfand (womit Deutsche

und Israelis gewissermassen das Überschreiten der letzten Hemmschwelle
gemeinschaftlicher Forschungsarbeit signalisierten), offenbaren, dass es anderes war als die meist
eher moderaten Forschungsansätze beider Seiten, was einem derartigen Kongress so lange
im Wege stand: die Last der historischen Assoziationen. Wagner, nicht nur selbst

Antisemit, sondern der bei Hitler und der ganzen nationalsozialistischen Führungsgarde
beliebteste Komponist, zugleich aber auch ein von seinen jüdischen Zeitgenossen verehrter
Künstler - eine Figur, um welche weder aus der musikologischen noch aus der histori-

232



sehen Forschungsrichtung her langfristig ein Bogen zu machen ist. Dass die Forschungsansätze

gemeinhin moderat und debattierbar sind, bedeutet aber, wie der vorliegende
Band zeigt, keineswegs eine Einebnung der Einschätzungen. Es bedeutet aber auch nicht,
dass diese entlang der nationalen Wasserscheide zwischen Deutschland und Israel gespalten
wäre. Wohl zeigt sich etwa im Zugang Saul Friedländers, der insbesondere Wagners
theoretische Schriften, aber auch seinen „Parsifal" als Zeugnisse eines christlich-arischen

„Erlösungsantisemitismus" liest, dass gerade aus jüdischer Sicht die Nähe zwischen

Wagnerschem Denken und nationalsozialistischer Ideologie nicht abstrahierbar ist. Auf der
anderen Seite beruft sich Hans Rudolf Vaget unter anderem gerade auf Friedländers

Bemerkung, Hitler habe sich nie explizit auf Wagners Antisemitismus bezogen, um zu

argumentieren, dass „zwischen [Hitlers] Judenhass und dem letztlich selektiven und
ambivalenten Antijudaismus Wagners ein deutlicher Unterschied bestand". Auch Udo Bermbach

versucht, Wagners berüchtigte Schrift „Das Judentum in der Musik" eher in der
Linie eines ästhetischen Hegelianismus anzusiedeln und ihr den Stachel des eliminatori-
schen Antisemitismus zu nehmen. Demgegenüber ist es allerdings sein Münchner Kollege
Jens Malte Fischer, Verfasser eines unlängst erschienenen luziden Kommentars zu „Das
Judentum in der Musik", der eigentlich erst von der Neupublikation dieses „Pamphlets"
von 1869 die Entfaltung einer Breitenwirkung ausgehen sieht - die allerdings, und das ist
das Schwerwiegende, schlug sich laut Fischer noch in der antisemitischen Bewegung um
1880 nieder und reicht damit doch in die fast unmittelbar vor-nationalsozialistische Epoche

des Antisemitismus hinein. Was Dieter Borchmeyers Beitrag zur Beziehung zwischen
Richard Wagner und Heinrich Heine betrifft, so ist bedauerlich, dass er dabei nicht auf
Hans-Jürgen Schräders 1997 erschienenen Artikel über die beiden Bearbeitungen des

„fliegenden Holländers" eingeht, in welcher der verhängnisvolle nationale Romantizismus

Wagners gegenüber einer ironisierten Romantik bei Heine herausgearbeitet ist. „Wagners
antimodernistische, uneingestandene Modernität" (Borchmeyer) wäre vor dem Hintergrund

dieser Äusserung pointierter zu fassen gewesen.
In der vom Arnold Schönberg Center in Wien herausgegebene Beitragssammlung der

3. Wagner-Tage in Graz 1998 zu „Schönberg und Wagner" erweist sich einmal mehr, dass

ein spannungsvolles Thema wie dieses, wenn es abseits aller judaistischen Interessen
behandelt wird (und das ist an Wagner-Tagen nichts Unerwartetes) auf das Musikalische
allein beschränkt bleibt - oder zumindest weitgehend. In Reinhard Kapps Beitrag über die

Rezeption der „Meistersinger" und von „Moses und Aron" wird am Beispiel von Schönbergs

Schwager, dem Geiger und Aufführungstheoretiker Rudolf Kolisch, deutlich, dass

eine bruchlose Fortschreibung der Aufführungspraxis des Wagnerschen Werks nach 1945,

womöglich schon nach 1933, nicht mehr möglich war. Trotz Kapps ausführlicher szenischer

Behandlung von „Moses und Aron" bleibt aber genau dieser Gedanke ausgeblendet,

wenn von Schönbergs Oper als von einer „Oper in der Wagnerschen Tradition" die Rede

ist. Das ist bedauerlich, denn Schöbergs eigene wachsende Probleme mit Wagner nach der

Emigration sind bekannt. Gerade die zu Wagner entstandene Distanz Schönbergs würde
doch in diesem Zusammenhang einen ganz interessanten Erklärungsansatz zur ewig
unbeantworteten Frage liefern, weshalb Schönberg „Moses und Aron" nie beendet hat.

Alfred Bodenheimer

233



Markus Kirchhoff, Häuser des Buches. Bilder jüdischer Bibliotheken, Leipzig:

Reclam 2002, 191 S., 57 Abb., gebunden, 24,90; ISBN 3-379-
00786-2.

Bibliotheken, besonders „in der jüdischen Tradition hoch geachtet" (S. 13), werden von
jeher als Stätten einerseits der Ruhe, andererseits der Begegnung geschätzt; ihnen haftet
Stete und Kontinuität an. Mit ihnen wird kaum je Kurzlebigkeit, gar Mobilität assoziiert.

Markus Kirchhoff belehrt uns in seinem ästhetisch wie drucktechnisch hervorragend
gestalteten Bildband eines anderen, Besseren: Jüdische Büchereien - seien sie Sammlungen
religiöser Schriften oder „weltlicher" Literatur oder eine Mischung aus beidem - mögen
sich zwar hinsichtlich ihrer bibliothekarischen Qualitäten nicht sehr von anderen Orten
des Buches unterscheiden, wohl aber im Hinblick auf ihre Mobilität. Um diese Mobilität
geht es dem Verfasser, dessen knapp 200 Seiten starkes Werk einer Ausstellung im Simon-
Dubnow-Institut an der Universität Leipzig erwachsen ist, in erster Linie. Einfühlsam und
mit viel Sachkenntnis beschreibt Markus Kirchhoff das Schicksal jüdischer privater wie
öffentlicher Bibliotheken Ost- und Westeuropas sowie des Nahen Ostens (Berlin, Saloniki,

Wilna, London, Tel-Aviv und Kairo sind nur einige Stationen) in den letzten rund
150 Jahren - stets mit Blick auf die Zeit „vor und während der Katastrophe" (S. 117) und
zeichnet die Lebensläufe einzelner wichtiger bibliophiler Sammler nach wie etwa den Aby
Warburgs mit seiner Kulturwissenschaftlichen Bibliothek und den Salman Schockens mit
seinem berühmten Verlag sowie bekannter jüdischer Bibliothekare wie Heinrich Loewe
oder - als solcher kaum im Bewusstsein der Bevölkerung verankert - Gershom Scholem.

Während der Zeit des Nationalsozialismus wurden, wie bekannt, Aberhunderttausen-
de „jüdischer Bücher" den Scheiterhaufen des braunen Terrors übergeben - Schätzungen
sprechen von rund 70% zerstörter jüdischer Büchereien allein in Polen (S. 122). Erst

jüngst durch entsprechende Forschungsarbeiten ins allgemeine Bewusstsein gerückt ist der
Tatumstand, dass eine stattliche Anzahl jüdischer Bibliotheken und (Privat-)Sammlungen
gezielt geraubt wurden, von denen Teile in das im März 1941 in Frankfurt am Main
eröffnete „Institut zur Erforschung der Judenfrage" verbracht wurden. Zweck dieser

Aufbewahrung war schlicht die Bereitstellung dieses wertvollen „Materials" für weltanschaulichen

Kampf und parteipoltisch-ideologische Schulung. Daneben gab es aber auch
„Ghetto-Bibliotheken", die einerseits, wie im Warschauer Ghetto, verboten waren, andererseits

von der deutschen Kommandantur, wie im Wilnaer Ghetto, gestattet, wenn nicht sogar,
wie in Theresienstadt, eigens auf Befehl der SS-Lagerleitung aufgebaut wurden - wenn
auch einzig zu propagandistischen Zwecken (vgl. S. 138f£). Nach 1945 ging es dann um
die Rückführung der geraubten Bibliotheken an ihren angestammten Ort, ein Unterfangen,

das bis heute nicht abgeschlossen ist und mit Sicherheit auch nie wird abgeschlossen
werden können, nicht zuletzt aufgrund rechtlicher Unsicherheiten, wie Markus Kirchhoff
auf S. 151 zu bedenken gibt.

Die flächendeckende Untersuchung berücksichtigt einen ganz entscheidenden Teil
jüdischer Bibliotheken. Indes - in der Darstellung fehlt - bis auf einen kurzen Hinweis auf
S. 85 - zum Bedauern der Rezensentin, selbst Leiterin einer „jüdischen Bibliothek" und
Verwalterin eines Teils der sogenannten Breslauer Bibliothek, die Bibliothek des Jüdisch-
Theologischen Seminars zu Breslau. Zweifelsfrei jedoch hat Markus Kirchhoff ein Buch

vorgelegt, das aus der Bibliotheksgeschichte nicht mehr wegzudenken sein wird; die
bibliographische Auswahl wie auch der Anmerkungsapparat sind beispielhaft.

Yvonne Domhardt

234


	Rezensionen

