
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Vladimir Solov'ev und das Judentum : neue Fragen zu einem alten
Thema (Teil I)

Autor: Belkin, Dmitrij

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vladimir Solov'ev und das Judentum:
Neue Fragen zu einem alten Thema

(Teil I)

von Dmitrij Belkin *

Vladimir Sergeevic Solov'ev (1853 — 1900) ist eine zentrale Figur der
russischen Ideengeschichte.1 Als solche war und ist er Gegenstand zahlreicher

Untersuchungen.2 Zu den des öfteren darin behandelten Themen zählt sein

Verhältnis zum Judentum.3 Anders jedoch als in der bisherigen Forschung,

* Dr. Dmitrij Belkin, Nauklerstr. 61, D-72072 Tübingen.
1 Als Sohn des Historikers Sergej M. Solov'ev in Moskau geboren, studierte Solov'ev

erst Naturwissenschaften, später Philosophie an der Moskauer Universität und
Theologie an der Moskauer Geistlichen Akademie. Nach seiner Magisterdissertation

1874 in St. Petersburg Dozent an der Moskauer Universität geworden, reiste er
1875 nach London, um in der Bibliothek des Britischen Museums mystische und
gnostische Literatur zu studieren. Die Sehnsucht nach der Sophia, der „Weisheit
Gottes" führte ihn von London nach Ägypten. 1880 beendete er seine philosophische

Doktorarbeit. Wenige Wochen nach der Ermordung Zar Alexander II. am
1. März 1881 hielt Solov'ev eine öffentliche Vorlesung, in der er vergeblich von
dessen Nachfolger, Alexander III., im Namen der Prinzipien der christlichen
Herrschaft die Begnadigung der Zarenmörder forderte. Die Mörder wurden hingerichtet.

Solov'ev durfte zwar weiter unterrichten, sollte sich aber eine Zeitlang öffentlicher

Vorlesungen enthalten. 1882 beendete er seine Universitätslaufbahn und lebte

seitdem als freier Schriftsteller und Publizist.
Zu Solov'evs Leben und Werk siehe unter anderem: L. Müller/I. Wille (ed.),
Solowjews Leben in Briefen und Gedichten, in: W. Solowjew, Deutsche
Gesamtausgabe. Ergänzungsband, München 1977 (ferner zitiert als DGA)\ L. Müller,
Solov'evs Leben und Werk, in: V. Solov'ev, Schriften zur Philosophie, Theologie und
Politik, ed. L. Müller, München 1991, S. 13-28.

2 Die intensivste Rezeption Solov'evs gab es zum einen in Russland bis 1917 und seit
der Perestrojka (1988 — 1989) und zum anderen in Deutschland. Siehe dazu D.
Belkin, Die Rezeption Solov'evs in Deutschland, phil. Dissertation, Tübingen 2000
(http: II w210.ub.uni-tuebingen.de/ dbt / volltexte/ 2000/126).

3 Die letzten Publikationen zu diesem Thema sind: L. Müller, Solowjow und das

Judentum, in: Qitatember 55 (1991), S. 198-203; G. Gaut, Can a Christian be a
Nationalist? Vladimir Solov'ev' s Critique of Nationalism, in: Slavic Review 57
(1998), S. 77-94.; J. Halperin, Vladimir Soloviev Listens to Israel: The Christian

204



die sich mit Solov'evs Wahrnehmung des Judentums wesentlich anhand seiner

Werke beschäftigte, wird es hier darum gehen, ungeachtet der Bedeutung,

die Solov'evs Schriften zum Judentum als zentrale Quelle haben, den

Kontext des Themas, die kontextuellen Quellen in den Blick zu nehmen, die

von ebensolcher Bedeutung sind, auch auf die Gefahr hin, dass durch den

Blick auf die „Umgebung" der Ideen Solov'evs und ihre Zirkulation, d. h. die

Milieus des Dialogs, das nachgerade hagiographische Bild des Philosophen
als geistigen Wegweisers ins Wanken gerät. Die Dominanz der konventionellen

Geistesgeschichte zeigt sich mit gewissen Abweichungen vor allem in
der fast impressionistischen Art und Weise, in der Solov'evs Gedanken über
das Judentum zusammengefasst und meist als „Philosemitismus" oder „Judo-
philie" oder auch als „wahres Verständnis des Volkes Israel" gelobt werdend

Jacob Teitel (1850 — 1939), der russisch-jüdische Jurist und spätere Vorsitzende

des „Verbandes russischer Juden in Deutschland", schrieb: „Man hielt
Solowjew für einen Judenfreund'. Er war es aber nicht im banalen Sinne des

Wortes".5

Betont wird stets, dass Solov'evs Gedanken über das Judentum die
russischen Denker des 20. Jahrhunderts, mehr noch — die ganze russische und

russisch-jüdische Intelligenzija fasziniert und beeinflusst hätten. Viel seltener

wird hervorgehoben, dass Solov'ev mit seiner Sicht des Judentums eine

Question, in: Immanuel 26/27 (1994), S. 198-210; J. D. Kornblatt, Vladimir
Solov'ev on Spiritual Nationhood, Russia and the Jews, in: Russian Review 56
(1997), S. 155-177; K. Burmistrov, Vladimir Solov'ev i Kabbala. K postanovke
problemy [Vladimir Solov'ev und die Kabbala. Eine Problemstellung], in: M. Ko-
LEROVA (ed.), Issledovanijapo istorii russkoj mysli, 1998g., Moskva 1998, S. 7-104;
J.D. Kornblatt/G. Rosenshield, Vladimir Solovyov: Confronting Dostoevsky
on the Jewish and Christian Questions, in: Journal of the American Academy of
Religion 68/1 (2000), S. 69-98; H. Bar-Yosef, The Jewish Reception of Vladimir
Solov'ev, in: W. van den Bercken/M. de Courten/E. van der Zweerde (ed.),
Vladimir Solov 'ev: Reconciler and Polemicist, Leuven, Paris, Sterling, Virginia 2000

Eastern Christian Studies 2), S. 363-393; D. Belkin, „Evrejskij vopros" kak
„christianskij vopros": k interpretacii odnoj formuly V. S. Solov'eva [Die „Jüdische
Frage" als eine „christliche Frage": Zur Interpretation einer Formel bei V. S.

Solov'ev], in: I.V. Borisova/A. P. Kozyrev (ed.), Solov'evskij sbornik, Moskva
2001, S. 467-474.
Einen Sammelband, der die wichtigsten Quellen zum Thema enthält und im
nächsten Jahr erscheinen soll, bereitet Nikolaj Kotrelev vor, einer der Herausgeber
der neuen russischen Gesamtausgabe Solov'evs.

4 Siehe beispielsweise P. Berliner, Russian Religious Philosophers and the Jews
(Soloviev, Berdyaev, Bulgakov, Struve, Rozanov and Fedotov), in: Jewish Social
Studies 9 (1947), S. 271-318; G.P. Podskalsky, Wladimir Solovjov und die
Juden, in: Una Sancta 22 (1963), S. 203-211.

5 J. Teitel, Aus meiner Lebensarbeit. Erinnerungen eines jüdischen Richters im alten
Russland, Teetz 1999, S. 37.

205



grosse Ausnahme in der Geschichte des russischen religiösen Denkens war:
Er war ohne Zweifel derjenige russische Denker, der das Judentum aus

Primärquellen am besten gekannt und anerkannt hat. Schon eine flüchtige
Bekanntschaft mit seinen „jüdischen" Texten macht deutlich, dass er kein
distanzierter Beobachter des Judentums als einer „Vorstufe" auf dem Weg

zum Christentum war, sondern dass es ihm vielmehr um das Judentum als

solches ging. Mehr noch: Er hat die unmittelbare politische Gegenwart in
das religiöse Geschehen eingeführt. Sinnvoll ist es deshalb, die „jüdische
Frage" im „Russland Solov'evs" zu untersuchen.6 Dieses „Russland" bestand

vornehmlich aus der russischen und russisch-jüdischen intellektuellen Elite
der beiden russischen Elauptstädte Moskau und St. Petersburg. Dabei haben

sich die Intellektuellen auf russischer wie jüdischer Seite in ihrer öffentlichen
Wirksamkeit und publizistischen Tätigkeit als Repräsentanten der

Volksmassen empfunden, die als solche Einfluss auf die politischen Entscheidungen

der Regierung hinsichtlich der russischen Juden nehmen wollten.
Ebenso war meines Erachtens auch Solov'evs Verhältnis zum Judentum

eine durchaus praxisbezogene Angelegenheit. Einmal entstanden, prägten
seine Ideen sein öffentliches Wirken. Medium der Vermittlung dieser Ideen

war hier die Religion. Daher scheint es sinnvoll zu sein, den Ort der

Entstehung dieser Ideen und in der Folge die Begegnung ihres Trägers mit Juden
und Judentum sowie die Suche nach ihrem Bezug zur Öffentlichkeit in die

Darstellung des Themas einzubeziehen. Denn die durch seine Erziehung,
seine geistige und intellektuelle Entwicklung und später seine literarische

und philosophische Umgebung und seine Lebensumstände erworbenen

Vorstellungen von der allgemeinen Seinsordnung projizierte Solov'ev auf die

Religionsgeschichte des Judentums und die aktuelle Lage der Juden in Russland.

Ihm ging es darum, diese Vorstellungen mit der konkreten tagespolitischen

Faktizität zu verbinden. Bei seinen jüdischen Zeitgenossen übernahm
Solov'ev als Vertreter der russischen Öffentlichkeit die Rolle des „Gastgebers".

Nicht Enttäuschung über die „normativ und emotional geladenen"

Erwartungen an die russische Gesellschaft und Kultur, wie bei den russischen

Denkern des frühen 20. Jahrhunderts, führten Solov'ev zu religiösen
Bekenntnissen.7 Die Entwicklung ging in eine andere Richtung. Solov'ev hat

6 Eine analoge Fragestellung verfolgte Irina Paperno in ihrem Buch über den Selbst¬

mord in „Dostoevskijs Russland" (Suicide as a cultural Institution in Dostoevsky's
Russia, Ithaca, London 1997).

7 Vgl. J. Scherrer, Die Petersburger Religiös-Philosophischen Vereinigungen. Die Ent¬

wicklung des religiösen Selbstverständnisses ihrer Intelligencija-Mitglieder (1901-
1917), Berlin 1973 Forschungen zur Osteuropäischen Geschichte 19), S. 41.

206



sein Judentum ursprünglich „geglaubt". Sowohl in seinen „jüdischen"
Vorstellungen als auch in seiner öffentlichen Wirksamkeit und publizistischen
Tätigkeit sowie seiner Kommunikation mit Vertretern des russisch-jüdischen
intellektuellen Diskurses leitete ihn seine religionsphilosophische Grundeinstellung.

Solov'evs Bild des Judentums: Gesetz und Aufklärung

In Solov'evs Verhältnis zum Judentum lassen sich meines Erachtens drei

Etappen unterscheiden: Die erste Etappe reicht bis 1884, die zweite Etappe

von 1884 bis 1890 und die dritte Etappe von 1890 bis 1900. Für seine

Interpretation des Judentums entscheidend war die Dynamik seiner

Interpretation der Begriffe „Aufklärung" und „Gesetz".
Zwischen 1878 und 1881 druckte die gemässigte russisch-orthodoxe

Zeitschrift Pravoslavnoe obozrenie (Orthodoxe Umschau) eine Reihe öffentlicher

Vorträge Solov'evs, damals noch ein junger Philosoph, unter dem Titel
„Ctcnija o Bogocelovecestve" („Vorlesungen über das Gottmenschentum").8
Vom Streben inspiriert, über die „Wahrheiten der positiven Religion zu
sprechen", gibt der Philosoph zu, dass diejenigen, die „die Religion gegenwärtig
ablehnen, recht haben, weil der heutige Zustand der Religion selbst Ablehnung

herausfordert".9 Solov'ev kommt zu den Wurzeln des Christentums
zurück und versucht, „das Wesensprinzip" des Judentums zu formulieren.
Dieses Prinzip besteht darin, dass das Moment einer „subjektiven",
„persönlichen" Wirklichkeit aufgenommen und deshalb die Gottheit als reines

Ich begriffen wird: „Ich bin, der ich bin - und nur das" — sagt der Herr in
der Bibel.10 Da dieser Gott dem menschlichen Wesen nur als „etwas
Äusseres" und sein Wille als „äusseres Gesetz" erscheint, schliesst Solov'ev daraus,

dass die Religion eines absolut persönlichen Gottes nur eine Gesetzesreligion

sein kann.11 Für den jungen Solov'ev war das Prinzip des Gesetzes

ein Zeichen äusserlicher Beziehung zum „Göttlichen". Doch die Offenbarung

des „Alten Testaments" enthält auch die Prophetenbücher, und sie sind
ein Hinweis darauf, dass „Gesetz und Gesetzeskult nur bedingte, vorübergehende

Bedeutung haben", dass die Religion des Gesetzes von einer neuen

8 V. Solov'ev, Vorlesungen über das Gottmenschentum, in: W. Solowjew, DGA.
Band I, ed. W. Lettenbauer, München 1978, S. 537-750.

9 W. Solowjew, DGA. Band I, S. 537.
10 W. Solowjew, DGA. Band I, S. 621-622.
11 W. Solowjew, DGA. Band I, S. 623.

207



Religion abgelöst wird, die eine universalistische „gottmenschliche Ordnung"
schaffen wird.12 In diesen Vorlesungen findet sich das prophetische Pathos

eines gebildeten, sendungsbewussten Christen, der im Unterschied zu vielen

orthodoxen Geistlichen und Schriftstellern allerdings nicht die Rolle der

Kirche, sondern die Gestalt Christi selbst in den Mittelpunkt rückt: „Im
Christentum als solchem finden wir Christus und nur Christus - darin liegt
die Wahrheit".13 Wenn auch romantische slawophile Untertöne - der Osten,

so Solov'ev, verfiel den Versuchungen des „bösen Prinzips" nicht: Er bewahrte

die „Wahrheit Christi" — in diesem frühen Werk eine wichtige Rolle spielen,

stossen wir bei Solov'ev hier zum ersten Mal auf den Gedanken einer im
Osten, speziell in Russland fehlenden „menschlichen Eigenaktivität",14 eines

Mangels an irdischer Aktivität in der orthodoxen Kirche.
Ein weiteres Mal trat Solov'ev 1882 vor breitem Publikum auf, diesmal

an der Universität St. Petersburg mit einer Vorlesung über die „Historische
Bedeutung des Judentums".15 Die Vorlesung löste ein lebhaftes Echo aus,

unter anderem in der jüdischen Presse, wie dem Russkij Evrej (Der Russische

Jude), in dem sie als Beispiel für die Sicht eines „richtig glaubenden und

aufgeklärten Christen" auf das Judentum dargestellt wurde.16 Die wichtigsten
Thesen dieser Vorlesung sind: Im Judentum ist die Kraft der Persönlichkeit

entfaltet, und die starke Persönlichkeit sucht im Judentum die Verwirklichung

des religiösen Ideals. Eine Versöhnung des Judentums mit dem
geteilten partikularistischen Christentum ist nicht möglich. Auf der Tagesordnung

aber steht vielmehr das universalistische Christentum, das (hier spricht
wiederum der Slawophile aus Solov'ev) zu schaffen nur das russische Volk
imstande ist. Die persönliche Energie, wie die Entwicklung des Persönlichen

überhaupt, aber fehlt dem russischen Volk. Die Übernahme des Persönlichen

von den Juden würde dem russischen Volk die Erfüllung seiner Mission und
den Juden die Möglichkeit des Anschlusses an das universale Christentum
ermöglichen.17 Angesagt war damit die Bruderschaft im Namen eines

russischen und eines jüdischen Messianismus.

12 W. Solowjew, DGA. Band I, S. 623.625.
13 W. Solowjew, DGA. Band I, S. 667.
G* W_ Solowjew, DGA. Band I, S. 748.
13 Bisher unveröffentlicht.
16 (A. Volynskij), Lekcija prof. V.S. Solov'eva [Prof. V.S. Solov'evs Vorlesung], in:

Russkij Evrej 1882, Nr. 9, S. 344—346.
12 Ebenda.

208



In diese Zeit, die erste Etappe, fällt übrigens auch Solov'evs intensive

Beschäftigung mit der Kabbala und der ihr gewidmeten Literatur.18

Die zweite Etappe ist vor allem durch das Erscheinen von Solov'evs

zentralem „jüdischen" Text gekennzeichnet, des Aufsatzes „Das Judentum
und die christliche Frage" (1884).19 Die 1880er Jahre brachten eine radikale

Veränderung in der Weltsicht des zuvor slawophilen Messianisten Solov'ev.

Zwar glaubte er nach wie vor an die Berufung des russischen Volkes, aber die

Inhalte änderten sich jetzt. Zunehmend schärfer kritisierte Solov'ev in der

Epoche der Reaktion unter Alexander III. den russischen Nationalismus,
indem er den Widerspruch zwischen dem humanistischen „wahren Wesen

des Slawophilentums" und dem Nationalismus nachwies („Die Nationale

Frage in Russland", 1883 —1894).20 Immer mehr zweifelte Solov'ev daran,
dass es für die zeitgenössische russische Gesellschaft, für den russischen Staat

und für die Russisch-Orthodoxe Kirche möglich ist, an der Wiederherstellung

der „göttlichen All-Einheit" aktiv mitzuwirken. Ins Zentrum seiner

theokratischen Gedanken rücken jetzt der Papst als Nachfolger des heiligen
Petrus und Rom als traditionelles Zentrum der christlichen Welt, um das

sich alle Christen zusammenschliessen müssten. Diese katholischen Sympathien

trugen Solov'ev ernste Probleme mit der Zensur in Russland ein und
verschafften ihm einflussreiche Gegner, zu denen nicht zuletzt der Ober-

prokuror des Heiligen Synod, Konstantin Pobedonoscev (1827—1907) ge-
höhrte. So markiert denn auch das Jahr 1884, in dem sein Aufsatz „Das
Judentum und die christliche Frage" erschien, eine deutliche Zäsur.

Hierin solidarisiert sich Solov'ev mit den antiaufklärerischen Gedanken
seines Vaters, des berühmten russischen Historikers Sergej Solov'ev (1820-
1879), die dieser in seinem Aufsatz „Der Fortschritt und die Religion"
geäussert hatte. Darin war der Historiker Solov'ev als Gegner der „Vergöttlichung

des Fortschritts" zugunsten des Christentums hervorgetreten.21 Mit
der Aufklärung verbindet der Philosoph Solov'ev die „antichristliche Bewegung

der letzten Jahrhunderte", die eine Dominanz rein materieller Interes-

18 Dieses Thema wurde bereits ausführlich behandelt; siehe vor allem den in Anm. 3
erwähnten Aufsatz von K. Burmistrov sowie J. D. Kornblatt, Solov'ev's Androgynous

Sophia and the Jewish Kabbalah, in: Slavic Review 50 (1991), S. 486-496.
19 V. Solov'ev, Das Judentum und die christliche Frage, in: W. Solowjew, DGA.

Band IV, ed. W. Lettenbauer, München 1972, S. 551-619.
20 V. Solov'ev, Die nationale Frage in Russland. Teil 1, 2, in: W. Solowjew, DGA.

Band IV, S. 7-500.
21 Vgl. S. Solov'ev, Progress i religija [Fortschritt und Religion], in: S. Solov'ev,

Socinenija [Werke]. Band XVI, Moskva 1995, S. 674-692.

209



sen in Europa zur Folge gehabt hat. Seine Vorstellung bringt er auf die

griffige Formel: „Spinoza ist besser als Voltaire".22 Besser, weil Spinoza religiös

gewesen sei. Hier teilt Solov'ev, der seiner angeblich prokatholischen
Position wegen bei der Zensur in Ungnade gefallen ist, die antiaufklärerische
Sicht der Regierung Alexanders III. Nur war seine Alternative nicht eine

panslawistisch-konservative, sondern eine theokratische Utopie. Während
dieser Zeit ändert sich auch sein Bild des „Gesetzes". In seinem 1886
publizierten Aufsatz „Der Talmud und die neueste polemische Literatur über

ihn in Österreich und Deutschland"23 spricht er nicht mehr von der

Überwindung des Gesetzes, sondern vielmehr von seiner Legitimierung durch

Beschränkung des eigenen Willens, welche im Talmud zum Ausdruck
kommt. Es bedeutet keinesfalls den Verzicht auf Vollkommenheit als sittliches

Ideal.24 Die Juden, so Solov'ev, hätten Recht, wenn sie bei ihrem Gesetz

bleiben, da die neutestamentliche Moral gegenüber den partikularistischen
Bestrebungen der Völker gegenwärtig machtlos sei.25

Das Jahr 1890, das meines Erachtens den Beginn der dritten Etappe der

Entfaltung des Bildes vom Judentum bei Solov'ev markiert, war durch
antijüdische Aktivitäten eines Teils der russischen Presse geprägt. Als Reaktion
auf die antijüdische Propaganda entstand der von Solov'ev geschriebene und

von mehr als 60 Vertretern des russischen liberalen Lagers unterschriebene

„Protest gegen die antisemitische Bewegung in der russischen Presse".26 Licht
auf die theoretischen Hintergründe dieser Position in den 90er Jahren wirft
der Vortrag „Vom Verfall der mittelalterlichen Weltanschauung", den
Solov'ev im November 1891 vor der Moskauer Psychologischen Gesellschaft
hielt.27 Hier wiederholt er seine zentrale These von der Religion als einer

Norm, einem „Lebensgesetz" und fügt hinzu: Der Fortschritt der letzten

Jahrhunderte, der zum Verfall des mittelalterlichen Dogmatismus geführt
und die menschliche Individualität zur Entfaltung gebracht hat, ist von
Ungläubigen mitgestaltet, die für die „christliche Sache" mehr getan haben als

22 W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 460.
23 V. Solov'ev, Der Talmud und die neueste polemische Literatur über ihn in Oster¬

reich und Deutschland, in: W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 511-549.
24 W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 527-528.
25 W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 530.
26 Text dieses Protestes in: V. Solov'ev, Socinenija. Band II, Moskau 1990, S. 281 —

282.
27 V. Solov'ev, Ob upadke srednevekovogo mirosozercanija [Vom Verfall der mit¬

telalterlichen Weltanschauung], in: Sobranie socinenij V.S. Solov'eva [KS. Solovevs
Gesammelte Werke], Band VI, Brüssel 1966, S. 381-393.

210



die nominellen Christen.28 Scharfe Kritik übte Solov'ev von dieser Position

aus auch an S. Diminskijs antijüdisch orientiertem Buch über den Talmud.29

Sein wohl populärstes literarisch-philosophisches Werk „Drei Gespräche"
mit der „Kurzen Erzählung vom Antichrist" schrieb Solov'ev kurz vor seinem

Tode. Darin spielt er mit der altkirchlichen Tradition, der zufolge die Juden
dem Antichrist zunächst helfen, an die Macht zu kommen. Etwas später aber

haben sie erkannt, dass er nicht der Messias, sondern ein Usurpator ist und
„standen [. .] wie ein Mann" gegen ihn auf. Am Ende würden sie auch in
Jesus von Nazareth ihren Messias erkennen. Wie und warum das aber

geschehen werde, bleibt ein Geheimnis, das jenseits der Geschichte liegt.30

Die „jüdische Frage" als eine „christliche Frage"
im Russland Solov'evs

In seinem Aufsatz „Das Judentum und die christliche Frage" benutzte
Solov'ev zwar das Vokabular seiner Zeit, inhaltlich aber unterschied er sich von
den politischen und intellektuellen Diskursen der 1880er Jahre, wenn er

darin das Thema „Sie und wir", das Judentum und das Christentum, die

Russen und die Juden untersucht. Denn die zentrale These lautet: Die

„jüdische Frage" ist de facto eine „christliche" Frage, nämlich die Frage der

christlichen Verantwortung und geistigen Reife der christlichen Völker, in
diesem Falle des russischen Volkes. Diese These, die Solov'ev bis heute noch

immer neue jüdische Freunde bringt, ist gleichsam die Spitze eines Eisbergs

und gehört in erster Linie in den Bereich der Ethik. Für die Dynamik des

Solov'evschen Bildes vom Judentums ist der Weg hin zu dieser These fast

wichtiger als die These selbst. Die Juden, so Solov'ev, haben ihr religiöses
Gesetz uns Christen gegenüber nie verletzt; wir Christen aber haben ihnen

gegenüber ständig die Gebote der christlichen Religion übertreten.31 Die
christlichen Gesellschaften, die Jahrhunderte lang die Juden verfolgt haben,

empfinden heute keine „Reue", im Gegenteil - hier folgt Solov'evs böse

28 Sobranie socinenij V. S. Solov'eva. Band VI, S. 391-393.
29 V. Solov'ev, „Evrei, ich veroucenie i nravoucenie". Issledovanie S. Ja. Diminskogo"

(1891) [„Die Juden, ihre Glaubens- und Sittenlehre". Eine Untersuchung von S. Ja.

Diminskij" (1891)], in: Sobranie socinenij V.S. Solov'eva. Band VI, S. 374-380.
30 V. Solov'ev, Drei Gespräche über Krieg, Fortschritt und das Ende der Weltge¬

schichte mit Einschluss einer kurzen Erzählung vom Antichrist, in: W. Solowjew,
DGA. Band VIII, ed. L. Müller, München 1980, S. 202-203.

31 W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 554.

211



Ironie — „sie [die Juden] beharren auf ihrer Absonderung [und] wollen sich

nicht mit uns vereinigen [...]— so ist klar, dass wir sie ausrotten müssen." 32

Das Verb slivat'sja (von slijanie: „Einschmelzung", „Fusion"), das in der

deutschen Gesamtausgabe Solov'evs etwas ungenau mit vereinigen übersetzt

ist, bietet die Möglichkeit, anhand der Solov'evschen Begriffe dem
zeitgenössischen Vokabular bezüglich der „jüdischen Frage" nachzugehen. Die
russische Terminologie für die Verleihung der Bürgerrechte an eine bestimmte
soziale Gruppe oder Schicht hatte ihre Besonderheiten. Der Begriff
„Emanzipation" hat sich in Russland nicht durchgesetzt und dem traditionellen

Ausdruck osvobosdenie („Befreiung") Platz gemacht. Doch niemand

sprach in Russland von „Befreiung" der Juden; eher kann man von
spezifisch-russischen Nuancen des Begriffes „Assimilierung" sprechen, für die die

Begriffe sblizenie („Annäherung") und — slijanie („Fusion", „Verschmelzung")
stehen.33 Das Jahr 1881, die Ermordung des Zaren Alexander II., brachte

bekanntlich das Ende auch dieser schwankenden Liberalisierung. „Das
Judentum und die christliche Frage" entstand in einer Epoche antijüdischer
Regierungsmassnahmen, die eine mögliche Emanzipation vergessen und
erneut die konservative Judophobie in der Presse aufleben liessen. Auf den

ersten Blick stand im Zentrum der antijüdisch eingestellten Publizistik die

an Solov'evs Formulierung von der „jüdischen Frage" als einer „christlichen"
Frage erinnernde These; nur waren in der Publizistik der Ideologen des

russischen Konservatismus, Ivan Aksakov (1823 — 1886) und Alexej Suvorin
(1834 — 1912), wie früher schon bei Fedor Dostoevskij, die Akzente anders

gesetzt: Ging es doch um die Juden und die angebliche Dominanz des

„Jüdischen", die in der kommenden liberalen Ideologie oder im sogenannten
Nihilismus eine tödliche Gefahr für den noch stabilen christlichen orthodoxen

Kosmos Russlands sind. Als Lösung plädierten sie für bewusste

Assimilierung der Juden mit ihrer Taufe als letzter Konsequenz, und wenn sie

nicht erreichbar war, dann sollte zumindest die Abgrenzung von ihren
„schädlichen Einflüssen" propagiert werden.34 In diesem Zusammenhang ist
auch ein Text über die russischen Juden zu betrachten, den die Fürsten F.S.
und N. N. Golicyn für die Kommission des Innenministers V. K. Pleve

zusammengestellt haben, die sich Mitte der 1880er Jahre mit der „jüdischen

32 W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 554.
33 Siehe dazu das Kapitel „Defining terms", in: J. D. Klier, Imperial Russia's Jewish

Question 1855—1881, Cambridge 1995, S. 66-83.
34 Siehe zum Beispiel Socinenija I.S. Aksakova [I.S. Aksakovs Werke], Band III:

Pol'skij vopros. Evrejskij vopros [Die polnische Frage. Die jüdische Frage], Moskva
1886.

212



Frage" beschäftigte. Darin beantworten die Fürsten die Frage, ob man den

Juden das Recht auf freie Niederlassung im ganzen Reich gewähren soll, mit
einem klaren „Nein". Als wichtigstes Argument verweisen sie in ihrem
Plädoyer auf den Charakter der „jüdischen Frage" als einer „christlichen" und
einer „russischen" Frage: Danach ist das russische Volk noch nicht stark,
noch nicht erwachsen und reif genug, um sich im Konkurrenzkampf gegen
die Juden behaupten zu können;35 und dieses Motiv des „Kindseins" des

russischen Volkes im Vergleich zu den erfahrenen und cleveren Juden macht
den Kern der Argumentation des russischen Antisemitismus jener Jahre aus.36

Demgegenüber entwickelt Solov'ev in „Das Judentum und die christliche

Frage" seine zunächst auf metaphysischem Gebiet vertretene These von den

im russischen Volk fehlenden gesellschaftlichen Aktivitäten und spricht von
der Notwendigkeit einer „städtischen (oder zivilisierten) Vernunft" für Russland,

wie sie von den Juden im russisch-polnischen Gebiet verkörpert wird.37

Das Prinzip des Judentums, das den Geist „nicht von seiner materiellen
Seite" trennt,38 wird jetzt auf die soziale Entwicklung projiziert. 1885
erschien in der russisch-orthodoxen Zeitschrift Cerkovno-obscestvennyj vestnik

{Bote für Kirche und Gesellschafi) ein anonymer Artikel mit dem Titel „Das
Judentum vor dem Gericht der Philosophie", in dem Solov'evs in „Das
Judentum und die christliche Frage" geäusserte Ansichten mit denen des

deutschen Philosophen Eduard von Hartmann verglichen wurden, die er in
seinem 1885 bereits ins Russische übersetzten Buch Das Judentum in
Vergangenheit und Gegenwart vorgetragen hatte.39 Der Vergleich fiel nicht

zugunsten des Russen aus: Während Hartmann in seiner klaren Analyse auf die

konkreten Mängel der Juden hingewiesen hat, die sie hindern, sich dem
Christentum anzunähern, hat sich der russische Philosoph im blossen Theo-
retisieren verloren und sich zu merkwürdigen Schlussfolgerungen verstiegen,
die von der Wirklichkeit weit entfernt sind. Zu diesen Abstraktionen zählt
der anonyme Autor Solov'evs Vorstellung, die „jüdische Frage" stehe im

35 Doklad clenov komissii dlja peresmotra zakonodateRtva o evrejach kn. Golicyna
F.S. i kn. Golicyna N.N. „O certe evrejskoj osedlosti", 1885 [Vortrag der
Mitglieder der Kommission zur Uberprüfung der Gesetzgebung bezüglich der Juden,
der Fürsten F.S. und N.N. Golicyn, „Über den jüdischen Ansiedlungsrayon"], in:
GARF [Staatliches Archiv der Russländischen Föderation], f. 586 (Pleve V.K) op.
1, ed. cht. 98., S. 86.98.

36 Vgl. dazu z.B. Dnevnik A. S. Suvorina [A. S. Suvorins Tagebuch], Moskau 1999.
37 V. Solov'ev, Das Judentum, S. 615-616.
38 V. Solov'ev, Das Judentum, S. 571.
39 Evrejstvo pered sudom filosofii [Das Judentum vor dem Gericht der Philosophie],

in: Cerkovno-obzcestvennyj vestnik 12 (1885) Nr. 92, S. 2-3.; Nr. 93, S. 1-3; Nr.
101, S. 1-3.

213



Zentrum des modernen christlichen Lebens und bilde die wichtigste Grundlage

einer möglichen Einheit der Christen. Recht habe im Gegenteil
Hartmann, der die Lösung des jüdischen Problems bei den Juden selbst sucht
und meint, dass die Juden, die über verschiedene Nationen verstreut sind,
den Anspruch aufgeben müssen, eine Nation zu sein, und sich an die au-
tochthone Bevölkerung assimilieren müssen. Die nationalen Relikte, über
die sie immer noch verfügen, seien nichts anderes als Merkmale ihrer „Entartung"

(vyrozdeniè). Warum, fragt der Verfasser, müssen die Christen die

Versöhnung suchen, wie Solov'ev meint, wenn die Juden am Ende nichts für
diese Versöhnung tun würden?40

Während der 1880er Jahre hatte Solov'ev seine jüdischen Studien

fortgesetzt. Gemeinsam mit seinem Freund Fejwel Gec las er nicht nur die
hebräische Bibel, sondern auch den Talmud. Nachweislich hat er sich mit
den Traktaten Pirqe Avot, Avoda Zara, Joma und Sukka vertraut gemacht.41

Aufmerksam verfolgte er ausserdem die Diskussion um den Talmud in der
russischen und westeuropäischen Presse. War doch für einen Teil der
russischen Presse der 1880er und 1890er Jahre wie für die Regierung die „Entju-
daisierung des Judentums" (razevreivanie iudaizma),42 wie es in dem genannten

Text der Fürsten Golicyn hiess, das Ziel. Und als wichtigster Schritt
dahin wurde der Verzicht der Juden auf den Talmud angesehen, in dem man
den Grund für den angeblichen, jüdischen „religiösen Fanatismus" und die

Jahrhunderte währende jüdische „Absonderung" von der christlichen Welt
gesehen hatte. Dagegen hatte Solov'ev seinen schon erwähnten, 1886 in der
liberalen Zeitschrift Russkaja mysl (Der russische Gedanke) erschienenen
Artikel „Der Talmud und die neueste polemische Literatur über ihn in Österreich

und Deutschland" geschrieben. Darin hatte er den Lesern vorgeschlagen,

sich vorzustellen, dass in einem Land, in dem nicht die orthodoxe
Kirche die Gunst der Regierung und der Bevölkerung geniesst, folgende
Reden in der Presse geführt würden:

„Wir wollen uns gerne mit den Orthodoxen versöhnen und werden ihre Rechte
nicht (mehr) beschränken, wenn sie sich nur entschieden von ihren kirchlichen
Regeln und Bräuchen lossagen, von dem alten scholastischen Zeug, das man ,Lehre
der Kirchenväter' nennt, schliesslich von solchen Denkmälern des Aberglaubens
und des Fanatismus wie den ,Heiligenviten', wenn sie zur reinen Lehre des
Evangeliums zurückkehren [. .]". 3

4° Cerkovno-obscestvennyj vestnik 12 (1885) Nr. 101, S. 2.
41 F. Gec, Nekotorye vospominanija ob otnosenii Vladimira Sergeevica Solov'eva k

evrejam [Einige Erinnerungen an Vladimir Sergeevic Solov'evs Verhältnis zu den
Juden], in: Voschod 63 (13. August 1900), S. 35.

42 Doklad clenov komissii, S. 112.
43 W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 513.

214



Das Erscheinen dieses Artikels war aber auch insofern wichtig, als er der

breiteren nichtjirdischen Öffentlichkeit eine Art Einführung in den Talmud
bot. Wenn Solov'ev darin auch die antisemitische bzw. gegen den Talmud

gerichtete Bewegung im deutschsprachigen Raum in den 70er und 80er

Jahren des 19. Jahrhunderts thematisierte,44 gab ihm der Aufsatz doch in
erster Linie Gelegenheit, sich über den Talmud zu äussern. Zum ersten Mal
weist Solov'ev darauf hin, dass zwischen der „Gesetzlichkeit des Talmuds"
und der „neutestamentlichen Moral" zwar kein Unterschied besteht, dass

aber die Moral des Christentums in der aktuellen christlichen Welt keinen

Lebensbezug hat: Denn diese Welt hat eine „vollständige Trennung"
zwischen Religion und Politik, „zwischen den idealen Normen" und „den realen

Verhältnissen" vollzogen.45 Das talmudische Judentum wird demgegenüber
als eine moralische Instanz interpretiert (oder stilisiert), die sich gegen dieses

„gottlose Prinzip" erhebt. Andererseits bezweifelt Solov'ev schon hier die
universalistische Kraft des institutionellen Christentums. Dem
„religiösnationalen Lebensgesetz" darf man nicht „abstrakte Ideen einer allgemeinen
Zivilisation gegenüberstellen" ,46

Solov'ev und seine jüdischen Gesprächspartner:
Milieus des Dialogs

Die 1880er Jahre und die in ihnen bekannt gewordenen Thesen seiner
zentralen „jüdischen" Werke sind zugleich der Beginn einer direkten Begegnung
Solov'evs mit der russisch-jüdischen Welt. Dabei ist die Antwort auf die

Frage nach den für Solov'ev „gesprächsfähigen" jüdischen Milieus von
zentraler Bedeutung. Spiegelten sich doch in diesen Milieus auch die
unterschiedlichen Interessen und Einstellungen des Philosophen selbst.

44 Ob Solov'ev die antitalmudischen Werke A. Rohlings (vor allem sein Der Talmud¬

jude) gelesen hatte, ist schwer zu sagen. Er selbst nennt sie unter den von ihm
gelesenen deutschsprachigen Werken jedenfalls nicht. Nach eigener Aussage gelesen
hat er hingegen: „Dr. V. Hoffmann: Der Schulchan-Aruch, 1885; Dr. Joseph
Kopp: Zur Judenfrage, 21886; Dr. Jakob Ecker: Der Judenspiegel im Lichte der
Wahrheit, 21884; Franz Delitzsch: Rohlings Talmudjude, 71881; ders.: Zweite
Streitschrift in Sachen des Antisemitismus; ders.: Neueste Traumgeschichte etc.,
1883; Dr. M. Joel: Meine Gutachten über den Talmud, 1887; Karl Fischer:
Gutmeinung über den Talmud der Hebräer, 1883".
Bemerkenswert ist Solov'evs Kommentar zu dieser Liste: „Von diesen acht Autoren
(Rohling und Justus mitgerechnet) sind drei Antisemiten, zwei Juden und drei
Christen" (W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 535).

45 W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 529.
46 W. Solowjew, DGA. Band IV, S. 530.542.

215



Solov'evs jüdische Gesprächspartner waren folgende:

a. der Publizist, Pädagoge und spätere ucenyj evrej („gelehrte Jude") beim

Generalgouverneur von Wilna Fejwel Gec (Götz) (1850 — 1932),
Solov'evs langjähriger Freund, Korrespondent und Hebräischlehrer, der

in bezug auf die russisch-jüdischen Verhältnisse eine harmonisierende

jüdische Orthodoxie vertrat;
b. Iosif Rabinovic (1837—1899) und seine in Kisinev entstandene jüdisch¬

christliche Sekte Neutestamentliches Israel,

c. die Petersburger jüdische Intelligenz, vor allem der Kreis um die russisch¬

jüdischen Zeitschriften Voschod (Sonnenaufgang) und Nedel'naja Chronika
Voschoda (Wochenchronik des Sonnenaufgangs) und ihren langjährigen
Herausgeber Adolf Landau (1842 — 1902);

d. der Kreis um die Barone David (1857—1910) und Horacij Günzburg
1835 -1910)1,7 und die Mitglieder der Gesellschaftfür die Verbreitung der

Aufklärung unter den russischen Juden (Solov'ev war seit dem Beginn der

1890er Jahre Ehrenmitglied dieser Gesellschaft);

e. der Kreis um die Ehefrau des Musikers Leopold Auer (1845-1930),
Nadezda Auer-Pelikan (1855 — 1933), zu dem der dänische Literaturkritiker

Georg Brandes (1842 — 1927), die Schriftstellerin Rachel Chin (in
zweiter Ehe Gol'dovskaja) (1863 — 1928), der Jurist A. F. Koni (1844-
1927) und andere gehörten.

Eine offene Frage ist, wie „jüdisch" noch die Journalisten und Schriftsteller

jüdischer Abstammung Ljubov' Gurevic (1866 — 1940), Akim Volynskij
(Flekser) (1863 — 1926) und Osip Notovic (1847—1914) waren, zu denen

Solov'ev ebenfalls Kontakt hatte und deren Zeitungen Severnyj vestnik (Bote
des Nordens) und Novosti (Nachrichten) für die antisemitischen Vertreter der

russischen Presse als „jüdisch" galten.

Wichtig scheint die Frage nach dem Gesamtbild der jüdischen Gesprächspartner

Solov'evs. Es waren alle ohne Ausnahme Kinder der Haskala, der

jüdischen Aufklärung, für deren Verhalten und intellektuelle Selbstbehauptung

die Akkulturation als Schlüsselbegriff gewählt werden kann. Es waren

V Im Hause Horacij Günzburgs war Solov'ev ein willkommener Gast. Einmal las er
hier sogar die Pessach-Haggadah (J. Halperin, Vladimir Soloviev Listens to Israel,
S. 199). Dem Orientalisten David Günzburg half er, einen Artikel über die Kabbala
(Solov'ev hatte ihn dazu mit einem Vorwort versehen) in einer russischen
philosophischen Zeitschrift zu veröffentlichen: D. Gincburg, Kabbala, misticeskaja fi-
losofija evreev [Die Kabbala, die mystische Philosophie der Juden], in: Voprosy

fdosofii i psichologii [Fragen der Philosophie und Psychologie] 3 (1896), S. 277-300;
Solov'evs Einführung dort S. 277-279.

216



Vertreter der russisch-jirdischen intellektuellen Elite, die meist sowohl über
eine jüdische, religiöse als auch über eine russische universitäre Ausbildung
verfügten, die nicht durch eine „funktionale Anpassung", sondern vielmehr
durch interkulturelle Kontakte die russische Kultur internalisiert hatten.48 Sie

waren entschlossene Gegner der Assimilation als „vollständiger Angleichung"
und Aufgabe des Jüdischen. Als einflussreiche Journalisten und Schriftsteller
(Gec, Notovic) oder als Finanzmagnaten mit direkter Verbindung zum
russischen Hof (Baron Günzburg), als Philosophen (Shlomo Semen Gruzen-

berg) verstanden sie sich als Repräsentanten russischen Judentums in den

Hauptstädten und suchten nach Vereinbarkeit von Staatsmacht und
jüdischer Tradition. Sie demonstrierten und betonten absolute Loyalität gegenüber

dem russischen Staat, die sie sowohl mit dem Prinzip dina de-malkhuta
dina („das Gesetz des Staates ist Gesetz") als auch mit der angestrebten

geistigen Umerziehung des jüdischen Volkes, mit einer „Erlösung durch
Wissen"49 betonten. Von daher versteht sich, dass Solov'evs jüdische Umgebung

dem frühen russischen Zionismus kritisch gegenüberstand und dass sie

die Lösung der „jüdischen Frage" nach innen und nicht nach aussen richtete.

Auf der anderen Seite waren sie als „öffentliche" und „aufgeschlossene"
Juden für die Ideologen des russischen Antisemitismus die Verkörperung des

(mit Arnos Funkenstein gesprochen) „zersetzenden Elements", das „unter
dem Deckmantel der Assimilation den gesunden Organismus der Gesellschaft

von innen heraus zu zerstören" schien.50 Am Beispiel der Reaktion auf
die akkulturierte jüdische Elite und auf ihre Presseorgane in den beiden
russischen Hauptstädten lässt sich das Zusammenspiel geistiger und politischer

Faktoren in der Regierungspolitik und in der Ideologie des russischen

Antisemitismus während seiner Blütezeit gut beobachten: Dabei ist das Motiv

der „Konturierung" des nationalen Selbstverständnisses durch die

Abgrenzung von den jüdischen Intellektuellen gemeint, die für das antisemische

Lager die „Referenzgrössen" waren.51

Ein Teil dieser jüdischen Intellektuellen pflegte ein seltsames Ethos: Die
entweder nach den Regeln der Halacha (des jüdischen religiösen Gesetzes)

lebenden oder sich anders als Juden definierenden aufgeklärten Intellektuellen

suchten bei russischen Denkern und Schriftstellern nach einem Hu-

48 Vgl. dazu T. Maurer/E.-M. Auch (ed.), Leben in zwei Kulturen. Akkulturation
und Selbstbehauptung von Nichtrussen im Zarenreich, Wiesbaden 2000, S. 9-10.

49 A. Funkenstein, Jüdische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt/M. 1995, S.

174.
5° A. Funkenstein, Jüdische Geschichte, S. 169.
51 K. Holz, Nationaler Antisemitismus, Hamburg 2001, S. 16.

217



manismus, der einen eindeutig christlichen Charakter hatte. Gefunden
haben sie diesen Humanismus bei Solov'ev.52

Solov'evs wichtigste jüdische Bezugspersonen, die zugleich zwei Pole des

Spektrums russischen Judentums repräsentieren, waren gewiss Fejwel Gec

und Iosif Rabinovic.

[Fortsetzung folgt]

52 Eine wichtige und äusserst interessante Quelle dazu sind die bislang unveröffent¬
lichten, an Solov'ev gerichteten Briefe Ruvim Kulisers, eines bemerkenswerten
Vertreters des russisch-jüdischen intellektuellen Lebens der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts (Briefe von R. Kuliser an V. Solov'ev, 1886, in: RGALI, F. 446, op.
2, ed. ehr. 47). Darin bedankte sich Kuliser nicht nur im Namen der russischen
Juden bei Solov'ev für dessen überzeugenden Artikel über den Talmud, sondern
verband den Dank mit eigenen Gedanken, die eine Mischung aus orthodoxem
Judentum, Haskala und religiösem Universalismus darstellen, der auch gewisse
christliche Elemente nicht fremd sind. Geleitet war Kuliser vom Streben nach einer
Reform des Judentums, die für Solov'evs jüdische Gesprächspartner ein zentrales

Anliegen war.

218


	Vladimir Solov'ev und das Judentum : neue Fragen zu einem alten Thema (Teil I)

