
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Jüdische Lehre und weltliche Kultur : Dialektik der Auseinandersetzung
versus Didaktik der Harmonie : Gedanken aus der Erziehungslehre
zweier Rabbiner

Autor: Gillis-Carlebach, Miriam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jüdische Lehre und weltliche Kultur -
Dialektik der Auseinandersetzung

versus Didaktik der Harmonie

Gedanken aus der Erziehungslehre zweier Rabbiner

von Miriam Gillis-Carlebach*

Vorbemerkung

Zwei Rabbiner sollen hier zu Worte kommen, zwei Brüder, Söhne aus der

Lübecker Rabbinerfamilie von Dr. Salomon Carlebach (Heidelsheim 1845 -
1919 Lübeck). Von seinen zwölf Kindern — vier Töchtern und acht Söhnen —

wählten fünf das Rabbinat als Beruf, immer verbunden mit grundsätzlichen
und praktischen Schulproblemen, als Gründer, Organisatoren und Direktoren

von Schulen und Lehrerseminaren.1

Der ältere der hier genannten, Dr. Ephraim Carlebach (Lübeck 1875-
1936 Israel), hatte bereits mit 21 Jahren Rabbinats-Authorisation und
Doktortitel erworben und fungierte fast ununterbrochen von 1905- 1935 in

Leipzig als Rabbiner, Schulgründer- und Direktor,2 während Dr. Joseph
Carlebach (Lübeck 1883 — 1942 KZ bei Riga) in Jerusalem, Berlin und Kow-

no (Kaunas/Litauen), in Lübeck wie in Altona und Hamburg und selbst im

* Prof. Miriam Gillis-Carlebach, The Joseph Carlebach Institute for Research in Con¬

temporary Jewish Teachings & Education, IL-52900 Ramat Gan/Israel.
1 Über die einzelnen Mitglieder der Lübecker Carlebach-Familie siehe: N. Carle¬

bach, Joseph Carlebach and his Generation, New York 1959; N. Carlebach, The
Carlebach Tradition - The History ofmy Family, New York 1973; N. Bamberger et
al. (ed.), The Joel-Adler-Carlebach Families, Jerusalem 1996 [engl.; hebr.].

2 B. Kowalzik, Ephraim Carlebach (1879-1936) - Gründer und Direktor des

jüdischen Schulwerks in Leipzig. Eine biographische Skizze, in: Stadt Leipzig/
der Oberbürgermeister/Stadtarchiv (ed.), Leipziger Kalender 1999, Leipzig
1999, S. 267-290.

182



KZ Jungfernhof seinen rabbinischen und erzieherischen Aufgaben nachging.3

Die ungleichen Lebenserfahrungen, Veranlagungen und Temperamente
wie auch die unterschiedlichen akademischen Forschungsgebiete4 trugen zu
unterschiedlicher Einstellung und Auffassung der erzieherischen Ideen und
Praxis bei; doch bei aller Verschiedenheit ist durch den Einfluss des gemeinsam

Erlebten im Elternhaus und der Rabbinatsausbildung im gleichen Rahmen

5 das Bestreben nach Verwirklichung von „Tora mit Derekh Eretz"6 als

erzieherische Plauptidee beider Brüder, bei aller Differenz, doch sichtlich
erkennbar.

Begriffserläuterung

Tora ist der hebräische Sammelbegriff für „Jüdische Lehre", denn das Wort
ist von dem Verb borot — „lehren" abgeleitet. Das Wort Tora bezieht sich

erstmals auf die fünf Bücher Moses und dann auf die weiteren Bücher der

Bibel und den Talmud samt seinen tradierten Auslegungen, gleichbedeutend
mit der schriftlichen wie der mündlichen Lehre, die immer wieder gelehrt
und gelernt werden sollen, um die darin enthaltenen Gebote sinngemäss
auszuführen - das Lehren und Lernen als direktes, verpflichtendes Gebot mit
inbegriffen.7

Es gibt auch einen hebräischen Sammelbegriff für weltliche Kultur,
Derekh Eretz, wörtlich übersetzt „Weg der Erde" oder „Weg der Welt". Auf was
bezieht sich dieser Ausdruck? Ursprünglich ist er der Titel eines kleinen

3 „Licht in der Finsternis (Fanny)" - Jüdische Lebensgestaltung im Konzentrations¬
lager Jungfernhof, in: G. Paul/M. Gillis-Carlebach (ed.), Menora and Hakenkreuz.

Zur Geschichte der Juden in und aus Schleswig-Holstein, Lübeck und Altona,
1918-1998, Neumünster 1998, S. 549-564.886-889; Ephraim Carlebach
Stiftung, Leipzig (ed.), Die Carlebachs, eine Rabbiner Familie aus Deutschland,

Hamburg 1995, S. 64-77. Vgl. auch Anm. 1.
4 E. Carlebach, Uber die politischen und sozialen Verhältnisse der drei rheinischen

Judengemeinden Speier, Worms und Mainz, Würzburg 1900; J. Carlebach, Levi Ben
Gerson als Mathemathiker, Heidelberg 1909 - Neudruck in: M. Gillis-Carlebach
(ed.), Joseph Carlebach: Ausgewählte Schriften. Band I—II, Hildesheim 1982; Band
III, Hildesheim 2002, dort Band II, S. 713-952.

5 Alle Carlebachschen Rabbiner-Brüder besuchten das orthodoxe Rabbiner-Seminar
in Berlin. Über dieses Institut und seinen Gründer siehe M. Breuer, Rabbinerseminar

oder Jeschiwa?, in: M. Gillis-Carlebach/W. Grünberg (ed.), Den Himmel

zu pflanzen - die Erde zu gründen. Die Joseph Carlebach Konferenzen, Jüdisches
Leben, Erziehung und Wissenschaft, Hamburg 1995, S. 145-157.

6 Siehe die Bedeutung in folgender Begriffserklärung und vgl. auch Anm. 8.
1 Und du sollst (es) deine Kinder lehren (5. Mose 11,19); und du sollst darüber (über

die Lehre) Tag und Nacht nachsinnen (Josua 1,8).

183



dreiteiligen Anhangs zum Traktat Nesikin im babylonischen Talmud,8 zu

Fragen des Anstandes und des sittlichen Benehmens, also der Ethik -
abschliessend mit dem „Kapitel des Friedens" (Perek ha-Shalom) — der auch

zum Schluss der hier folgenden Ausführung erwähnt werden wird.
Der Begriff Derekh Eretz hat viele epochale Veränderungen bzw.

Erweiterungen erfahren; in einer älteren Quelle wird Derekh Eretz als ethisch-sittliches

Benehmen der Tora sogar vorangestellt.9 Der im frühen Mittelalter
lebende klassische Erklärer von Bibel und Talmud, Raschi (Rabbi Schlomo
ben Izchak, Troyes 1040 — 1105), deutete ihn als der Hände Arbeit,10 als die

Notwendigkeit des ernährenden Berufes, bis nach Ablauf von Jahrhunderten
der Frankfurter neo-orthodoxe Rabbiner Samson Raphael Hirsch" um 1850
Tora 'im Derekh Eretz als neu formulierte Parole einer Synthese von
jüdischem und allgemeinem Wissen proklamierte. In einem gewissen Sinn lässt

sich auf dieser Linie Franz Rosenzweigs12 Idee und Verwirklichung des Bet
ha-Midrash ha-Hofshi („Freies Jüdisches Lehrhaus")13 weiterführen. Es ist das

modern-freie und gleichzeitig traditionell-jüdische Lehrhaus, in dem er deutsche

Kultur, Philosophie und authentische jüdische Religion zusammen
erlernen lassen wollte.

Tora und Derekh Eretz sind also Begriffe, die beide aus der jüdischen
Religionslehre stammen. Dialektische Auseinandersetzung ist hingegen ein
abgewandelter Begriff aus der griechischen Philosophie und bedeutet hier
Gesetz des elastischen oder des konfliktfähigen Denkens.14 Es handelt sich

8 Dieser Traktat enthält die Kapitel: Der grosse Derekh Eretz, der kleine Derekh Eretz
und das Kapitel des Friedens.

9 Derekh Eretz ist der Lehre vorausgegangen (SER 1,2; WaR IX,3).
10 „Ohne Arbeit wirst du auf die Menschen angewiesen sein und dadurch die Tora

vernachlässigen" (so Raschis Erklärung zu du sollst dein Getreide einsammeln [5.
Mose 11,14] in bYoma 35b); siehe auch: „Tora 'im Derekh Eretz ist schön, denn
beides zusammen lässt dich die Sünden vergessen" (mAv 11,2); auch: „ohne Tora
gibt es kein Derekh Eretz, ohne Derekh Eretz gibt es keine Tora" (mAv 111,18). Dies
sind nur einzelne Beispiele für die positive Einstellung unserer Weisen zu Derekh
Eretz.

11 Rabbiner Samson Rafael Hirsch (Hamburg 1808-1888 Frankfurt/Main), neo¬
orthodoxer Neuinterpret der Parole Tora 'im Derekh Eretz; Begründer und Verfechter

der sogenannten Austrittsgemeinden, die innerhalb der grossen jüdischen
Gemeinden ihre eigenen religiösen Entscheidungen treffen und strikt nach ihnen ihr
Leben gestalten. Diese Austrittsgemeinden erhielten 1866 staatliche Anerkennung.

12 Franz Rosenzweig (Kassel 1886-1929 Frankfurt/Main), jüdischer moderner Phi¬

losoph, Bibelübersetzer und Verfasser erzieherischer Schriften. Uber Rosenzweigs
philosophisches Lebenswerk siehe J. Carlebach, Franz Rosenzweig, Stern der
Erlösung - ein Versuch zu einer Würdigung [1926], in: M. Gillis-Gerlebach (ed.),
Joseph Carlebach: Schriften. Band III, S. 328-365.

D Das freie jüdische Lehrhaus, gegründet in Frankfurt/Main 1919.
14 G. Schischkoff (ed.), Philosophisches Wörterbuch, Stuttgart 171965, S. 110-111.

184



hier nicht um eine endgültige Lösung, um den Aufgaben von „Tora mit
Derekh Eretz" gerecht zu werden und wie demnach zu handeln und zu
erziehen sei, sondern um Denkwege, die philosophisch nachzuziehen und
pädagogisch nachvollziehbar sein sollen. Es geht also nicht um religiöse
Denk-Produkte, sondern um religiöse Denk-Prozesse. Es geht um den Kon-
flikt-tragfähigen Menschen.15

Jüdische Lehre auf Erden-Weg?

Diese Frage, modern formuliert auch als „Jüdischer Sonderweg auf geebnetem

Allgemeinweg", wurde von Joseph Carlebach auf eine höhere, abstrakte

Formel gebracht als „Eine Synthese von jüdischem Partikularismus mit
höchstem Universalismus".16 Und nur deshalb konnte er sich so sicher in
dem Konflikt — und auch auf dem Weg der manches Mal angezweifelten
Synthese (von „Tora mit Derekh Eretz") bewegen, weil Hirschs erlösendes

Losungswort für Carlebach keine Apologetik, sondern Selbstverständlichkeit
bedeutete. Und zwar Tora - als das ständig Beständige —, wogegen Derekh

Eretz ein flexibel Mannigfaltiges enthält;17 beide zusammen plädieren für
eine Herausforderung gegen Uniformität und für gegenseitiges Verständnis.

So stehen Tora und Derekh Eretz einerseits als Fundament des Judentums

in engster Beziehung zueinander, aber andererseits herrscht ein
qualitatives und quantitatives Spannungs-Verhältnis zwischen den beiden Begriffen

in langwährenden, langjährigen Diskussionen. Und um noch einmal auf
Rosenzweig zurückzukommen: Das Antwortsichere, das Jüdische, soll durch
den Fragenzweifel der Philosophie, der weltlichen Kultur, noch sicherer
gemacht werden, denn ohne Frage des Zweifels gibt es keine echte Antwort.18

'5 Den Begriff des „Konflikt-fähigen Menschen" übernahm ich aus einem Vortrag von
Prof. Dr. Pollmann, Rektor der Otto-von-Guericke-Universität, 2000.

16 J. Carlebach, Das gesetzestreue Judentum [1936], in: M. Gillis-Carlebach
(ed.), Joseph Carlebach: Schrifien. Band III, S. 113-146, dort S. 120.

C M. Gillis, Erziehung und Glaube. Joseph Carlebachs Pädagogik, Tel-Aviv 1979
[hebr.], S. 77-78.

18 In: E. Rosenzweig / E. Simon (ed.), Franz Rosenzweig: Briefe, Berlin 1935. Vgl.
auch: „Sein (des Lehrers) Auge wird strahlen, wenn ein Schüler ihm eine gute Frage
vorlegt, wodurch evt. sogar die ganze Aufstellung des Meisters (Lehrers) hinfällig
wird" (J. Carlebach, Wesen des Talmud [1922]; Erstveröffentlichung in: M.
Gillis-Carlebach [ed.], Joseph Carlebach: Schriften. Band I, S. 417-468, dort S. 443.

185



Humanismus und Realismus - eine andere Parallele19

Die annähernde Verschmelzung jüdischer Lehre mit weltlicher Kultur wird
mithin auch als „jüdischer Humanismus" bezeichnet. Ausgangspunkt ist der

uralte Gegensatz zwischen dem Realismus und dem griechisch-klassischen
Humanismus. Ersterer will den Zögling vor allem für dessen eigene Welt
und für seine praktische Lauf- und Lebensbahn vorbereiten: Die Gewandtheit

im menschlichen Umgang, die modernen Sprachen, technische Gebiete

— Computer, HighTech und Berufsertüchtigung beherrschen das Bildungsfeld

des Gegenwarts-Veaftsmns.
Der Humanismus jedoch ward entzündet an der Vergangenheit, an der

Herrlichkeit der griechischen Kultur, an der Entdeckung und Renaissance

ihrer Kunst, ihrer Philosophie und den dazugehörigen antiken Sprachen,
Griechisch und Latein.20 Dieser Humanismus ist verinnerlichter, getragen
von der Sehnsucht nach hohen Idealen, nach philosophisch-ästhetischer
Weltanschauung.

Wohin gehört nun der jüdische Humanismus? Auf den ersten Blick
scheint dieser einen engeren Verwandtschaftsgrad mit dem klassischen

Humanismus aufzuweisen. Denn auch aus ihm erhebt sich das Bild einer
Antike, erfüllt von hohem Geist und überirdischem Lebensziel, das in klassischen

hebräischen Werken niedergelegt worden ist. Einander gegenübergestellt

ist es jedoch nicht in erster Linie die bevorzugte hebräische Sprache,
auch nicht die Ästhetik und die Philosophie — konfrontiert mit Ethik und
transzendenten Ideen —, sondern im jüdischen Humanismus steckt auch

immer ein grosses Stück Realismus. Anders ausgedrückt: „Das Ideale ist

nicht zu trennen vom Realistischen".21 Dies ist eine neue Sicht von „Tora mit
Derekh Eretz"; sie zielt auf eine vollkommene, umfassende, fast möchte man

wagen und sagen „Religions-Kultur" hin, die gelernt, gelebt und erlebt werden

will.

19 Folgender Abschnitt bezieht sich auf ein Manuskript von J. Carlebach, An den
Herrn Bildungsminister in Litauen [1930]; Erstveröffentlichung in: M. Gillis-
Carlebach (ed.), Joseph Carlebach: Schriften. Band II, S. 1038-1048.

20 Erasmus Desiderius von Rotterdam (eigentlich Gerhard Gerharda, 1466 [?] Rot¬
terdam - 1536 Basel). Der bedeutende Humanist schlug vor, Hebräisch als antike
Sprache zu lehren.

21 J. Carlebach, An den Herrn Bildungsminister.

186



Die hebräische Sprache

Als Exempel per se für diesen jüdisch-realistischen Humanismus und deren

Verwirklichung dient uns die hebräische Sprache. Hebräisch ist die Sprache
der Offenbarung, der Tora, der Propheten, der gesamten klassisch-jüdischen
Kultur. Und gleichzeitig ist es wiederum die Sprache aller profanen
Lerngebiete, der Wissenschaft, der modernen Medien, des Fussballspiels und

unheiligster Mode-Zeitschriften — und auch der von Joseph Carlebach ins

Neu-Hebräisch übersetzten Kinderlieder, wie „Taler, Taler, du musst
wandern" oder „Zeigt her eure Füsschen [. .]".22

Dass die Wiederbelebung, die Realisierung der hebräischen, in jeder
Situation ausdrucksfähigen Alltags-Sprache überhaupt möglich war, liegt in
der Antinomie23 des jüdischen Real-Humanismus von jüdischer Lehre und
weltlicher Kultur - von „Tora mit Derekh Eretz". Aus dieser Sicht ist die

pädagogische Fundierung zum Studium des religiös-geheiligten Lehrstoffes
auch nachhaltig auf der Grundlage der modernen Sprach-Wissenschaft.

Konsequent führte Joseph Carlebach als Direktor der Hamburger Talmud-
Tora-Realschule - kurzgenannt T.T.R.24 — die hebräische Sprachkunde als

neues wissenschaftliches Fach in das Schulprogramm ein. Alle Sprachschichten,

wie Linguistik, Literatur und ähnliches wurden mit eingeschlossen, von
denen für viele Schüler besonders die mittelalterliche hebräische Poesie der

jüdisch-spanischen Dichter (z.B. Schlomo Ibn Gavirol,25 Jehuda Halevi26)

22 Handgeschriebenes Manuskript, Privatbesitz.
23 Antinomie ist ein innerer Widerspruch des Gesetzes mit sich selbst, Widerstreit

zwischen zwei (oder mehreren) Sätzen, dem jeden für sich Gültigkeit zukommt.
Nach G. Schischkoff, Philosophisches Wörterbuch, S. 26.

24 Die Talmud-Tora-Realschule wurde 1805 als elementare Armenschule gegründet
und stieg allmählich bis zur Oberrealschule auf (1932). Über die Entwicklung
dieser Schule bis zu ihrem tragischen Ende siehe U. Randt, Jüdische Schulen am
Grindel, in: U. Wamser/W. Weimke (ed.), Ehemals in Hamburg zu Hause: Jüdisches

Leben am Grindel, Hamburg 1991, S. 36-55; U. Randt, Die Zerschlagung
des jüdischen Schulwesens, in: U. Wamser/W. Weimke (ed.), Ehemals in Hamburg
zu Hause, S. 120-130; U. Wamser/W. Weimke, Die Talmud-Tora-Schule in
Hamburg. Bildungseinrichtung und Stätte sozialer Fürsorge, in: S. Hellger-Rütt-
gard (ed.), Verloren und Un-Vergessen. Jüdische Heilpädagogik in Deutschland,
Weinheim 1996, S. 139-157.

25 Schlomo Ibn Gavirol (um 1020-1058) in Spanien, Dichter und Philosoph, schrieb
unter anderem Keter Malkhut („Die Königskrone"), ein philosophisches Lehrgedicht.

26 Jehuda Halevi (um 1080-1141), mittelalterlicher Dichter und Religionsphilosoph,
lebte in Toledo und starb angeblich auf seinem Weg ins Heilige Land; erlangte
Berühmtheit durch sein religionsphilosophisches Werk, den Kusari und seine Zi-
onslieder.

187



und die moderne Dichtung (von Chajim-Nachman Bialik,27 Scha'ul
Tschernichowski und andere28), unvergessliche Spracherlebnisse blieben.29

Die musikalische Verschmelzung30

Auf einem anderen, ganz spezifischem Gebiet erblickte der Leipziger
Schuldirektor, Dr. Ephraim Carlebach, „sein" Prinzip von jüdischer Lehre und
weltlicher Kultur — von „Tora mit Derekh Eretz": „[. .] es gibt der höchste

Gott, den Englein ein Gebot: es singe Cherubim, es singe Seraphim, der

Englein viel". Das Verständnis für synagogale und kirchliche Musik,31 das

Neben- und Miteinander in den Schulaufführungen, in den Abschluss- wie
den Chanukkafeiern liefern ein beredtes Zeugnis für Offenheit und Verin-

nerlichung beider Richtungen, der jüdischen Lehre und der ausserjüdischen
Kultur: Adagio de Sonata pathétique, Opus 13 von Beethoven — neben

Psalmenversen zu Ehren des Schabbat (Psalm 92,1), Volkslieder, wie
„Lebewohl, Ade" neben „der Krönung des Jehuda Hamakabi" in integralen
Programmen.32 Eine der Schulentlassungs-Feiern fand am 27. März 1927

statt, am Todestag von Ludwig van Beethoven, und stand unter dem Zeichen
der Erinnerung an einen der grössten Meister der Musik. „Es ist beinahe

unmöglich", so Ephraim Carlebach, „diese Tatsache mit Stillschweigen zu

übergehen, ist doch die Schule auch eine Pflegestätte der Kunst, zu welcher

jede Erziehungsanstalt Liebe und Interesse zu wecken berufen ist".33

Im Schulleben bezeichnete Ephraim Carlebach die Schul-Prüfungen als

den „profanen Aspekt" der Schule, während die jüdisch-weltkulturell
kombinierten Schulfeiern in Anbetracht der musikalischen Einschaltungen für

27 Chaim Nachman Bialik (Radi 1873 — 1934 Wien), bekanntester neuhebräischer
Dichter und Schriftsteller.

28 Scha'ul Tschernichowski (Krim 1875-1943 Jerusalem), hebräischer Dichter, Ly¬
riker und Übersetzer (Homer).

29 Aussage Chaim Hermann Cohns, Jerusalem, August 1998. Über C. H. Cohn siehe
Anm. 54.

3° In der Einstellung zu Gesang und zu (klassischer) Musik kommt der Unterschied
der Auffassung der beiden Brüder besonders zur Geltung.

31 Vgl.: „Am Freitag Abend nach dem Gottesdienst, manchmal auch vorher, sind wir
in die Thomaskirche gegangen, um dort die Thomaner Bach-Motetten singen zu
hören. Wir fanden dazwischen gar keinen Kontrast" (Felix Carlebachs Aussage in:
Ephraim Carlebach Stiftung, Leipzig (ed.) Die Carlebachs, S. 76-77.

32 In der Ephraim Carlebach Sammlung (ECS) des Joseph Carlebach Instituts sind
mehrere Originale der Programm-Feiern erhalten (Dokumente 73-118). Siehe die
drei Beispiele der Abb. 1 — 4 am Ende dieses Beitrages (S. 200-203).

33 Zur Schulentlassungsfeier. ECS, Dokument 73, 1927.

188



ihn den „religiösen" Akt bedeuteten.34 Die uns erhaltenen, gedruckten
Schulfeier-Programme sind bleibende Zeugnisse für das gelungene Ziel;35 und
nicht zuletzt auch die Worte von Prof. Dr. Alfred Menzel in seinem
ergreifenden Nachruf auf Ephraim Carlebach, dass „der herzaufrührende Zauber
der Musik ihn, Ephraim Carlebach, in ihren Bann geschlagen hat", und
„seine hohe Blickrichtung in die Region der sittlichen und religiösen Werte
haben aus ihm einen Erzieher gemacht".36

Eine dialektische Sicht

Die Dialektik, die flexible Denkweise bewegt sich nicht nur zwischen
jüdischer Lehre und weltlicher Kultur, sondern vorerst in dem Spannungsfeld
zwischen zwei Hauptkomponenten der jüdischen Geisteswissenschaft selbst:

zwischen dem ewigen Gesetz der Tora, für alle Generationen unverändert

geltend; und der Erneuung, beginnend mit dem jeweiligen Neumond, wie

geschrieben steht: Dieser Neu-Monat37 sei ewiges Gesetz.38 Die Dialektik

kommt immer wieder und in vielfältiger Weise zum Ausdruck: durch die

Spannung zwischen dem geheimnisvollen Gottes-Wort, verborgen in der

zusammengerollten Tora-Rolle, aufbewahrt in einem verschlossenen, mit
Vorhang verschleierten Tora-Schrein; kontrastiert mit der aufgerollten,
aufgeschlossenen, vor allen Augen offenen, mit allen Mitteln der traditionellen
und modernen Forschung zu ergründenden Tora; zwischen der

Federgeschriebenen Buchstaben-Genauigkeit und der computer-analysierten Mystik;

zwischen allen Neu-Entdeckungen der sich dynamisch entwickelnden
Kulturen, Künste und Techniken und Tora-Auslegung durch die ältesten

traditionellen Erklärer, überliefert von Alt auf Jung.39

34 Zur Schulentlassungsfeier. ECS, Dokument 73.
35 Zur Schulentlassungsfeier. ECS, Dokument 73.
36 Prof. Dr. A. Menzel, Trauerrede, in: Zum Andenken an den Gemeinderabbiner,

Herrn Dr. Ephraim Carlebach [1936], S. 4-9, dort S. 5.
37 Das jüdische Jahr ist ein Mondjahr, und die hebräischen gleichlautenden Ausdrük-

ke für Monat und Mond wurden von Joseph Carlebach entsprechend interpretiert.
Siehe J. Carlebach, Eine Palästina-Rede [1935], in: M. Gillis-Carlebach (ed.),
Joseph Carlebach: Schriften. Band III, S. 175-178, dort S. 175.

38 Nach 2. Mose 12,2-14. Joseph Carlebach erklärt den Sinn des scheinbaren Wi¬
derspruches zwischen ewigem Gesetz und Erneuung.

39 J. Carlebach, Renegatentum des Geistes. I. Teil, Kritik von Elias Auerbach:
„Wüste und Gelobtes Land" [1937], in: M. Gillis-Carlebach (ed.), Joseph
Carlebach: Schriften. Band III, S. 387-418, dort S. 418.

189



In Anknüpfung an die Tora-Überlieferung von Alt aufJung soll an dieser

Stelle aus einer persönlichen Erinnerung zitiert werden:

„Im Oktober 1938, also unmittelbar vor der sogenannten ,Kristallnacht', wurde in
allen damals bestehenden jüdischen Gotteshäusern Deutschlands das Simchat Tora
Fest gefeiert, ohne zu ahnen, was 14 Tage später, am 9. November mit und in den

Synagogen geschehen würde. Simchat Tora ist das Freudenfest, immer begangen,
wenn ein Jahreszyklus der wöchentlichen Toravorlesung beendet ist und man an
Ort und Stelle einen neuen Lese- und Lernzyklus beginnt. Es war das Fest der
Kinder, der Jungen und der Mädchen; an jenem Abend gingen sie alle mit bunten
Fahnen in die Männerschul;'40! sie wurden mit Süssigkeiten überschüttet, damit
eine Assoziation hergestellt werde zwischen dem süssen Geschmack und der Hei-
ligen Lehre. Der goldbestickte Vorhang wurde zurückgezogen, die Heilige Lade

geöffnet und alle Torarollen herausgehoben. Sie waren in bestickten Samtmäntel-
chen gekleidet, geschmückt mit silbernen Schildern und wunderschönen Kronen,
an denen kleine Glöckchen hingen, in feinen, harmonisch sanften Tönen klingelnd.
Die Schul war hell erleuchtet und die Männer in ihren weissen Gebetmänteln

sangen und tanzten mit der Tora im Arm und mit den Kindern, die fröhlich ihre
Fähnlein schwenkten.
Dann kam der schönste Augenblick: All die kleinen Knaben, etwa drei- bis
fünfjährig, kletterten die Stufen zum Almemor hinauf. Dort lag auf einer roten Samtdecke

die offene Tora-Rolle. Der Vorleser zeigte den Kindern mit einem silbernen
Zeiger, wo in der Tora gelesen wurde. Dann breitete er einen weiten Gebetsmantel
über die Kinderschar aus, und mit seiner Hilfe sagten sie: ,Wir segnen Dich Gott,
dass Du uns Deine Tora gegebenen hast', und die ganze Gemeinde antwortete mit
einem widerhallenden Amen. Es war ein unvergesslicher Anblick, und die
Kinderstimmen klingen bis heute in mir nach wie Engelsmusik."41

Von dieser Beschreibung des Traditionsbandes zwischen Alt und Jung
gehen wir zurück zu dem Hin und Her zwischen verschlossener und offener

Tora, zwischen gläubiger Akzeptanz und kritischer Forschung, zwischen

Religion und Kultur. Gerade diese Doppelschicht ist der eigentliche Beweis für
die von jeher währende Zusammengehörigkeit zweier Seiten der
jüdischmenschlichen Lebensmünze. So wurden nach Zitat „die sogenannten
weltlichen Aspekte des Lebens in der jüdischen Religion fröhlich bejaht und
umfassten liebevoll Wald und Acker, Tier und Pflanze, alle Kräfte und
Bestrebungen des Menschenleibes und der Menschenseele".42

4° Die traditionelle Synagoge besteht aus zwei getrennten Teilen. Der untere grosse
Saal ist für die Männer bestimmt, und der oberer Teil, ähnlich einer Galerie, ist die

Frauenempore.
41 M. Gillis-Carlebach, Jedes Kind ist mein Einziges. Lotte Carlebach Preuss. Antlitz

einer Mutter und Rabbinerfrau, Hamburg 32000, S. 170-171.
42 J. Carlebach, Der Chederprozess im Stadttheater zu Witebsk [1924], in: M. Gil¬

lis-Carlebach (edl), Joseph Carlebach: Schriften. Band II, S. 1049-1079, dort S.

1070.

190



„Die wahre, alte jüdische Schule [so Joseph Carlebach] hat die Einseitigkeit nicht
gekannt. Wie konnte jeder jüdische 20jährige Mann ins Heer eintretend43' wenn er
keine körperliche Erziehung genossen hatte; wie konnten alle Juden am Bau des
Stiftzeltes mitwirken, '44' wenn sie nicht Zeichnen gelernt; wie konnten die Leviten,
wenn ohne Musik-Kenntnisse, ihre Psalmengesänge mit Harfe und Zimbel
begleiten?"45

Auf letztgenanntem Gebiet steigerte Ephraim Carlebach seine Begeisterung
und erklärte:

„Wir Juden sind ein altes Volk des Gesanges; Vokal- und Instrumentalmusik wurde
von jeher bei uns getrieben und gepflegt. Unsere Gebete werden gesungen, die
Heilige Schrift wird singend vorgetragen, ja den gewaltigen Zorn- und Strafreden
der Propheten geben wir Melodien, und selbst die gelehrten Diskussionen des
Talmud prägen wir uns mit lieblicher, sanfter Sangsweise ein [. ,46] Der grosse
souveräne Meister im Reiche der Töne [. .] König David, hat das Wort geprägt:
,Gesänge sind mir Deine Gesetze'".47

Die Maxime von jüdischer Lehre und weltlicher Kultur - von „Tora mit
Derekh Eretz" — bedeutet aber nun nicht, dass die Allgemeinbildung in den

Vordergrund zu drängen sei. Mehr noch - der verhängnisvolle Grund-
Irrtum besteht vor allen Dingen in der Vorstellung von beziehungslosem
Nebeneinander der profanen (oder weltlichen) Bildung und der religiösen,
als wären sie zwei Parallel-Linien, die sich nie treffen; als ob die jüdische
Religionslehre isoliert einherstolziert — hinter oder abseits der allgemeinen
Kultur; statt — wie Ephraim Carlebach es zu erzielen erstrebte — mit ihr
zusammenzugehen; oder aber sich mit ihr auseinanderzusetzen, entsprechend
Joseph Carlebachs kämpferischen Elementen.

Moderne Pädagogik - zwischen jüdischer Lehre
und weldicher Kultur

Die modernere Reform-Pädagogik, die während des Nationalsozialismus
einen 12jährigen Rückschlag erlitt, strebte mit Ellen Key,48 Leo Tolstoi,49 Ma-

43 Nach 4. Mose 1,3.
44 Nach 2. Mose 36,1.
45 Nach Ps 81,3.
46 ECS, Vortragsfolge, File 36, 20.12.1921.
47 Nach Psalm 119,5.
48 Ellen Key (Schweden 1849-1926), Frauenrechtlerin, forderte die Erziehung des

Kindes vom Kinde aus, Verfasserin des vielfach aufgelegten Buches Das Jahrhundert
des Kindes, 1900.

49 Graf Leo Nikolajewitsch Tolstoi (Poljana 1828-1910 Astapowo), russischer Dich¬
ter, Philosoph, Sozialreformer und Schulgründer; Kulturkritiker und wissenschaftlicher

Volkserzieher.

191



ria Montessori50 und anderen nach einer neuen, erzieherischen Devise: die

Anerkennung eines jeden Kindes in jeder Entwicklungsphase, die ihm seine

Ehre und Wertstellung zuspricht, die das Kind zum Schwer- und Mittelpunkt

der pädagogischen Einsicht macht; extrem und treffend formuliert
durch Ellen Key als „Das Jahrhundert des Kindes"51 und einer somit kind-

angepassten Pädagogik.
Die Frage, die sich diesbezüglich unweigerlich stellt, könnte folgender-

massen formuliert werden: Gibt es denn überhaupt eine jüdische, kindgerechte

„fröhliche" Pädagogik, die modernen erzieherischen Bestrebungen
gerecht werden kann, die die neue weltliche Erziehungs-Kultur mit traditionell
jüdischen Erziehungs-Idealen in Einklang bringen kann?

In Anlehnung an den Schweizer Pädagogen Heinrich Pestalozzi52 —

wenngleich von ihm wohl ungenannt — richtete sich Ephraim Carlebach, in
der von ihm gegründeten und geleiteten „Höheren Israelitischen Schule"
nach diesem grossen Welterzieher. Die von Pestalozzi proklamierte Einheit
von Schule und Haus lag Ephraim Carlebach besonders am Herzen, um dem

Zögling eine fest-fundierte, gemeinsam erstrebte Atmosphäre zu schaffen,
voller Wärme, voller Schönheit und Kultur, und nicht zuletzt — voller
Jüdischkeit. Bei ihm in der Schule sollten sich die Schüler „zu Hause" fühlen,
sie sollte eine „Familienschule"53 sein; und im elterlichen Heim wiederum
soll der Lerneifer, das Interesse für das Neue, wie etwa für das klassische

Buch, die Begeisterung für jüdische Studien weitergeführt werden. So

hochgesteckte und oft auch widersprüchlich scheinende Ideale erfordern
Ideenreichtum, Energie und aufopfernde Gesundheit — und trotzdem erreichen sie

nicht immer all ihre Ziele; die leise Enttäuschung darüber wurde indes nie

beklagt und ausgesprochen.
Eine ganz andere Sicht von „Tora mit Derekh Eretz", in einem fast

„klassisch" gewordenen Beispiel, finden wir in der Beschreibung eines Schülers,

Chaim Hermann Cohn, über einen Ausflug.54 Tagesausflüge in die nä-

50 Maria Montessori (Italien 1870 — 1952), entwickelte Leitgedanken für eine neue
kindgerechte Erziehung; Errichtung eines erzieherischen Kinderhauses mit eigens
erfundenen didaktischen Mitteln zur geistigen Entwicklung und Selbständigkeit des

Kleinkindes.
51 Vgl. Anm. 49.
52 Johann Heinrich Pestalozzi (Zürich 1746-1827); Erzieher durch Arbeit auf dem

Feld und in dörflicher Umgebung für Armenkinder und Kriegswaisen; unerschrok-
kener Kulturkritiker, pädagogischer Reformater und Verfasser pädagogischer Schriften;

bemühte sich um physische, intellektuelle und sittliche Bildung und Erziehung.

Im Mittelpunkt steht die Erziehung durch die Mutter und die Schule als

Fortsetzung der häuslichen Wohnstube.
53 Siehe Anm. 52, „die Schule als Fortsetzung der häuslichen Wohnstube".
54 Chaim Hermann Cohn (Hamburg 1911-2002 Israel), Oberrichter, veröffentlichte

mehrere Werke auf juristischem Gebiet.

192



here Umgebung waren auch früher die Regel gewesen, aber Wochen- und
Zweiwochenreisen in entferntere Gegenden, der landschaftlichen Schönheit

wegen oder zwecks botanischer oder geologischer Studien oder auch zum
Besuch von Museen und historischen Sehenswürdigkeiten — das war Joseph
Carlebachs Neuerung.

„Ich erinnere mich an eine Rheinfahrt, die uns in zwei Wochen von Köln nach
Mainz brachte, in der kein Ort, kein Schloss, kein Wald und kein Berg von Besichtigung

und Begeisterung ausgelassen wurde. Joseph Carlebach verbrachte mit den

Jungen einen vollen Tag im Kölner Dom, und erklärte ihnen wie ein alter
Sachverständiger jedes kleinste Detail an Statuen, Fenstern, Ornamenten, Ritualgeräten
und Bildern, und alle Einzelheiten des katholischen Rituals und der Kirchengeschichte".

Und wo blieb dann die jüdische Lehre? Cohn fährt fort:

„Joseph Carlebach liess keine Gelegenheit vorbeigehen, den Kindern an Hand von
Bäumen und Pflanzen und ansichtlich anderer Naturphänomene alle auf sie

bezogenen jüdischen Ritualgesetze genau zu erklären und ihnen die Aktualität und
Bedeutung jedes einzelnen dieser Gesetze vor Augen zu bringen. Dabei musste man
den ganzen Weg laut singen, und auf diese Weise Gott für die Schönheit und den
Überfluss seiner grossen Welt danken - und genau zu den vorgeschriebenen Zeiten
zum gemeinsamen Gebet unter freiem Himmel feierlich Pause machen."55

Alt-neue Individual-Pädagogik

Die jüdische Erziehung begnügt sich nicht mit einer ungefähren Global-

Pädagogik. Der Eriehungsweg soll jedem Kind angepasst sein, nicht nur
altersgemäss und Schulklassen-abgestuft, sondern im Einklang mit seiner

Begabung und seinem Charakter, dem uralten biblischen Grundsatz des weisen

Königs Salomon gemäss: „Erziehe jedes Kind entsprechend seiner
individuellen Neigung."56 In diesem Sinne wird in der Bibel von vier Kindern

gesprochen: von dem Begabten57 und dem Rebellischen,58 von dem
Einfachen59 und dem Unbeholfenen,60 die in dem Buch der Pessach-Erzählung61

einer neben den anderen gestellt, durch typische Fragestellung charakterisiert

55 C. H. Cohn, Einleitung, in: M. Gillis-Carlebach (ed.), Joseph Carlebach: Schrif¬
ten. Band I, S. 1-9, dort S. 3.

56 Nach Sprüche 22,6.
57 Der Weise (hakham) nach 5. Mose 6,3.
58 Der Bösewicht [rasa') nach 2. Mose 12,26.
59 Der Naive (tarn) nach 2. Mose 13,14.
60 Der nicht zu fragen versteht (mi se-eno yodea lis'ol) nach 2. Mose 13,8.
61 Pessach — das jüdische Befreiungsfest von der Knechtschaft in Ägypten, dargestellt

und ausgeschmückt in der Haggada, der Pessach-Erzählung.

193



werden. Diese eben genannte Reihenfolge wird hier umgestaltet, um im
Folgenden eine gesteigerte Methodik zu erzielen.

Das unbeholfene und behinderte Kind, das nicht einmal richtig sprechen
kann, soll durch zart-einfühlende Ermunterung wissbegierig gemacht werden.

Das wundersame Beispiel ist das der taubstummen Vera, die als

Fünfjährige im Tanz mit Oberrabbiner Joseph Carlebach das oben beschriebene

Tora-Fest in der Synagoge rythmisch mit-feierte und erlebte. Diese Erinnerung

begleitete das kleine Mädchen wie ein ständiges Licht auch während
seiner Schreckensjahre in Bergen-Belsen. Vera berichtete mir darüber in ihrer
besonderen Sprache als 60jährige in Jerusalem im Jahre 1988.62

Von hier wenden wir uns dem naiv-einfachen Kind zu. Es soll mittels der

induktiven Methode das Prinzipielle erkennen lernen — wie bereits vor
Jahrhunderten von Aristoteles für Kinder vorgeschlagen wurde: „Von des Sinnes

Dingen aus ist das Lernen am leichtesten in Gang zu bringen".63 Als
konkrete Beispiele: so das bunte Bilder-Buch zur hebräischen Leseübung,64 so

die fesselnde Erzählung zur Schulung höherer Gedanken-Entwicklung in
Anlehnung an Comenius' Idee der Muttersprachenschule65 und die Sandkiste

als Vorbereitung zum Verständnis der Landkarte.66 Darüber hinaus soll
die von Joseph Carlebach propagierte jüdische Einheitsschule differenzierte

Lernrichtungen anbieten, damit auch dem Langsamen, dem „late-bloomer"
die Möglichkeit der Mobilität gewährleistet ist — von der Hilfsklasse zu

regulärem Unterricht, von der Volks- zur Realschule, vom Gymnasium zur
Jeschiwa und vice versah1

Sowohl Ephraim als auch Joseph Carlebach betonten hierbei die Förderung

der Begabten aus den ärmeren Schichten, gleich dem talmudischen

62 Zeugenaussage von Vera Grünberg, geborene Stoppelmann, mit Hilfe von Hilde
Stoppelmann im August 1989 durch Vermittlung von J. Sielemann, Staatsarchiv

Hamburg (StAHH).
63 Zitiert nach J. von den Driesch, Geschichte der Erziehung und Bildung. Band I,

Paderborn 'i960.
64 C. Mandelbaum/ K. Rothschild, Ora ve-Simcha. Band I—II, Hamburg, Talmud-

Tora-Schule 1927. Siehe die Rezension: J. Carlebach, Ora ve-Simha. Die neue
Fibel, in: Der Israelit worn 5. 5. 1927 (Pädagogische Beilage 5, S. 1).

65 Johann Arnos Comenius (eigentlich Jan A. Komensky; Mähren 1592-1670
Amsterdam), Geistlicher und Volkserzieher; verfasste seinerzeit bahnbrechende
pädagogische Schriften; befürwortete Anschauungsunterricht wie Lesen mit Hilfe von
Bildern (Orbis sensualium pictus) und die Muttersprachenschule.

66 Aussage von Chaim Mandelbaum, Jerusalem im Juni 1973.
67 Direktor Joseph Carlebach befürwortete die Einrichtung der Hilfsklasse in der re¬

gulären Schule und nicht im Sonderinstitut. Siehe J. Carlebach, Gutachten über
die Umgestaltung der T.T.R. - An den Vorstand der Talmud Tora Realschule,
Lübeck 1921 [unveröffentlichtes Manuskript].

194



Prinzip: Gebt acht auf die Kinder der Armen, denn von ihnen wird die

Lehre verbreitet.68

Was wird nun zum Unterschied über den talentierten, scharfsinnigen
Schüler (the gifted pupil) gesagt? Geistige Überlegenheit und besondere

Fähigkeiten sind himmlische Gaben, „ein Geschenk gütiger Stunde"69 und

müssen als solche geehrt, maximal gefördert, jede Begabung entwickelt, jeder
Wissensdurst gelöscht werden. Der Schüler soll lernen und lernen, so viel
und so Schwieriges, wie er nur kann, bis an die Grenze seines Denkvermögens.

Doch warnt Joseph Carlebach vor dem Anti-Ideal eines übertrieben

einseitigen Intellekts, vor der hochmütig überheblichen Elfenbeinturm-
Manie, bei dem der einfache Mensch nicht zählt. Nur die Erziehung von
Geist und Seele, von Verstand und humanen Gefühlen, von „Tora mit De-
rekh Eretz", zu menschlich-religiösen Verpflichtungen kann vor seelischer

Verflachung bewahren. Als Beispiel sollte uns die grösste aller jüdischen
Persönlichkeiten dienen. Es ist Moses, unser Gesetzeslehrer, in der Bibel als der

Bescheidenste unter den Menschen charakterisiert.70

Die problematischste pädagogische Auseinandersetzung steht uns mit
dem provokativen, aufsässigen Schüler bevor, der nicht selten in der
jüdischen wie in der weltlichen Schulsituation als der sich „schlecht Betragende",
der „Böswillige", doch von Joseph Carlebach als „Rebell" bezeichnet wird.

Wogegen rebelliert er eigentlich? Gegen die Schulordnung, gegen das

Herkömmliche, gegen jegliche Tradition schlechthin. Diese pädagogische

Auseinandersetzung enthält eine Frage, atemberaubend in ihrer Tragweite. Haben

wir als Juden das Recht, unsere Kinder zu Jüdischkeit zu erziehen? Und
verallgemeinert: Dürfen wir Älteren unsere Kultur und unsere Werte der

jüngeren Generation auferzwingen, gleichwertig mit „sie dazu zu erziehen?"71

Dazu noch einmal Franz Rosenzweig, verständlich gemacht durch die
treffende Formulierung Akiba-Ernst Simons: Der Erzieher hat einen Überfluss

an Werten (Einstellungen) für die Zukunft, während der Schüler einen
Überschuss an biologischer Zeit besitzt.72 Eine schwere Verantwortung lastet

auf den Schultern des Erziehers: Er muss sich bewusst werden, dass der

68 bNed 81a.
69 J. Carlebach, Festpredigt zur Einführung in der Synagoge am Bornplatz [1936],

in: M. Gillis-Carlebach (ed.), Joseph Carlebach: Schriften. Band III, S. 197-188,
dort S. 181.

7° und Mose war sehr bescheiden (4. Mose 12,3).
71 Vgl. M. Gillis, Erziehung und Glaube, S. 29-30.
72 A. E. Simon, Franz Rosenzweigs Stellung in der jüdischen Erziehung, in: Uber

Franz Rosenzweig zu seinem 25. Todestag, Jerusalem 1956 [hehr.], S. 9-41, dort S.

16.

195



Same, den er gesät, erst Früchte trägt — gute oder verdorbene — in einer

Zukunft, in der er nicht mehr erziehen, nicht mehr beeinflussen kann,
vielleicht nicht mehr leben wird. Nur Erziehung zu echtem Schülertum kann
ein Garant für eine Wertkette sein. Und wer ist der echte Schüler? Derjenige,
der analysiert, der an seinen Lehrer Fragen echten Zweifels zu auftauchenden
Problemen stellt, der angehende „Dialektiker", der sich auseinandersetzt.73

Pädagogen der neueren Zeit haben verschiedene Antworten vorgeschlagen,

um für den schwierigen Konflikt des „Kultur- oder Erziehungszwanges"

angemessene Lösungsversuche zu finden:74 Von Kerschensteiners75

Programm der selbständigen Betätigung des Schülers in der Arbeitsschule über
die Projekte der Schulreformätoren Paul Ostreich76 und Gustav Wyniken77

zur Schaffung einer pädagogischen Provinz mit zahlreichen wahlfreien
Lehrfächern bis hin zu Wilhelm Försters78 Idee zu einer gemeinsamen sittlichen
Lebensgemeinschaft - zwischen dem Lehrer als dem älteren Freund und dem
individuellen Schüler. Gemeinsam all den Ideen ist das Axiom, dass nur der
Mensch, auserwählt unter allen Lebewesen, ens educandum, erziehungsfähig,
und mithin erziehungsverpflichtet, also „schul-pflichtig" ist. Aus dieser

„Pflichtigen" Sicht gleicht der Konflikt: zwischen Lehrern und Schülern,
zwischen Alten und Jungen, Vätern und Söhnen, zwischen Eltern und
Kindern, einer unüberbrückbaren Kluft als Urgegensatz gleich beklemmend in
jüdischer wie in weltlicher Pädagogik, so enttäuschend, weil scheinbar
unlösbar.

Interpretiert nach Ephraim Carlebach, ist es der Prophet Elijahu, der das

ganze Herz, die Summe aller Gedanken auf die Jugend gerichtet wissen
will.79 Er verlangt, dass bei dem Gedanken an die Kinder alle Nebengedan-

73 Vgl. hierzu Anm. 18.
74 J. Carlebach erwähnte die in Folge genannten Pädagogen in seinem Aufsatz:

Moderne pädagogische Bestrebungen und ihre Beziehungen zum Judentum [1925],
in: M. Gillis-Carlebach (ed), Joseph Carlebach: Schriften. Band II, S. 1080-
1098.

75 Georg Kerschensteiner (München 1854-1932), Pädagoge, Befürworter und För¬
derer der Idee der „Arbeitsschule", um den Lernimpuls der Schüler anzuregen.

76 Paul Ostreich (Kolberg 1878 — 1959), Schulrat in Berlin, 1933 — 1945 amtsentho¬
ben. Fürsprecher für weitgehende Schulreformen, Forderung einer elastischen
Einheitsschule und der Begabtenbeförderung.

77 Gustav Wyniken (Stade 1875-1964 Göttingen), Mitgründer der Freien Schulge¬
meinde; befürwortete Selbstverwaltung der Schulen und freie Zusammenarbeit von
Schülern und Lehrern.

78 Friedrich Wilhelm Förster (Berlin 1869-1966? Zürich), Betonung der sittlichen
Charaktererziehung und politischer Bildung. Seine Gegnerschaft gegen Deutschland

brachte ihn nach Zürich und Amerika. Veröffentlichte zahlreiche Schriften im
Erziehungsbereich.

79 ECS, Files 62-64, Die jüdische Schule, 4. 11. 1915. Daselbst: Väter und Söhne im
Judentum und in der Gegenwart, Pessach 1914.

196



ken verschwinden, dass man aufhöre in den Kindern diejenigen zu sehen, die

den Eltern das Leben erleichtern sollen, und die nun gerade so geraten
müssen, dass sie in die elterliche Lebensweise hineinpassen, dass sie keine

Störung hervorrufen, welche die Gemächlichkeit und Behaglichkeit des

Lebensgenusses der Eltern verringern könnten. Man solle aufhören mit dem

Gedanken, dass wir die Kinder nur für uns erziehen, dass man sich dazu

verstehe, der Wahrheit die Ehre zu geben, dass die Jugend für sich selbst und

um ihrer selbst erzogen werden soll.

Und wie überblickte Joseph Carlebach diesen Konflikt und dessen

Ausgang? Einerseits — zurückwendend, historisch, und andererseits —

vorausschauend, auf die Zukunft gerichtet, wie folgt: Im Laufe der Geschichte war
das Erziehungs-Ideal ein Kind, das nicht gesehen und gehört wurde, das

mittels körperlicher Züchtigung zu absolutem Gehorsam eben gezüchtet
wurde, ein Kind, das die Normen, Werte und Ideale der vorgehenden
Generationen widerstandslos verinnerlichte. Erst äusserst langsam kam die

Pädagogik dazu, das Eigenrecht des Kindes anzuerkennen, in ihm, in jeder
Entwicklungsphase ein selbständig denkendes Wesen zu sehen, dem man nicht
ohne weiteres die Meinung, die Lebensweise und die Ideen der Erwachsenen-Welt

auferzwingen darf.80 Doch selbst dieser Einstellung haftet, nach

Joseph Carlebachs Meinung, etwas „Gönnerisches" an. Seine
pädagogischbahnbrechende Auffassung war —, dass dem Schüler nicht nur eine

gleichwertige, selbständige Denkstufe zugesprochen werden kann, sondern dass der
Schüler dem Lehrer etwas voraus hat, nämlich: Dass nur er, der Jugendliche
der neuen Generation, der den Segnungen der alten Kultur teilhaft geworden,

ohne in ihrer Entstehung übermässig involviert zu sein, dass nur er im
Stande sei zu erkennen, wo die Fehler dieser Kultur liegen, die von den

Alteren selbst — vorsätzlich oder unbemerkt — nicht wahrgenommen wurden.
Die vorurteilslose Jugend jedoch kann es wagen, die herrschende Kultur
kritisch zu untersuchen, Irrtümer zu beseitigen, Fehlerhaftes zu verbessern

und Mangelhaftes zu ergänzen. Sonst würden ja die epochalen Kultur-Fehler
in aller Ewigkeit wiederholt werden, die Welt zu einem gedanklichen wie zu
einem sittlichen Stillstand kommen und konsequent - erniedrigt zu gedanklicher

Starre und zu sittlichem Verfall.81

Dieser Auffassung entsprechend sollten wir Alteren nicht von „schmerzlichem

Verzicht" und „trauernder Entsagung" sprechen, wenn wir der Ju-

80 Vgl. Anm. 74.
81 J. Carlebach, Festpredigt zur Feier des 70jährigen Bestehens des Synagogenver¬

bandes [1938], in: M. Gillis Carlebach (ed.), Joseph Carlebach: Schriften. Band
III, S. 189-199, dort S. 192-193.

197



gend das Wort geben, sondern auf Grundlage der Erkenntnis der zwingenden

Kritik-Notwendigkeit den ersten Schritt zur Annäherung bis zur Aussöhnung
mit der jungen Generation, mit der Rebell-Jugend machen.82 Mehr noch —

wir sollen in ihnen kritisches Denkvermögen entwickeln, aber auch fair
aufgebaute Diskussions-Möglichkeiten aufzeigen. Es gilt nicht, die Werte zu
zerbrechen, sondern sich ihrer wahren Inhalte wieder bewusst zu werden; es

gilt nicht, Tradition und Symbole zu zerstören, sondern sie gehaltvoll zu

verjüngen, den Kern vom Spreu zu unterscheiden und zu scheiden. Deshalb

und dazu brauchen wir die Synthese von Tora und Derekh Eretz, von
jüdischer und weltlicher Kultur, von Vergangenheit und Gegenwart, von Alt und

Jung, von Schule und Jugendbewegung, auf dass sie uns zum Segen werden.

Und so rief der schon grauhaarige Joseph Carlebach in Kopenhagen — sich

verbeugend — vor dem Präsidium eines Jugendkongresses aus: „Liebe Jugend,
r i" 83

segne uns [. .J

Zukunftsschau und unsere Aufgabe

Ephraim und Joseph Carlebach waren beide begeisterte Bibelkenner, und
beide waren überzeugt von der ewigen Wahrheit der Prophetenworte, dass

einst Israels erbittertste Gegner und beständige Bedroher sich brüderlich an
die Seite des jüdischen Volkes stellen werden.84 Auf dieser Basis lehrten sie

ihre jüdischen Schüler die Geschichte der Entdecker und der Völker, die sich

bemühten und bemühen, die Erde als Wohn- und Lebensstätte der Menschheit

zu erschliessen, sie lehrten, wie Naturschönheit zu bewahren, wie Natur-
und Erdkunde, Musik, Kunst und Dichtung der Allgemeinkultur zur
Veredelung des Menschen und des menschlichen Lebens beitragen können.
Deshalb war es ihnen ein Selbstverständliches, pädagogische Wege der

Verbindung zwischen jüdischer Lehre mit weltlicher Kultur zu suchen und jeder
auf seine eigene Art dies zu lehren.

Diese idealistische Schau ist jäh unterbrochen worden. Ephraim Carlebach

war die Gnade zuteil, seinen Tod - wenngleich allzu früh - durch
Gottes Hand zu erleiden, er ist in Israel, im Lande unserer Väter, kurz nach

seiner Einwanderung, zur ewigen Ruhe bestattet worden.

82 J. Carlebach, Generationen antworten auf die Zeit, [1933; unveröffentlichtes
Manuskript), Joseph-Carlebach-Archiv.

83 Der Bericht über den Jugendkongress in Kopenhagen erschien in der dortigen
jüdischen Zeitung im Jahre 1937. Aus dem Dänischen mit Hilfe von Dr. Günther
Marwedel, 1988 im Hamburger Institut für die Geschichte der deutschen Juden.

84 Nach Jes 19,24.

198



Joseph Carlebach wurde Märtyrer im Hochwald bei Riga, mit seiner

Frau, mit drei kleinen Töchtern und mit Hunderten seiner Schüler und
seiner Gemeinde, und schliesslich mit Millionen jüdischer Menschen —

unseres Volkes.

Wir Uberlebenden haben die schwere, schmerzliche Aufgabe, dies

auszusprechen und immer wieder zu sagen, daran zu erinnern und zu versuchen,

aus der Verbindung der jüdischen Lehre und den edlen Teilen der weltlichen
Kultur, der „Tora mit Derekh Eretz", die richtigen Konsequenzen zu ziehen.

Denn der Ursprung von Derekh Eretz - wie anfangs dieser Ausführungen
erwähnt wurde — war nicht die Erfindung, Technik und Wissenschaft, nicht
die künstlerische Muse und die philosophische Logik, sondern das

sittlichmenschliche Benehmen, die Ethik. Wie es Hans Jonas im Jahre 1984
formulierte: „Die Notwendigkeit einer Ethik zur Verantwortung nahezubringen".85

Nur Weltkultur, die sich auf ethischer Basis entwickelt, führt zum
endgültigen Ziel, zum Perek ha-Shalom, zum „Kapitel des Friedens", das wir
aufs Neue zu lernen und zu lehren verpflichtet sind.86

85 H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine Jüdische Stimme (anlässlich der
Verleihung des Dr.-Leopold-Lucas-Preises in Tübingen), Baden 1984, S. 1.

«6 Vgl. Anm. 8.

199



Einladung

zu der

am Sonntag, den 5. A.pril 19Q3
im

grossen Saale des Vereins für Volkswohl

stattfindenden

öffentlichen Prüfung
und dèr àhTctdiëssén'den r

^ • S c h u U e'he r
der i ; ' •

Jalmud - Xoralt-Schuld
zu

üeipzig.

J. A. Sig-all, Nicolaistr. 36.

Abb. 1. Prüfungs- und Schulfeier-Programm der Talmud-Torah-Schule
zu Leipzig (Vorderseite); vgl. Anm. 32.

200



Prüfungs -Ordnung.

y. §33—8<5 V. Knabenklasse, Pentateuch Herr Dr. Kirsch.
' S-ß-9 „ Lesen

1» cand. Wölk.
",9> -915 vi. Pentateuch

?1 Dr. Kirsch.
»"©15—930 [H, Gebete Dr. Corlcbach

©30—945 II. Pentateuch
11 Dr. Carlebach.

|ï%45_10 „ Geschichte
11 cand. Ludwig.

»fioÏo Schulchan Aruch
11 Dr. Carlebacli.

(1015—1085H. u. III. Mädehenkl. Pentateuch
11 tand. Weisz.

.] 10352-1 (jôo t_ Knabenklasse Propheten 11 Dr. Carlcbach.
21050-1105,, Talmud

11 Dr. Carlebach,
.1105—11201V. Pentateuch

11 cand. Ludwig.
1120-1135,, Geschichte

1« cand. Ludwig.
LH 35—11 so tvil'.l Klasse Religionslehre 11 Lehmann.

1150—1210,,
f..-. " V. ." " Lesen

11 cand. Ludwig.
j 1210—12301. Mädchenklasse
f.; AT 11 Dr. Carlebacli.

< f* ü ^chlussleier.

yGesangfPsalm 121 komponiert " von H«rrn caria. Ludwig.
((Deklamation: „Die Ergebung" von Dr. L. Hirschfeld vorgetragen" v°n Sally Rabinowitz aus'KLilj'
}Die Mitternacht: Übersetzung des Liedes jf.

nS'Sn nirS'iwt von Dr G. Karpeles vorgetragen :

j von MoriU Färber aus Kl. Ii.
„Sabbatruh" von J. Löwenberg vorgetragen

von Fanny Eitingon aus Kl. I.
; „Der jüdische Dichter im-Exil" vorgetragen

" ; ' von Marie Pottasch aus Kl. &
Vortrag von Louis Tumpowsky a. Kl. I. über „Don Isaak Abarbanel".

Schlussiede.
; Schlussgesang: Psalm 150 komponiert von Herrn cand. H. Ludwig

-,
^Da^^neuo : Semester beginnt Mittwoch, den 22. April nachmittags 2 Uhr In der

.•3^eustrasse Kr. 4, für Neunnmeldungén von Schülern und Schülerinnen ; ist der

]•;initêiâseichnète Direktor am Sonntag Vormittag und Mittwoch. Nachmittag im

/SbftSllokale Keilstrasse Nr. 4, an den übrigen Wôchehtagen in seiner Wohnung

£" / Berlinerstras?e Nr. 4 pt. zu sprechen..

" ;i; Dr. Ephraim Carlebach.

Abb. 2. Prüfungs- und Schulfeier-Programm der Talmud-Torah-Schule
zu Leipzig (Rückseite); vgl. Anm. 32.

201



ZUM

M'ÖHLlEIlIESy lISMAlEILlTIIgCHEST SMUILIE J

Mittwoch, den 12. Dezember 1928
Im großen Feslsaal des Cenlral-Thealers I
Beginn 20 Uhr Beginn 20 Uhr |

V©HTIîA©SFOÎL«lE

Je
I. Palmer

§j 1) a) Anzünden der Chanukaliditer
1 b) Moaus Zur
j§ 2) Tröste mein Volk
e (Schulciior)

I 3) Die schlimmen Buben Nestroy

| (Kl. 3 u. Kl. 4) '" || 4) Hebräische Volkslieder *

„
Ë (Klasse 8, 9 und 10)

1 5) Der Geburtstag der Pnina Kanner

| (Klasse 8) ;
1 6) a) Dans la Montagne Papini »

1 b) Petite Valse ft L. Mendelssohn i§ Violine F. Barenholz, Kl. 7 s

I PAUSE 13 §

| 7) Conzertino Rieding
(Violine : Fleischmann Kl. II) gI 8) Koboldtanz

H (Klasse 5) s
s 9) Szene aus „Jeremias" St. Zweig 1

(Klasse II)

i 10) Turngroteske
(Klasse II) s

j Große Tombola 1

Jedes Los flsawlnrtt I §
luiiiiiimmiinniiimiiiiimiimMUJiummHimiiiiiiiiiiuiiiiiuiiiiiniiiniiiiiiniimHiiiiwiesimiinuaiiimiiiiiiiiiimmuiiiHHiiiI

Abb. 3. Programm zur Chanukka-Feier der Höheren israelitischen Schule;
vgl. Anm. 32.

202



Çôb'ére ijraelitifcbè ©>cf)u[e
Dienstag, 6en £0. Desembet 1921 im gtojkn geftlaale

öes CentcabCbeaters

¥#mTMA^^F>]L(C}]E
S. a) Hbagio b. Sonata pathétique op. IS o. Beetbooen ©I u. I

b) Hnöanttno non Geeister län/fct. ©I u. I
Z. Tßiftuor febir lejom bafebabbos, Deblaraation TTi.>B(. Z
S. a) DerfrobeïDanbersmann ü-TBenbelsfobtuBartbolbul,;;.

3d) ffanb auf Bergesbulöe, Bolbsraeife, ©efang > ^or
4. "öafchemann o. Schutte, ©anj TD. 4
5. a) ©urnübuugeu Tft.'BL S

b) ©urnübungen Z. u. S

6. îlnfpracbe
7. Singfpiel ber. Jahresjeiten oonjaques Dalcroje TD. Bl. 7,6, 5, 4
8. a) ISinberfjene, Beblamation Bu.B(.9,TDbl.9

b) TDirjaras Hbenbgebet, Deblamation ÎÏ1 $(. 8

9. Bollänbertans oou «Sorting TD. T^(. I u. S

Büffel .30 THmuten paufe Tombola^
,.x

SO. Stap/^inbeben flap, boUünbifcbes Bolbslieb Scbulcbor
SS. &ibbufcb"&etoanab, Deblamation TD. Bl. S

<*' l

— z- 1

ME !K1B®MIÜM« IDES JIXTTOA lUHBABI
D r a m^a f i f rf> e Sjetic

perfonen:

3uba Tîîabbabi ©irja 1

Stalon \ feine BrUi.ee
«<""<* f

3ochauan j 3ofua, Präfibent bes ©eriebtsbofes
Sara, BMtoe bes TDatatias, 3fmael, Tjobeprieffer

feine Tftutter '*
Borgeführt non ^n. ïil. ©I u. I, TD. Til. 2 u, 3 "

«&Vj

oooooo

Abb. 4. Schulfeier-Programm der Höheren israelitischen Schule;
vgl. Anm. 32.

203


	Jüdische Lehre und weltliche Kultur : Dialektik der Auseinandersetzung versus Didaktik der Harmonie : Gedanken aus der Erziehungslehre zweier Rabbiner

