
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 59 (2003)

Artikel: Maskilim und Messias : Endzeiterwartung bei den frühen Karäern : ein
Beitrag zur mittelalterlichen jüdischen Bibelauslegung (Teil I)

Autor: Eissler, Friedmann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961200

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961200
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maskilim und Messias:

Endzeiterwartung bei den frühen Karäern

Ein Beitrag
zur mittelalterlichen jüdischen Bibelauslegung

(Teil I)

von Friedmann Eißler*

Wie die interpretatio messianica der Bibel der grundlegende Fokus für die

karäische Exegese insgesamt ist, so sind die frühen Karäer grundsätzlich und
in erster Linie „hasteners of the coming of the Messiah", wie Moshe Gil das

Selbstverständnis jener schriftgelehrten Gegner der rabbinischen Tradition

zur Zeit der Masoreten prägnant zusammenfasse1 Umso mehr verwundert

es, dass eine Geschichte der karäischen Messiaserwartung noch nicht
geschrieben ist, ja selbst eine Zusammenfassung karäischer Aussagen über Endzeit

und Messias bisher fehlt. Kann dies auch an dieser Stelle nicht nachgeholt

werden, so soll doch eine Skizze anhand karäischer Bibelkommentare
bis zum Ende des 10. Jahrhunderts gegeben werden.

Zurückgreifen kann man dabei — ausser auf die Quellen — insbesondere

auf Naphtali Wieder, der wohl die bisher wichtigsten Vorarbeiten für ein

solches Unternehmen geleistet hat.2 Yoram Erder hat vor einigen Jahren den

Dr. Friedmann Eißler, Institutum Judaicum, Liebermeisterstrasse 14, D-72076
Tübingen.

1 M. Gil, A History of Palestine, 634 — 1099, translated from the Hebrew by E.
Broido, Cambridge 1992, S. 804.

2 N. Wieder, The Doctrine of the Two Messiahs among the Karaites, in: Journal of
Jewish Studies 6 (1955), S. 14-25; N. Wieder, The Qumran Sectaries and the
Karaites, in: Jewish Quarterly Review 47 (1956/57), S. 97ff.269ff.; N. Wieder, The

Judean Scrolls and Karaism, London 1962, darin insbesondere Kapitel III: Messia-
nism (S. 95-127). Wieder hat den Messianismus den zweiten Dreh- und Angelpunkt

karäischer Lehre genannt, der neben der Schriftforschung einen zentralen
Platz im Denken der Sekte einnehme (Scrolls, S. 95). Er stellt in seinen Beiträgen
bemerkenswerte Ähnlichkeiten zwischen der Qumran-Literatur und den Karäern

164



Aspekt der Exilsverneinung der karäischen „Trauernden Zions" aufgegriffen,3

ansonsten sind substantielle Beiträge zum Thema verstreut in anderen

Zusammenhängen zu finden.4 Beim derzeitigen Stand der Forschung kann

Vollständigkeit nicht angestrebt werden; deshalb ist im folgenden der
Versuch gemacht, ausgehend von Studien zur Exegese messianischer Psalmen bei

Jefet ben Eli (Jerusalem, zweite Hälfte des 10. Jahrhunderts) die Textbasis zu
erweitern, eine Reihe einschlägiger Texte zusammenzustellen und die Ergebnisse

wo möglich zusammenzufassen.5

Ich benutze folgende Quellen: Daniel al-Qûmisï, Kommentar zum Dodekapro-
pheton (ed. Markon [hebr.]); Salmon ben Jeruham, Psalmenkommentar (ed. Alobaidi/
Marwick [arab.]); Salmon ben Jeruham, Sefer Milhamot Adonai (ed. Davidson
[hebr.]); Jefet ben Eli, Kommentar zu Jes 53 (ed. Neubauer/Driver/Alobaidi [arab.]);
Salmon ben Jeruham, Kommentar zum Dodekapropheton (Manuskript [arab.]);
Salmon ben Jeruham, Einleitung zum Psalmenkommentar (ed. Bargès); Salmon ben
Jeruham, Psalmenkommentar (Manuskript [arab.]); Salmon ben Jeruham, Kommentar

zum Hohenlied (ed. Bargès [arab.]); Salmon ben Jeruham, Danielkommentar (ed. Mar-
goliouth [arab.]).6

Die Entstehung des Karäertums ist im Licht einer Reihe von messiani-
schen Bewegungen innerhalb des Diasporajudentums zu sehen, die in der
frühen islamischen Zeit an der Peripherie des muslimischen Einflussbereiches

entstanden und deren Anliegen - grob gesagt — durch Aman ben David

heraus, vgl. dazu auch H. Bardtke, Zum Problem „Qumrän und Karäer ", in: H.
Bardtke, Qumrän und seine Probleme, in: Theologische Revue. Neue Folge 33
(1968), S. 97-119.185-236, dort S. 204-216.

3 Y. Erder, The Negation of the Exile in the Messianic Doctrine of the Karaite
Mourners of Zion, in: Hebrew Union College Annual 68 (1997), S. 109-140. -
Dazu im folgenden mehr (Abschnitt U.c.).

4 Einige sehr allgemeine Titel gibt die Bibliographie bei N. Schur, The Karaite
Encyclopedia, Frankfurt a. M. et al. 1995 Beiträge zur Erforschung des Alten
Testaments und des antiken Judentums 38), S. 201 (Artikel „Messiah, Mes[s]ia-
nism") an, bleibt damit jedoch vage und unvollständig.

5 Vgl. F. Eissler, Königspsalmen und karäische Messiaserwartung. Jefet ben Elis Ausle¬

gung von Ps 2.72.89.110.132 im Vergleich mit Saadja Gaons Deutung, Tübingen
2002 Texts and Studies in Medieval and Early Modern Judaism 17). - Von
daher ist der Schwerpunkt auch dieser Studie auf Jefets Interpretation zu verstehen.
Ausser acht bleibt hier sowohl das Verhältnis zu zeitgenössischen rabbanitischen
Ausprägungen der Messiaserwartung wie auch zu Qumrän.

6 Keine dieser Quellen ist bisher in deutscher Ubersetzung zugänglich gemacht wor¬
den (ausser Anm. 5). Salmons Psalmenkommentar zu Ps 1 — 10 ist von J. Alobaidi
ins Französische, der Kommentar zu Ps 72 ins Englische übertragen worden, ebenso
Salmons und Jefet ben Elis Kommentar zu Jes 53; J-J-L. Bargès hat Jefets Einleitung

zum Psalmenkommentar und die Canticumauslegung ins Lateinische übersetzt;

Jefets Daniel-Kommetar liegt in abgekürzter Fassung auf Englisch von D. S.

Margoliouth vor.

165



um 760 n. Chr. wirkungsvoll im Zentrum des jüdischen Exilarchats gebündelt

wurden. Die nach jenem Abgefallenen aus dem Exilarchenhaus benannten

„Ananiten" wurden im Laufe der Zeit und besonders unter dem Einfluss

von Daniel al-QümisI (zweite Hälfte des 9. Jahrhunderts) zu dem geprägt,
was heute als Karäertum bekannt ist:7 Strikte Ablehnung des Talmuds, ja, der

gesamten rabbinischen Tradition, Insistieren auf der Freiheit jedes Einzelnen

zur Interpretation der Bibel als der einzigen Quelle des Gesetzes, dazu eine

durch die pescherartige aktualisierende Bibelauslegung genährte messianische

Naherwartung, verbunden mit der programmatischen Bussübung der
„Trauernden Zions". Mit dem Namen al-QümisIs ist denn auch der Ruf verbunden,

die Diaspora hinter sich zu lassen und im Zeichen der endzeitlichen

Sammlung Israels aus den Ländern der Galut auf dem Zion in Jerusalem zu
siedeln (Jer 50-51!). Konkrete Folge war eine anwachsende karäische Siedlung

auf dem Zionsberg, wo in ärmlichen Verhältnissen jene zum Selbstverständnis

der „Trauernden Zions" gehörende, streng asketische Lebens- und

Glaubenspraxis, gepaart mit intensivem Schriftstudium, die Tage des Messias

herbeiführen sollten.

Die Bewegung trägt von Anfang an pluralistische Züge, was die
exegetischen Positionen mit den damit verbundenen Konsequenzen anbelangt.8
Haben wir mithin keine einheitliche karäische „Lehre" über den Messias zu

erwarten, so kristallisieren sich in den Quellen gleichwohl drei Themen heraus,

die in der Vielfalt doch ein recht kohärentes Bild von der ausdrücklichen

und spezifischen Naherwartung geben: die Selbstinterpretation der Ka-

räer als Mitinitiatoren der messianischen Zeit, die Person und die Aufgabe
des erwarteten Messias sowie die Vision des messianischen Reiches. Diese

drei Themen sind im Rahmen der in allernächster Zukunft erwarteten
Abfolge entscheidender Endzeitereignisse zu sehen, die deshalb an erster Stelle

vorgestellt werden soll.

7 Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 24-26; J. E. Heller/L. Nemoy, Karaites, in:
Encyclopedia Judaica. Band X, Jerusalem 21972, Sp. 761-781; L. Nemoy, Karaite
Anthology. Excerpts from the Early Literature, New Haven et al. 31963 Yale
Judaica Series 7) [Nachdruck der ersten Auflage 1952], Introduction; N. Schur,
History of the Karaites, Frankfurt a. M. et al. 1992 Beiträge zur Erforschung des

Alten Testaments und des antiken Judentums 29), S. 17-28; von karäischer Seite S.

Szyszman, Le Karaïsme. Ses doctrines et son histoire, Lausanne 1980 (deutsch Wien
1983). - Die messianische Faszination hat während und nach der Konsolidierung
der Karäer noch eine Reihe weiterer Bewegungen hervorgerufen. J. Mann zählt im
Zeitalter der ersten Kreuzzüge nicht weniger als deren acht; vgl. J. Mann, The
Messianic Movements in the Time of the Early Crusades, in: Hatekufah 23
(1924/25), S. 243-261; 24 (1928), S. 335-358 [hebr.], dort S. 244.

8 Vgl. Y. Erder, Negation of the Exile, S. 111.

166



I. Die Abfolge der Endzeitereignisse

Es bestand offenbar kein Interesse, die Endzeitereignisse in ihrer Abfolge als

solche darzulegen. Die karäische Exegese betrachtet die Schrift als Ganze

unter dem Vorzeichen der messianischen Verheissung und ihrer nahen

Erfüllung,9 und so werden denn die damit verbundenen Ereignisse nirgendwo
chronologisch vollständig geboten und analysiert. Aus Anspielungen und

Einzelexegesen im Zusammenhang mit den für die karäische Eschatologie
besonders herausragenden Schriftstellen - ich nenne nur Dan 11-12; Ez

38-39; Joel 2; Hld - ist jedoch ein Bild zu gewinnen, das ich anhand der

Sicht des bedeutendsten Vertreters der Jerusalemer Karäer, Jefet ben Eli,
diskutieren möchte.10 Nach Jefet lassen sich die Endzeitereignisse in dreizehn

Punkten wie folgt zusammenfassen:

9 Das lässt sich schön sehen etwa an dem Exposé zur Systematik des Psalters, das Jefet
ben Eli seinem Psalmenkommentar voranstellt, in dem die Bitten „derer, die vom
Frevel umkehren" um Erfüllung der göttlichen Verheissung des muntazar, des
„erwarteten" Messias eines der zwölf Hauptthemen der Psalmen darstellt, die als solche
ins tägliche Gebet aufzunehmen sind (J.J.L. Barges, Excerpta ex R. Yapheth ben

Heli commentariis in Psalmos Davidis regis et prophetae. Rabbi Yaphet ben Heli Bas-
sorensis Karaitae in librum Psalmorum commentarii arabici edidit specimen et in
Latinum convertit L. Bargès, Paris 1846 [arab./lat.], S. 2):

„Das sechste Thema: Die Umkehr derer, die vom Frevel umkehren (DBD ,3®)> zu
ihm [scilicet zu Gott], und ihre Bitte zu ihm um Verzeihung und Vergebung für
sie. [. .]
Das achte Thema: Ihre Bitte um Errettung vor den Feinden gemäss den
Ausdrucksarten, die wir im folgenden erwähnen werden.
Das neunte Thema: Ihr Bitten um Erfüllung seiner Verheissung ,des erwarteten'
[Messias].
Das zehnte Thema: Über das Eintreten der Weltvölker in die [wahre] Religion
und die Zusammenführung aller [Menschen] im Glauben an ihn und der
immerwährende Dank ihm gegenüber.
Das elfte Thema: Die Vervollkommnung der Welt und ihre Kultivierung sowie
die Beseitigung der Feindschaft unter den Menschen.
Das zwölfte Thema: Ihr Gehorsam seinem Volk und seinem Messias gegenüber."

Ganz ähnlich und ebenso von allgemeiner Tragweite erklärt Salmon ben Jeruham
(erste Hälfte des 10. Jahrhunderts), auch er in der Einleitung zur Auslegung des

Psalters: „Und die Offenbarungsweise dieses Buches ist [so], dass wir mit ihm
Fürbitte tun und mit ihm beten sollen. So stellt es also insgesamt eine Belehrung
und eine Bestärkung für die Menschen in der Diaspora dar über die Art und Weise
der Busse, des Weinens, des Fastens, des Bekleidens mit dem Sack sowie der Bitte
gegenüber dem Erbarmer um Hilfe und Errettung, um die Sammlung der Gesamtheit,

um den Wiederaufbau Jerusalems und das Erscheinen des Messias" (J. Alo-
baidi, Le Commentaire des Psaumes par le qaraïte Salmon ben Yeruham, Psaumes
1—10. Introduction, édition, traduction, Bern et al. 1996 [= La Bible dans l'histoire
1], S. 187 unten).

10 Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 23ff.4lff.

167



1. Zur Zeit der Abfassung seines Daniel-Kommentars" liegen die ersten
Anzeichen des nahen Endes schon zurück, insbesondere die Machtübernahme

in Bagdad durch den „König des Nordens" und seine Truppen
sowie

2. die Eroberung und Verwüstung des Iraks und Syriens.12 Das Ende der

islamischen Herrschaft ist angebrochen.
3. Dies ist eine „Zeit der Not" (Dan 12,1). Juden wie Muslime werden hart

verfolgt. Mekka und die Kaaba werden zerstört und Gläubige zur
Apostasie gezwungen.

4. Die Juden wandern zum Teil aus dem Irak aus oder/und fliehen in die

Wüste („Wüste der Völker", Ez 20,35!). — Wiederkunft des Propheten
Elia (Mal 3,23; Hos 2,2; Sach 9,9; Hld 4,8). Mit ihm ziehen die Israeliten

ins Land Israel ein.

5. Der „König des Nordens" befindet sich auf einem Feldzug durch Israel

und Ägypten (Dan 11,43). Auf die Nachricht von Israels Einzug ins

Land kehrt er umgehend nach Syrien / Palästina zurück, worauf harte

Verfolgungen in Israel folgen.
6. Israel sammelt sich auf dem Zion und übt sich in Fasten, Selbstzucht und

Gebet (Joel 2,15f£): „Trauernde Zions" (JVX -,I73X).

7. Der König des Nordens wird durch Gottes Eingreifen vernichtet (Joel
2,20).

8. Zusammenschluss der „zehn Stämme" zur Vernichtung Israels (Ps 83).
Der Messias erfährt - noch während der Exilszeit - Leiden am eigenen
Leibe unter den durch die Schuld Israels verursachten Nöten und Krankheiten

(Jes 52,13-53,12); er erkennt durch Jes 53 seine Mission. Er
führt Israel zur Umkehr, und Israel erfährt Befreiung und Frieden.

9. Es findet eine zweite Sammlung Israels im Land statt.13

11 Terminus post quem 979 n.Chr. Vgl. hierzu und zur Eschatologie bei Jefet die
wichtigen Untersuchungen von A. Schenker, Der Karäer Jafet ben Eli, die Buyi-
den und das Datum seines Danielkommentars, in: Bulletin d'Étude Karaite 1

(1983), S. 19-26; A. Schenker, Auf dem Weg zu einer kritischen Ausgabe von
Jafet ben Elis Kommentar zu den Psalmen, in: Bulletin d'Étude Karaite 2 (1989), S.

29-38; A. Schenker, Die Geburtswehen der messianischen Zeit nach Japhet ben
Eli, in: Bulletin d'Étude Karaite 2 (1989), S. 39-46; A. Schenker, Karäer, in: G.
Krause/G. Müller (ed.), Theologische Realenzyklopädie. Band XVII, Berlin
1988, S. 625-628.

12 Die Unterwerfung Syriens durch 'Adud ad-daula 978-979 n.Chr. ist das letzte
geschichtliche Ereignis, das Jefet im Daniel-Kommentar erwähnt.

D Die Rede von der „zweiten" Sammlung wird inhaltlich kaum gefüllt. Möglicher¬
weise fällt sie mit dem unter 6. genannten Sachverhalt zusammen.

168



10. Erscheinen des Messias. Elia salbt Hohenpriester und Messias. Israel wird
unter ihrer Herrschaft aufblühen und in Sicherheit und Ruhe leben.

11. Auftreten des endzeitlichen Feindkönigs Gog (Ez 38 — 39): erneut grösste
Bedrängnisse in Israel.

12. Gog wird durch Gottes Eingreifen vernichtet.
13. Friedensreich des Messias über die ganze Welt (Ps 2,8; 72,8).14

Die Flucht in die Wüste ist ein traditioneller Topos der eschatologischen

Erwartung, denn vor der heilsgeschichtlichen Wende zum Friedensreich des

Messias bedarf es der Umkehr des Volkes. Die Wüste steht für Busse und

Neuanfang. Wer nicht umkehrt, wird ausgesondert und kommt durchs
Schwert um, jedenfalls nicht ins Land der Verheissung und auf den „heiligen
Berg", Jerusalem, wo der Messias zur Herrschaft eingesetzt wird. So gewinnt
das Wort von der „Wüste der Völker" aus Ez 20,35 sein Gewicht innerhalb
der karäischen Endzeiterwartung.15 Dabei verschwimmt zum Teil die
allgemeine Charakterisierung der Diaspora als Aufenthalt in den „Wüstenländern"
mit der konkreten, im eschatologischen Zusammenhang erwarteten Flucht
in die Wüste, die mit aktuellen Erfahrungen von Not und Unterdrückung
unter der islamischen Herrschaft verknüpft ist. Die Zeit der Diaspora unter
islamischer Herrschaft versteht Jefet als Durchgangsstadium der Läuterung
und des Gerichts auf dem Weg zum Heil, und die gegenwärtige Hinwendung

des wahren Israels (und das heisst: der Karäer!) nach Jerusalem als

heilsgeschichtlichen Wendepunkt zwischen der „Wüste der Völker" und dem

kommenden messianischen Reich. So kommentiert Jefet zu Hld 1,8:

„Dies enthält schon das Buch Ezechiel in seinem Wort: Und ich werde euch bringen
in die Wüste der Völker (Ez 20,35), denn darauf weist er hin mit seinem Ausdruck:
Ziehe hinaus aufdie Spuren der Schafe (Hld 1,8). Und dies [daher], dass es möglich
ist, dass er mit seinem Ausdruck Wüste der Völker die Wüste der Stämme meint, in
der die Stämme Israels waren. Es kann aber auch sein, dass er damit die Wüste
meint, in der die Stämme Israels [heute] sind, wie man reichlich Nachricht hat,
dass in den Wüstenländern nicht wenige Israeliten sich aufhalten. Und er [scilicet

Gott] hat ihnen den Auszug dorthin befohlen. So bezeichnet er dies[elbe Sache] auf
diese beiden Weisen: Wüste der Völker [und] Spuren der Schafe (Hld 1,8). Und diese

Schafe sind Israel. [. .] Und der Ausdruck An den Wohnungen der Hirten (Hld 1,8)
bedarf eines Zusatzes, so dass er damit meint: Und iveide deine Böcklein auf den

H Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 47-48.
D Ez 20,35: „Und ich werde euch bringen in die Wüste der Völker (ïTOSin "Q1Q), und

werde dort mit euch rechten von Angesicht zu Angesicht." Vgl. F. Eissler,
Königspsalmen, S. 52-55; N. Wieder, Scrolls, S. 1-9. - Bei der Wiedergabe der Bibelzitate

stütze ich mich auf die Bibelübersetzung von L. Zunz (Mitarbeit H. Arn-
heim/M. Sachs); Hebräisches im arabischen Text in der Übersetzung kursiv.

169



Spuren der Schafe, bis du sie gelangen lässt zu den Wohnungen der Hirten, und dort
wirst du sie lagern lassen. So weist er uns darauf hin, dass sie zweierlei gefragt hat:
Wo weidest did Wo lässt du lagern? (Hld 1,7) Und diese Wohnungen sind das Land
Israel, in das sie aus der Wüste einziehen werden. Und jene Hirten, das sind Samuel,
David und Salomo und die anderen gerechten Hirten, die Israel weiden mit Verstand

und Einsicht Jer 3,15). So gebot er jenen Maskilim, die die sechzig Helden sind (vgl.
Hld 3,7), mit Israel auszuziehen in die Wüste der Völker und dort mit ihnen
standzuhalten [oder: sie zu unterstützen], bis der Ewige, erhaben ist er! an den
Reichen der Völker Rache geübt hat und Verheerung und das fest Beschlossene (vgl. Jes

10,23). Und danach werden sie mit ihnen einziehen ins Land. Und dies ist m.E.
die nächstliegende Auslegung zu diesem Vers." 16

Daniel al-QümisI, der lange vor Jefet den „Auszug aus den Ländern der

Zerstreuung" selbst vollzogen und von seinen Glaubensgenossen vehement

gefordert hat, sieht ebenso die Verbindung der aktuellen Bewegung zum
Zion mit der notvollen Situation der Juden in der Diaspora im Lichte der

Ezechiel-Stelle. In seinem Kommentar zum Zwölfprophetenbuch erklärt er

zu Hos 2,2:

„Und es versammeln sich (Hos 2,2): Das ist, dass ein grosser Lärm über die Welt
kommen wird und grosse Kriege in der Welt [sein werden]. Dann werden sich die
Israeliten gemeinsam versammeln und über sich ein Haupt bestimmen. Und die

Bedeutung von Und ziehen hinauf aus dem Lande (ebd.) [ist], dass sie ausziehen
werden aus den Ländern der Zerstreuung, um gemeinsam zu fliehen vor dem
Ausmass der Unterdrückung der Zerstreuung, wie über unsere Väter geschrieben
ist, die in Ägypten waren und hinaufzogen aus dem Land. Und meiner Meinung
nach ist dies wohl, was durch Ezechiel geschrieben ist: Dass ich mit starker Hand
und mit ausgestrecktem Arme und mit überströmendem Grimme über x/H17! regieren
will (Ez 20,33). Das ist, dass tyrannische Könige aufstehen werden, und es wird
eine Zeit der Not sein (mx fiV). Dann wird auch Israel Rat halten, in die Wüste zu
gehen, denn der Ewige wird ihren Geist erwecken, und das ist, was geschrieben ist:
Und ich werde euch bringen in die Wüste der Völker (Ez 20,35)."18

Die „Wüste der Völker" bezeichnet durch die Scheidung derer, die

wertgeachtet sind, als Gerechte ins Land zu ziehen (um dann mit dem Messias zu
herrschen), von den Frevlern so etwas wie den Anfangspunkt der herannahenden

Heilszeit. Al-QümisI:

16 J-J.L. Barges, Rabbi Yapheth Abou Aly Ibn-Aly Bassorensis Karaitarum Doctoris
Sapientissimi in Canticum Canticorum Commentarium Arabicum, Paris 1884, Sp.
13a [arab./lat.].

17 Masoretischer Text: über euch.
18 I.D. Markon (ed.), Commentarius in Librum Duodecim Prophetarum quem com-

posuit Daniel al-Qümissi, Jerusalem 5718/1957 [hebr.; zitiert als Pitron], S. 2 Zeile
4ff. zu Hos 2,2. Gleich der folgende Vers 3 spricht dann von „der Zeit des Heils
und der Barmherzigkeit" (ebenda Zeile 10).

170



„Und ich versammle sie (Sach 10,8): Das ist, was geschrieben ist: Und ich werde euch

sammeln aus den Ländern (Ez 20,34); Und ich werde euch bringen in die Wüste der
Völker (Ez 20,35), und dort werden viele Frevler ihr Ende finden, wie geschrieben
ist: Und will von euch ausscheiden (Ez 20,38). Viele aber werden übrig bleiben, und
zwar die Gerechten, und sie werden fruchtbar sein und sich mehren (vgl. Sach

10,8), und sie werden hierher [scilicet ins Land Israel, nach Jerusalem] zurückkehren,

sie und ihre Kinder miteinander, wie geschrieben ist: Und sie bleiben am Leben

samt ihren Kindern und kehren zurück (Sach 10,9). Und davor ist geschrieben: Und
ich streute sie unter die Völker (Sach 10,9). Meiner Meinung nach bezieht sich das

auf die Wüste der Völker, dass er sie ,ausstreut'."19

Und Jefet:

„Und da wird die grosse Hungersnot sein und die grosse Seuche mit dem Schwert.
Und da wird die Verheerung und das fest Beschlossene (vgl. Jes 10,23) vollendet
werden, und es wird von den Menschen nur wenig übrig bleiben, und die Länder
werden zerstört und die Strassen verwüstet werden, und die Völker werden
untereinander zu tun haben eins mit dem anderen. Und dann wird für Israel der Auszug
aus ihnen \scilicet den Völkern] in die Wüste der Völker vollendet werden. Auf diese

Ereignisse weist er hin mit dem Wort: Und es wird sein eine Zeit der Not, die nicht

gewesen ist, seit dem Völker sind (Dan 12,1). Und es wird kommen der König des

Nordens nach Babel, sie aber werden ausziehen aus Babel ins Land Israel vor der

grossen Verwirrung, und in jener Zeit wird ein Aufruhr sein im Land Israel [in
Babel? vgl. Jer 51,55] vor ihrem Auszug, entsprechend dem Wort: Ziehet hinaus aus
ihrer Mitte, mein Volk (Jer 51,45), und es ist gesagt: Und dass nicht zag werde euer
Herz (Jer 51,46). Und es ist gesagt: Und in jener Zeit wird errettet werden dein Volk,

jeglicher, der befunden wird aufgeschrieben im Buche (Dan 12,1). Es ist gesagt: Wird
errettet werden dein Volk (ebd.), weil die Heimsuchung über die Völker kommt, wie
zuvor gesagt ist; und wenn er sagt: Jeglicher, der befunden wird aufgeschrieben im
Buche (ebd.), lehrt er uns, dass nicht jeder Jude gerettet werden wird, sondern nur
wer aufgeschrieben ist, wird gerettet, und zwar ausschliesslich. Ich meine, die Übeltäter

Israels, die nicht Busse tun in jener Zeit, da gesagt ist: Aber es kehrte um in
seiner Bedrängnis zu dem Ewigen, dem Gott Israels (2 Chr 15,4), und es ist gesagt: In
deiner Bedrängnis und wenn dich betreffen [all diese Dinge] (Dtn 4,30). Denn wer
Busse getan hat, bleibt [am Leben], wer aber nicht Busse getan hat, wird vernichtet
durchs Schwert durch die Hand des Feindes und durch die Plagen des Ewigen,
erhaben ist er!, wie gesagt ist: Durch das Schwert sollen sterben all die Sünder meines

Volkes (Am 9,10). Und deshalb ist gesagt: Jeglicher, der befinden wird aufgeschrieben
im Buche (Dan 12,1). [. .] Und wer [von den Übeltätern] unter den Völkern ist,
kommt um durchs Schwert, und wer nicht umkommt durch die Hand der Völker,
sondern auszieht mit den Leuten [Israels] in die Wüste der Völker, den wird der

Ewige, erhaben ist er! vernichten, wie gesagt ist: Und ich will von euch ausscheiden

die Empörer und die von mir Abgefallenen (Ez 20,38)."20

19 I.D. Markon (ed.), Pitron, S. 73 Zeile 5ff. zu Sach 10,9.
20 D.S. Margoliouth, A Commentary on the Book of Daniel by Jephet Ibn Ali the

Karaite, edited and translated, Oxford 1889 Anecdota Oxoniensia 2/3), S. 137
Zeile 7ff. zu Dan 12,1.

171



Der Aufbruch Israels aus der Zerstreuung Richtung Jerusalem zur Zeit der

Not ist also Auftakt zur Scheidung Israels in Gerechte und Übeltäter, die

wiederum Voraussetzung ist für den Anbruch des messianischen Reiches in
Reinheit und Gerechtigkeit. Jeder, der „im Buch geschrieben" steht, wird

gerettet, von den anderen mögen einige, die nicht sofort den Tod gefunden
haben, den Feindmächten zunächst noch entkommen und mit den Gerechten

die „Wüste der Völker" erreichen. Dem Gericht Gottes, das sie dort
ereilen wird, entkommen sie nicht. Die Geretteten — unter ihnen die Mas-
kilim, die ihrerseits in geradezu lebenserhaltender Funktion wesentlich zur
Rettung beitragen (siehe unten Abschnitt H.a.) - ziehen in Israel ein und
erleben dort die Herrschaft des Messias.

Der ausschliesslich in Dan 11 erscheinende „König des Nordens" ist wie
der Völkerfürst und eschatologische Erzfeind Israels, Gog (Ez 38 — 39), eine

Gestalt im endzeitlichen Drama, beide sind jedoch nicht identisch.21 Der

König des Nordens bedrängt Israel vor dem Erscheinen des Messias, Gog
hingegen betritt erst danach die Weltbühne. Darin nimmt Jefet Daniel al-

QümisI auf, der in seinem Joel-Kommentar unermüdlich eben diese

Unterscheidung verficht: Der Angriff des „Königs des Nordens" fällt nicht mit
dem „Tag Gogs" zusammen.

„Stosset in die Posaune zu Zion (Joel 2,1); ein Tag der Finsternis (Joel 2,2): Das ist
der Tag der Zerstreuung, wie er oben gesagt hat. Wisse, dass der Tag Gogs ein Tag
des Heils und ein Tag des Lichtes ist und nicht ein Tag der Finsternis, denn der

Ewige wird gegen sie kämpfen, und wisse auch dadurch, dass es sich hier nicht um
Gog handelt. Ist nicht danach geschrieben: Und es wird nachher geschehen, ich werde

ausgiessen meinen Geist (Joel 3,1); Und ich lasse Zeichen erscheinen (Joel 3,3); Bevor
der Tag des Ewigen kommt, der grosse undfurchtbare (Joel 3,4)? Und der Tag Gogs ist
,der grosse und furchtbare', ein Tag des Erbebens der ganzen Welt und der Rache an
allen Frevlern des Landes. Und das ist, was geschrieben ist: Denn ein Tag dem

Ewigen der Heerscharen über alles Jes 2,12), und es ist geschrieben: Und erhaben ist
der Ewige der Heerscharen im Gericht (Jes 5,16. Und es ist geschrieben: Denn siehe,

der Tag kommt, brennend gleich einem Ofen (Mal 3,19).
Und Elia wird kommen vor dem Kommen des Tages des Ewigen, wie geschrieben
ist: Siehe, ich sende euch Elia, den Propheten usw. (Mal 3,23). Das ist der Tag Gogs,
denn der Ewige wird erscheinen an jenem Tage, wie geschrieben ist: Und der Ewige
ziehet aus und streitet (Sach 14,3).
Und wisse, dass es einige gibt, die sagen, dass das Schriftwort Und den vom Norden
werde ich von euch enfernen usw. (Joel 2,20) [auf] Gog [bezogen] ist, aber das ist

21 Beide kommen freilich aus dem Norden (I.D. Markon [ed.], Pitron, S. 31 Zeile
14; F. Eissler, Königspsalmen, S. 52), übrigens auch der Messias selbst.

172



nicht Gog, wie ich oben geschrieben habe, denn er sagt danach: Und es wird
nachher geschehen, ich werde ausgiessen meinen Geist (Joel 3,1); Bevor der Tag des

Ewigen kommt, der grosse und furchtbare (Joel 3,4). Das ist Gog.
Und meiner Meinung nach [ist Und den vom Norden] das, was geschrieben ist bei
Daniel: Und wider ihn wird anstürmen der König des Nordens (Dan 11,40), und
unter seiner Herrschaft wird Israel Not leiden, wie geschrieben ist: Aber er kommt

zu seinem Ende, und niemand wird ihm helfen (Dan 11,45), denn der Ewige wird
ihn untergehen lassen. Und danach ist geschrieben: Und in jener Zeit wird auftreten
Michael, der Fürst (Dan 12,1), und es wird sein eine Zeit der Not (ebd.), nach dem

Untergang dessen vom Norden. Um dir mitzuteilen, dass ,der vom Norden' und
auch Und wider ihn wird anstürmen der König des Nordens [Dan 11,40) nicht Gog
meint, denn am Tage Gogs wird Rettung (TOItiT) sein. Und der König (des
Nordens) wird aufstehen und wird eine Zeitlang herrschen, und über ihn ist geschrieben:

Und das Land Ägypten wird nicht entrinnen (Dan 11,42). Und es ist geschrieben:

Und vieles wird fallen; diese aber iverden entrinnen seiner Hand (Dan 11,41).
Und Gog wird ausschliesslich über Israel kommen, und das nach [dem] allem,
wie geschrieben ist: In der Folge [oder: am Ende] der Tage (Dan 10,14)."22

Hauptargument al-QümisIs ist demnach, dass auf Joel 1 und 2 das Kapitel 3

mit der Ankündigung der Geistausgiessung folgt, welche auf jenen Teil
Israels zu beziehen sei, der schon umgekehrt ist, sich in Jerusalem gesammelt
hat (vgl. Joel 4,1) und dort ansässig geworden ist, um als Schriftforscher23 zu
wirken und auch den „Rest" Israels aus der Galut anzulocken. Erst danach,

in Joel 4,2 nämlich, wird vom (erneuten) Versammeln der Völker gegen
Israel gesprochen, was an dieser Stelle nun den „Tag Gogs" meine, der „der

grosse und furchtbare" ist, an dem der letzte Feind in weltweiter Allianz
speziell gegen Israel vorgeht.

Anders sieht dies Salmon ben Jeruham, der die Gleichzeitigkeit von Gog
und Messias ausschliesst und daher von einem Auftreten Gogs vor dem
Erscheinen des Retters ausgeht. Er deutet wie Daniel das Nacheinander von
Schriftstellen als zeitliche Abfolge, stützt sich in diesem Punkt jedoch auf
zwei Verse bei Haggai und kommt daher zu einem anderen Ergebnis:

„Und der Ausdruck Und wider seinen Gesalbten (Ps 2,2) [bedeutet] meiner Ansicht
nach, dass der Messias ben David zur Zeit Gogs noch nicht erschienen sein wird.
Denn er sagt durch Haggai: Und stürze um die Throne der Königreiche, und vertilge
die mächtigen Reiche der Völker usw. (Hag 2,22). Und nach dem Untergang aller

Völker, die sich gegen Jerusalem zusammengetan haben, sagt er: Am selbigen Tage,

22 I.D. Markon (ed.), Pitron, S. 27-28. Weitere Stellen: S. 28 Zeile 9 — 10.13 ulti¬
ma; S. 30 Zeile 3.6.9-10.14-15.17-18.

23 'n min 'ttHII; I. D. Markon (ed.), Pitron, S. 30 Zeile 26 zu Joel 3,5.

173



ist der Spruch des Ewigen der Heerscharen, werde ich dich nehmen, Serubbabel [das ist
der Messias] [. .] und lege dich an, wie einen Siegelring [. .] (Hag 2,23)."24

Die Zeit Gogs wird demnach mit dem Untergang der gesamten Feindkoalition

abgeschlossen sein, bevor der Messias erscheint. Denn der ist der
siegreiche König, der Gottes Souveränität glänzend und ohne Anfechtung durch

Bedrohung und Leiden repräsentiert, nachdem Gott selbst die Feinde besiegt
hat.15 Zusammenfassend also dieser Abschnitt der Endzeit nach Salmon ben

Jeruham:

1. Verschwörung der Völker unter der Führung Gogs und Vernichtungs¬

kampf gegen Israel;

2. Erscheinen der „Zeichen"; Vernichtung der Feinde Israels durch Gott
selbst;

3. unmittelbar danach kommen die Weltbewohner zum wahren Glauben;26

4. Erscheinen des Messias auf dem Zion.

24 Salmon zu Ps 2,2, J. Alobaidi, Psaumes 1 — 10, S. 206. Vgl. auch Salmons Ausle¬

gung zu Ps 110,5-6 (Manuskript Firk. 556, 245v-246r, siehe F. Eissler,
Königspsalmen, S. 668): Der „Tag seines Zorns" ist der Tag der Versammlung Gogs, der
mit seinen Verbündeten fest entschlossen ist, dass Israel nicht wieder zu einem Staat
kommen darf und der Messias nicht erscheinen wird. Das endzeitliche Gericht
unter den Völkern um Israels willen und die „Schwächung" des „Hauptes" (Joel
4,2.12, dasselbe Zitat zu Ps 2,1) wird ein Vernichtungsschlag durch Gott selbst sein,
dessen Schauplatz übrigens nicht Israel, sondern das Ammoniterland jenseits des

Jordans sein wird (Rabba des Textes wird auf das Gebiet von Rabbat-Ammon
gedeutet).

25 Der Messias selbst ist unanfechtbar. So kommt es dazu, dass Salmon in Ps 2 - für
ihn ein Text über den eschatologischen Kampf, der einen Teil „der Nachrichten
über Gog und Magog" enthält - die Wendung „gegen den Ewigen und seinen
Messias" (Vers 2) so deuten muss, dass „Messias" gewissermassen als Chiffre für die
messianische Zeit insgesamt erscheint: Die Völker verschwören sich gegen Gott mit
der Absicht, die messianische Zeit überhaupt zu verhindern. Vgl. F. Eissler,

Königspsalmen, S. 64-65.323.
26 J. Alobaidi, Psaumes 1-10, S. 211-212 zu Ps 2,10: „In der Zeit nach dem Er¬

scheinen der Zeichen und dessen, was Gog treffen wird, werden die Weltbewohner
zum Glauben kommen, und es wird das Einheitsbekenntnis und die Religion der
Wahrheit zur Geltung kommen, entsprechend dem Wort für die Zeit nach dem
Untergang Gogs: Und der Ewige wird König sein über die ganze Erde usw. (Sach
14,9)". Vgl. Anm. 40.

174



II. Selbstinterpretation der Karäer als Mitinitiatoren
der messianischen Zeit

Das eschatologische Geschehen in Gericht und Heil ist, trotz der Aufstellung
nach Punkten im vorigen Abschnitt, nicht einfach als lineare Abfolge zu
verstehen. Vielmehr ist es nach Jefet ben Eli unter dem Aspekt der Akteure

respektive Urheber der Ereignisse in menschliches Handeln und Handeln
Gottes geordnet. Die karäische Umkehr zum wahren Tora-Verständnis in
Schriftforschung und Askese ist die von der menschlichen Seite her für das

Heil erforderliche Tat fi'l al-umma), die als Bedingung der Möglichkeit des

Heils mit dem Eingreifen Gottes {fi'l Alläh ta'älä) in der Befreiung und

Erhöhung Israels und der Vernichtung des Feindes zur erwarteten Erlösung
unauflösbar zusammenwirkt.27

Von daher versteht sich das karäische Selbstverständnis, das sich von der

„grossen Partei" der rabbanitischen „Bundesfrevler" und „Irreführenden
Israels" durch die Ablehnung der von der Wahrheit der Tora wegführenden
Tradition entschieden absondert. Durch die Lehre der Karäer und ihren als

Busse verstandenen Lebenswandel wird, insofern dadurch die Umkehr des

ganzen Volkes angestossen und beispielhaft vollzogen wird, die Erlösung
vorbereitet, ja, in gewissem Sinne geradezu eingeleitet.

„Und was unsere Taten anbetrifft, so bestehen sie in unserer Umkehr zum Ewigen,
erhaben ist er!, und was die Taten des Ewigen, erhaben ist er! anbelangt, so sind dies

viele Dinge. Und wir wollen sie aufzählen: Was unsere Umkehr zum Ewigen,
erhaben ist er! angeht, so [sind hier Stellen zu berücksichtigen wie] das Wort des

Gesandten, der Friede auf ihm!: In deiner Bedrängnis (Dtn 4,30), und der
Abschnitt Und es wird geschehen, wenn über dich kommen usw. (Dtn 30); und er sagt:
Kehre um, Israel, zum Ewigen (Hos 14,2); nehmet mit euch Worte (Hos 14,3); kehret

um, abtrünnige Söhne (Jer 3,14). Aber sie kehren erst nach grossen Nöten um zum
Ewigen, erhaben ist er! [. .] Wenn die Erlösung ohne Busse kommen würde,

warum hätte der Ewige dann die Hilfe solch eine lange Zeit verzögert? Vielmehr

sagen wir, dass die Leute der Diaspora am Ende dieser letzten Herrschaft (daula) in
zwei Gruppen geteilt sind: die erste ist eine Gruppe von Guten, die das Wissen
suchen und sich darum bemühen, die sehr viel fasten und sich kasteien, die den
Sack anziehen und sich in der Asche wälzen, sich so erniedrigend, und die den

Ewigen, erhaben ist er! um die Hilfe für sein Volk bitten. Und die zweite ist die

Gruppe derer, die in Verfehlungen verstrickt sind, die im Tun grosser Verfehlungen
untergehen, zugleich hassen sie die rechtschaffene Partei und schmähen sie und
sehen sie als Heuchler an und exkommunizieren und verbannen sie, da sie ihrer
Rede nicht zustimmen und ihrer Lehre (madhab) nicht folgen."28

27 D.S. Margoliouth, Daniel, S. 146 Zeile 9-11. Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S.

58 Anm. 121; Y. Erder, Negation of the Exile, S. 115.
28 So Jefet zu Dan 12,10, D.S. Margoliouth, Daniel, S. 146 Zeile lOff.

175



Il.a.

Von diesem ausserordentlichen Selbstbewusstsein zeugen die Selbstbezeichnungen

der Karäer, deren herausragendste seit Daniel al-QümisI eben jenem
Zusammenhang Dan 11-12 entnommen ist, der für die eschatologische

Erwartung der Karäer einen so zentralen Platz einnimmt: Maskil,
Plural Maskilim (Dan 11,33.35; 12,3.10). Das sind diejenigen, die durch
aufmerksames Achtgeben auf die Weisungen Gottes „Einsicht haben", die

„Weisen", in kausativer Wendung und charakteristisch für das karäische

Verständnis diejenigen, die andere „zur Einsicht bringen", also die „Lehrer"
Israels in der Galutff Wir haben oben in Jefets Kommentar zu Hld 1,8

gesehen, dass die Maskilim offenbar eine nicht unwichtige Funktion im
Zusammenhang mit dem Uberleben in der schweren Zeit vor dem Anbrechen
der messianischen Ära spielen; dort werden sie auch mit den sechzig Helden

aus Hld 3,7 gleichgesetzt. Die Maskilim „unterstützen" die Gerechten Israels

indes nicht nur, damit sie geistlich durchhalten, bis der Messias kommt,
vielmehr wird durch ihre mit brennendem Eifer vermehrte Erkenntnis der

göttlichen Gebote und des Endes sowie durch die lehrende Vermittlung eben

dieser beiden Hauptinhalte karäischer Lehre jenes Kommen allererst ermöglicht!

„Und mit dem Ausdruck Es werden viele umherziehen (Dan 12, 4) weist er auf die
Maskilim hin und diejenigen, die nach dem Wissen streben. Und dieses Umherziehen

wird auf zweierlei Weise [zu verstehen sein]: Erstens ziehen sie in den Ländern

umher auf der Suche nach Wissen in Bezug auf das Buch des Ewigen, erhaben
ist er!, denn es zeigen sich in allen Gegenden Gelehrte, und so ziehen die, die nach
dem Wissen streben, umher, um von d[ies]en Gelehrten zu lernen. Dies hat schon

Arnos, der Friede auf ihm! erklärt: Und sie wandern von Meer zu Meer, und von
Mitternacht (Am 8,12). So wird es in ihren Anfängen sein, danach aber wird der

Ewige, erhaben ist er! ihnen offenbaren, wenn sie mit brennendem Eifer suchen.

Und zweitens werden sie umherziehen im Buch des Ewigen, erhaben ist er! wie
jemand, der nach Schätzen sucht, und dabei mehrt sich die Erkenntnis. Und diese

Erkenntnis [besteht] in zwei Dingen: Erstens [in] der Erkenntnis der Gebote, und
zweitens [in] der Erkenntnis des Endes. Der Ewige, erhaben ist er! wird das Ende

erst dann offenbaren, wenn sie die Gebote erkannt haben. Und sie sind die, die den

Ewigen fürchten, wie gesagt ist: Der Rat des Ewigen ist fiir die, so ihn furchten (Ps

25,14). Und dies allein durch Forschen und [eingehende] Betrachtung und
Untersuchung des Wortes des Ewigen, erhaben ist er!, wie gesagt ist: Lehre mich, Ewiger,
den Weg deiner Satzungen (Ps 119,33); Öffne meine Augen (Ps 119,18).I30' Und

29 Vgl. zum karäischen Maskil auch F. Eissler, Königspsalmen, S. 93-95; N. Wieder,
Scrolls, S. 104-117. Zu den Selbstbezeichnungen ausführlich N. Wieder, Qumran
Sectaries.

3° Ps 119,18 ist für Jefets Hermeneutik besonders bedeutsam, vgl. F. Eissler, Königs-

176



diese und ähnliche Worte zeigen die Nichtigkeit der Rede der Traditionalisten, wie
z.B. der Rede des Faiyümll31! und anderer, die Israel ins Verderben führten durch
das, was sie zusammenschrieben. Die sagten etwa, es sei nicht möglich, die Gebote
des Ewigen, erhaben ist er! aufgrund von Forschung zu erkennen, denn das führe in
Widersprüche, vielmehr sei die Tradition (taqlïd) der Nachfolger der Propheten
nötig - das sind die Leute der Mischna und des Talmud -, und alle ihre Worte seien

von dem Ewigen, erhaben ist er! So hat er die Menschen durch seine rhetorisch

ausgeschmückten Bücher in die Irre geführt und bescheinigt jedem, der über das

Buch des Ewigen, erhaben ist er! Lügen verbreiten will, dass er im Recht sei. Daher
wird er mehr als die anderen zur Rechenschaft gezogen werden, und der Ewige,
erhaben ist er! wird das Recht seines Volkes fordern von ihm und von seinesgleichen."32

Die Polemik kann durchaus konkret gegen eine Person gerichtet werden,

häufig wie hier gegen den grossen Gaon der Akademie von Sura, Saadja, der

freilich in seiner Eigenschaft als Exponent der „grossen Partei" und profilierter

Gegner der Karäer ins Visier gerät.
Gewissermassen Programmschrift der karäischen Maskilim ist das

Hohelied, das nach Jefet hen Eli neben Passagen mit Wortwechseln der „Töchter
Jerusalems" und des Volkes untereinander sowohl die „Rede der Gemeinde
der Maskilim vor dem Herrn der Welten" enthält als auch die „Antwort des

Schöpfers, mächtig und erhaben ist er! an die Maskilim auf ihre Fragen und
ihre Bitten". Ausserdem beschreibt es ihre Schönheit in ihrem vollkommenen

Gehorsam, wodurch die Maskilim als diejenigen auftreten, durch die das

Heil Israels ('BT nSJW) und die Königsherrschaft des Sprosses (TOS, vgl. Sach

6,12) erscheinen wird.33

II. b.

Hebt der Terminus Maskilim den Aspekt der Einsicht und Lehre hervor, so

betont der häufig gebrauchte Ausdruck ~|~n WOD Temimei derekh (die

„Vollkommenen hinsichtlich des Weges", Ps 119,1) die Erkenntnis des rechten

Weges und damit das gottgefällige Tun. Ps 119 ist mit seinem Lobpreis
auf das Wort Gottes und der Konzentration auf Bewahrung seines Wortlauts
sowie auf Bewährung dessen, der sich diesem Wort in beständigem Gehorsam

hingibt, als Ganzer ein herausragendes Dokument karäischen
Selbstverständnisses. In diesem Psalm ist die Berufung der Maskilim umfassend in

psalmen, S. 125 Anm. 37. Über die vielfältige Terminologie zur Schriftforschung
dort Anm. 38.

31 Gemeint ist Saadja ben Josef al Faiyüml (892-942).
32 Jefet zu Dan 12,4, D.S. Margoliouth, Daniel, S. 141 Zeile 7ff.
33 Jefet zu Hld 1,2, J.J.L. Barges, Canticum, S. 5.

177



Gebetsform aufgezeichnet, seine Auslegung ein prominentes Beispiel für die

Pescher-Exegese der frühen Karäer.34

„So sagen wir, dass jene Vollkommenen des Weges zur Gemeinde der Partei der
Karäer gehören, die an der Tora des Ewigen festhalten, die die von Menschen gelehrten
Gebote verlassen und nicht sich stützen auf die Mischna und den Talmud und die

Halachot und die Aggadot, welche voll sind von Forderungen und Behauptungen, die

im Gegensatz zur Tora des Einigen stehen, vielmehr halten sie sich in ihren Lehren

streng an die Lehren der Tora, die ein Prüfstein ist, so dass sie wissen, welches der gute
Weg ist, und dass sie ihn gehen,"35

u.c.

Der programmatische Ehrenname ]V22 "hDK Avelei Zion („Trauernde Zions",
Jes 61,3) verbindet schon lange vor dem Aufkommen der Karäer die

Hinwendung nach Jerusalem mit der asketischen Grundausrichtung, durch welche

die Zerstörung des Tempels und Jerusalems beklagt und die Erfüllung
der Verheissung eines Neuanfangs herbeigesehnt wird.36 Seit Daniel al-Qü-
misl sammelten sich die Karäer auf dem Zion und übten sich in Fasten,

Selbstzucht und Gebet (Joel 2,15ff). „Trauernde Zions" wurde zum
sprechenden Epitheton für die immer grösser werdende Zahl von Asketen ka-

räischen Bekenntnisses. Sie machten, darin auch den alten Gegensatz
zwischen Heiligem Land und Diaspora widerspiegelnd, die jüdische Führerschaft

in Babylonien geradezu verantwortlich für die Verzögerung der mes-
sianischen Zeit.37 Ihr inständiges Bitten in durchwachten Gebetsnächten (Jes

62,6!) und anderen Bussübungen fasst Jefet ben Eli in sechs Punkten zusammen:38

1. Ablassen Gottes von seinem Zorn39 und Erscheinen Elias;

2. Offenbaren der Zeichen und Wunder in der Welt, durch die die Reiche

der Völker untergehen werden;

34 Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 94 Anm. 273; N. Wieder, Scrolls, S. 206-213.
Pescher und „arabisches Modell" bei Jefet ben Eli: F. Eissler, Königspsalmen, S.

472-474.
35 Jefet zu Ps 119,1, Bibliothèque nationale Ms hébr. 289, 51 r, 6ff. (Jefet wechselt an

dieser polemischen Stelle ins Hebräische).
36 Vgl. F. Eissler, Königspsalmen, S. 55-59. Zur jerusalemischen Siedlung der Avelei

Zion siehe auch S.A. Poznanski, n,l?!inT3 D'Xnpn ni3»Tin rïW% in: Jerusalem.
Jahrbuch zur Förderung einer wissenschaftlich genauen Kenntnis des jetztigen und des

alten Palästina 10 (1913), S. 83-116.
37 Y. Erder, Negation of the Exile, S. 119.
38 J.J.L. Barges, Canticum, 5-6 zu Hid 1,2. Vgl. dazu auch die Abfolge der End¬

zeitereignisse, oben Abschnitt I.
39 Der in den aktuellen Nöten der Diasporasituation erfahren wird.

178



3. Offenbaren [des rechten Verständnisses] der göttlichen „Urkunde" (bug-

gd), die nichts anderes ist als die Tora des Mose; dadurch werden die

Völker in die wahre Religion (dïn) eintreten;
4. Sammlung der Zerstreuten Israels aus allen vier Himmelsrichtungen ins

Land Israel;

5. Aufbau Jerusalems und die Wiederansiedelung Israels;

6. Rückkehr der Stände der Priester und des Standes des Stammes Levi
nach der ursprünglichen Ordnung (rasm).

Dazu noch einmal aus Salmon ben Jeruhams Einleitung zum
Psalmenkommentar:

„So stellt er [scilicet der Psalter] also insgesamt eine Belehrung und eine Bestärkung
für die Menschen in der Diaspora dar über die Art und Weise der Busse, des

Weinens, des Fastens, des Bekleidens mit dem Sack sowie der Bitte gegenüber dem
Erbarmer um Hilfe [siehe oben 1.] und Errettung [2.], um die Sammlung der
Gesamtheit [3.],'40' um den Aufbau Jerusalems [5.] und das Erscheinen des Mes-

II. d.

Der Ausdruck EP12W Schoschanim („Lilien", Ps 43,1; 69,1; Hld 2,1 — 2) soll

nicht unerwähnt bleiben, da auch er häufig als karäische Selbstbezeichnung
auftaucht. Mit ihm wird die Blüte im Frühjahr zum Sinnbild neu
anbrechenden Lebens und dies übertragen auf die Wiederbelebung Israels nach

der „Wüstenzeit" der Galut durch die karäischen Maskilim. Jefet kommentiert

zu Hld 2,1:

„Und in Bezug auf die Deutung von Narzisse (nbion Hld 2,1) und Lilie (nittfl©
ebd.) scheint mir am naheliegendsten zu sein, dass er damit auf die Maskilim der

Galut hinweist, die in zwei Gruppen zerfallen: Eine von ihnen taucht mitten in der

Galut auf, vor der Generation der Rettung, und die andere tritt in der Zeit der

Rettung auf. Und diesfe Auslegung beruht darauf], dass die Galut mit dem Winter
verglichen wird aus Gründen, die wir erklären werden zu Denn siehe, der Winter ist
vorüber (Hld 2,11). Und es gehört zum Wesen der Narzisse, dass sie mitten im
Winter wächst, jedoch vor dem Sommer vergeht. Genauso starben die Maskilim der
Galut und verschwanden, und zwar manche von ihnen vor Anan (das Andenken
des Gerechten zum Segen! Der Ewige, erhaben ist er! finde Wohlgefallen an ihm

4° Es ist nicht auszuschliessen, dass Salmon hier die Wiedervereinigung des Volkes
Israel im Blick hat (also 4.), die ihrerseits freilich Teil der eschatologischen Einung
der gesamten Menschheit ist. Diese Konzeption einer universalen Offenheit der
Religion ist für Salmon (vgl. Anm. 26) wie auch für Jefet greifbar (vgl. F. Eissler,
Königspsalmen, S. 107—109).

41 J. Alobaidi, Psaumes 1-10, S. 187 unten.

179



und an ihnen!), und manche von ihnen nach ihm, wie wir es erschöpfend erklären
werden zu dem Abschnitt Aufmeinem Lager in den Nächten (Hld 3,1). Diejenigen
aber, die in zeitlicher Nähe zur Rettung auftreten, verglich er mit den Lilien, die im
Frühling wachsen. Auch wenn sowohl diesen als auch jenen keine [besondere] Kraft
eigen ist, so liegt sie doch vielmehr in ihrem guten Duft und ihrer schönen Farbe."42

„Narzissen" und die später wachsenden „Lilien" werden mit den Maskilim
unterschiedlicher heilsgeschichtlicher Epochen identifiziert. Dabei sind unter
den Lilien, die im Frühling blühen und damit den Ubergang vom „Winter
der Galut" zum „Sommer der eschatologischen Heilszeit" markieren, die

zeitgenössischen Jerusalemer Karäer zu verstehen, also Jefet und seine

Glaubensgenossen selbst, die massgeblich zur Neuorientierung Israels und zum
Erscheinen des Messias beitragen:43

„Und in dem ersten Vers sagt er: Zu weiden in den Gärten (Hld 6,2), und in diesem
Vers sagt er: Der unter Lilien weidet (Hld 6,3). Das ist aber Der weidet in den

Gärten, und er ist [zugleich] der unter Lilien weidet. So weist er darauf hin, dass er

um der Lilien willen nach Israel zurückkehrt, die ihrerseits der Grund für ihre

Bewegung hin zur Tora des Ewigen sind, wie gesagt ist: Und welche viele zur Gerechtigkeit

fiihren (Dan 12,3)J44' und das sind die Maskilim, und sie sind die, die zur
Gerechtigkeit führen, weil sie Israel lehren und zur Busse führen, wie gesagt ist über
den Maskib. Der durch seine Erkenntnis rechtfertigen wird den Gerechten, mein
Knecht, beiden Vielen (Jes 53,11)."

Welche Bedeutung Salmon ben Jeruham den Schoschanim zumisst,
entnehmen wir seinem Kommentar zu Ps 69,1:43

„Der Ausdruck Für die Lilien (Ps 69,1) bedeutet, dass dieser Hilferuf um der
Gerechten (sälihüna) willen [ergeht], die mit den Lilien verglichen werden, wie

gesagt ist: Gleich der Lilie unter den Domen (Hld 2,2). Und sie werden auch mit
den Blüten (Hld 2,12) verglichen, mit dem Weinstock und dem Feigenbaum und
vielen [anderen] Pflanzen und Früchten, und jede einzelne hat ihre besondere

Bedeutung. Wir werden dies mit Gottes Hilfe in der Auslegung zum Hohenlied
behandeln. Ich sage aber an dieser Stelle, dass die Lilien und ähnliche [Blumen]
dann zu blühen beginnen, wenn der Winter zu Ende geht, wie gesagt ist: Denn

42 J.J.L. Barges, Canticum, S. 22.
43 Jefet zu Hld 6,3, J.J.L. Barges, Canticum, S. 85; vgl. auch D. Frank, The Sho-

shanim of Tenth-Century Jerusalem: Karaite Exegesis, Prayer, and Communal
Identity, in: D. Frank (ed.), The Jews ofMedieval Islam. Community, Society, and
Identity, Leiden, New York, Köln 1995 Études sur le judaïsme médiéval 16), S.

199-236, dort S. 199-202.
44 D'ain was ebenfalls als Selbstbezeichnung gebraucht wird.
45 L. Marwick, The Arabic Commentary of Salmon ben Yeruham the Karaite on the

Book ofPsalms, Chapters 42—72, Philadelphia 1956, S. 97—98; hebräische Wiedergabe

bei S. Pinsker, Lickute Kadmoniot. Zur Geschichte des Karaismus und der
karäischen Literatur, nach handschriftlichen Quellen bearbeitet. 2 Bände, Wien 1860
[hebr.], dort Band I, S. 21-22.

180



siehe, der Winter ist vorüber usw. (Hld 2,11). Ebenso ist das Erscheinen der Gerechten

am Ende der vier Königreiche, und ihr Erscheinen geschieht unter sehr
verschiedenen Umständen, nur dass jede neu auftretende Gruppe'46' stärker ist als die

jeweils vorausgehende, bis der Rest erscheinen wird.'47' Und während des vierten
Königreiches erschien Anan [ben David], und er machte die Herzen der Menschen
bereit '48' und öffnete ihnen die Augen, so dass sie ein Verlangen bekamen nach dem
Buch des Ewigen, erhaben ist er! in dem Masse, wie sie sich abmühten, denn es war
ja die Schule der Rabbaniten'49' [vorherrschend], und deren Beschäftigung mit der
Gemara hatte sie schon das Buch des Ewigen vergessen lassen und das Suchen
seiner Wahrheiten. Danach trat Benjamin (an-Nihäwandl) auf und trug zur
Stärkung bei und deckte Dinge auf, in denen Anan, möge Gott sich seiner erbarmen!
der Schule der Rabbaniten folgte. Danach erschienen nach Benjamin die Karäer
{ssahara ba'd Benjamin al-Qarâ'ïyïn) und vermehrten das Verständnis (tafaqquh)
und die Beherrschung (hadäqa) in Bezug auf das Buch des Ewigen. Danach
erschienen einige aus dem Osten und aus dem Westen und verstärkten das Festhalten

an der Religion und die Bemühung um das Wissen, und ihr Ziel war die
Ansiedelung in Jerusalem, und [so] Hessen sie ihren Besitz hinter sich und ihre Heimatländer

und verachteten '50' die Welt. Und sie halten sich derzeit in Jerusalem '"' auf,
bis unmittelbar nach ihnen der Rest erscheint, über die gesagt ist: Der Rest Israels

wird kein Unrecht tun usw. (Zef 3,13). Und das sind die Lilien, und jeder von den

Gerechten, der an der Religion des Buches festgehalten haben wird, wird zu ihnen
gehören."

Dieser Text ist für die historische Beurteilung der Entwicklung des Karaismus

von grosser Bedeutung, insofern er eindeutig unterscheidet zwischen

Anan und seinen Anhängern und den eigentlichen Karäern, die erst nach

Benjamin als solche anzusprechen sind. Daneben wird die Auslegungsweise
des Peschers deutlich, die den Psalm auf die aktuelle Situation zu deuten
bestrebt ist, in der die Karäer als Schoschanim eine heilsgeschichtliche Rolle

spielen.

[Fortsetzung folgt]

46 kull tabaqa ta'tï, wörtlich „jede Schicht, die kommt".
47 bXHiP riAxtff ist auch Selbstbezeichnung der Jerusalemer Karäer, siehe F. Eissler,

Königspsalmen, S. 93 Anm. 270.
48 Wörtlich „erweichte, machte empfindsam", sensibilisierte (Wurzel rqq).
49 Text: 3T3 '13; Pinsker übersetzt DM.
5° zahadü, Terminus der Askese.
51 So Pinsker, wörtlich bi-bait al-muqaddas „im Tempel".

181


	Maskilim und Messias : Endzeiterwartung bei den frühen Karäern : ein Beitrag zur mittelalterlichen jüdischen Bibelauslegung (Teil I)

